
 

 

Humanitäre Interventionen –  
ein zweischneidiges Schwert 
Kann ein Krieg gerecht sein? 

Véronique Zanetti 
 
 
1. EINFÜHRUNG 
 
Man kann nicht über humanitäre Kriege sprechen, ohne auf das Oxy-
moron aufmerksam zu machen, das im Ausdruck enthalten ist. Eine 
militärische Intervention wird als humanitär bezeichnet, wenn sie ihre 
Legitimität daraus bezieht, dass sie um der Rechte von Personen willen 
erfolgt, denen zu Hilfe gekommen wird. Kriege bleiben indessen ein 
blutiges Geschäft, das nicht ohne das Töten von Soldaten und von Un-
schuldigen abgeht. Nicht nur sterben Zivilisten im Interventionsgebiet 
in den Kämpfen, sondern auch intervenierende Streitkräfte, die für Zie-
le getötet werden, die nicht unmittelbar die ihren sind. 

Das Oxymoron deckt ein moralisches Dilemma auf: Menschen in 
Not muss geholfen werden. Diese Hilfe wird jedoch, insofern sie mit 
militärischen Mitteln geschieht, unweigerlich mit dem Töten von Zivi-
listen erkauft. Das Dilemma, so könnte man es charakterisieren, ent-
steht aus einer Kollision von Pflichten: der Pflicht, Menschen in Not zu 
helfen, die sich nicht selbst helfen können, und der Pflicht, Unschuldi-
gen keinen Schaden zuzufügen (vgl. Schramme 2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Muss man die Schlussfolgerung ziehen, dass Kriege aufgrund die-
ser Pflichtenkollision und des mit ihr verbundenen moralischen Wider-
spruchs prinzipiell nicht gerecht sein können? Wohl bekannt ist Kants 
Ablehnung der Idee eines gerechten Krieges als widersprüchlich, weil 
sie den rechtmäßigen Gebrauch von Gewalt zur einseitigen Maxime 
erhebe (vgl. Kant 1923: 356ff.). Kriege bringen Individuen in Lagen, 
in denen sie zwischen dem Verlust des eigenen Lebens und dem eines 
anderen wählen müssen. »Der Sinnspruch des Notrechts heißt: ›Not hat 
kein Gebot‹ (necessitas non habet legem) (...)«. Er fügt allerdings hin-
zu, »und gleichwohl kann es keine Not geben, welche, was unrecht ist, 
gesetzmäßig machte.« (Kant 1914: 236) Demnach kann der Bereich 
des Kriegs nicht zum Bereich der Moral gehören, weil Kriege Personen 
mit Situationen konfrontieren, in denen die aus Not erforderliche 
Handlung sich nicht verallgemeinern lässt. Das eigene Leben auf Kos-
ten des Lebens einer anderen Person zu retten, mag in Ausnahme-
situationen zu entschuldigen sein. Es kann aber nicht gerechtfertigt 
werden, indem man sich dafür auf den kategorischen Imperativ beruft. 
Dennoch, so verstehe ich Kants Warnung: die Ausnahmesituation 
rechtfertigt nicht jede Handlung. Einige Handlungen sind nun einmal 
nicht zu entschuldigen. Ein ganzes Dorf in Brand zu setzen, weil man 
unter den Dorfeinwohnern einen bewaffneten Gegner-Soldaten vermu-
tet, kann unter keiner Bedingung des ›gerechten‹ Krieges legitimiert 
werden. Heißt das, dass die Rücksicht auf ›Gerechtigkeit‹ doch nicht 
ganz suspendiert werden kann? 
 

 
2. ZWEI LEGITIMATIONSSTRATEGIEN FÜR DEN 

GERECHTEN KRIEG 
 
In der Literatur über gerechte Kriege werden grundsätzlich zwei Stra-
tegien verfolgt, um einen Ausweg aus der dilemmatischen Situation zu 
finden. Die erste Strategie (das Prinzip der Doppelwirkung) unter-
scheidet zwischen einem absichtlich verfolgten Ziel und der nicht in-
tendierten Folge der Handlung. Man möchte zum Beispiel einer Frau 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 65 

 

zu Hilfe kommen, die sich in der Gewalt eines Mannes befindet, er-
schlägt dabei den Mann, den man bloß überwältigen wollte. Der Tod 
des Mannes war nicht primär das Ziel der Handlung. Analog wird in 
Bezug auf eine Kriegshandlung argumentiert: Die Bombardierung ei-
ner Munitionsfabrik hat eine schnellere Beendung des Krieges zum 
Ziel. Zivilisten, die sich in der Nähe des Zieles befinden, können dabei 
zu Tode kommen. Die Theorie spricht indes vom Prinzip der Doppel-
wirkung. Diesem Prinzip zufolge sind Handlungen auch dann erlaubt, 
wenn sie üble Folgen haben, insofern die Handlung selbst moralisch 
gut oder zumindest erlaubt ist und die üblen Folgen nicht intendiert 
sind. 

Die zweite Strategie (das Prinzip der Verhältnismäßigkeit) geht 
denselben Weg und setzt dem Prinzip der Doppelwirkung eine quanti-
tative Grenze. Das Verhältnismäßigkeitsprinzip ist ein rechtliches In-
strument, um herauszufinden, ob Zwangseingriffe (in der Regel des 
Staates) gegen Grundrechte gerechtfertigt sind. Ein solcher Eingriff ist 
dann gerechtfertigt, wenn die erhofften Vorteile bezüglich des öffentli-
chen Guts oder des konkurrierenden Rechts die Nachteile seitens des 
verletzten Rechtes überwiegen, vorausgesetzt, die Handlung ist legitim 
und die Rechtsverletzung steht in angemessenem Verhältnis zum Ziel. 

Beide Strategien ergänzen sich. Die Einschränkung eines Grund-
rechts gilt dann als verhältnismäßig, wenn das verfolgte Ziel legitim ist 
und mit den ›Kosten‹ der Einschränkung für das Individuum in einem 
ausgewogenen Verhältnis steht. Das Verhältnismäßigkeitsprinzip er-
gänzt das Prinzip der Doppelwirkung, indem es die Legitimität der 
Handlung an ihren Ergebnissen und nicht an ihrer Intention misst. Aber 
wie kann man tatsächlich die wirkliche Absicht einer Person messen? 
Kann nicht der Tod von Zivilisten immer als unbeabsichtigte Neben-
folge einer vorgeblich unvermeidlichen Militäraktion gerechtfertigt 
werden? Mithin wäre die Beurteilung einer militärischen Handlung al-
lein aus dem Gesichtspunkt ihrer Absicht ungenügend. 

In Wirklichkeit laufen beide Strategien Gefahr, schwerwiegende 
Folgen zuzulassen und damit Kriegen und Verbrechen im Krieg wenig 
normative Riegel vorschieben. Sie bieten dem Pazifisten kein ernstzu-

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

nehmendes Gegenargument, weil der sich weigert, sich auf die konse-
quentialistische Abwägungslogik einzulassen. Außerdem muss diese 
Logik einer deontologischen Position unannehmbar vorkommen, denn 
die hält Menschenleben für ein unverhandelbares Gut und das Töten 
einer unschuldigen Person gegen ihren Willen für intrinsisch falsch. 
Eine gravierende Einschränkung der individuellen Rechte – und der 
Verlust des eigenen Lebens ist ihre radikalste Form – müsste gegen-
über allen betroffenen Parteien gerechtfertigt werden und von allen ak-
zeptierbar sein. Wenn die Parteien tot sind, ist das allerdings prinzipiell 
unmöglich. Deshalb taugt das Argument der Verhältnismäßigkeit, wo-
nach die Nachteile (für die Betroffenen) von der Gesamtheit der Vor-
teile übertroffen und von ihr kompensiert werden, den Getöteten ge-
genüber nicht als Rechtfertigung. 

Ich werde die beiden erwähnten Strategien und einige Kritiken nä-
her untersuchen und zeigen, dass die von ihnen beabsichtigte Rechtfer-
tigung eines Krieges und damit die qualifizierte Erlaubnis, Unschuldi-
ge zu töten, in einen Kompromiss zwischen zwei inkompatiblen Posi-
tionen mündet: einer Position, die das Immunitätsprinzip von Zivilisten 
vertritt, und einer, die seine Auswirkung lindert. 

 
 

3. DOPPELWIRKUNG UND 
VERHÄLTNISMÄSSIGKEIT 

 
Eine Handlung mit einer doppelten Wirkung, einer negativen und einer 
positiven, kann, so Thomas von Aquin, moralisch erlaubt sein, wenn 
das, was intendiert wird, gut ist und das Verbotene per accidens (unab-
sichtlich) geschieht. In einer Verteidigungshandlung z.B. ist primär die 
Erhaltung des eigenen Lebens intendiert; die Tötung des Angreifers 
mag vorhersehbar sein, sie ist aber nicht das Ziel (vgl. von Aquin 
1953: 64 a. 7). 

Diese Position setzt das unantastbare individuelle Recht auf Leben 
voraus: Das absichtliche Töten einer unschuldigen Person ist grund-
sätzlich verboten. In der Theorie des gerechten Kriegs spricht man da-

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 67 

 

bei von der Immunität von Nicht-Kombattanten. Das ist ein Schlüssel-
begriff, über den es zwischen utilitaristischen Ansätzen zur Kriegs-
rechtfertigung und deontologischen Positionen zu Konflikten kommt. 
Ich werde darauf zurückkommen. Dennoch scheinen unantastbar ge-
glaubte Rechte letztlich doch nicht so unantastbar, am Ende darf die 
Grenzlinie zu einer verbotenen Handlung doch überschritten werden. 

Ist die Handlung wirklich erlaubt, wenn die negative Folge vorher-
sehbar war? Das hängt von der Schwere der Folgen ab und von ihrer 
Vorhersehbarkeit. Dennoch kann die beschriebene Position die Frage 
prinzipiell bejahen, sofern die unerwünschte Folge bloß ein Nebenef-
fekt und kein absichtlich gewähltes Mittel zur Erreichung des ange-
strebten Ziels war. Der Pilot des Flugzeugs, der eine Bombe auf eine 
Munitionsfabrik geworfen hat, hatte nicht die Tötung der Arbeiter in 
der Fabrik beabsichtigt. Die Tötung war kein Mittel zum Zweck der 
Zerstörung der Fabrik. Die kollaterale Tötung ist bloß in Kauf genom-
men worden. Dass das Töten der Fabrikarbeiter nicht das Ziel war, 
wird zum Beispiel dadurch beglaubigt, dass die Bombardierung zuvor 
mit Lautsprecher angekündigt und den Angestellten genug Zeit gelas-
sen wurde, in Deckung zu gehen (vgl. Meyer 2011). 

Einige Autoren halten diese Unterscheidung für unhaltbar: Auch 
wenn der Tod der Fabrikarbeiter unbeabsichtigt, aber in Kauf genom-
men war, heißt das im Klartext, dass ihr Leben für Zwecke ›gekauft‹ 
wurde, die nicht die ihren waren. Die Fabrikarbeiter wurden verheizt. 
In humanitärer Absicht Krieg führen heißt: Dritte töten, damit das Tö-
ten anderer verhindert wird. Und das wiederum bedeutet, dass Dritte 
als Geiseln genommen werden zu einem (guten) Zweck, der nicht der 
ihre ist (vgl. Bittner 2004). 

Ich teile die grundsätzlichen Bedenken gegen den leichtfertigen 
Missbrauch der Rechtfertigungsstrategie der Doppelwirkung, bezweif-
le allerdings, dass der Einwand der Instrumentalisierung im Fall einer 
humanitären Intervention zutrifft. Zwar möchten Menschen, deren Tod 
wir als Nebenfolge unseres Tuns herbeiführen, nicht in Mitleidenschaft 
gezogen werden. Sie wollen nicht sterben. Sie in Mitleidenschaft zu 
ziehen, ist aber nicht der Zweck humanitärer Interventionen (vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Schaber 2006; 2013). Die humanitäre Intervention hat theoretisch – so-
fern sie diesen Namen nur überhaupt zu Recht trägt – zum Ziel, das 
Recht auf körperliche Unversehrtheit der Personen zu schützen, die 
von ihrer eigenen Regierung bedroht oder systematisch des Schutzes 
beraubt sind. Zumindest ein Teil der Menschen, die im Zuge einer hu-
manitären Intervention unschuldig zu Opfern werden, sind zugleich 
mögliche Opfer der Rechtsverletzungen, um deren Verhinderung es in 
einer humanitären Intervention geht. Man mag insofern davon ausge-
hen, dass auch diese Menschen ein Interesse daran haben, dass interve-
niert wird. Wenn man interveniert, um sie vor gravierenden Verletzun-
gen ihrer Grundrechte zu schützen, tut man etwas, das vermutlich in ih-
rem Sinne ist. Wenn jedem einzelnen Menschen daran gelegen ist, dass 
sein Recht auf Sicherheit beschützt werde, kann humanitären Interven-
tionen nicht vorgehalten werden, sie verfolgten einen den Betroffenen 
fremden Vorteil (vgl. Zanetti 2018). Ich werde auf diesen Punkt später 
zurückkommen. 

Eine andere Kritik hält die Einstellung, die das Prinzip der Dop-
pelwirkung verteidigt, für zynisch: Laut dieser Kritik kann man de fac-
to von vornherein ausschließen, dass eine militärische Intervention oh-
ne die Tötung Unschuldiger abläuft. Ein Krieg ohne das Blutvergießen 
Unschuldiger sei in der aktuellen Welt faktisch unmöglich. Wenn das 
so ist, verliert die Unterscheidung zwischen In-Kauf-Nehmen und Ab-
sichtlich-Durchführen ihr moralisches Gewicht. Der Tod Unschuldiger 
ist nicht bloß der Kollateraleffekt oder das in Kauf genommene Risiko 
einer gerechtfertigten Handlung. Durch die Handlung werden Un-
schuldige von denjenigen, die die Handlung angeordnet bzw. ausge-
führt haben, getötet. 

Argumentiert man entlang dieser Argumentationslinie, müsste man 
die Schlussfolgerung ziehen, dass alle Kriege moralisch verboten wer-
den müssen. Kriege sind demnach immer unrecht, ›humanitäre‹ ebenso 
wie Verteidigungskriege, die allein zum Ziel haben, sich gegen einen 
ungerechtfertigten bewaffneten Angriff zu wehren. Das ist eine extre-
me Position, die nicht leicht zu vertreten ist. Es bleibt außerdem un-
klar, ob derjenige schuldlos zu nennen ist, der das Töten anderer Per-

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 69 

 

sonen aus Prinzip verweigert, egal, wer von fremder Gewalt betroffen 
ist (Kinder, eigene Familie, Freunde usw.) und unangesehen von der 
Grausamkeit der Attacke und der Höhe der Zahl der Betroffenen. 

Gravierend ist schließlich die Kritik, nach der die Unterscheidung 
zwischen absichtlichen und unabsichtlichen Taten, wie schon erwähnt, 
der Gefahr mannigfachen Missbrauchs Tor und Tür öffnet. Diese Ge-
fahr hat Elisabeth Anscombe in ihrem 1961 veröffentlichten klassi-
schen Aufsatz War and Murder klar gesehen. In ihren Worten: 

 
»The devout Catholic bomber secures by a ›direction of intention‹ that any 
shedding of innocent blood that occurs is ›accidental‹. I know a Catholic boy 
who was puzzled at being told by his schoolmaster that it was an accident that 
the people of Hiroshima and Nagasaki were there to be killed. […] [I]n fact, 
however absurd it seems, such thoughts are common among priests who know 
that they are forbidden by the divine law to justify the direct killing of the inno-
cent.« (Anscombe 2001: 258 f.) 

 
Der Missbrauch besteht in der Tendenz des Prinzips, die Verhältnis-
mäßigkeit zu ignorieren. Ob sich dieser Vorwurf zurecht gegen die 
Doppelwirkung richten kann, hängt meiner Meinung nach davon ab, 
was unter ›in Kauf nehmen‹ zu verstehen ist. 

Kirsten Meyer bezieht sich zunächst auf Thomas von Aquins Deu-
tung, um dann zwischen einer schwächeren und stärkeren Auslegung 
seines Prinzips zu unterscheiden: 

 
»Das stärkere Prinzip der Doppelwirkung behaupte, dass es Folgen unseres 
Handelns gibt, die niemals gerechtfertigt wären, würde man sie als Mittel oder 
Zweck hervorbringen, aber die gerechtfertigt sein können, wenn man sie als 
Nebeneffekte voraussieht – selbst wenn sich der Handelnde sicher ist, dass sei-
ne Handlung diese Nebeneffekte hat. Das schwächere Prinzip der Doppelwir-
kung behaupte, dass es Folgen unseres Handelns gibt, die niemals gerechtfertigt 
wären, würde man sie als Mittel oder Zweck hervorbringen, aber die gerecht-
fertigt sein können, wenn man sie als Nebeneffekte voraussieht – aber nur, 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

wenn sich der Handelnde nicht sicher ist, ob seine Handlung diese Nebeneffek-
te hat.« [Kursivierung von mir, VZ] (Meyer 2011: 27) 

Die Betonung liegt auf der Vorhersehbarkeit des Nebeneffekts bzw. 
der Wahrscheinlichkeit seines Eintretens. 

Für die schwache Auslegung des Prinzips der Doppelwirkung gilt, 
dass ein militärischer Angriff nur dann gerechtfertigt ist, wenn die 
Wahrscheinlichkeit gering ist, dass dabei Zivilisten getötet werden. Es 
wird oft in der Literatur die Parallele zu einem scheinbar ähnlich gela-
gerten Fall aus einem nicht-militärischen Kontext gezogen: Kranken-
wagen, Polizei- oder Feuerwehrwagen dürfen im Einsatz mit überhöh-
ter Geschwindigkeit fahren, und dies auch in Ortschaften. Dabei kann 
es zu Unfällen kommen, in denen Passanten oder Autofahrer verletzt 
oder getötet werden. Dennoch halten wir daran fest, dass die Ausnah-
me angesichts der Bedeutung der zugelassenen Handlung für das all-
gemeine Wohl und angesichts des geringen Risikos gerechtfertigt ist. 

Juristen sprechen von ›erlaubtem Risiko‹. Das Prinzip besagt: 
 

»In einer liberalen Gesellschaft gibt es zahllose Handlungsfreiheiten, die ohne 
Blick auf ihre möglichen Folgen gewährt werden, wiewohl unerwünschte und 
für sich genommen unerlaubte Folgen solchen Handelns sehr wohl bekannt und 
für bestimmte Typen massenhaften sozialen Handelns sogar statistisch sicher 
sind.« (Merkel 2012: 1140) 

 
Ähnlich bei der humanitären Intervention: Die Handlung selbst ist er-
laubt (der militärische Angriff auf ein legitimes Ziel). Die unerwünsch-
te Nebenfolge ist unerlaubt, wird aber in Kauf genommen, solange die 
Nebenfolgen extrem unwahrscheinlich sind.1 

Ist die Wahrscheinlichkeit groß, dass Unschuldige durch eine mili-
tärische Intervention in Mitleidenschaft gezogen werden, dann darf sie 
nicht zugelassen werden. Der Pilot, der die feindliche Raketenstellung 
bombardiert, neben der sich ein Krankenhaus befindet, kennt die kon-
krete Gefahr ganz genau. In dem Fall darf der Pilot die Raketenstellung 
                                            
1  Ich diskutiere dieses Prinzip in Zanetti (2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 71 

 

nicht bombardieren. Hingegen ließe sich die Bombardierung einer Mu-
nitionsfabrik rechtfertigen, sofern sie zuvor rechtzeitig angekündigt 
war, damit die Arbeiter in Deckung gehen. Falls Kinder, die in der Nä-
he der Fabrik spielten, die Warnung nicht verstanden haben und ster-
ben, wäre ihr Tod ein ›Nebeneffekt‹ der Handlung. 

So argumentierten die Gegner des Kosovo-Kriegs gegen die Inter-
vention durch die NATO. Zur Erinnerung: 1989 hob Milosevic die Au-
tonomie der Kosovo-Provinz auf. Die Albaner, um Ibrahim Rugova, 
reagierten zuerst mit gewaltlosem Widerstand, auf den die serbische 
Regierung mit Verhaftungen antwortete. Nach dem Dayton-
Abkommen 1995, das Bosnien Frieden brachte, das Kosovo-Problem 
aber ausklammerte, wurde der Widerstand gewalttätig (vgl. Steinvorth 
2004). Am 24. März 1999 fing die NATO den Krieg gegen Serbien an. 
Sie führte einen Luftkrieg, in dem 78 Tage lang tags und nachts 
Kriegsziele aus der Luft bombardiert wurden. Dies führte dazu, dass 
Hunderttausende Kosovaren die Flucht vor den Bombardierungen an-
traten und damit die von den Serben gegen die albanische Bevölkerung 
durchgeführte Säuberung sich erhöhte, statt nachzulassen (vgl. Meggle 
2004).2 Aus dem Blickwinkel der Doppelwirkung wird man deshalb in 
Zweifel ziehen müssen, dass die Intervention gegen das serbische Ver-
brechen an der albanischen Bevölkerung gerechtfertigt war, konnte 
man doch im Voraus absehen, dass ein Luftkrieg vor allem die eigenen 
Soldaten schützt, während er die Bevölkerung im Land schwer be-
droht. 

Man wird möglicherweise dagegenhalten, dass die Parallele zwi-
schen einem erlaubten Risiko und einer humanitären Intervention 
hinkt. Denn: 1) ist ein Risiko de lege nur bei Handlungen erlaubt, de-
ren Nebenfolgen extrem unwahrscheinlich sind, bei denen man die sta-
tistische Gewissheit schädlicher Nebenfolgen sehr genau kalkulieren 
kann. Die Zahl der Menschen, die durch rasende Krankenwagen auf 
der ganzen Welt in einem Jahr zu Tode kommen, liegt weit unter der 

                                            
2  Vgl. auch Müller (2004) und Merkel (2004) im selben Band. Für beide war 

die Intervention mit dem jus in bello unvereinbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Zahl der Zivilisten, die ihr Leben durch eine einzige solche Interventi-
on verlieren. 2) Würde man die persönliche Identität der individuellen 
Opfer des Risikos kennen, wäre die Handlung verboten. Wüsste man 
z.B. im Voraus, dass der Krankenwagen, der Bielefeld am 4.12.2018 
mit 140 km durchrast, Frau Schmidt überfahren wird, müsste die Fahrt 
verboten werden (vgl. Merkel 2012: 1141). Bei einer Intervention al-
lerdings ist die Identität der Opfer nicht im Voraus bekannt. Sie wäre 
sogar dann nicht bekannt, wenn quantitativ exakt hätte berechnet wer-
den können, wie viele Unbeteiligte einer konkreten Interventionsmaß-
nahme zum Opfer fallen würden. Die unbeteiligten Opfer einer huma-
nitären Intervention kommen nicht weniger zufällig zu Schaden kom-
men als der unbeteiligte Fußgänger, der beim Überqueren der Straße 
vom Krankenwagen erfasst wird. 

Kann es sein, können wir weiter fragen, dass die Höhe des erlaub-
ten Risikos mit der Bedeutung der Handlung steigt? Je extremer das 
Verbrechen, gegen das die militärische Intervention gerichtet ist, desto 
leichter dürfte eine Rechtfertigung des Kriegs ausfallen, selbst bei ho-
her Zahl von Opfern. 

Mit diesem Gedanken schwimmen wir in das bedenkliche Fahr-
wasser des Konsequentialismus und bringen die Verhältnismäßigkeit 
ins Spiel. Und damit lassen wir auch die starke Deutung der Doppel-
wirkung zu, nach der eine sonst verbotene Handlung erlaubt sein kann, 
selbst wenn es hoch wahrscheinlich ist, dass die unerwünschte Folge 
eintritt. Zur Erinnerung: Legt man die starke Version zugrunde, muss 
man zeigen, dass eine Handlung auch dann legitim ist, wenn man weiß, 
dass dabei Zivilisten zu Tode kommen. Dies scheint mir nur im Rück-
griff auf das Prinzip der Verhältnismäßigkeit möglich zu sein, versteht 
man es im Sinne einer konsequentialistischen Rechtfertigung. 

Nur so lässt sich zum Beispiel die Intervention der USA und ihrer 
Alliierten gegen das Nazi-Regime in Deutschland rechtfertigen, ob-
wohl die Anzahl der Toten sich auf allen Seiten auf die Millionen be-
zifferte. Die Bedrohung, die vom Naziregime auf die ganze Welt und 
den Umsturz der zivilisatorischen Werte ausging, war so immens, so 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 73 

 

das Argument, dass der Eintritt in den Krieg unvergleichlich hohe Kos-
ten an Opfern ausbalanciert hat. 

Kann unter diesen Umständen sogar die Bombardierung von Hi-
roshima aus Sicht der Doppelwirkung gerechtfertigt werden, wie Ans-
combe es behauptet, oder von Dresden? Wären das Anwendungsfälle 
der starken Deutung? 

Ich denke nicht. Denn in beiden Fällen war die Bombardierung als 
Mittel zum Zweck gedacht: um die Moral der Bevölkerung und der 
Truppe zu brechen und dadurch das Ende des Kriegs zu beschleunigen. 
Genau das verbietet das Prinzip. 

Hingegen bleibt aus dem Blickwinkel der Verhältnismäßigkeit die 
Frage offen, ob dieses Risiko angesichts der Schwere des Verbrechens 
und der Bedrohung nicht angemessen sei. Denn das Verhältnisprinzip 
legt den Akzent nicht auf die Intention, die die Handlung trägt, sondern 
auf ihre Gesamtkonsequenz. Eine fehlende Absicht gilt den Vertretern 
des Prinzips der Doppelwirkung als Grund dafür, den Akteur für seine 
Tat nicht in die Verantwortung zu ziehen. Aus konsequentialistischer 
Sicht – und indem es zwischen negativen und positiven Folgen abwägt, 
ist das Verhältnismäßigkeitsprinzip seiner Form nach ein konsequen-
tialistisches Prinzip – lässt sich ja verteidigen, dass eine Handlung, die 
eine beträchtliche Personenzahl mit radikalen Mitteln opfert, dann an-
nehmbar ist, wenn sie dadurch eine noch größere Personenzahl rettet. 
Welche Mittel im Krieg angemessen sind und welche negativen Folgen 
erlaubt sind, hängt von dem zu bekämpfenden Unrecht ab. So wurde 
die Bombardierung deutscher Städte zu Ende des Zweiten Weltkriegs 
oder der Abwurf von Atombomben über Hiroshima und Nagasaki ge-
rechtfertigt. Es wurde behauptet, dass nur damit der Gegner wurde zum 
Eingeständnis seiner Niederlage gezwungen wurde. »Je extremer die 
Gräuel, die ein Krieg verhindern soll, desto schwerer dürfen Kollate-
ralschäden sein« (Steinvorth 2004: 25). 

Es zeigt sich: Das Verhältnismäßigkeitsprinzip allein kann, wenn 
es konsequentialistisch ausgelegt wird, leicht zu einer moralisch höchst 
bedenklichen Schlussfolgerung führen, denn von seinem Standpunkt 
aus ließen sich beide Taten theoretisch rechtfertigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Für den Konsequentialisten hat die Immunität des Zivilisten kein 
absolutes Gewicht. Ihr Wert wird von der Bedeutung der Ziele und von 
den zu erwartenden Konsequenzen ihrer Durchführung oder ihrer Un-
terlassung abhängig gemacht. Dies wird aus einem Zitat von R.B. 
Brandt aus seinem Artikel Utilitarianism and the Rules of War deut-
lich: Er schlägt vor, dass folgende Regel zur Rechtfertigung eines 
Krieges gelten sollte: 

 
»A military action [...] is permissible only if the utility [...] of victory to all 
concerned, multiplied by the increase in its probability if the action is executed, 
on the evidence [...] is greater than the possible disutility of the action to both 
sides multiplied by its probability« (Brand 1972: 157).  

 
Ungeachtet der unüberwindlichen Schwierigkeit, die Nützlichkeit einer 
Kriegsführung und ihres Ergebnisses langfristig zu berechnen, wirkt 
der utilitaristische Kalkül einfach zynisch, da er den Wert des mensch-
lichen Lebens auf die bloße Komponente einer Gesamtrechnung redu-
ziert. 

Das tut allerdings das Prinzip der Verhältnismäßigkeit nicht auto-
matisch. Es kann durchaus den Grundsatz des Verbots des absichtli-
chen Tötens einer unbeteiligten Person annehmen, und das tut es auch. 
Dennoch führt die Abwägung unvermeidlich zu einer Relativierung 
des Verbots, und je höherer Wert den erstrebten Gütern beigemessen 
wird, desto schwächer fällt am Ende das Verbot aus. 

 
 

4. FAZIT 
 
Ich fasse die Problemlage zusammen: Humanitäre Interventionen ha-
ben zum Ziel, Gruppen von Personen innerhalb eines Staates zu schüt-
zen, die ein schwerwiegendes Leid erleben oder davon bedroht sind 
und die sich selbst nicht helfen können. Weil die Intervention durch 
militärische Mittel geschieht, ist die Wahrscheinlichkeit sehr hoch, 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 75 

 

dass das erwünschte Ziel durch den Tod von Zivilisten erkauft wird.3 
Damit befindet sich die Rechtfertigung einer humanitären Intervention 
vor einem Paradox, indem der Tod von Unschuldigen in Kauf genom-
men wird, damit andere vor massiven Verbrechen geschützt werden. 
Aus der Sicht einer Prinzipienethik ist diese instrumentelle Rechtferti-
gung des Tötens moralisch unvertretbar. Deshalb ist nach dieser Sicht 
der Begriff ›humanitäre Intervention‹ ein Unding. Würde man anderer-
seits jeden Fall von Tötung Unschuldiger im Krieg als ungerechtfertigt 
ansehen, müsste man nicht nur alle humanitären Interventionen, son-
dern auch die Selbstverteidigungskriege verbieten. 

Die Lehre des gerechten Kriegs versucht das Paradox dadurch zu 
entschärfen, dass sie 1) zwischen den absichtlichen und den nicht-
intendierten Folgen einer Handlung unterscheidet und 2) durch die 
Abwägung zwischen Kosten und Gewinn eine Grenzlinie zieht. Aller-
dings läuft diese doppelte Strategie nicht nur Gefahr, viel zu hohe 
›Kollateralschäden‹ zuzulassen. Ihr Ansatz ist auch rein theoretisch 
fraglich. Denn er will das Immunitätsprinzip Unschuldiger ernst neh-
men, stellt es aber gleichzeitig durch quantitative Überlegungen in 
Frage. Richard Norman legt den Finger auf die Wunde, wenn er 
schreibt: 

 
»What the doctrine of double effect does is make it possible to apply an abso-
lutist standard to the intended action and its intended consequences, while ap-
plying a consequentialist standard to the unintended consequences.« [meine 
Kursivierung, VZ] (Norman 1995: 84) 

 
Meiner Meinung nach ist diese Lösung eine Kompromisslösung: Sie 
kombiniert zwei gegensätzliche ethische Doktrinen miteinander, die an 
sich inkompatibel sind. Der Kompromiss verbindet auf der einen Seite 
die deontologische Perspektive, dass einige Rechte, wie das Recht auf 
Leben und Unversehrtheit, unantastbar sind, mit der utilitaristischen 

                                            
3  Und natürlich auch von Soldaten auf beiden Seiten. Diese Dimension 

müsste gesondert diskutiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Perspektive, dass ihr Gewicht in manchen Fällen von den Konsequen-
zen der relevanten Handlungen übertrumpft wird. 

Die Inkompatibilität lässt sich noch auf eine andere Weise erklären: 
Um kollaterale Tötungen im Krieg zu erlauben, müsste theoretisch der 
Flieger, der eine Bombe wirft, das Recht haben, es zu tun. Das heißt: 
Seine Handlung müsste gerechtfertigt werden können, und zwar auch 
gegenüber den Betroffenen, deren Grundrechte dadurch radikal einge-
schränkt werden. Aber genau das ist unmöglich. Die Betroffenen, ein-
mal getötet, ziehen gar keinen Vorteil aus der Handlung. Deshalb kann 
diese ihnen gegenüber nicht gerechtfertigt werden: 

 
»Was immer aus einem tödlichen Eingriff als Vorteil erwachsen mag, es kann 
sich trivialerweise nur zugunsten der Überlebenden ergeben. Deshalb taugt es 
dem Getöteten gegenüber a limine nicht zur Rechtfertigung. Denn er hat nichts 
davon« (Merkel 2012: 1139).  

 
Aus demselben Grund ist auch eine Kompensation des zugefügten 
Schadens gegenstandslos, denn die getötete Person kann trivialerweise 
keine Kompensation empfangen. 

Daraus müsste man den Schluss ziehen, dass militärische Angriffe, 
die mit hoher Wahrscheinlichkeit zivile Opfer verursachen, moralisch 
nicht gerechtfertigt werden können. Diese Schlussfolgerung wäre frei-
lich, wie gesagt, sehr radikal. Die Kompromisslösung bietet eine Lö-
sung, die angesichts unserer gewaltbedrohten Wirklichkeit bloß für die 
zweitbeste gelten kann. Die beste Lösung wäre ein kategorisches Ver-
bot der Tötung oder Verletzung Unschuldiger. Da dieses Verbot aber 
mit der Pflicht kollidiert, Opfern von Gewalt zu Hilfe zu kommen, ist 
eine bedingte Erlaubnis so etwas wie eine zweitbeste Lösung. 

Die moralische Vertretbarkeit der Intervention hebt nicht das mora-
lische Dilemma auf, in dem die Akteure sich befinden. Tun sie nichts 
und verweigern sie die Hilfeleistung, wohl wissend, dass die Notlei-
denden sich nicht allein helfen können, machen sie sich passiv zu 
Komplizen der Verbrecher. Handeln sie, machen sie sich unvermeid-
lich der ›kollateral‹ in Kauf genommenen Tötung von zivilen Opfern 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 77 

 

schuldig. Und aus der Sicht einer absolutistischen Ethik würde kein 
Prinzip der Verhältnismäßigkeit, aus dem sich ergäbe, dass die Gerech-
tigkeit des Grundes die Kosten des Krieges ausgleichen könne, die Tö-
tung von Zivilisten rechtfertigen (vgl. Merkel 2012). Das Recht auf 
Leben eines Unschuldigen hat einen absoluten Wert und darf nicht 
durch einen besonders großen Nutzen aufgewogen werden. Das mora-
lische Dilemma löst sich nicht, indem man die Rechte einiger zuguns-
ten des Interesses einer großen Zahl relativiert, egal wie groß diese 
Zahl ist. Thomas Nagel macht zurecht aufmerksam auf die Tragödie 
unhintergehbarer existenzieller Entscheidungen, wenn er schreibt: 

 
»We must face the pessimistic alternative that these two forms of moral intui-
tion [die absolutistische und die utilitaristische Position, VZ] are not capable of 
being brought together into a single, coherent moral system, and that the world 
can present us with situations in which there is no honorable or moral course 
for a man to take, no course free of guilt and responsibility for evil.« (Nagel 
1972: 143) 

 
Der Schaden kann den Opfern gegenüber nicht mit gutem Gewissen als 
»akzeptabel« oder »angemessen« bezeichnet werden. Das Töten bleibt 
ungerechtfertigt. Es wird, wenn überhaupt, nur entschuldigt (vgl. Nagel 
1972: 137). 

Das Töten bleibt schlechterdings ungerechtfertigt. Man kann es, 
wenn überhaupt, nur – in Kleist Worten – »um der gebrechlichen Ein-
richtung der Welt willen verzeihen«. (von Kleist 1986: 156) 
 
 
LITERATUR 

 
Anscombe, G.E.M. (2001): »War and Murder«, in: P.A. Woodward 

(Ed.): The Doctrine of Double Effect, Notre Dame, S. 247-260. 
Bittner, Rüdiger (2004): »Humanitäre Interventionen sind unrecht«, in: 

Georg Meggle (Hg.): Humanitäre Interventionsethik, Paderborn, S. 
99-106. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Brandt, Richard (1972): ››Utilitarianism and the Rules of War«, in: 
Philosophy and Public Affairs 1(2), S. 145-165. 

Kant, Immanuel (1914): Metaphysik der Sitten, in: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 6, hrsg. von der Preußische Akademie der Wissenschaft, 
Berlin [1797]. 

— (1923): Zum Ewigen Frieden, in: Gesammelte Schriften, Bd. 8, 
hrsg. von der Preußische Akademie der Wissenschaft, Berlin 
[1795]. 

Meggle, Georg (2004): »NATO-Moral und Kosovo-Krieg. Ein ethi-
scher Kommentar ex post«, in: Georg Meggle (Hg.): Humanitäre 
Interventionsethik, Paderborn, S. 31-58. 

Merkel, Reinhard (2012): »Die ›kollaterale‹ Tötung von Zivilisten im 
Krieg«, in: Juristen Zeitung 23, S. 1137-1192. 

— (2004): »Können Menschenrechtsverletzungen militärische Inter-
ventionen rechtfertigen? Rechtsethische Grundlagen und Grenzen 
der ›Humanitären Intervention‹ am Beispiel des Kosovo-Kriegs«, 
in: Georg Meggle (Hg.): Humanitäre Interventionsethik, Paderborn, 
S. 107-132. 

Meyer, Kristin (2011): »Die moralische Bewertung humanitärer Inter-
ventionen«, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 97(1), S. 
18-32. 

Müller, Olaf (2004): »Was wissen Sie über Kosovo? Fallstudie über 
Pazifismus, Propaganda und die Verquickung von Fakten mit Wer-
ten«, in: Georg Meggle (Hg.): Humanitäre Interventionsethik, Pa-
derborn, S. 53-90. 

Nagel, Thomas (1972): »War and Massacre«, in: Philosophy and Pub-
lic Affairs 1(2), S. 123-144. 

Norman, Richard (1995): Ethics, Killing and War, Cambridge. 
Schaber, Peter (2006): »Humanitäre Intervention als moralische 

Pflicht«, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 3, S. 295-
303. 

Schramme, Thomas (2001): »Humanitäre Intervention: eine contradic-
tio in adecto?«, in: Michael Anderheiden/Stefan Huster/Stephan 
Kirste (Hg.): Globalisierung als Problem von Gerechtigkeit und 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 79 

 

Steuerungsfähigkeit des Rechts, ARSP Beiheft Nr. 79, Stuttgart, S. 
97-119. 

Steinvorth, Ulrich (2004): »Zur Legitimität der Kosovo-Intervention«, 
in: Georg Meggle (Hg.): Humanitäre Interventionsethik, Paderborn, 
S. 19-30. 

von Aquin, Thomas (1953): Summa theologica, in: Die deutsche 
Thomas-Ausgabe. Vollständige ungekürzte deutsch-latinische 
Ausgabe der Summa theologica, Bd. 18, hrsg. von der Albertus-
Magnus-Akademie, Walberg bei Köln. 

von Kleist, Heinrich (1986): Werke und Briefe, Band 3, hrsg. von 
Justus Steller u. a., Frankfurt a.M. 

Zanetti, Véronique (2018): »Zur (Un)Gerechtigkeit des Krieges. Einige 
systematische Überlegungen«, in: Dagmar Kiesel/Cleophea Ferrari 
(Hg.): Gerechter Krieg?, Frankfurt a.M., S. 191-210. 

 
 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446782-004 - am 14.02.2026, 16:17:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

