2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Anthropotechniken sowie mit bestimmten Zeichentechnologien verwobenen Le-
bensformen (Wimmer 2009, 2014a) oder auch Kindheitskonstruktionen (Wimmer
1999, Schifer und Wimmer 1998), mit Nationalismus (Wimmer 1999, 2009) oder
groflen Emanzipations-Erzihlungen (Lyotard 1986) verschrinkt werden. Diese
Perspektive bezeichne ich als anti-modern. Es werden bestimmte >Wurzeln der
problematischen Moderne« identifiziert, kritisiert und deren Uberwindung wird
in Aussicht gestellt (vgl. Effbach 2009). In den hier vorliegenden Arbeiten werden
vorrangig identititslogische und totalisierende Tendenzen der (Spit-)Moderne
problematisiert und kritisiert. In der kritischen Ausrichtung geht es dann meist
um Entsubjektivierung (wie bei Ricken 1999, 2006, Koller 2012), um einen epistemi-
schen Bruch (wie bei Wimmer 1988; vgl. Forster 2017) oder um die »Reformulierung
des Bildungsbegriffs« im Anschluss an die differenztheoretischen Tendenzen der
Moderne (wie bei Koller 1997, 62).

2.8 Das Kreisen um Humboldt

Zunichst mochte ich konstatieren, dass die >Vergdtterung« und >Mythisierung«
Humboldts, die immer wiederkehrende Erzeugung guter, rebellischer und kriti-
scher Bildungsgeschichten mit und im Anschluss an Humboldt, die Reproduktion
der beiden Humboldtbriider als >kulturpolitische Projektionsfliche« fir die Insze-
nierung der Kultur- und Bildungsnation Deutschland, wie die Heroisierung und
Romantisierung der deutschen und weif3en Philosophen bereits mehrfach markiert
und problematisiert wurde (vgl. beispielsweise Tenorth 2017; Ricken 2006; Wimmer
2009; Rebenich 2010; Nghi Ha 2014; Mabe 2007, 32£.).%¢

Trotz der anhaltenden oder immer wieder aufkommenden Skepsis und Kritik
an dem neuhumanistischen Denken lisst sich nach den vier Iterationen festhalten,
dass alle hier angefiihrten bildungstheoretischen Antworten auf die Frage nach der
Méglichkeit von Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Variante nicht um-
hinkommen, Humboldt zu kommentieren und gerade das dekonstruktive Vorge-
hen scheint beinahe an Humboldt kleben bleiben zu miissen. Humboldts Bildung
scheint (auch) in der poststrukturalistischen Bildungsphilosophie ein maf3geblicher
Kreuzungspunkt oder »Treffpunkt« (Wrana 2021a, 218) diverser akademischer Aus-
einandersetzungen, Kritiken, Reformulierungen, Verwerfungen, Wiederbelebun-
gen oder Dekonstruktionen zu sein. Sie scheint ein verbindendes Glied zu sein, auf
das sich so gut wie alle beziehen, was beispielsweise von Heinz-Elmar Tenorth auch
zustimmend kommentiert wurde (vgl. Tenorth 1996). Unterscheiden sich die bil-
dungstheoretischen Arbeiten mit Blick auf ihre zentralen Bezugsautor:innen meist

46  Hier wurden Passagen in verdnderter Form aus dem Text »Das postkoloniale Ende der Bil-
dung« (Wartmann 2021) ilbernommen.

am 14.02.2026, 06:08:07.

85


https://doi.org/10.14361/9783839471241-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

deutlich voneinander, so scheint Humboldt einer der zentralen, wenn nicht sogar
der zentralste Bezugspunkt zu sein, der so etwas wie eine gemeinsame Identitit
der Bildungstheorie stiftet.

Neben Humboldt gibt es eine weitere gemeinsame zentrale Referenz in der post-
strukturalistischen Bildungsphilosophie, mit der weniger Humboldts Bildungsden-
ken als die Verwendungsweisen oder Humboldtrezeptionen kommentiert werden
konnen. Mit dieser weiteren gemeinsamen Referenz namens Michel Foucault lisst
sich dhnlich wie beim bevorzugten Umgang mit Humboldt von innen (geteiltes Refe-
renzsystem) heraus dann wiederum die Verwendung Humboldts problematisieren.
Es geht mir hier jedoch nicht um eine macht- oder subjektivierungstheoretische
Interpretation (Ricken 2006), die Technologie des Zeichens bei Foucault (Wimmer
2013), die Figuren des Anderswerdens und der Entsubjektivierung (vgl. Ricken 1999,
2006; Koller 2012) oder die gouvernementale Perspektive als Abgrenzungs- oder Ein-
faltungsfolie (vgl. Schifer 2011a, 2014a), sondern meine bildungstheoretische Prife-
renz findet sich in Foucaults Antrittsvorlesung Die Ordnung des Diskurses und der dar-
in vorkommenden Verschrinkungsfigur und Gleichzeitigkeit von produktiven wie
restriktiven Funktionen einer Disziplin, wobei ich mit den darin vorkommenden
Instrumentarien nicht, wie Wimmer, andere Disziplinen kritisieren maéchte (vgl.
Wimmer 2019a), sondern hier steht die Disziplin der Erziehungs- und Bildungsphi-
losophie selbst zur Disposition.

Doch die durch diese Foucault’sche Theoriefolie entstehende Verknappung
bringt nicht nur eine eigenstindige Kritik an der eigenen Disziplin hervor. Die Er-
arbeitung dieser Verknappung bereitet vielmehr auch einen weiteren Kommentar
zu Humboldts Bildungsdenken vor, welcher mit dem nichsten Kapitel ins bereits
entfaltete Kommentarsystem der Bildungsphilosophie eingepflegt wird.*

Auf Foucaults Antrittsvorlesung kam ich durch einen Text Homie K. Bhabbhas
und die Unterscheidung zwischen der »institutionellen Geschichte kritischer Theo-
rie und ihrem Potential zu Verinderung und Innovation« (Bhabha 2011, 48). Sie
erinnerte mich an eine Unterscheidung oder eher an eine Verschrinkungsfigur
Foucaults, die sich ohne grofle Umwege direkt auf den Umgang mit Humboldt in
der Bildungstheorie iibertragen lisst. Die »Fruchtbarkeit eines Autors« (hier: Hum-
boldt), die »Vielfiltigkeit der Kommentare« zu Humboldt, die »Entwicklung einer
Disziplin« in stetiger Referenz auf Humboldt markieren einerseits »unbegrenzte
Quellen fir die Schopfung von [auch kritischen] Diskursen«. Andererseits besitzt

47  Aufdie Komplexitit eines Disziplingebildes und auf andere mégliche Zugriffe wie Beschrei-
bungsweisen fiir konkurrierende »Denkkollektive« (vgl. Fleck, 1980; zit.n. Rieger-Ladich 2014,
66) und wissenschaftliche »Harmonien der Tauschung« (Fleck 1980, 122; zit.n. Rheinberger
2008, 55) oder >scientific communities< mit ihrem >verkérperten, partiellen und situierten
Wissen« (Haraway 1995; n. Rieger-Ladich 2014, 66) sei hier nur verwiesen.

am 14.02.2026, 06:08:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

der Bezugspunkt Humboldt auch eine einschrinkende, »restriktive und zwingende
Funktion« (Foucault 1993, 25; vgl. Rheinberger 2019, 26).

Bildungstheorie lisst sich mit Foucault als Disziplin, als Diskursgesellschaft,
aber auch als Kommentarsystem bestimmen, welches (zumindest sehr lange Zeit
und zu grofRen Teilen weiterhin) um bestimmte Autor:innen kreist(e). Natirlich tra-
ten in Teilen der Bildungswissenschaft mit den poststrukturalistischen Importen
an die Stelle der regulativen Prinzipien, die sich mit den Begriffen der Bedeutung,
Urspringlichkeit, Einheit und Schopfung fassen lassen, deren Umbkehrungen,
wie Ereignis, Serie, Regelhaftigkeit und Mdglichkeitsbedingung (Foucault 1993,
35). Auch verschob sich der bildungstheoretische Fokus vermehrt von Identitit
und Allgemeinheit der Erziehungs- und Bildungswissenschaft oder der Ausein-
andersetzung mit starken Subjektfiguren hin zu >grenziiberschreitenden< und
>inter-diszipliniren«< Interventionen (Schifer und Wimmer 1999, 6), hin zur Dezen-
trierung des Subjekts und Fokussierung von Alteritit, Kontingenz, Performanz,
Differenz wie Heterogenitit.

Die kritische und poststrukturalistische Bildungstheorie stellt beispielsweise
mit Blick auf die hegemonialen Verwendungsweisen von Bildung als Selbst-Bil-
dung oder als Ressource fiir Humankapital andere und kritische Umgangs- und
Verstindnisweisen von und mit Bildung zur Verfiigung als die neuhumanistische.
Zunichst kann damit auf das Potential und die Produktivitit kritischer Bildungs-
theorie verwiesen werden.

Doch mit Foucaults Antrittsvorlesung lisst sich Bildungstheorie in einer Weise
verstehen, in welcher die bildungstheoretischen Grenziiberschreitungsversuche
und »Grenzginge« (vgl. ebd.) selbst eine problematische Grenze reproduzieren.
Die Ausschlieffungsprozeduren (»das verbotene Wort; die Ausgrenzung des Wahn-
sinns; der Wille zur Wahrheit«) und die Verknappungsmechanismen (Kommentar,
Autor, Disziplin, Ritual, Diskursgesellschaft, Doktrin) ermdglichen einen Blick
auf die Bildungstheorie, welche die Grenzen und Einschrinkungen der Disziplin
verdeutlichen (vgl. Foucault 1993, 25, 29). Und neben den Ausschliefungs- und
Verknappungsprozeduren schrinken auch andere Meta-Diskurse (und ihre Insti-
tutionalisierungen) beispielsweise des Kapitals (kr. d. Sanders 2013), des identitits-
logischen Subjekts (kr. d. Wimmer 2013, 2016), der europdischen Geistigkeit (kr.
d. Kittler 2003), der Nation (kr. d. Jasova 2021) oder des individuellen Allgemeinen
(kr. d. Ricken 2006, Wimmer 2009) weiterhin das Wuchern der (auch kritischen)
Diskurse des Aufwachsens und der Diskurse iiber Verinderungsprozesse*® grund-
legend ein.

48  Die Begriffe des Aufwachsens und der Verdnderungsprozesse dienen als quasi-allgemeine
Begrifflichkeiten, lassen sich oder miissen jedoch auch als bedingte wie leere Signifikanten
ausgewiesen werden.

am 14.02.2026, 06:08:07.

87


https://doi.org/10.14361/9783839471241-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Das »verbotene Wort« (Foucault 1993, 16) findet sich schon in den Begriffen Bil-
dungstheorie, Bildungswissenschaft, Bildungsforschung oder Bildungsethnologie.
Trotz aller Kritiken, Verwerfungen, Dekonstruktionen und Problematisierungen
des Bildungsbegriffs findet sich eine Vielfalt an Arbeiten in Bezug auf den Bil-
dungsbegriff, doch es lisst sich keine wirkliche Heterogenisierung des Sagbaren
tiber das Aufwachsen oder von Verinderungsprozessen in der Erziehungs- und
Bildungswissenschaft ausmachen, welche die Zentralstellung des Bildungsbegriffs
auflosen konnte (vgl. Ricken 2006, 16, 276ff.). Hochstens der Lern- oder neuerlich
der Kompetenzbegriff, welcher sich jedoch auch aus Humboldts Denken her-
ausarbeiten liefle (vgl. Tenorth), lieflen sich anfiithren, denen eine hegemoniale
Stellung zuzuweisen wire.* Bildung und Humboldts Denken scheinen weiterhin
in Teilen der Erziehungs- und Bildungswissenschaft auf ein »semantisches Ge-
fingnis« (Bollenbeck 1994) oder mit Schifers Perspektive auf einen spezifischen
diskursiv-hegemonialen Kampfplatz zu verweisen (Schifer 2011a).

Auch der »Wille zur Wahrheit« in der Suche nach dem Was der Bildung betrifft
nicht nur grofe Teile der Bildungsforschung, sondern auch die poststrukturalisti-
sche »Eigenheit« von Bildung (Ricken 2006). Bildung als empirisch verifizierbare
Ordnung (Ricken), als leerer Signifikant (Schifer), als Entsubjektivierungsform
(Liders 2015) oder (zumindest partiell) identifizierbare Transformationsfigur (Kol-
ler) scheint mit dem >Willen zur Wahrheit« gekoppelt zu sein. Denn nach Wimmer
bewegen wir uns weiterhin im Bann eines alten reprisentationslogischen und
hermeneutischen Diskurses, dem auch die poststrukturalistische Bildungstheorie
trotz oder gerade wegen einer erhohten Reflexion der Reprisentationsproblematik
nicht entkommen diirfte (vgl. Kapitel 4.8). Und der »Autor [wie Humboldt] als Prin-
zip der Gruppierung von Diskursen, als Einheit und Ursprung ihrer Bedeutungen,
als Mittelpunkt ihres Zusammenhalts« bindet selbst die dekonstruktive Variante
an sich (Foucault 1993, 20), wenn zum Beispiel Humboldt, wie bereits erwihnt, als
Vorlaufer des Poststrukturalismus bemitht wird (Wimmer 2009, 57; vgl. Wimmer
1999, 45-51). Irgendwie schaffen es alle Autor:innen der kritischen Bildungsphiloso-
phie immer wieder, Humboldt zu kommentieren und »schliefilich [das] zu sagen,
was« bei Humboldt »schon verschwiegen artikuliert war« (Foucault 1993, 19f.; zit.n.
Wimmer 20192, 140), um so die eigenen bildungstheoretischen Priferenzen in die
Festung Humboldt einzuschreiben.

49  Hier sei jedoch beispielsweise auf die Importe aus der Soziologie rund um den Sozialisati-
onsbegriff und die Importe aus der Psychologie mit dem Entwicklungsbegriff verwiesen, die
auch stirker einem franzosischen und nordamerikanischen Referenzsystem zuzuordnen wa-
ren und als erziehungs- und bildungswissenschaftliche Grundbegriffe markiert werden kon-
nen.

am 14.02.2026, 06:08:07.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

