
2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 85

Anthropotechniken sowie mit bestimmten Zeichentechnologien verwobenen Le-

bensformen (Wimmer 2009, 2014a) oder auch Kindheitskonstruktionen (Wimmer

1999, Schäfer und Wimmer 1998), mit Nationalismus (Wimmer 1999, 2009) oder

großen Emanzipations-Erzählungen (Lyotard 1986) verschränkt werden. Diese

Perspektive bezeichne ich als anti-modern. Es werden bestimmte ›Wurzeln der

problematischen Moderne‹ identifiziert, kritisiert und deren Überwindung wird

in Aussicht gestellt (vgl. Eßbach 2009). In den hier vorliegenden Arbeiten werden

vorrangig identitätslogische und totalisierende Tendenzen der (Spät-)Moderne

problematisiert und kritisiert. In der kritischen Ausrichtung geht es dann meist

umEntsubjektivierung (wie bei Ricken 1999, 2006, Koller 2012), um einen epistemi-

schen Bruch (wie beiWimmer 1988; vgl. Forster 2017) oder um die »Reformulierung

des Bildungsbegriffs« im Anschluss an die differenztheoretischen Tendenzen der

Moderne (wie bei Koller 1997, 62).

2.8 Das Kreisen um Humboldt

Zunächst möchte ich konstatieren, dass die ›Vergötterung‹ und ›Mythisierung‹

Humboldts, die immer wiederkehrende Erzeugung guter, rebellischer und kriti-

scher Bildungsgeschichten mit und im Anschluss an Humboldt, die Reproduktion

der beiden Humboldtbrüder als ›kulturpolitische Projektionsfläche‹ für die Insze-

nierung der Kultur- und Bildungsnation Deutschland, wie die Heroisierung und

Romantisierung der deutschen undweißen Philosophen bereitsmehrfachmarkiert

und problematisiert wurde (vgl. beispielsweise Tenorth 2017; Ricken 2006;Wimmer

2009; Rebenich 2010; Nghi Ha 2014; Mabe 2007, 32f.).46

Trotz der anhaltenden oder immer wieder aufkommenden Skepsis und Kritik

an dem neuhumanistischen Denken lässt sich nach den vier Iterationen festhalten,

dass alle hier angeführten bildungstheoretischen Antworten auf die Frage nach der

Möglichkeit vonBildung nach demEnde der neuhumanistischenVariante nicht um-

hinkommen, Humboldt zu kommentieren und gerade das dekonstruktive Vorge-

hen scheint beinahe an Humboldt kleben bleiben zu müssen. Humboldts Bildung

scheint (auch) in der poststrukturalistischenBildungsphilosophie einmaßgeblicher

Kreuzungspunkt oder »Treffpunkt« (Wrana 2021a, 218) diverser akademischer Aus-

einandersetzungen, Kritiken, Reformulierungen, Verwerfungen, Wiederbelebun-

gen oder Dekonstruktionen zu sein. Sie scheint ein verbindendes Glied zu sein, auf

das sich so gut wie alle beziehen,was beispielsweise vonHeinz-Elmar Tenorth auch

zustimmend kommentiert wurde (vgl. Tenorth 1996). Unterscheiden sich die bil-

dungstheoretischen Arbeitenmit Blick auf ihre zentralen Bezugsautor:innenmeist

46 Hier wurden Passagen in veränderter Form aus dem Text »Das postkoloniale Ende der Bil-

dung« (Wartmann 2021) übernommen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-013 - am 14.02.2026, 06:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

deutlich voneinander, so scheint Humboldt einer der zentralen, wenn nicht sogar

der zentralste Bezugspunkt zu sein, der so etwas wie eine gemeinsame Identität

der Bildungstheorie stiftet.

NebenHumboldtgibt es eineweiteregemeinsamezentraleReferenz inderpost-

strukturalistischenBildungsphilosophie,mit derwenigerHumboldtsBildungsden-

ken als die Verwendungsweisen oder Humboldtrezeptionen kommentiert werden

können. Mit dieser weiteren gemeinsamen Referenz namens Michel Foucault lässt

sich ähnlichwie beimbevorzugtenUmgangmitHumboldt von innen (geteiltes Refe-

renzsystem) heraus dannwiederumdie VerwendungHumboldts problematisieren.

Es geht mir hier jedoch nicht um eine macht- oder subjektivierungstheoretische

Interpretation (Ricken 2006), die Technologie des Zeichens bei Foucault (Wimmer

2013), die Figuren des Anderswerdens und der Entsubjektivierung (vgl. Ricken 1999,

2006;Koller 2012) oderdiegouvernementalePerspektive alsAbgrenzungs-oderEin-

faltungsfolie (vgl. Schäfer 2011a, 2014a), sondernmeine bildungstheoretische Präfe-

renzfindet sich inFoucaultsAntrittsvorlesungDieOrdnungdesDiskursesundderdar-

in vorkommenden Verschränkungsfigur und Gleichzeitigkeit von produktiven wie

restriktiven Funktionen einer Disziplin, wobei ich mit den darin vorkommenden

Instrumentarien nicht, wie Wimmer, andere Disziplinen kritisieren möchte (vgl.

Wimmer 2019a), sondern hier steht dieDisziplin der Erziehungs- undBildungsphi-

losophie selbst zur Disposition.

Doch die durch diese Foucault’sche Theoriefolie entstehende Verknappung

bringt nicht nur eine eigenständige Kritik an der eigenen Disziplin hervor. Die Er-

arbeitung dieser Verknappung bereitet vielmehr auch einen weiteren Kommentar

zu Humboldts Bildungsdenken vor, welcher mit dem nächsten Kapitel ins bereits

entfaltete Kommentarsystem der Bildungsphilosophie eingepflegt wird.47

Auf Foucaults Antrittsvorlesung kam ich durch einen Text Homie K. Bhabbhas

und die Unterscheidung zwischen der »institutionellen Geschichte kritischerTheo-

rie und ihrem Potential zu Veränderung und Innovation« (Bhabha 2011, 48). Sie

erinnerte mich an eine Unterscheidung oder eher an eine Verschränkungsfigur

Foucaults, die sich ohne große Umwege direkt auf den Umgang mit Humboldt in

der Bildungstheorie übertragen lässt.Die »Fruchtbarkeit eines Autors« (hier: Hum-

boldt), die »Vielfältigkeit der Kommentare« zu Humboldt, die »Entwicklung einer

Disziplin« in stetiger Referenz auf Humboldt markieren einerseits »unbegrenzte

Quellen für die Schöpfung von [auch kritischen] Diskursen«. Andererseits besitzt

47 Auf die Komplexität eines Disziplingebildes und auf andere mögliche Zugriffe wie Beschrei-

bungsweisen für konkurrierende »Denkkollektive« (vgl. Fleck, 1980; zit.n. Rieger-Ladich 2014,

66) und wissenschaftliche »Harmonien der Täuschung« (Fleck 1980, 122; zit.n. Rheinberger

2008, 55) oder ›scientific communities‹ mit ihrem ›verkörperten, partiellen und situierten

Wissen‹ (Haraway 1995; n. Rieger-Ladich 2014, 66) sei hier nur verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-013 - am 14.02.2026, 06:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 87

der Bezugspunkt Humboldt auch eine einschränkende, »restriktive und zwingende

Funktion« (Foucault 1993, 25; vgl. Rheinberger 2019, 26).

Bildungstheorie lässt sich mit Foucault als Disziplin, als Diskursgesellschaft,

aber auch als Kommentarsystem bestimmen, welches (zumindest sehr lange Zeit

und zu großenTeilenweiterhin) umbestimmteAutor:innen kreist(e).Natürlich tra-

ten in Teilen der Bildungswissenschaft mit den poststrukturalistischen Importen

an die Stelle der regulativen Prinzipien, die sich mit den Begriffen der Bedeutung,

Ursprünglichkeit, Einheit und Schöpfung fassen lassen, deren Umkehrungen,

wie Ereignis, Serie, Regelhaftigkeit und Möglichkeitsbedingung (Foucault 1993,

35). Auch verschob sich der bildungstheoretische Fokus vermehrt von Identität

und Allgemeinheit der Erziehungs- und Bildungswissenschaft oder der Ausein-

andersetzung mit starken Subjektfiguren hin zu ›grenzüberschreitenden‹ und

›inter-disziplinären‹ Interventionen (Schäfer undWimmer 1999, 6), hin zur Dezen-

trierung des Subjekts und Fokussierung von Alterität, Kontingenz, Performanz,

Differenz wie Heterogenität.

Die kritische und poststrukturalistische Bildungstheorie stellt beispielsweise

mit Blick auf die hegemonialen Verwendungsweisen von Bildung als Selbst-Bil-

dung oder als Ressource für Humankapital andere und kritische Umgangs- und

Verständnisweisen von und mit Bildung zur Verfügung als die neuhumanistische.

Zunächst kann damit auf das Potential und die Produktivität kritischer Bildungs-

theorie verwiesen werden.

Doch mit Foucaults Antrittsvorlesung lässt sich Bildungstheorie in einer Weise

verstehen, in welcher die bildungstheoretischen Grenzüberschreitungsversuche

und »Grenzgänge« (vgl. ebd.) selbst eine problematische Grenze reproduzieren.

Die Ausschließungsprozeduren (»das verboteneWort; die Ausgrenzung des Wahn-

sinns; der Wille zur Wahrheit«) und die Verknappungsmechanismen (Kommentar,

Autor, Disziplin, Ritual, Diskursgesellschaft, Doktrin) ermöglichen einen Blick

auf die Bildungstheorie, welche die Grenzen und Einschränkungen der Disziplin

verdeutlichen (vgl. Foucault 1993, 25, 29). Und neben den Ausschließungs- und

Verknappungsprozeduren schränken auch andere Meta-Diskurse (und ihre Insti-

tutionalisierungen) beispielsweise des Kapitals (kr. d. Sanders 2013), des identitäts-

logischen Subjekts (kr. d. Wimmer 2013, 2016), der europäischen Geistigkeit (kr.

d. Kittler 2003), der Nation (kr. d. Jašová 2021) oder des individuellen Allgemeinen

(kr. d. Ricken 2006, Wimmer 2009) weiterhin das Wuchern der (auch kritischen)

Diskurse des Aufwachsens und der Diskurse über Veränderungsprozesse48 grund-

legend ein.

48 Die Begriffe des Aufwachsens und der Veränderungsprozesse dienen als quasi-allgemeine

Begrifflichkeiten, lassen sich oder müssen jedoch auch als bedingte wie leere Signifikanten

ausgewiesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-013 - am 14.02.2026, 06:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Das »verbotene Wort« (Foucault 1993, 16) findet sich schon in den Begriffen Bil-

dungstheorie, Bildungswissenschaft, Bildungsforschung oder Bildungsethnologie.

Trotz aller Kritiken, Verwerfungen, Dekonstruktionen und Problematisierungen

des Bildungsbegriffs findet sich eine Vielfalt an Arbeiten in Bezug auf den Bil-

dungsbegriff, doch es lässt sich keine wirkliche Heterogenisierung des Sagbaren

über das Aufwachsen oder von Veränderungsprozessen in der Erziehungs- und

Bildungswissenschaft ausmachen, welche die Zentralstellung des Bildungsbegriffs

auflösen könnte (vgl. Ricken 2006, 16, 276ff.). Höchstens der Lern- oder neuerlich

der Kompetenzbegriff, welcher sich jedoch auch aus Humboldts Denken her-

ausarbeiten ließe (vgl. Tenorth), ließen sich anführen, denen eine hegemoniale

Stellung zuzuweisen wäre.49 Bildung und Humboldts Denken scheinen weiterhin

in Teilen der Erziehungs- und Bildungswissenschaft auf ein »semantisches Ge-

fängnis« (Bollenbeck 1994) oder mit Schäfers Perspektive auf einen spezifischen

diskursiv-hegemonialen Kampfplatz zu verweisen (Schäfer 2011a).

Auch der »Wille zur Wahrheit« in der Suche nach demWas der Bildung betrifft

nicht nur große Teile der Bildungsforschung, sondern auch die poststrukturalisti-

sche »Eigenheit« von Bildung (Ricken 2006). Bildung als empirisch verifizierbare

Ordnung (Ricken), als leerer Signifikant (Schäfer), als Entsubjektivierungsform

(Lüders 2015) oder (zumindest partiell) identifizierbare Transformationsfigur (Kol-

ler) scheint mit dem ›Willen zur Wahrheit‹ gekoppelt zu sein. Denn nach Wimmer

bewegen wir uns weiterhin im Bann eines alten repräsentationslogischen und

hermeneutischen Diskurses, dem auch die poststrukturalistische Bildungstheorie

trotz oder gerade wegen einer erhöhten Reflexion der Repräsentationsproblematik

nicht entkommen dürfte (vgl. Kapitel 4.8). Und der »Autor [wieHumboldt] als Prin-

zip der Gruppierung von Diskursen, als Einheit und Ursprung ihrer Bedeutungen,

als Mittelpunkt ihres Zusammenhalts« bindet selbst die dekonstruktive Variante

an sich (Foucault 1993, 20), wenn zum Beispiel Humboldt, wie bereits erwähnt, als

Vorläufer des Poststrukturalismus bemüht wird (Wimmer 2009, 57; vgl. Wimmer

1999, 45-51). Irgendwie schaffen es alle Autor:innen der kritischen Bildungsphiloso-

phie immer wieder, Humboldt zu kommentieren und »schließlich [das] zu sagen,

was« bei Humboldt »schon verschwiegen artikuliert war« (Foucault 1993, 19f.; zit.n.

Wimmer 2019a, 140), um so die eigenen bildungstheoretischen Präferenzen in die

Festung Humboldt einzuschreiben.

49 Hier sei jedoch beispielsweise auf die Importe aus der Soziologie rund um den Sozialisati-

onsbegriff und die Importe aus der Psychologie mit dem Entwicklungsbegriff verwiesen, die

auch stärker einem französischen und nordamerikanischen Referenzsystem zuzuordnenwä-

ren und als erziehungs- und bildungswissenschaftliche Grundbegriffe markiert werden kön-

nen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-013 - am 14.02.2026, 06:08:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

