
Hegel und die Sittlichkeit 231

Nicht-Identität, die Identität des Absoluten und des Werdens, die Identität

von Vernunft und Geist bestätigt sich gerade im Realen der Vernunft, jener

negativen Größe, die nicht symbolisierbar ist, aber als Bedingung der Mög-

lichkeit der Kategorie der Wirklichkeit wirksam ist und im spekulativen Re-

gister einsichtig wird, nämlich in dem Bewusstsein, dass das Wahre in der

Einheit von Substanz und Subjektivität besteht.

Hegelsche Metaphysik und Ontologie sind daher untrennbar mit dem

Ethischen verbunden, das sich nun seinerseits nicht auf kontingente Mora-

lität oder normative Techniken reduzieren lässt, sondern unumgänglich als

(selbst-)bewusste Sittlichkeit bestimmt ist. Vor diesem metaphysisch-moral-

philosophischenHintergrundmuss nun aber offensichtlich eine radikaleNeu-

bestimmung der politischen Theologie erfolgen.

6. Die Logik der politischen (Moral-)Theologie

Carl Schmitts bedeutende Erkenntnis über die mehr oder weniger unbewuss-

ten Strukturen der ›säkularen‹ Politik, sind von ihm selbst auf die folgende

Formel gebracht worden: »Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatsleh-

re sind säkularisierte theologische Begriffe.« (Schmitt 2015, 43) Die Aussage

selbst hätte es Schmitt dabei durchaus ermöglicht, das Wort »säkularisier-

te« in Anführungszeichen zu setzen, da die These, die Gebrauch von diesem

Wort macht, dessen Bedeutungsgehalt radikal infrage stellt. Das einschlägige

Beispiel, das Schmitt dann aber zur Erläuterung seiner These anführt, zeigt

jedoch,warum er nicht auf diese Idee kommt. Indem er nämlich festhält, dass

der »allmächtige Gott zum omnipotenten Gesetzgeber wurde« (ebd.), macht

Schmitt zugleich klar, dass er einen traditionellen Gottesbegriff voraussetzt,

dessen sachliche Untauglichkeit für die Explikation ethisch-politischer Inhal-

te sich für uns inzwischen deutlich gezeigt hat. Nach den Ausführungen in

Kapitel I kann an dieser Stelle auf eine umfängliche Kritik des schmittschen

Grundgedankens verzichtet werden. Es bleibt nur noch hervorzuheben, dass

jekt von Dingen determiniert, die unabhängig von mir existieren; doch die subjektive

Position, oder Subjektivierung, ist nicht nur eine konkrete und einzigartige Weise, in

der die Dinge mich determinieren, es ist auch und zugleich die Subjektivierung eines

Paradoxes/Widerspruchs, der in diesen Dingen, die mich determinieren, involviert ist

(dieses Paradox/dieser Widerspruch existiert ›in sich selbst‹ nur in dieser Objektivie-

rung/Subjektivierung oder Objektivierung durch das Subjekt).«

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Kritik der ethischen Institution

es Schmitt hier konkret um den Begriff des Souveräns geht, den er bekannt-

lich wie folgt definiert: »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand ent-

scheidet.« (Ebd., 13) Ist der Gedanke der Souveränität z.B. durch das Bild vom

allmächtigen Souverän bestimmt, ist es – wie wir gesehen haben – nicht ver-

wunderlich, wenn vor diesem Souverän gerade nicht alle gleich sind. Denn al-

lein die ›Tatsache‹, dass es ein Ausnahmeindividuum gibt, impliziert ein hier-

archisches Gefälle innerhalb der (vermeintlich) politischen Gemeinschaft, die

dieses Bild tradiert. Schmitts Deutung seiner eigenen These basiert folglich

auf der (zweiwertigen) Logik der Ausnahme, was sich unter anderem darin

zeigt, dass er konsequent die Explikation des Machtbegriffs vermeidet und

die Souveränität zwar korrekt als Grenzbegriff bestimmt (vgl. ebd.), diesen

aber nicht innerhalb der Dynamik der dialektisch Vermittlung begreift. Mit

Hegel haben wir aber erkannt, dass die Rede von der Omnipotenz logisch

gar nicht zulässig ist und dass wir es stattdessen mit der Behauptung eines

Machtmonopols zu tun haben, das – mag es auch das (imaginäre) Monopol

sein – dennoch nur relativ zur Ohnmacht begreiflich wird. Damit die Aus-

nahmeposition also ihr ›göttliches‹ Recht geltend machen kann, bedarf sie

eines imaginärenNarrativs, einer ideologischen Entscheidung, in der die Ver-

knüpfung des Symbolischen mit dem Imaginären (un-)bewusst vorgenom-

men wird. Ein solches Narrativ hält allerdings der kritischen Vernunft nicht

stand und muss als vor-aufklärerisch gewertet werden, wo und wann auch

immer es auftritt. In diesem Sinne gehört es zum aufklärerischen Programm,

eine Neubestimmung der politischenTheologie zu forcieren. Hegel zeigt sich

hier als Theoretiker der politischen Theologie avant la lettre.

Mithilfe der (neuen, nicht-klassischen) Logik und der Dialektik gelingt es

Hegel, Begriff undWesen des Absoluten von der Einseitigkeit der traditionel-

len Interpretation zu befreien und auf neue Weise darzustellen. So erschei-

nen nun auch Begriffe wie Gott und Allmacht in neuem Licht. Die Allmacht ist

in ihrem imaginären Charakter enttarnt. Es gibt keinen absoluten Souverän,

denn es kann keinen geben. Der Mensch, der Geist ist, der sich begreift, be-

greift in diesem Begreifen, dass er Moment des Ganzen ist, das Geist ist. Als

einzelnes Allgemeines erfasst sich das Subjekt, d.h. jedes Subjekt, in bzw. als

Gemeinschaft. Im Register des absoluten Geistes zeigt sich dies z.B. im reli-

giösen Begriff von der Gemeinde, auf den auch Hegel zurückgreift. Die nach-

aufklärerische Gemeinde (an-)erkennt sich selbst als Geist (Gott). Sie weiß sich nicht

von einem souveränen Vater-Gott getragen, sondern sie trägt sich selbst, weil

sie das »Menschliche« als den »unmittelbare[n], präsente[n] Gott« begreift

und an und für sich (selbst) erfasst. Hierin bestätigt sich die Wirklichkeit des

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 233

absoluten Geistes, weil sie sich als objektiver Geist ereignet, der seinerseits

durch den subjektiven Geist vermittelt ist. Diese Bewegung lässt sich leicht

anhand einer frühen Beobachtung Hegels erläutern:

In seinen Entwürfen über Die Positivität der christlichen Religion von 1795/96

analysiert Hegel den konkreten Unterschied zwischen dem »Vertrag der Kir-

che« und dem Vertrag zwischen dem Fürsten und dem Volk (modern gewen-

det: zwischen Geldadel und Arbeitnehmer) (vgl. Hegel 1986m, 159-166). Da-

bei macht er zunächst deutlich, dass der zweitgenannten Vertragsform nicht

nur eine qualitative Ungleichheit zwischen den Akteuren vorausgeht, sondern

dass jene auch durch den wohlmeinenden Vertrag nicht aufgehoben würde,

da sich ihre Logik an die »Rechte der Fürsten« (z.B. in Form des Erbrechts)

anschließt, die in letzter Konsequenz auf den »Rechten des Eroberers beru-

hen« (ebd., 159). Ganz anders aber verhält es sich bei der (Ur-)Kirche: »Bei

den Rechten der Kirche als eines Staates kann es dagegen keinem Zweifel un-

terworfen sein, daß, wenigstens bei Bildung derselben, auf der freiwilligen

Einwilligung aller Einzelnen ihr Vertrag und ihre Rechte allein sich gründe-

ten.« (Ebd., 160) In Hegels präziser Formulierung begegnet uns dieselbe Idee

von der kantischen Rechtsquelle, die sich auch im Kontext der Bildung des

Verfassungsstaats zeigte. Es ist gerade die »freiwillige Einwilligung aller Ein-

zelnen«, wodurch der Vertrag überhaupt erst als Recht bestimmt wird. Die

Rechtsquelle aber ist durch den subjektiven Geist bestimmt und verwirklicht

sich als objektiver Geist eben nur durch die konkrete Einwilligung aller. Es

kann hier keine vorgeschaltete Ordnung und Hierarchie geben. Ein »Vertrag

über Glauben […] ist in sich selbst unmöglich und, wenn er doch gemacht

worden ist, ganz null und nichtig« (ebd., 161).93 Gleichzeitig bringt aber die

Einwilligung aller die Kategorie des objektiven Glaubens (und somit auch die

Möglichkeit einer Glaubenslehre) hervor. Der unreflektierte (pseudo-)subjek-

tive Glaube wäre somit fortan nicht mehr als bloßes Meinen.

Von daher ist in der Folge auch die systematische Explikation des Glau-

bens möglich und notwendig. Doch darf es der systematischenTheologie und

der Dogmatik dabei nicht entgehen, dass ihnen jene erste freie Entscheidung,

die Tatsache wird, vorausgeht, wodurch überhaupt erst die Möglichkeit der

Struktur, die jene aufschlüsseln wollen, wirklich wird, nämlich als Diskurs,

auf den sie Einfluss nehmen können (und nicht etwa als prästabilierter Inhalt,

93 Dies stellt natürlich auch eine Kritik der frühprotestantischen Institutionalisierung

dar, die sich gerade nicht im individuellen Glaubensbekenntnis niederschlug, sondern

in der Massenkonversion, die dem Bekenntnis des jeweiligen Landesfürsten folgte.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Kritik der ethischen Institution

den es dann bloß noch zu entfalten gilt).94 Anders gesagt: Das Moment der Ge-

meinde ist das irreduzible Reale der Theologie, da es als (Rechts-)Quelle des göttlichen

Gesetzes (und der mit diesem verbundenen Mythologie, die es intellektuell zu begreifen

gilt) und der religiös-theologischen Inhalte fungiert. Es ist daher kaum verwunder-

lich, dass dieses Verhältnis auch implizit im göttlichen Gesetz selbst enthalten

ist: Das erste Gebot (»Du sollst keine anderen Götter haben neben mir« [Ex

20,3]) impliziert die Möglichkeit der Abkehr von Gott selbst. Wenn ich den

Göttern entsagen soll, dann muss ich dies auch können. Kann ich den (alten)

Götter aber entsagen, dann kann ich auch dem (neuen) Gott entsagen. Der

Vertrag Gottes, der Bund, ist ein Vertrag auf Augenhöhe – und wo er das nicht

ist, da ist er »null und nichtig«, da er die Rechtsquelle unbrauchbar macht,

d.h. die Vernunft in ihrer Wirklichkeit als Geist.

Auch der späte Hegel hat diesen Grundgedanken nicht vergessen und ver-

wertet ihn gleich zu Beginn seiner Rede zur dritten Säkularfeier der Augsburgi-

schen Konfession von 1830. Mag seine Deutung der Verhandlungen, deren Fol-

ge der Augsburger Religionsfrieden sein sollte, auch ausgesprochen wohlmei-

nend ausfallen, so ist es doch bemerkenswert, dass er an dieser Stelle noch

einmal betont, dass es nicht (allein) an den Gelehrten oder der Obrigkeit sei,

derlei Entscheidungen zu treffen:

Nunhat aber inAugsburg nicht einVerband vonDoktorender Theologie und

Kirchenhäuptern das denkwürdigeWerk vollbracht. Es hat nicht eine Dispu-

tation vonGelehrten stattgefunden, infolge deren dann die geistlicheObrig-

keit die Bestimmung über die rechte Lehre getroffen und die Gemeinde der

Laien verpflichtet hätte, diese Lehre anzunehmen und sich ihr in gläubigem

Gehorsam zu unterwerfen. (Hegel 1997b, 429)

Es sind aber »die Fürsten der deutschen Staaten und die Bürgermeister der

Freien Reichstädte[, die] durch ihr Bekenntnis zu erkennen gaben, daß die

Lehre des Evangeliums, […] über die Willkür und jede weltliche Gewalt da-

stehe und daß die Sache der Religion von ihnen selbst in die Hand genom-

men worden ist« (ebd.). Das besagt aber auch, dass die weltliche Gewalt dort

zur Willkürherrschaft würde, wo sich herausstellte, dass die entsprechenden

94 Nicht nur die Theologie ist dieser Gefahr ausgesetzt. Somahnt Lacan, dass dieWissen-

schaft als solchemit dieser Struktur konfrontiert ist. Und er hält fest, »dass dieWissen-

schaft, sieht man sie sich genauer an, kein Gedächtnis hat. Sowie sie konstituiert ist,

vergisst sie die besonderen Ereignisse, aus denen sie entstanden ist […]« (Lacan 2015f,

418; vgl. Zupančič 2020, 170f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 235

Repräsentant*innen ihr Amt nicht im Sinne der in der Vernunft gründen-

den Pflicht ausübten. »Damit erklärt sich zugleich, daß denen, die früher als

Laien galten, in Glaubenssachen ein eigenes Urteil zustehe; und diese un-

schätzbare Freiheit haben sie grundsätzlich für uns alle erworben.« (Ebd.,

429f.) Nur wenn dieses Ereignis also im Sinne des absoluten Geistes begrif-

fen wird, kann diese Erkenntnis für uns alle sein. Es ist nicht die (objektive)

Wirklichkeit der Repräsentation, die die Wahrheit des Ereignisses ausmacht.

Sie macht lediglich die konkrete Situation in ihrer Besonderheit aus, wobei sie

sich als allgemeine Form der Verwaltung des Bestehenden gibt. Sie stellt sich

so für die Subjekte als bloß formeller ἔθος dar: »Das Zuständliche nämlich

hat teils die Gewohnheit zu seiner Form – die Gewohnheit aber entspricht

nicht der geistigen selbstbewussten Natur jener tiefsten Interessen«, die auf

(Selbst-)Bestimmtheit zielt (Ä I, 259). Dagegen ist es der Begriff der Freiheit,

der dieser situativen Selbstbestimmung zugrunde liegt, worin sich die Wahr-

heit als absoluter Geist ausdrückt und wodurch die besondere Situation sich

als universales Ereignis zeigt, dessen Wahrheit die Historizität, d.h. ihre Be-

sonderheit, abgestreift hat und als transhistorisches Moment des Absoluten

im intellektuell-geistigen Sinne für alle und jede*n gilt.

Dementsprechend ist auch der religiös-theologische Begriff vom Bund

dem Register des absoluten Geistes zuzurechnen.95 Er ist dies aber deshalb,

95 Da der Bund auch das zentrale Motiv im Judentum ist, sei hier – zur prophylaktischen

Abwehr vonMissverständnissen – eine differenzierende Bemerkung eingeschaltet: Es

ist einem drastischen Missverständnis geschuldet, den Bund des Volks Israel mit Gott

als Aspekt eines vermeintlichen jüdischen Suprematismus zu deuten. Das Gegenteil

ist vielmehr der Fall. Wie Freud bemerkte, gründet das jüdische Ereignis auf einer ge-

waltsamen Gründungsgeste (der Mord an Moses), deren traumatische Erfahrung im

Gesetz gerade festgehalten wird. »Das Paradox des Judentums besteht darin, daß es

genau dadurch seine Treue zu dem gewaltsamen Gründungsereignis wahrt, daß es

dieses Ereignis NICHT eingesteht und symbolisiert.« (Žižek 2000, 125) Anders als das

traditionelle Christentum, in dem die ›Opfergeste‹ Jesu als Versöhnung und Erlösung

von der Schuld wirkt und somit die Dichotomie von Sünde und Rechtfertigung gera-

de betont, anstatt sie aufzuheben, hebt das Gesetz der jüdischen Tradition die Schuld

tatsächlich auf, ohne sie zu tilgen. »Kurzum, die Juden haben den Geist nicht aufgegeben,

sondern sie haben alle ihre schweren Prüfungen genau deswegen überlebt, weil sie

sichweigerten, ihrenGeist aufzugeben, die Verbindung zu ihrer geheimen, uneingestan-

denen Tradition zu kappen.« (Ebd.) Dieser Sachverhalt spiegelt sich dann auch in der

talmudischen Lehre wider, wenn Jahwe im Angesicht der stichhaltigen Argumentati-

on der Rabbiner lächelnd zugeben muss: »[M]eine Kinder haben mich besiegt, meine

Kinder haben mich besiegt.« (Goldschmidt 2002, 638 [Baba Metsia, 59b]) Anstatt nun

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Kritik der ethischen Institution

weil er – um es mit Hegels poetischem Gruß an Hölderlin zu sagen – der

Bund ist, »den kein Eid besiegelte« (Hegel 1986n, 230). Von daher bleibt Hegel

seinem Schwur von 1796 treu, hält er doch für sich und den Freund fest, in

»[d]er freien Wahrheit nur zu leben« und »Frieden mit der Satzung,/[d]ie

Meinung und Empfindung regelt, nie, nie einzugehen« (ebd.).

Wie heikel die Idee der Vereidigung in Hegels Augen ist, zeigt sich deut-

lich auch in der Phänomenologie. Im Kapitel über die absolute Freiheit und

den Schrecken erklärt Hegel die Unhintergehbarkeit der »Wechselwirkung

des Bewußtseins mit sich selbst, worin es nichts in der Gestalt eines freien

ihm gegenübergetretenen Gegenstandes entläßt« (PhG, 434). Das Bewusstsein

begreift sich selbst als Sich-Setzendes, d.h. als Reales der Freiheit. In dem

Augenblick aber, wo diese alle Subjekte umfassende Kategorie ihrerseits auf-

gespalten wird – etwa durch die Wahl und Vereidigung einiger bestimmter Re-

präsentant*innen der vielen Repräsentierten –, ist Vorsicht geboten, da die

symbolische Struktur über das Reale der Freiheit hinwegtäuschen kann. Die

Vertretung ist selbst wieder nur eine besondere Struktur. Und »sie hörte auf,

in Wahrheit allgemeines Selbstbewußtsein zu sein«, sofern sie als unbeding-

tes »Element des Seins« gedeutet würde (PhG, 435). Eine derartige Fehldeu-

tung brächte die bekannten Probleme und Missverständnisse hervor, die mit

der Verwechselung des Symbolischen und Imaginären (im klassischen, seins-

logischen Register) mit dem Realen einhergehen. Hegel zeigt auf, inwiefern

das allgemeine Selbstbewusstsein hier übertölpelt würde, sofern es die Di-

mension des Realen aus den Augen verliert:

Dieses [das allgemeine Selbstbewusstsein; Anm. T.M.] läßt sich dabei nicht

durch die Vorstellung des Gehorsams unter selbstgegebene Gesetze, die ihm

einen Teil zuweisen, noch durch seine Repräsentation beim Gesetzgeben und

allgemeinen Tun um dieWirklichkeit betrügen, – nicht um die Wirklichkeit,

selbst das Gesetz zu geben und nicht ein einzelnes Werk, sondern das All-

gemeine selbst zu vollbringen; denn wobei das Selbst nur repräsentiert und

vorgestellt ist, da ist es nicht wirklich; wo es vertreten ist, ist es nicht. (Ebd.)

In seinemBeitragÜber die englische Reformbill formuliert Hegel die Konsequen-

zen dieser grundlegenden Erkenntnis, und zwar mit Blick auf den verfas-

sogleich wieder dem imaginären (und vor allem christlich inspirierten) Bild des gön-

nerischen Vaters, der beim Erziehen seiner Kinder einen Erfolg verbuchen konnte, zu

verfallen, zeigt sich hier gerade, dass Mensch und Gott sich auf Augenhöhe begegnen.

Das heißt aber auch: Der Mensch hat eben Macht über die Macht Gottes.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 237

sungsrechtlichen Diskurs. So stellt er fest, dass dort, wo sich die politische In-

stitutionalisierung (in diesem Fall des englischen Zweikammersystems) ver-

selbstständigt hat und in der intragenerischen Logik des eigenen Symbolsys-

tems zu erstarren droht, »die frühere Basis des inneren Staatsrechts wieder

verstanden« werdenmüsse, und zwar dahingehend, »daß die realen Grundla-

gen des Staatslebens […] auch mit Bewußtsein und ausdrücklich herausgeho-

ben, anerkannt und, wo von ihnen gesprochen und über sie entschieden wer-

den soll, sie selbst, ohne daß dies dem Zufall überlassen würde, zur Sprache

gelassen werden sollen« (Hegel 1986y, 107). Und wenige Zeilen später macht er

deutlich, dass hier dem politischen Realen Rechnung getragen werden muss,

indem »eine gesetzgebende Versammlung und keine Korporation von Stimmfähi-

gen, ein Unterhaus und kein neues System für die Konstituenten zu schaffen

seien« (ebd., 108).

Es ist eine unmissverständliche (radikal- bzw. basis-)demokratische Hal-

tung, die das hegelsche Denken durchzieht und die Hegel auch in seinen Vor-

lesungen zum Ausdruck bringt:

In der Demokratie ist die Hauptsache, daß der Charakter des Bürgers plas-

tisch, aus einem Stück sei. Er muß bei der Hauptverhandlung gegenwärtig

sein; er muß an der Entscheidung als solcher teilnehmen, nicht durch die

einzelne Stimme bloß, sondern im Drang des Bewegens und Bewegtwer-

dens, indem die Leidenschaft und das Interesse des ganzen Mannes96 dar-

eingelegt und auch imVorgang dieWärme der ganzen Entscheidung gegen-

wärtig ist. (VPhG, 312)

In das politische Vorhaben als solches muss das Ganze des Menschen ein-

fließen, weil die Subjekte sich in diesem Akt als autonome und objektive

menschliche Gemeinschaft bestimmen. Nicht aufgrund auch nur eines be-

liebigen partikularen Elements dürfen dabei die einen zu Herrschenden und

die anderen zu Beherrschten werden. »Der Mensch gilt so, weil er Mensch ist,

nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher, Italiener usf. ist.« (GPhR,

§ 209)97 Das monistische bzw. universalistische Prinzip ist hier unbedingt

gültig, denn wo nur ein Teil der Menschen bzw. des Menschen am Akt parti-

zipiert, wird eben nicht die wahre menschliche Gemeinschaft bestimmt.

96 Wir substituieren diesen Signifikanten durch denjenigen des Menschen im Sinne der

Geschwisterlichkeit wie wir sie in Kapitel III.4 entwickelt haben.

97 Die Referenz zu Gal 3,28 ist unübersehbar.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Kritik der ethischen Institution

Es ist dieses Paradigma, in dem sich Hegels basisdemokratische Grund-

haltung zeigt (und die es auch angesichts seines Begriffs vom Monarchen zu

bedenken gilt, wie wir weiter unten noch sehen werden). Und gerade vor die-

sem Hintergrund ist es ihm dann auch möglich, den Sinn repräsentativer

Demokratie und der damit verbundenen pragmatischen Elemente aufzuzei-

gen. Denn eine grundlegend basis- oder radikaldemokratische Verfassungs-

idee kann sehr wohl auch die Strukturierung des politischen Systems in Form

einer Wahldemokratie involvieren. Wichtig ist dann, dass das Element der

Wahl jederzeit mit Rücksicht auf das basisdemokratische Prinzip zur Anwen-

dung kommt. Bei diesem Prinzip aber handelt es sich um nichts anderes als

das Prinzip der Freiheit als Autonomie,weshalbHegel den Sinn derWahl auch

in der Pflicht sieht. So bezieht sich das Prinzip natürlich zunächst auf das In-

dividuum. Sollte es nun aber passieren, dass das Individuum seine Stimme

als irrelevant und angesichts der Vielzahl an Individuen vielmehr die »Ge-

ringfügigkeit seiner Wirksamkeit […] vor[stellt]«, dann ist es erneut einem

Imaginären verfallen, indem es sich ›dem großen Ganzen‹ gegenüberstellt

und »so muß dasselbe sich ebensosehr des Prinzips erinnern, auf welches

seine Pflicht, das ganze Recht seiner Freiheit gebaut wird – nämlich daß es

sich nicht durch die Betrachtung dessen, was andere tun, sondern nur durch

seinen eigenen Willen bestimmen lassen solle und daß seine individuelle Willkür

das Letzte und eben das Souveräne ist, das ihm zukommt und zuerkannt ist«

(Hegel 1986y, 113; Herv. T.M.).

Es versteht sich, dass damit auch ein aufklärerisches politisches Bildungs-

programm verbunden sein muss,98 das der Segregation von Regierenden

(darin inbegriffen ist der Beamtenstab als solcher, d.h. Bürger*innen, die

zufälligerweise auch Funktionäre sind) und Regierten entgegenwirkt. Bleibt

dem Volk nur die Wahl, sich zwischen einer Reihe ausgewählter Repräsen-

tant*innen zu entscheiden, dann spiegelt sich das freiheitliche demokratische

Prinzip zwar immer noch in der Wahlberechtigung aller Individuen wider,

jedoch nicht in der Struktur des Wahlsystems selbst, sofern dieses durch das

je besondere politische System eines Staats überdeterminiert ist. Ist das Volk

als Ganzes von der Strukturierung des Wahlsystems ausgeschlossen (und

sei es auch nur in einem kleinen Bereich), dann kann nicht die Rede von

einem wirklichen demokratischen Prinzip sein. Tatsächlich nämlich findet

hier (wenigstens punktuell) eine Entfremdung des Staats vom Volk statt,

wobei doch beide Begriffe ihremWesen nach identisch sind.Wie wir gesehen

98 In Ä I, 273f. zum Beispiel spricht sich Hegel entschieden für ein solches Programm aus.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 239

haben, ist es gerade das Volk, das den Staat und nicht der Staat (oder die

Nation, Ethnie oder sonst eine Bestimmtheit), der das Volk bestimmt – schon

gar nicht, wenn die Staatsgewalt zufälligerweise von einer geringen Zahl von

Individuen ausgeübt wird. Im Angesicht einer solchen Entfremdung stellt

auch Hegel entrüstet die Frage, »wie überhaupt irgendeine Staatsgewalt

dazu komme, über dieses Recht der Bürger zu disponieren […] – ein Recht,

welches seiner Bestimmung nach als souverän, ursprünglich, unveräußer-

lich, überhaupt als das Gegenteil davon angenommen worden, daß es erteilt

oder genommen werden könne« (Hegel 1986y, 115). Das Bewusstsein dieser

Souveränität bildet das Zentrum des politischenWesens einer Gemeinschaft.

In diesem Bewusstsein ist das Wissen der Gemeinschaft aufgehoben, die

von sich weiß, dass sie sich nicht in einem finalen Status verwirklicht (hat),

sondern sich ereignet.

Exkurs XII: Der Systemdenker Hegel konstruiert seine Rechtsphilosophie vom

Prinzip der Freiheit aus. Unterbelichtet bleiben bei diesermetaphysischenHer-

angehensweise jedoch Elemente des Staatslebens wie ein allgemeines Bil-

dungssystem und Modelle für eine stetige systemimmanente (und in diesem

Sinne auch institutionalisierte) Revision des modernen Repräsentativsystems

angesichts des freiheitlich-demokratischen Prinzips. Derlei Aspekte dürfen al-

lerdings zugunsten der Nachhaltigkeit des aufklärerischen und aufgeklärten

Bewusstseins keinesfalls unterbewertet werden, bilden sie doch innerhalb der

symbolisch-institutionalisierten Ordnung die ideellen Instanzen, die das Pro-

gramm der Aufklärung erst fruchtbar und nachhaltig machen. So mag z.B.

ein ausgeklügeltes Rätesystem mit imperativen Mandaten (wie es z.B. Danie-

la Dahn [2017, 112-125] vorschwebt) das aufklärerische Moment innerhalb der

realpolitischen Sphäre verwirklichen, doch bliebe es ohne die entsprechenden

Bildungsprogramme, die auf Selbstbestimmung zielen, erneut der Gefahr aus-

gesetzt, in den institutionellenAutomatismus zu verfallen. In diesemSinne gilt

die Devise IngeborgMaus‘, dass das Politische unbedingtmonistisch zu verste-

hen ist undvondahereinSystemdenken imkritischenGeistenotwendigmacht.

Für Hegel ist der Erhalt dieses Bewusstseins mit der Idee vom absoluten Geist

verknüpft. Von daher kann auch das religiöse Register innerhalb einer be-

stimmten Gemeinschaft eine zentrale Rolle bei der Pflege jenes Bewusstseins

der Souveränität spielen. Neben der (philosophischen) Bildung und der ver-

nunftgemäßen Strukturierung des realpolitischen Geschehens identifiziert

Hegel daher auch das Religiöse als Modus des ethisch-politischen Bewusst-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Kritik der ethischen Institution

seins. Das sittliche Bewusstsein mag seine Wirklichkeit zwar in jener unper-

sönlichen Kapazität der Vernunft haben, die wir Sittengesetz nennen, doch

ist damit nicht gesagt, dass diese Kapazität nicht religiös gedeutet werden

dürfe. So erinnert Hegel mit Blick auf die griechische Sittlichkeit und ihr

Götterpantheon daran, dass es zwar »ein über das subjektive Meinen und Be-

lieben erhabene Bestehen« des Sittengesetzes und der von ihm abgeleiteten

Institutionen gibt (GPhR, § 144), die als »sittliche Mächte …, die das Leben der

Individuen regieren«, erscheinen mögen (GPhR, § 145); gleichzeitig aber sind

diese Mächte im »Kreis der Notwendigkeit, dessen Momente [sie] sind« gera-

de deshalb in dieser Position, weil sie, die das Leben der Individuen zu regie-

ren scheinen, »in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erscheinende

Gestalt undWirklichkeit haben« (ebd.). Anders gesagt, die Notwendigkeit der

Götter haftet selbst an der Kontingenz der menschlichen Subjektivität, wes-

halb wir es hier mit einer dialektischen Aufhebung der (imaginären) Dualität

zu tun haben.Diese Aufhebung erfolgt aber im (absoluten) Geist. Und die Fra-

ge nach den konkreten Vorstellungen von Gott und Göttern verbleibt im Mo-

dus der Kritik bzw. wird ihrerseits im kritischen Geist aufgehoben. Das heißt

aber auch, dass die kontingenten Gottesvorstellungen und ihre immanenten

(historisch-institutionellen) Konkretionen als solche (also nicht als Abstrak-

tionen) konserviert werden können. So hebt auch Joachim Ritter hervor, dass

es diese »Doppelheit der Beziehung des Besonderen und Allgemeinen ist […],

was Sittlichkeit als Bestimmung politischer und sozialer Institutionenmeint«

(Ritter 2003d, 301). Als solches aber befreit das sittliche Bewusstsein von der

Versuchung, die konkrete Institution als abstrakt-absolute Institution zu fas-

sen.99

Da die Religion Moment des absoluten Geistes ist, ist es auch wenig ver-

wunderlich, dass sie ins Register der Sittlichkeit fällt und daher auch als Mo-

ment des objektiven Geistes in seiner Wirklichkeit als Staat auftaucht. Das

religiöse Bewusstsein ist so integraler Bestandteil des aufklärerischen Pro-

gramms, was den Vorteil mit sich bringt, dass die Sphären, die traditionell als

99 Vgl. hierzu auch Hegels Ausführungen über »besondere Staaten« und »besondere In-

stitutionen«, die angesichts der »Idee des Staats« aufgehoben (konserviert) werden, in

GPhR, § 258 Z: »Bei der Idee des Staats muß man nicht besondere Staaten vor Augen

haben, nicht besondere Institutionen,manmuß vielmehr die Idee, diesen verwirklich-

ten Gott, für sich betrachten. Jeder Staat, man mag ihn auch nach den Grundsätzen,

die man hat, für schlecht erklären, man mag diese oder jene Mangelhaftigkeit daran

erkennen, hat immer, wenn er namentlich zu den ausgebildeten unserer Zeit gehört,

die wesentlichen Elemente seiner Existenz in sich.«

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 241

Staat und Kirche bezeichnet werden, hier nicht als getrennte, d.h. abstrakte,

rechtliche und politische Körperschaften verstanden werden. Als vorteilhaft

kann diese Einheit sich aber nur dann erweisen, wenn sie im Geist vermittelt

ist, da wir es andernfalls – das dürfte klar sein – mit einer irgendwie gear-

teten Form der Theokratie zu tun hätten.100 Doch es gibt hier eine wirkliche

Aufhebung. Diese Dialektik von Staat und Kirche erkennt bereits der junge

Hegel:

Im Geist der Kirche handelnd, handelt der Mensch als Ganzes nicht nur ge-

gen einzelne Staatsgesetze, sondern gegen den ganzen Geist derselben, ge-

gen ihr Ganzes. […] Will der Staat fest an seinem Ganzen hängen und mit

Gewalt die überströmende Kirche von seinen Ufern abhalten, so wird er un-

menschlich und ungeheuer und wird den Fanatismus erzeugen […]. Ist aber

das Prinzip des Staates ein vollständiges Ganzes, so kann Kirche und Staat unmög-

lich verschieden sein. (Hegel 1986p, 444)

Damit bricht der Lutheraner Hegel radikal mit der altkirchlichen Idee von der

civitas Dei wie auch mit der lutherischen Lehre von den zwei Regimenten (vgl.

Jaeschke 2003, 85). Handelt es sich bei diesen zwei Regimenten nämlich so

oder so um eine (eindeutige) göttliche Regierweise, dann ist eine (zweiwertige)

Trennung der Sphären oder gar eine Hierarchisierung derselben mit dem

Auftreten des aufklärerischen Grundgedankens und der Explikation des

Geistbegriffs ohnehin obsolet. Damit geht für Hegel aber gerade keine

Schmälerung des Geistes des Christentums einher, vielmehr erfüllt sich

dessen freiheitliches Prinzip in der bürgerlichen Freiheit (ganz im Sinne der

begrifflichen Einheit von Freiheit und Souveränität).

Nicht die christliche Freiheit der Subjektivität wird imRechtsbegriff der bür-

gerlichen Freiheit zum Verschwinden gebracht, sondern es wird gesagt, daß

erst dann, wenn man die bürgerliche Freiheit auf die christliche Freiheit der

Subjektivität bezieht, zum Begriff komme, was in der Freiheit aller zur Sub-

stanz der Gesellschaft und ihres Rechts und Staates geworden ist. (Ritter

2003e, 368)

100 Vgl. auch Jaeschke 2003, 85: »Dieser Begriff [des Protestantismus; Anm. T.M.] bezeich-

net zwar eine Einheit, aber nicht die einer theokratischen Verfassung. Die Entgegen-

setzung von Hegels Position sowohl gegen das geläufigeModell einer Einheit als auch

das einer Trennung des Geistigen und des Weltlichen ist deshalb nicht widersprüch-

lich, weil Hegel genauer als sonst üblich zwischen Religion und Kirche unterscheidet.«

Vgl. auch GPhR, § 270.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Kritik der ethischen Institution

Was auf subjektiver Ebene in der religiösen Sphäre bereits eingelöst ist und

besonders das lutherische Denken auszeichnet, wird nun allgemeine und ob-

jektive Wirklichkeit der Freiheit (vgl. ebd., 373). Das vernünftige Staatsleben

verwirklicht sich so im absoluten Geist. Anders gesagt, es verwirklicht sich

vom absoluten Geist her und auf diesen hin, indem es dem Realen der Ver-

nunft treu ist. »Diese Vernunft verwirklicht der Wille im Staatsleben.« (Ä

I, 136) (Es geht Hegel also keinesfalls darum, etwa den Protestantismus zur

Staatsreligion zu erklären [vgl. Jaeschke 2003, 85].) Es ist das »Leben in dieser

Sphäre« (des absoluten Geistes) aber gleichzeitig das »Leben in der Religion«

(Ä I, 139).

Denn die Religion ist die allgemeine Sphäre in welcher die eine konkrete To-

talität dem Menschen als sein eigenes Wesen und als das der Natur zum

Bewußtsein kommt und diese eine wahrhaftigeWirklichkeit allein sich ihm

als die höchste Macht über das Besondere und Endliche erweist, durch wel-

che alles sonst Zertrennte und Entgegengesetzte zur höheren und absoluten

Einheit zurückgebracht wird. (Ebd.)

ExkursXIII:Damit ist aber keinesfalls gesagt, dass allein das Christentumdiese

Bestimmung erfüllt. Es ist an dieser Stelle geboten, mit Hegel über Hegel hin-

auszugehen. Denn es mag zwar sein, dass der ›Hegel der Phänomene‹, wie er

in der Phänomenologie und den Vorlesungen (besonders denen über die Philoso-

phie der Religion) auftritt, eine systematische, dabei aber stilisierte und reali-

ter unhaltbare Genealogie eines religiösen Bewusstseins liefert, allerdings darf

dabei nicht vergessenwerden, dass dieseDarstellungen anhandder Phänome-

ne (des Absoluten) immer für uns als ideale Leser*innen und Hörer*innen, an-

ders gesagt, für uns als Geist gedacht sind. Darüber hinauswäre es eine gewagte

These, Hegel unterstellen zu wollen, eine faktische, lineare Genealogie sämtli-

cher Religions-, Kunst- und Kulturformen anzunehmen. Hegel schreibt als Lo-

giker undMetaphysiker, nicht als Religions-, Kunst- oder Kulturwissenschaftler.

Davon abgesehen bietet Hegel selbst Ansätze für interreligiöse und -kulturelle

Anerkennung, wenn er z.B. darauf hinweist, dass sich sämtliche Religionen in

ihrem wesentlichen Zweck, nämlich der Sittlichkeit, treffen. Natürlich erfolgt

dieses Urteil im kritischen Geist: »Dieser Zweck ist bei den Religionen aller Völ-

ker deutlich, sie haben alle das miteinander [gemein], daß sie sich immer dar-

auf beziehen, dieGesinnunghervorzubringen,welche keinObjekt bürgerlicher

Gesetze sein kann, – und sie sind besser oder schlechter, […] je nachdem die

Religion [mehr] mit ihren Schrecken auf die Einbildungskraft und durch diese

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 243

auf den Willen, oder mehr durch moralische Triebfedern wirken will.« (Hegel

1986m, 137f.) Der Grundgedanke einer »Politik der Anerkennung« (vgl. Taylor

1997) ist keinesfalls frei von Bedingungen, genauso wenig, wie das Recht auf

Anerkennung allein dem Zufall unterliegen darf. Den Maßstab bilden hierbei

folglich keine positiven Normen oder Gesetze, sondern allein das Faktum der

Vernunft kann als solch ein Regulativ wirken. Und auch im interreligiösen Ver-

hältnis muss der gemeinsame Fokus auf die Sittlichkeit aus Vernunftgründen

als unhintergehbar gelten. Wer also den interkulturellen und -religiösen Dia-

log führenwill, muss –mit Hegel (und Lessing) gesprochen – »Moralität als das

Höchste des Glaubens anerkennen und in jedem anderen Sektengläubigen, in

demereinenFreundfindet, einenBruder, einenAnhängerdergleichenReligion

umarmen – und ein solcher Christ wird zu einem solchen Juden sagen wie der

Klosterbruder zuNathan [IV, 7]: Ihr seideinChrist! –BeiGott, Ihr seideinChrist!/

Ein bessrer Christ war nie!/[und] einem solchen Christen entgegnet ein solcher

Jude:/Wohluns!Dennwas/MichEuchzumChristenmacht, dasmachtEuchmir/

ZumJuden!« (Hegel 1986m, 130f.)MitdemPrinzipderVernunft inFormderSitt-

lichkeit ist folglichauchdasPrinzipderDialogizitätaufAugenhöheund jenseits

des (hermeneutischenoder ideologischen)Vorurteils benannt.Die vernunftge-

mäßeund sittlicheKongruenz imBewusstseinderunterschiedlichen religiösen

Subjekte ist die Bedingung derMöglichkeit des anerkennendenDialogs.

Vor diesemHintergrund lässt sich nun auch deutlich erkennen, warumHegel

die kantische Trennung von Tugend und Recht bzw. Ethik und Politik revi-

diert. Gilt eine solche Trennung, dann bleibt dem realen sittlichen Subjekt

im Angesicht eines sich verselbstständigenden institutionellen Corpus von

Rechten und Gesetzen nur der Weg Antigones (siehe Kapitel III.4): »Das In-

dividuum hat so nur die heroische Möglichkeit, sich und sein Gewissen in

der Kollision mit den unsittlich gewordenen Institutionen geltend zu ma-

chen und sich zu opfern. Aber das ist die Tugend der Ausnahmen.« (Ritter

2003d, 308) Hegel geht es aber gerade darum, den ethischen Akt nicht einfach

als punktuelles Ereignis zu fassen (was ja durchaus möglich ist), sondern die

Sittlichkeit (und damit die Vernunft) im institutionellen Modus zu begreifen.

Ritter fasst Hegels Gedanken zusammen: »Er hat Moralität und Sittlichkeit

in den Zusammenhang des Rechtssystems hineingenommen und dieses als

Grund und Bedingung der Sittlichkeit begriffen (vgl. [GPhR,] § 4): Freiheit

ohne die Voraussetzung des Rechts vermag nur als innere Möglichkeit, nicht

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Kritik der ethischen Institution

als sittliche Wirklichkeit zu bestehen.« (Ritter 2003d, 309)101 Folglich kann

auch erst dort von Recht gesprochen werden, wo sichergestellt ist, dass die

subjektive Freiheit aller objektiv wird – und das geschieht im realen ethisch-

politischen Akt und dem Bewusstsein des eigenen sittlichen Seins/Wesens.

Das bedeutet aber, dass jedem Subjekt jederzeit die rechtliche und gesetzliche

Möglichkeit zugesichert werden muss, sich (z.B. im Falle von Zweifel oder

gar Verzweiflung angesichts institutioneller Mechanismen) wieder und wie-

der als selbstbestimmtes sittliches Subjekt begreifen zu können. Hegel bringt

dies auf folgende Formel: »[I]ch habe Eigentum und es soll mir zu eigen blei-

ben; kommt es in Gefahr, so verschafft mir das Gericht mein Recht.« (Ä I,

136)102 Dies kann nicht durch passives Regiert-Werden vonstatten gehen. Das

Subjekt muss selbst (Mit-)Regent sein. Hegel erkennt diesen Sachverhalt und

bringt ihn deutlich auf den Punkt, wenn er mit kritischem Blick auf die engli-

sche Reformbill schreibt, dass die nach-aufklärerischenMenschen doch eigent-

lich »gelernt haben, was das Regieren wirklich ist, und daß dazu noch etwas

Weiteres gehört als die Prinzipien«, worunter wir die »allgemeinen Vorstel-

lungen von der Freiheit, der Gleichheit, dem Volke, dessen Souveränität usf.«

verstehen (Hegel 1986y, 126f.).Worum aber handelt es sich bei diesem »Weite-

ren«, wenn darunter nicht das Volk und dessen Souveränität fällt? Gemeint ist

damit jener Überschuss des sittlichen Aktes, den dieser im Verhältnis zu sei-

nem objektiven Sein, d.h. der Gesetzgebung und der Rechtsprechung, bildet,

also das sich im freiheitlichen Register dieses Aktes bestimmende sittliche

Subjekt der Autonomie selbst als (Rechts-)Quelle und Autor*in der symboli-

schen Formfunktionen (Recht und Gesetz) und der entsprechenden Selbstab-

bildung (Volk und Souveränität). Wird dieser sittliche Rest durch institutio-

nelle Selbstgenügsamkeit minimiert (z.B. in hypertropher Verwaltung) oder

gar ausradiert (z.B. in einer Diktatur), kann das Wort ›Rechtsstaat‹ zwar im-

mer noch Verwendung finden, allerdings zeigt die kritische Prüfung, dass das

unsittliche Prozedere die Verwendung der Begriffe Recht und Staat verbietet,

101 Komplementär dazu lässt sich die Erkenntnis Manfred Riedels lesen: »Die Freiheit

kann als ›Idee des Rechts‹ nur unter der Voraussetzung begriffen werden, daß sie ge-

schichtlich bereits verwirklicht und dem positiven Recht und Staat immanent ist.«

(Riedel 1969b, 37) Vgl. hierzu auch Enz., §§ 483-486.

102 Es versteht sich, dass der Term »soll« in dieser Formel im Sinne des Sittengesetzes zu

verstehen ist. Der hegelsche Begriff des Eigentums ist ebenfalls an die Autonomie ge-

bunden und unbedingt von einer schrankenlosen Inbesitznahme zu unterscheiden.

Siehe hierzu auch Exkurs XIV.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 245

da diese als Begriffe korrekt nur im Sinne der subjektiven Freiheit (Sitten-

gesetz) und der objektiv gewordenen Freiheit aller (Sittlichkeit) Verwendung

finden können.

Hegel sieht dies genau, denn »eine Menge von Menschen kann sich den

Titel von Volk geben, und mit Recht, denn das Volk ist diese unbestimmte Menge«

(ebd., 127; Herv. T.M.).103 In der Selbstbestimmung des Volks (z.B. durch ei-

ne Verfassung) tritt es selbst erst hervor. Der Akt ist dabei konstitutiv für die

Verfassung bzw. Bestimmung (die constitutio ist die conditio) des Volks (nicht

als populus oder gens, sondern als humana) und seines Rechtssystems; aber

als solcher ist er qua Subjekt selbst außerhalb dieser Bestimmungen, da er

den Übergang von subjektiver zu objektiver Freiheit markiert und als Rechts-

quelle bzw. Reales des Begriffs vom Menschen (d.h. vom Geist) wirkt.104 Mit

Pascal gesprochen: Der Mensch übersteigt den Menschen darin unendlich,

da er sich selbst als sein Begriff bestimmt. Die Notwendigkeit, mit der dieser

Übergang stattfindenmuss, ergibt sich schlichtweg aus der Tatsache, dass die

Trennung von Ethik und Politik im Kontext eines institutionellen Narrativs

zu einer Verklärung der subjektiven Position führen kann, in der subjektives

›Geschick‹ und Staatsleben als abstrakte Positionen auftreten. Und dasselbe

gilt im pseudo-liberalen (sagen wir ruhig: neoliberalen) Register. Wenn jedes

Subjekt ›seines eigenen Glückes Schmied‹ ist, dann ist es entweder dem Zu-

fall oder einer elaborierten und zentralisiertenMachtinstanz geschuldet, dass

ein Staat als Rechtsstaat zusammenhält. Eine solche »Sammlung ohne Prin-

zip« bedürfe der »Not und Übermacht …, um sich miteinander zu vertragen;

103 Vgl. auch Hegels Gedanken zur ursprünglichen »Versammlung der Volksgeister«, die

unbedingt im Plural zu denken sind und deshalb (zunächst) »unter dem Oberbefehl

mehr des Einen als seiner Oberherrschaft [stehen]« (PhG, 530).

104 Vgl. auch VGPh I, 116f.: »Ein Volk, das dieses Bewußtsein der Freiheit hat, gründet sein

Dasein auf dieses Prinzip. Die Gesetzgebung, der ganze Zustand des Volkes hat seinen

Grund allein imBegriffe, den der Geist von sichmacht, in denKategorien, die er hat. […]

[N]ach der praktischen Seite hängt damit zusammen, daßwirkliche Freiheit, politische

Freiheit aufblühe.Diese beginnt nur da,wodas Individuum für sich als Individuumsich

weiß, als Allgemeines, als Wesentliches, welches als Individuum einen unendlichen

Wert hat […]. Darin ist das freie Denken des Gegenstandes enthalten – des absoluten,

des allgemeinen, wesentlichen Gegenstandes. Denken heißt, etwas in die Form der

Allgemeinheit bringen; sich denken heißt, sich in sich als Allgemeines wissen, sich die

Bestimmung des Allgemeinen geben, sich auf sich beziehen. Darin ist das Element der

praktischen Freiheit enthalten.«

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Kritik der ethischen Institution

vorzüglich aber, in Rücksicht aufs Ganze, der speziellsten göttlichen Provi-

denz, um es notdürftig zu erhalten« (Hegel 1986q, 467). Damit aber wäre das

Moment des Zufalls in seiner besonderen (abstrakten) und eben nicht allge-

meinen Form (als konkreter, realer sittlicher Akt) konstitutiv für den Rechts-

begriff, was natürlich unzulässig ist.

Exkurs XIV: Ein Beispiel für diese »Übermacht«, die zudem den Gedanken der

»speziellsten göttlichen Providenz« integriert, bildet der Neoliberalismus. Wie

die Bezeichnung bereits verrät, versteht sich der Neoliberalismus als eine Form

des Liberalismus und damit als freiheitliche Ideologie. Sein liberales Konzept

muss dabei deshalb als Ideologie betrachtet werden, da der Neoliberalismus

seinen Rückhalt in unterschiedlichen markt-ökonomischen Narrativen findet:

Zum einenwäre da dasNarrativ eines ökonomischenDarwinismus, bei dem es

darum geht, dass das Subjekt, das sich am besten an das ›Gesetz des Marktes‹

(das seinerseits im naturalistischen Modus fehlinterpretiert wird) anzupassen

vermag, sich auch durchsetzen wird. Ganz im Geiste der protestantischen Ar-

beitsethik à laMaxWeber gilt der Verlierer dann zuRecht als Verlierer, da er als

›Schmied seines eigenen Schicksals‹ offenbar versagt hat. Zum anderen wirkt

der Neoliberalismus als Metaerzählung, die den Abbau traditioneller sozialer

Kapazitäten zugunsten des großen Ganzen jener Marktgesetzlichkeiten legiti-

miert. Dass dies mit der Verschärfung sozialer Ungleichheit einhergeht, wird

dannabermitVerweis aufdas ersteMomentbegründet.AuchzuHegelsZeiten,

in denen es zwar keinen Neoliberalismus, wohl aber einen Kapitalismus gab,

warbereits klar, dass »derRuhmundderReichtum…esüberflüssig [macht], auf

die Grundlage der vorhandenen Rechte zurückzugehen, wozu bei den Völkern,

die den Druck derselben empfinden, die äußerliche Not und das dadurch ge-

weckte Bedürfnis der Vernunft treibt« (Hegel 1986y, 105). Es ist bemerkenswert,

dassHegelhier einedirekteLinie zwischenNotundVernunftbedürfnis zieht, da

dieser Zusammenhang auf eine radikalaufklärerische Haltung hindeutet. Die-

se – wenn auch etwas krude –Motivation zumVernunftgebrauch wird imNeo-

liberalismus jedoch durch imaginäre Ideologien (z.B. Konsumismus, Lifestyle,

Ich-AG, abstrakte Selbstverwirklichung etc.) verbaut. Wo sich also ein Rechts-

staat der neoliberalen Logik verschreibt, da gerät das Verhältnis von öffentli-

chemund Privatrecht in eine Schieflage zugunsten des Letztgenannten. Damit

ist aber der vernünftige Staatsbegriff suspendiert. Denn wenn das Recht letzt-

lich auf abstraktem Privatrecht beruht, dann hat ein Subjekt im Staat auch nur

die Rechte, die es sich als dieses besondere Individuum erworben hat »und der

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 247

Staat hat bei solcher Schmälerung seiner Macht keine andere Verrichtung, als

es zu bestätigen, daß seineMacht ihm entrissenwurde, so daß, wenn der Staat

alleGewalt verliert unddochderBesitz der Einzelnenauf derMachtdes Staates

beruht, der Besitz derjenigen notwendig sehr schwankend seinmuß, die keine

andereStützehabenalsdieStaatsmacht,diegleichNull ist« (Hegel 1986q, 468).

Im Neoliberalismus zeigt sich dieses politische Ungleichgewicht natürlich im

Phänomen des Kapitalbesitzes bzw. – in hegelscher Terminologie – im Eigen-

tum.Wennwir gesehen haben, dass dasObjektiv-Werden der subjektiven Frei-

heit fürHegel immermitdemProzessder symbolischenAneignung inVerbindung

steht (siehe Kapitel III.4), dann ist leicht nachzuvollziehen, dass dieser auch ei-

ne reale Aneignung folgen muss. (Über Sinn und Unsinn einer imaginären Aneig-

nung unterrichtet bekanntlich Kants Beispiel von den hundert Talern.) Ein ein-

faches Beispiel für die reale Aneignung im Sinne des Sittengesetzes bildet die

Verwandlung kirchlicher Güter in öffentliche Gelder in der Revolutionszeit. So

gilt auch für Hegel, »daß die ›reelle Seite undWirklichkeit‹ aller Sachen als Ei-

gentum in dem liegt, was derMensch imAneignen, Verändern undNutzen aus

ihnen und mit ihnen macht (vgl. [GPhR,] § 59)« (Ritter 2003c, 269). Im wirkli-

chen (vernünftigen) Rechtsstaat findet dies aber natürlich im sittlich-objekti-

venModus und nicht allein imwillkürlich-subjektiven Freiheitsinn statt, wie es

im Neoliberalismus der Fall wäre. Der freie Wille, den Hegel zu Beginn seiner

Rechtsphilosophie nicht umsonst als konstitutiv für den Rechtsstaat identifiziert,

zeigt sich bei der Aneignung gerade dann als im sittlichen Sinne frei, wenn er

sich zunächst selbst inBesitznimmt,d.h.wirklichautonomerWille ist. Sounter-

scheidetHegel zwischen demBegriff des Besitzes und demdes Eigentums, um

damit die Differenzierung zwischen den zwei Willenskapazitäten anzuzeigen.

»Daß Ich etwas inmeiner selbst äußeren Gewalt habe,macht den Besitz aus, so

wiedie besondere Seite, daß Ich etwas ausnatürlichemBedürfnisse, Triebeund

der Willkür zu demMeinigen mache, das besondere Interesse des Besitzes ist.

Die Seite aber, daß ich als freier Wille mir im Besitze gegenständlich und hier-

mit auch erst wirklicher Wille bin, macht dasWahrhafte und Rechtliche darin,

die Bestimmung des Eigentums aus.« (GPhR, § 45) Einmal mehr zeigt sich hier,

wie Hegel mit Kants »Ethik der Autonomie« (Henrich 2001b) über Kant selbst

hinausgeht und so eine Versöhnung von Ethik und Politik begreiflich macht.

Zugleich zeigt dieRechtsphilosophie aber auchden kritisch-regulativenMaßstab

des modernen Eigentumsrechts auf, welches durch die neoliberale Ideologie

verunstaltet wird. Das Scheitern desNeoliberalismus zeigt sich dabei vor allem

in dem Sachverhalt, dass die hegelsche Idee der Aneignung das ökonomisie-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Kritik der ethischen Institution

rende Konzept des Naturalismus aushebelt. Dabei spielt die symbolische An-

eignung die entscheidende Rolle: »Wo … die Sache unmittelbar als ein Natürli-

ches genommenwird, bleibt außer Betracht, daß die zur Sache gewordeneNa-

tur keinenHalt und keine Selbstständigkeit in sich hat.« (Ritter 2003c, 269) Der

Mensch legt »einenanderenZweck« indieSache; »ichgebedemLebendigenals

meinem Eigentum eine andere Seele, als es hatte; ich gebe ihm meine Seele«

(GPhR, § 44 Z); die Natur »nehme ich mit dem Denken in Besitz« (GPhR, Notiz

zu § 44). »Daher gibt es fürHegel keineMöglichkeitmehr, Freiheit aus demNa-

turzustanddesMenschenoderauseinemgeschichtslosenkonstantenNaturbe-

griff herzuleiten.« (Ritter 2003c, 270) Damit aber scheitert der Neoliberalismus

bereits im Prinzip.

Es ist bemerkenswert, dass Hegel den sittlichen Rechtsbegriff im Register

des absoluten Geistes verortet, indem er auf religiös-theologische Begriffe

zurückgreift: »Das Recht ist etwasHeiliges überhaupt, allein weil es das Dasein

des absoluten Begriffes, der selbstbewußten Freiheit ist.« (GPhR, § 30) Auch

hier zieht sich eine Linie vom jungenHegel zumHegel der Berliner Zeit, wenn

er bereits um 1795/96 Überlegungen anstellt, wie das Verhältnis von Bergpre-

digt und überliefertem Gesetz einzuschätzen sei: Der »Zweck Jesu« sei ge-

wesen, »den Sinn für Moralität wieder zu erwecken« und das »besonders im

Gegensatz gegen das, was etwa ein bloß gesetzlicher Levite zu tun schuldig

[war]« (Hegel 1986m, 138f.). Die – teils gleichnishafte –Moralpredigt mag da-

bei durch ihren narrativenWert bestechen, aber das Prinzip der »moralischen

Gesinnung« bleibt letztlich erhalten in der Bergpredigt, die Hegel nicht nur auf

einer Höhe mit dem Gesetz sieht, sondern auch als »das complementum der Ge-

setze« schlechthin deutet (vgl. ebd., 139). Die radikale Ethik Jesu bildet im

Verhältnis zum institutionellen Recht (hier: dem Dekalog) einen Überschuss.

Nicht zuletzt lässt der vierundzwanzigjährige Hegel Jesus auch den kategori-

schen Imperativ verkünden (vgl. Hegel 1989b, 216; Ackermann 2011).

In der Phänomenologie führt Hegel diesen Gedanken mit Blick auf den Ei-

gentumsbegriff (siehe den vorangegangenen Exkurs XIV) weiter aus. So hängt

die Vermehrung des Eigentums (wohlgemerkt: nicht des Besitzes!) durchaus

mit dem Dienst am Nächsten bzw. der Nächstenliebe zusammen:

Ein Individuum vermehrt sein Eigentum auf eine gewisse Weise; es ist

Pflicht, daß jeder für die Erhaltung seiner selbst wie auch seiner Familie,

nicht weniger für die Möglichkeit sorgt, seinen Nebenmenschen nützlich zu

werden und Hilfsbedürftigen Gutes zu tun. Das Individuum ist sich bewußt,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 249

daß dies Pflicht ist, denn dieser Inhalt ist unmittelbar in der Gewißheit

seiner selbst enthalten […]. (PhG, 473f.)

Hegel fügt sogleich hinzu, dass der Menschen in seinem »Gewissen« (lies:

seinem Selbstbewusstsein als Geist) »sich schlechthin frei weiß […], es [Recht

und Gesetzt; Anm. T.M.] zu unterlassen sowie zu erfüllen«, da er sich selbst

dazu die »absolute Befugnis gibt« (PhG, 475). Es gibt folglich eine situative

Befugnis auch zum Gesetzesbruch, nämlich dort, wo sich das Gesetz als un-

sittlich erweist und nur noch abstrakter, statischer Selbstzweck ist. An diesem

Punkt ist es weniger geboten, das Gesetz innerhalb derselben Gesetzestraditi-

on auszulegen, als es neu zu bestimmen, und zwar aus dem Bewusstsein des

Sittengesetzes. Dabei gehört es zum »Wesen des Gewissens, dies Berechnen

und Erwägen abzuschneiden und ohne solche Gründe aus sich zu entscheiden«

(PhG, 475f.). Was Hegel hier aus dem Freiheitsbegriff logisch ableiten kann,

entspricht aber in der Tat demEffekt, den das »complementumder Gesetze« er-

zielt, was sich biblisch etwa in dem Samaritergleichnis oder Jesu Umgangmit

Frauen und Aussätzigen – kurz: Minderheiten – widerspiegelt. Deutlich zu-

tage tritt das analoge Verhältnis von Bergpredigt und Sittengesetz aber im

Doppelgebot der Liebe. Da sich die Pflicht aus der Selbstgewissheit herleitet

– wodurch dementsprechend überhaupt erst das hervortritt, was man um-

gangssprachlich als Gewissen bezeichnet –, erfüllt das individuelle Ich in der

Pflicht gegen sich selbst als einzelnes Allgemeines auch die Pflicht gegenüber

seinem Nächsten. »In der Erfüllung der Pflicht gegen den Einzelnen, also ge-

gen sich, wird also auch die gegen das Allgemeine erfüllt.« (PhG 475)

Hierin wird schließlich auch der schöpfungstheologische Gedanke vom

Wissen um Gut und Böse (Gen 3,22) eingelöst. Dieses Wissen ist wesentlich

situativ und dynamisch – und darin ist es faktisches Wissen. ›Gut‹ und

›böse‹ bezeichnen keine substanzontologischen Grundkategorien, es han-

delt sich bei ihnen lediglich um Adjektive, mit denen eine Situation unter

dem Gesichtspunkt des Sittengesetzes sinnvoll (also allgemeingültig und

-verständlich) von einem Subjekt beschrieben werden kann. Hegel bringt

die in der sprachlichen Ausdrucksform angelegte Problematik einer Ver-

wechslung von Seins- und Sinnthematik auf den Punkt: »Die Schwierigkeit,

die in diesen Begriffen stattfindet, ist allein das Festhalten am Ist und das

Vergessen des Denkens, worin die Momente ebenso sind als nicht sind, – nur

die Bewegung sind, die der Geist ist.« (PhG, 568)

Der Mensch als solcher hat die Kapazität jenes Wissen, das traditionell

– trotz des institutionell-ideologisch missbrauchten Narrativs vom Sünden-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Kritik der ethischen Institution

fall – bei Gott allein sein soll, aus sich selbst hervorzubringen und in seinen

Taten, seiner Arbeit und seinem Dienst am Nächsten zu verwirklichen. Wo

der Mensch glaubt, diesesWissen in dem Akt der (Selbst-)Bewusstwerdung –

für den das mythologische Motiv des Essens vom Baum der Erkenntnis steht

– gerade verloren zu haben – was kirchenpolitisch durch die Lehre von der

(Erb-)Sünde implementiert wurde –, da vermeint er, einWissen zu haben, das

er, entsprechend seiner kruden Logik, eigentlich gar nicht haben könnte und

dennoch in Anspruch nimmt. Es ist die typische petitio principii, wodurch in

letzter Konsequenz eine Deutungshoheit einzelner Ausnahmeindividuen (je-

ner ›heiligen Männer‹, deren Glauben angeblich stärker sei, als z.B. derjenige

der Laien oder der Frauen) legitimiert wird. Und es ist diese Inanspruchnah-

me, die einen sekundären Mythos von der Sünde konstruieren muss, um sich

abzusichern. Auf der Basis einer positivistischen Offenbarungslehre meint

›man‹ dann zu wissen, was der göttliche Plan wenigstens im Anfang ist, ob-

wohl doch jederzeit hervorgehoben wird, dass ›seineWege unergründlich sei-

en‹. Auf diese Weise begründet jene Inanspruchnahme die hierarchisierende

Idee einer Schafherde, die dem jenseitigen Gott gehört, aber von diesseitigen

Schäfern gehütet wird. Anders gesagt, die Kinder Gottes müssen ihr Leben

lang von den Vätern der Kirche erzogen werden, die sich dann auch dafür

verantwortlich zeigen, dass die Väter der Nation über jenes infantile Volk mit

strenger Hand herrschen. »[S]o sind durch das Prinzip der patriarchalischen

Regierung die Untertanen für unmündig erklärt«, klagt Hegel (VPhG, 161).

»[D]ie freie Empfindung, der moralische Standpunkt überhaupt ist dadurch

gründlich getilgt.« (Ebd.)105 Gegen die Geisteshaltung, die auf diese Weise

evoziert wird, wendet sich bereits der junge Hegel mit klaren Worten. Das

Ganze sei nichts anderes als »Kindersinn«:

Die Staatsverfassungen, Gesetzgebungen und Religionen der Völker tragen

lange noch Spuren ihres ursprünglichen kindlichenGeistes an sich, auchwenn

dieser schon längst verflogen ist. Lange ist noch die Gewalt in den Händen

eines Einzigen, von dem eine Familie als von ihrem Vater sie mit Kindersinn

ausüben ließ – wenn das Volk längst aufgehört hat, eine Familie, und der

Fürst, ein Vater zu sein. […] Der kindliche Geist in den Religionen hat sich län-

ger erhalten, und diese tragen immer Spuren desselben an sich […]. Dieser

105 Vgl. auch die Anmerkung Karl Hegels, der darauf hinweist, dass der »moralische Stand-

punkt hier in dem strengen Sinne gemeint ist, wie ihn Hegel in der Rechtsphilosophie

bestimmt hat, als der der Selbstbestimmung der Subjektivität […]« (ebd., Anm.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 251

Kindersinn in der Religion sieht Gott als einen mächtigen Herrn an, der im

übrigen Neigungen, Leidenschaften, auch gar Launen hat – Gott ruht aus –,

wie die Herrscher unter Menschen, und [der] also nicht immer nach der Re-

gel des Rechts straft oder glücklichmacht, bei demman sich also einschmei-

cheln kann, gegen den man mehr Furcht, höchstens Ehrfurcht [empfindet],

als man ihm Liebe weiht […]. (Hegel 1986l, 54.55; Herv. T.M.)

Dieser allmächtige launische Gott nach dem Bild eines römischen Kaisers106

wird nicht nur durch die Logik dekonstruiert, sondern durch die Schrift

selbst, die durch Christi »Bild der Vollkommenheit« (Hegel 1986l, 46) jenes

Herrscherbild konterkariert. Und es versteht sich, dass diese Vollkommenheit

mit einer konstitutiven Lücke versehen ist, die nur dem einfachen Verstand

als σκάνδαλον erscheint. Die wirkliche Souveränität aber integriert diese

Lücke. Und der wirkliche Souverän weiß um sie, ohne deshalb in Angst und

Schrecken zu geraten und sich in die Arme des imaginären Herrschafts-

phantasmas treiben zu lassen. Mit diesem Bewusstsein geht also auch die

Entthronung sämtlicher innerweltlicher Herrscher*innen einher, da deren

Macht in letzter Konsequenz auf der imaginären Macht basiert, deren Bild

aber dem aufgeklärten Ikonoklasmus anheimgefallen ist. Und auch wenn

Hegel dafür bekannt ist, dem Monarchen in einer aufgeklärten parlamen-

tarischen Monarchie einen Platz zuzuweisen, muss man bedenken, dass

derselbe Hegel auch weiß, dass dieser Monarch zwar einen symbolischen

Zweck erfüllt, aber als solcher keine reale Macht hat: »[S]o ist der Anteil des

Monarchen an der Regierungsgewalt mehr illusorisch als reell […].« (Hegel

1986y, 117)107

Es ist aber vollkommen klar, dass das Imaginäre nichts ist, das sich aus

dem menschlichen Dasein einfach ausradieren ließe (wenn auch Versuche in

dieser Richtung gemacht wurden).108 Das Imaginäre ist wie das Reale und

106 Vgl. hierzu Alfred North Whiteheads formallogisch motivierte Kritik an den Vorstel-

lungen von »Gott nach dem Bild eines Reichsherrschers, Gott nach dem Bild einer

Personifizierung moralischer Energie und Gott nach dem Bild eines philosophischen

Grundprinzips« (Whitehead 1987, 612), die Hegel hier vorwegnimmt.

107 Vgl. hierzu den Zusatz aus der Rechtsphilosophie, in dem Hegel erklärt, dass die mon-

archische Tätigkeit in nichts weiter bestünde als darin, »mit seinem Namen zu unter-

schreiben« (GPhR, § 279 Z).

108 Dass es sich hierbei umeine transzendentallogische Tatsachehandelt, zeigt sich ander

Irreduzibilität der transzendentalen Ideale, die Kant identifiziert: »Diese Gegenstän-

de suggerieren einen objektiven Modus der Existenz, den sie schlechtweg nicht besit-

zen können. Aber trotzdemwir das wissen, bleiben wir ihrer Suggestionskraft wehrlos

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Kritik der ethischen Institution

Symbolische fester Bestandteil der conditio humana. Auch Hegel erkennt, dass

dieses illusorische Element nur Schein ist, aber er weiß auch, dass dieser

Schein in einer aufgeklärten Gesellschaft als solcher erkannt ist und begreif-

bar wird, so dass am Schein das Wesen sichtbar wird (siehe Kapitel III.5).

Allein aus diesem Grund räumt Hegel dem Imaginären in der symbolischen

Ordnung einen Platz ein, nämlich die Vorstellung des Monarchen. Man beach-

te dabei die Mehrdeutigkeit des Begriffs Vorstellung, der einerseits das reine

Imaginäre bezeichnet, andererseits auf einTheater- bzw. Schauspiel anspielt,

das es zwar ernsthaft aufzuführen gilt, das aber seine Geltung allein im sym-

bolischen Register entfaltet und eben nur gespielt und nicht ›echt‹ ist. Unter

die Bedeutungen des Begriffs fällt aber natürlich auch die heikle Vor-Stellung

des Monarchen im Sinne der ἀρχή. Das Imaginäre dient in dieser Hinsicht

aber der Integration sowohl des Subjekts wie auch der Gemeinschaft. Mit an-

deren Worten, es dient der notwendigen Institutionalisierung der Sozialität,

indem es den Einheitssinn der (aufgeklärten) gemeinschaftlichen Selbstabbil-

dung bedingt. Aber Hegel weiß auch um die Gefahren dieses Unterfangens

und hält mit Blick auf jenes spezifische imaginäre Element des Monarchen

Folgendes fest: »Der Begriff des Monarchen ist deswegen der schwerste Be-

griff für das Räsonnement, d.h. für die reflektierende Verstandesbetrachtung,

ausgeliefert. […] Nicht nur der echte (physische) Gegenstand der Reflexion, den wir

als Gegenstand erster Ordnung bezeichnet haben, läßt sich nicht ins endliche Denken

hineinziehen und in ihm auflösen. Dasselbe gilt bis zu einem gewissen Grad auch von

den Gegenständen zweiter Ordnung, die Produkte der Selbstsetzung des Denkens sind.

Die Reflexion entläßt sie zwar aus sich, aber wenn sie dieselben zurückzuziehen ver-

sucht, entdeckt sie, daß sich der ursprüngliche Prozeß nur partiell rückgängig machen

läßt. Es bleibt ein Restbestand der Reflexion ›draußen‹, der sich der Zurücknahme in

das Denken endgültig widersetzt. D.h., der Reflexionsprozeß ist nur partiell reversibel und

kann nur in inzidentellen Beständen sich selbst gegenläufigwerden. […] Überdies enthält

der Bereich drei nicht-inzidentelle Objekte des Bewußtseins, die sich überhaupt nicht

auflösen lassen. Kant nennt sie ›Gott‹, ›Seele‹ und ›Welt‹. In anderen Worten: wir be-

gegnen unserer ›eigenen‹ Reflexion, sobald sie einmal vollzogen ist und sich als objek-

tiver Gedanke kristallisiert hat, als etwas Fremdem, das uns in der gleichen absoluten

Weise widersteht wie das tote physische Ding. Der alte Glaube der klassischen Logik,

daß alle Reflexionsvorgänge in das Ich zurückgenommen und in ihm aufgelöst werden

können, ist deshalb irrig.« (Günther 1991, 104.105; erste und dritte Herv. T.M.) Indem

die Vernunft als Sich-Setzende ist, zeitigt der Reflexionsprozess notwendigerweise das

Register des Imaginären; allein das ursprüngliche Ereignis (der Selbst-Setzung) bildet

die Ausnahme (das Reale der Vernunft). Eine Bemerkung am Rande: Wo wir vom Rea-

len der Vernunft sprechen, spricht Günther vomDu (vgl. ebd., 107); dieser Zusammen-

hang muss aber an anderer Stelle expliziert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 253

weil es in den vereinzelten Bestimmungen stehenbleibt und darumdann auch

nur Gründe, endliche Gesichtspunkte und das Ableiten aus Gründen kennt.«

(GPhR, § 279; erste Herv. T.M.) Solange allein seinslogische Verstandeskapa-

zitäten bemüht werden, um den Begriff des Monarchen zu bestimmen, führt

dies nur wieder dahin zurück, dass sich sein Begriff in letzter Konsequenz

»nicht [als] ein Abgeleitetes, sondern [als] das schlechthin aus sich Anfangende«

(ebd.) erweist. Einmal mehr erschiene er als ἀρχή: »Am nächsten trifft daher

hiermit die Vorstellung zu, das Recht des Monarchen als auf göttliche Autorität

gegründet zu betrachten, denn darin ist das Unbedingte desselben enthalten.«

(Ebd.; Herv. T.M.)

Exkurs XV: Das Problem, vor dem die ultramoderne, plurale bzw. pluralisti-

scheGesellschaft steht, verhält sichdiesbezüglichgenaudiametral, insofern sie

die »allgemeine Beförderung der Individuen zu Kleinstaaten« (Legendre 2011,

45) betreibt. Die Angelegenheit bleibt aber in struktureller Hinsicht analog zu

dem, was Hegel beschreibt. Wo das Subjekt unvermittelt zum Schöpfer seiner

eigenen Identität wird, wird es selbst zur ἀρχή. Wir haben es in diesem Fall

aber nicht mit einem Ursprung, sondern mit einer unendlichen Zahl von Ur-

sprüngen zu tun, die sich wechselseitig höchstens durch Zufall in einem drit-

ten Element begegnen. Der Prozess der Institutionalisierung des Subjekts ist

wildwüchsig und daher in höchstem Maße labil, geht mit ihr doch auch die

»normativeSelbstbedienung« (ebd., 76) einher.Dies äußert sich zumBeispiel in

dem Phänomen, bei dem die Selbstattestierung der (Menschen-)Würde dann

in (strukturelle) Gewalt umschlägt, wenn sie etwa mit einer amalgamierten

Opfermentalität zusammenfällt. Der vermittelnden Funktion auf symbolischer

Ebene fehlt hier die fundamentale Referenz, worin die individuelle Subjekti-

vation sich in einer allgemeinen, institutionellen Sozietät und universalen So-

zialität aufgehoben weiß. In diesem Sinne bietet der blanke Pluralismus nicht

das Heil, sondern dasWuchern allein des individuellen Begehrens. »Der sprin-

gende Punkt ist: Wir weigern uns hartnäckig, ein Band zwischen dem Subjekt

und der institutionellen Ordnung anzuerkennen. Unsere ultrawissenschaftli-

chen Gesellschaften tun zuletzt noch so, als ob sie ohne jedes kulturell herge-

stellte Gründungsbild leben könnten […].« (Ebd., 75f.)

Hegels Problemlösungsstrategie ist nun bemerkenswert, und zwar erklärt er,

dass es durchaus bekannt ist, »welche Mißverständnisse sich hieran geknüpft

haben«, und dass es »die Aufgabe der philosophischen Betrachtung ist, eben

dies Göttliche zu begreifen« (GPhR, § 279). Davon abgesehen, dass auf den zi-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Kritik der ethischen Institution

tierten Passus umgehend eine Darstellung des Begriffs der Volkssouveränität

folgt, wird hieran unmissverständlich deutlich, dass die Regierungsmacht in he-

gelscher Perspektive immer unter demAspekt des TodesGottes, wie ihn die Religionsphi-

losophie expliziert, gefasst werdenmuss. Es gilt nämlich, der Irreduzibilität des Imagi-

nären und seiner symbolischen Funktion Rechnung zu tragen, ohne dass das Bild und

dessen symbolische Funktion sich dabei verselbstständigen.Wird etwa die von allen

gefasste Entscheidung in einem symbolischen Akt durch einen zufällige Per-

son validiert, dann muss dieser Akt auch als rein repräsentativ erkannt wer-

den können.109 Wo die kritische Dekonstruktion jener Repräsentanz zuletzt

nicht beim Ganzen der menschlichen Gemeinschaft, sondern beim (traditio-

nellen) Gottesbegriff bzw. imaginären Wahrheitsgaranten landet, da zeigt es

sich früher oder später, dass die wirkliche Volkssouveränität verfehlt wurde.

Diese Problematik ist also nicht zuletzt auch eine Angelegenheit derTheo-

logie, denn es sind diejenigen Einrichtungen der geistigen Gemeinschaft, die

traditionell als Dogmatik bezeichnet werden, worin die imaginäre Referenz

und das zugehörige Symbolsystem aufgehoben werden.110 Wir haben gese-

hen, dass es auch Hegel nicht etwa darum geht, den Gottesbegriff ein für

alle Mal loszuwerden, stattdessen versucht er eine philosophische Trinitäts-

theologie zu entwickeln, die die Theologie der Tradition vor große, aber un-

abwendbare Herausforderungen stellt. Dabei gelingt es ihm, einen Gottesbe-

griff zu entwickeln, der mit dem aufklärerischen Konzept der Volkssouverä-

nität und der Sittlichkeit aus reiner praktischer Vernunft vereinbar ist und

diese nicht durch eine unreflektierte imaginäre Dimension zu unterminieren

droht. Hier gibt es kein Erstes im Sinne der ἀρχή. Wo das Ganze wirklich

als das Ganze begriffen wird, da ergeben derartige Kategorien keinen Sinn

109 Wenn Hegel schreibt, dass die einzige Macht des Monarchen darin liegt, mit seinem

Namen zu unterschreiben, dann ist das nur die halbe Wahrheit: »Aber dieser Name

ist wichtig: es ist die Spitze, über die nicht hinausgegangen werden kann.« (GPhR, §

279 Z) Der Name ist aber deshalb unhintergehbar, weil er die reine Repräsentation

des »›Ich will‹«, das jede*r frei sagen könnenmuss, »als Person« darstellt (vgl. ebd.). Es

versteht sich, dass unsHegel hier als Denker des frühen 19. Jahrhunderts begegnet und

dass er aufgrund des Zensurdrucks kaum vom Begriff des Monarchen hätte absehen

können. Und dennoch gestaltet sich das (vernünftige) Verhältnis Volk-Monarch analog

zum (vernünftigen) Verhältnis Mensch-Gott, und zwar im Geist.

110 Wir verwenden den Begriff der Dogmatik hier nicht allein im theologischen Sinne,

sondern auch in Anschluss an Legendre 2011, 145.150. Von daher ist hier nicht die Rede

von einer traditionellen (kirchlichen) Dogmatik, sondern von einer Dogmatik, die ein

bewusst ›auto-ikonoklastisches Moment‹ aufweist (vgl. Münchow 2018, bes. 185).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 255

mehr, da sie immer eine Unterscheidung einführen, wodurch eine Relativität

angenommen werden müsste, die entweder per definitionem unbedeutend wäre

– was die Frage aufwürfe, wie sie dann überhaupt als solche Auswirkungen

haben kann (wie es z.B. im Deismus der Fall wäre) – oder absolut bedeutend

sein müsste – was die Frage aufwürfe, warum man dann überhaupt von eine

Relation sprechen muss (womit wir beim Paradox des Theismus wären, so-

fern dieser beim abstrakten Gottesbegriff verbleibt). Diese ethisch-politische

Schieflage maßgeblicher theologischer Paradigmen der Tradition, darf auf

keinen Fall heruntergespielt werden, denn die damit verbundenen (mythisch-

mythologischen) Bilder fordern ihren Tribut.Will daher die Theologie ihrerseits

einen validen Beitrag zum sittlichen Dasein des modernen Menschen leisten, muss sie

nicht allein einen Gottesbegriff, sondern einen theologischen Kanon entwickeln, der mit

dem Begriff der Sittlichkeit und dem der Volkssouveränität vereinbar ist. Das vermag

sie aber nur durch die Treue zum Realen der Vernunft zu bewerkstelligen. »Denn das

Göttliche der Religion alsHandeln ist das Sittliche und die besonderenMächte

des Sittlichen. Diese Mächte aber betreffen, dem reinen Himmel der Religion

gegenüber, das Weltliche und eigentlich Menschliche.« (Ä I, 304) Hegel kann

sich hier als wichtiger Impuls- und Ideengeber erweisen.111

Den Tod Gottes theologisch zu begreifen, ist keine kleine Herausforde-

rung, dafür aber umso nötiger. Hegel selbst sah dies, was sich unter anderem

darin zeigt, dass der Begriff des Todes eine (buchstäbliche) Zentralstellung in

der Vorrede der Phänomenologie einnimmt. Dabei wird die dialektisch-aufklä-

rerische Prozedur durch das Festhalten des Todes symbolisiert: »Der Tod, wenn

wir jene Unwirklichkeit so nennen wollen, ist das Furchtbarste, und das Tote

festzuhalten das,was die größte Kraft erfordert. […] Aber nicht das Leben, das

sich vor dem Tode scheut und von der Verwüstung rein bewahrt, sondern das

ihn erträgt und in ihm sich erhält, ist das Leben des Geistes.« (PhG, 36; Herv. T.M.)

Wo der Tod Gottes hingegen allein die absolute Freiheit (und den Schrecken)

attestiert, da wird er nicht festgehalten. Das Drama der Dialektik von Herr

und Knecht muss jedoch als Ganzes aufgeführt werden: Das ›Geschöpf‹, das

den Gott tötet (ob absichtlich oder unabsichtlich), ermächtigt sich erst dann

seiner selbst, wenn es sich in diesem toten Gott erkennt, »[…] denn Macht

besteht nur darin, sich im Negativen seiner zu erhalten« (Ä I, 234). Ganz nach

der goetheschen Devise: »Was Du ererbt von deinen Vätern hast, erwirb es,

111 »[T]he problem with any theology lacking an adequate concept of divine forgiveness

is that it lacks a proper basis in principle for that free political community of conscien-

tious individuals which is the Hegelian Idea.« (Shanks 1991, 41)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Kritik der ethischen Institution

um es zu besitzen.« (Goethe 2007b, 32 [Verse 682f.]; vgl. Freud 1974e, 441)

Der Mensch ist wesentlich Gott und tot – diese Erkenntnis bildet die mo-

dern-mythologische, fundamentale Referenz112 der Aufklärung. Der Begriff

des Menschen und der menschlichen Gemeinschaft ist daher nicht einfach

als Substanz vorauszusetzen, sondern eben auch als Subjekt zu verstehen.

Für eine aufgeklärte Gesellschaft bedeutet dies aber, dass sie ihre wesentliche

Substanz immer nur voraussetzen kann, insofern sie sie wiedererkennt – und

darin die gewesene Freiheit in kreative Freiheit verwandelt. Nur im Prozess

der stetigen Wiederaneignung des eigenen Wesens bildet sich die moderne

Gesellschaft. Nur an der ontologischen Lücke, dem Realen der Vernunft, be-

stimmt sich das Wesen des Menschen.

Damit ist aber ein grundsätzlicher Aspekt der Bildung (imweitestenWort-

sinn) der Gesellschaft bezeichnet, die gerade durch Selbstbildung zur aufge-

klärten Gesellschaft wird. Keine (bestimmte) menschliche Gesellschaft muss

zur radikalen oder gar gewaltsamen Revolution aufgefordert oder gezwungen

sein, um das aufklärerische Projekt zu verwirklichen. Vielmehr ist sie dazu

angehalten, nicht nur ihre ethisch-politische Struktur und die damit zusam-

menhängenden Prozeduren transparent und zugänglich zu gestalten; sie ist

auch dazu aufgefordert, ein aufklärerisches Bildungsprogramm zu pflegen,

wodurch sich diese Gesellschaft jederzeit in ihrem Sein/Wesen, d.h. als Geist

begreift. Erst wenn diese Prozedur gesichert ist, ist der wirkliche Staat auch

der vernünftige, weil der vernünftige Staat der wirkliche ist: »Der Staat ist

als die Wirklichkeit des substantiellenWillens, die er in dem zu seiner Allge-

meinheit erhobenen besonderen Selbstbewußtsein hat, das an und für sich Ver-

nünftige.« (GPhR, § 258) Als Geist begreifen die Subjekte, dass es ihre »höchste

Pflicht … ist, Mitglieder des Staates zu sein« (ebd.), nicht weil der besonde-

re Staat oder die Regierung dies fordert, sondern weil sich der Staat gerade

in der Ausübung dieser Pflicht, die die Autonomie seiner Bürger*innen be-

dingt, als wirklich bestimmt.Der sittliche Staat, wie ihnHegel beschreibt, hat

nichts mehrmit dem einfachen Status zu tun. Die Idee des Staats ist ein Ereignis

– genauer gesagt: sein Ereignis. Und nur wo er sich ereignet, kann wirklich

112 Wie wir gesehen haben, lässt sich die letzte Referenz ohnehin nicht auslöschen bzw.

töten, da Institutionalisierung bzw. Subjektivation grundsätzlich nicht ohne sie aus-

kommt (vgl. Legendre 2011, 77). Deshalb ist es wichtig, die letzte Referenz selbst als

Subjekt zu begreifen und auch das entsprechende Bild zu kultivieren, denn das Bild

kann ›getötet‹ werden (vgl. ebd.) – ein Gedanke, der gerade dem protestantischen

Geist nicht fremd sein dürfte.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 257

vom Staat die Rede sein. Hegels Staatstheorie markiert das Ende jedes pseu-

do-historischen Royalismus, aber auch jeder genealogisch verklärten ›Blut-

und-Boden‹-Ideologie – schließlich markiert sie auch die Neubestimmung der

politischen Theologie:

Welches nun aber der historische Ursprung des Staates überhaupt oder viel-

mehr jedes besonderen Staates, seiner Rechte und Bestimmungen sei oder

gewesen sei, ob er zuerst aus patriarchalischen Verhältnissen, aus Furcht oder

Zutrauen, aus der Korporation usf. hervorgegangen undwie sich das, worauf

sich solche Rechte gründen, im Bewußtsein als göttliches, positives Recht oder

Vertrag, Gewohnheit und so fort gefaßt und befestigt habe, geht die Idee des

Staates selbst nicht an […]. (Ebd.; Herv. T.M., erste Herv. i. O.)113

Die Idee des Staats muss sich ereignen dürfen, wobei wir, was die konkre-

te Form betrifft, nicht notwendigerweise dem Denker Hegel folgen müssen,

der eben in und für seine Zeit dachte. Seine logische Herleitung des sittli-

chen Staats aus dem Begriff der Freiheit zu ignorieren hieße aber, eine der

elaboriertesten Theorien des modernen freiheitlichen Staats in den Wind zu

schlagen. Denn, wie Klaus Vieweg betont, die Forderung nach historischen

Staaten ist obsolet; spätestens seit dem 18. Jahrhundert gilt es, die Staaten

auf dem Prinzip der Freiheit zu gründen (vgl. Vieweg 2019, 470f.).

Diese Aufgabe ist aber die Aufgabe aller und nicht allein die Aufgabe einer

auserwählten Gruppe von Auserwählten. Ob man es nun das aufklärerische

Programm, das Projekt der Moderne oder die Sittlichkeit nennen will – die-

se größte aller Aufgaben des Menschen ist eine Aufgabe, vor der nicht nur

ein paar Wissenschaftler*innen, ein paar Politiker*innen oder ein paar Öko-

nom*innen, sondern nicht weniger als alle Menschen stehen.

113 Vgl. hierzu auch Hegel 1989b, 207, wo dieser Johannes den Täufer als Aufklärer zeich-

net, »der die Menschen wieder auf diese ihre Würde aufmerksam machte – die ihnen

nichts fremdes sein sollte, sondern die [sie] in sich selbst, ihremwahren Selbst, nicht in

der Abstammung, nicht in dem Triebe nach Glückseligkeit, nicht darin suchen sollten,

Diener eines großgeachteten Mannes zu seyn […].«

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015 - am 14.02.2026, 09:55:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

