Hegel und die Sittlichkeit

Nicht-Identitit, die Identitit des Absoluten und des Werdens, die Identitit
von Vernunft und Geist bestatigt sich gerade im Realen der Vernunft, jener
negativen Grofle, die nicht symbolisierbar ist, aber als Bedingung der Mog-
lichkeit der Kategorie der Wirklichkeit wirksam ist und im spekulativen Re-
gister einsichtig wird, nimlich in dem Bewusstsein, dass das Wahre in der
Einheit von Substanz und Subjektivitit besteht.

Hegelsche Metaphysik und Ontologie sind daher untrennbar mit dem
Ethischen verbunden, das sich nun seinerseits nicht auf kontingente Mora-
litit oder normative Techniken reduzieren lisst, sondern unumginglich als
(selbst-)bewusste Sittlichkeit bestimmt ist. Vor diesem metaphysisch-moral-
philosophischen Hintergrund muss nun aber offensichtlich eine radikale Neu-
bestimmuny der politischen Theologie erfolgen.

6. Die Logik der politischen (Moral-)Theologie

Carl Schmitts bedeutende Erkenntnis iiber die mehr oder weniger unbewuss-
ten Strukturen der >sikularen« Politik, sind von ihm selbst auf die folgende
Formel gebracht worden: »Alle prignanten Begriffe der modernen Staatsleh-
re sind sikularisierte theologische Begriffe.« (Schmitt 2015, 43) Die Aussage
selbst hitte es Schmitt dabei durchaus erméglicht, das Wort »sikularisier-
te« in Anfithrungszeichen zu setzen, da die These, die Gebrauch von diesem
Wort macht, dessen Bedeutungsgehalt radikal infrage stellt. Das einschligige
Beispiel, das Schmitt dann aber zur Erliuterung seiner These anfiihrt, zeigt
jedoch, warum er nicht auf diese Idee kommt. Indem er nimlich festhilt, dass
der »allmichtige Gott zum omnipotenten Gesetzgeber wurde« (ebd.), macht
Schmitt zugleich klar, dass er einen traditionellen Gottesbegriff voraussetzt,
dessen sachliche Untauglichkeit fiir die Explikation ethisch-politischer Inhal-
te sich fir uns inzwischen deutlich gezeigt hat. Nach den Ausfithrungen in
Kapitel I kann an dieser Stelle auf eine umfingliche Kritik des schmittschen
Grundgedankens verzichtet werden. Es bleibt nur noch hervorzuheben, dass

jekt von Dingen determiniert, die unabhingig von mir existieren; doch die subjektive
Position, oder Subjektivierung, ist nicht nur eine konkrete und einzigartige Weise, in
der die Dinge mich determinieren, es ist auch und zugleich die Subjektivierung eines
Paradoxes/Widerspruchs, der in diesen Dingen, die mich determinieren, involviert ist
(dieses Paradox/dieser Widerspruch existiertsin sich selbst< nur in dieser Objektivie-
rung/Subjektivierung oder Objektivierung durch das Subjekt) .«

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

231


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Kritik der ethischen Institution

es Schmitt hier konkret um den Begriff des Souverins geht, den er bekannt-
lich wie folgt definiert: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand ent-
scheidet.« (Ebd., 13) Ist der Gedanke der Souverinitit z.B. durch das Bild vom
allmichtigen Souverin bestimmyt, ist es — wie wir gesehen haben — nicht ver-
wunderlich, wenn vor diesem Souveran gerade nicht alle gleich sind. Denn al-
lein die >Tatsache, dass es ein Ausnahmeindividuum gibt, impliziert ein hier-
archisches Gefille innerhalb der (vermeintlich) politischen Gemeinschaft, die
dieses Bild tradiert. Schmitts Deutung seiner eigenen These basiert folglich
auf der (zweiwertigen) Logik der Ausnahme, was sich unter anderem darin
zeigt, dass er konsequent die Explikation des Machtbegriffs vermeidet und
die Souveranitit zwar korrekt als Grenzbegriff bestimmt (vgl. ebd.), diesen
aber nicht innerhalb der Dynamik der dialektisch Vermittlung begreift. Mit
Hegel haben wir aber erkannt, dass die Rede von der Omnipotenz logisch
gar nicht zulissig ist und dass wir es stattdessen mit der Behauptung eines
Machtmonopols zu tun haben, das — mag es auch das (imaginire) Monopol
sein — dennoch nur relativ zur Ohnmacht begreiflich wird. Damit die Aus-
nahmeposition also ihr >géttliches< Recht geltend machen kann, bedarf sie
eines imaginaren Narrativs, einer ideologischen Entscheidung, in der die Ver-
kniipfung des Symbolischen mit dem Imaginiren (un-)bewusst vorgenom-
men wird. Ein solches Narrativ hilt allerdings der kritischen Vernunft nicht
stand und muss als vor-aufklirerisch gewertet werden, wo und wann auch
immer es auftritt. In diesem Sinne gehért es zum aufklirerischen Programm,
eine Neubestimmung der politischen Theologie zu forcieren. Hegel zeigt sich
hier als Theoretiker der politischen Theologie avant la lettre.

Mithilfe der (neuen, nicht-klassischen) Logik und der Dialektik gelingt es
Hegel, Begriff und Wesen des Absoluten von der Einseitigkeit der traditionel-
len Interpretation zu befreien und auf neue Weise darzustellen. So erschei-
nen nun auch Begriffe wie Gott und Allmacht in neuem Licht. Die Allmacht ist
in ihrem imagindren Charakter enttarnt. Es gibt keinen absoluten Souverin,
denn es kann keinen geben. Der Mensch, der Geist ist, der sich begreift, be-
greift in diesem Begreifen, dass er Moment des Ganzen ist, das Geist ist. Als
einzelnes Allgemeines erfasst sich das Subjekt, d.h. jedes Subjekt, in bzw. als
Gemeinschaft. Im Register des absoluten Geistes zeigt sich dies z.B. im reli-
giésen Begriff von der Gemeinde, auf den auch Hegel zuriickgreift. Die nach-
aufklirerische Gemeinde (an-)erkennt sich selbst als Geist (Gott). Sie weif3 sich nicht
von einem souverinen Vater-Gott getragen, sondern sie trigt sich selbst, weil
sie das »Menschliche« als den »unmittelbare[n], prisente[n] Gott« begreift
und an und fiir sich (selbst) erfasst. Hierin bestatigt sich die Wirklichkeit des

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

absoluten Geistes, weil sie sich als objektiver Geist ereignet, der seinerseits
durch den subjektiven Geist vermittelt ist. Diese Bewegung lasst sich leicht
anhand einer frithen Beobachtung Hegels erliutern:

In seinen Entwiirfen iiber Die Positivitit der christlichen Religion von 1795/96
analysiert Hegel den konkreten Unterschied zwischen dem »Vertrag der Kir-
che«und dem Vertrag zwischen dem Fiirsten und dem Volk (modern gewen-
det: zwischen Geldadel und Arbeitnehmer) (vgl. Hegel 1986m, 159-166). Da-
bei macht er zunichst deutlich, dass der zweitgenannten Vertragsform nicht
nur eine qualitative Ungleichheit zwischen den Akteuren vorausgeht, sondern
dass jene auch durch den wohlmeinenden Vertrag nicht aufgehoben wiirde,
da sich ihre Logik an die »Rechte der Fiirsten« (z.B. in Form des Erbrechts)
anschlief3t, die in letzter Konsequenz auf den »Rechten des Eroberers beru-
hen« (ebd., 159). Ganz anders aber verhilt es sich bei der (Ur-)Kirche: »Bei
den Rechten der Kirche als eines Staates kann es dagegen keinem Zweifel un-
terworfen sein, dafs, wenigstens bei Bildung derselben, auf der freiwilligen
Einwilligung aller Einzelnen ihr Vertrag und ihre Rechte allein sich griinde-
ten.« (Ebd., 160) In Hegels praziser Formulierung begegnet uns dieselbe Idee
von der kantischen Rechtsquelle, die sich auch im Kontext der Bildung des
Verfassungsstaats zeigte. Es ist gerade die »freiwillige Einwilligung aller Ein-
zelnen«, wodurch der Vertrag tiberhaupt erst als Recht bestimmt wird. Die
Rechtsquelle aber ist durch den subjektiven Geist bestimmt und verwirklicht
sich als objektiver Geist eben nur durch die konkrete Einwilligung aller. Es
kann hier keine vorgeschaltete Ordnung und Hierarchie geben. Ein »Vertrag
iiber Glauben [..] ist in sich selbst unmdéglich und, wenn er doch gemacht
worden ist, ganz null und nichtig« (ebd., 161).%> Gleichzeitig bringt aber die
Einwilligung aller die Kategorie des objektiven Glaubens (und somit auch die
Moglichkeit einer Glaubenslehre) hervor. Der unreflektierte (pseudo-)subjek-
tive Glaube wire somit fortan nicht mehr als blofRes Meinen.

Von daher ist in der Folge auch die systematische Explikation des Glau-
bens moglich und notwendig. Doch darf es der systematischen Theologie und
der Dogmatik dabei nicht entgehen, dass ihnen jene erste freie Entscheidung,
die Tatsache wird, vorausgeht, wodurch tiberhaupt erst die Moglichkeit der
Struktur, die jene aufschliisseln wollen, wirklich wird, niamlich als Diskurs,
auf den sie Einfluss nehmen kénnen (und nicht etwa als pristabilierter Inhalt,

93  Dies stellt natiirlich auch eine Kritik der frihprotestantischen Institutionalisierung
dar, die sich gerade nichtim individuellen Glaubensbekenntnis niederschlug, sondern
in der Massenkonversion, die dem Bekenntnis des jeweiligen Landesfiirsten folgte.

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

233


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Kritik der ethischen Institution

den es dann blof noch zu entfalten gilt).”* Anders gesagt: Das Moment der Ge-
meinde ist das irreduzible Reale der Theologie, da es als (Rechts-)Quelle des gittlichen
Gesetzes (und der mit diesem verbundenen Mythologie, die es intellektuell zu begreifen
gilt) und der religids-theologischen Inhalte fungiert. Es ist daher kaum verwunder-
lich, dass dieses Verhaltnis auch implizit im géttlichen Gesetz selbst enthalten
ist: Das erste Gebot (»Du sollst keine anderen Gétter haben neben mir« [Ex
20,3]) impliziert die Moglichkeit der Abkehr von Gott selbst. Wenn ich den
Gottern entsagen soll, dann muss ich dies auch konnen. Kann ich den (alten)
Gotter aber entsagen, dann kann ich auch dem (neuen) Gott entsagen. Der
Vertrag Gottes, der Bund, ist ein Vertrag auf Augenhéhe — und wo er das nicht
ist, da ist er »null und nichtig«, da er die Rechtsquelle unbrauchbar macht,
d.h. die Vernunft in ihrer Wirklichkeit als Geist.

Auch der spite Hegel hat diesen Grundgedanken nicht vergessen und ver-
wertet ihn gleich zu Beginn seiner Rede zur dritten Sikularfeier der Augsburgi-
schen Konfession von 1830. Mag seine Deutung der Verhandlungen, deren Fol-
ge der Augsburger Religionsfrieden sein sollte, auch ausgesprochen wohlmei-
nend ausfallen, so ist es doch bemerkenswert, dass er an dieser Stelle noch
einmal betont, dass es nicht (allein) an den Gelehrten oder der Obrigkeit sei,
derlei Entscheidungen zu treffen:

Nun hataberin Augsburg nichtein Verband von Doktoren der Theologie und
Kirchenhduptern das denkwirdige Werk vollbracht. Es hat nicht eine Dispu-
tation von Gelehrten stattgefunden, infolge deren dann die geistliche Obrig-
keit die Bestimmung iiber die rechte Lehre getroffen und die Gemeinde der
Laien verpflichtet hitte, diese Lehre anzunehmen und sich ihr in glaubigem
Cehorsam zu unterwerfen. (Hegel 1997b, 429)

Es sind aber »die Fiirsten der deutschen Staaten und die Biirgermeister der
Freien Reichstidte[, die] durch ihr Bekenntnis zu erkennen gaben, daf} die
Lehre des Evangeliums, [...] itber die Willkiir und jede weltliche Gewalt da-
stehe und dafd die Sache der Religion von ihnen selbst in die Hand genom-
men worden ist« (ebd.). Das besagt aber auch, dass die weltliche Gewalt dort
zur Willkiirherrschaft wiirde, wo sich herausstellte, dass die entsprechenden

94  Nichtnurdie Theologie ist dieser Gefahr ausgesetzt. So mahnt Lacan, dass die Wissen-
schaftals solche mit dieser Struktur konfrontiert ist. Und er halt fest, »dass die Wissen-
schaft, sieht man sie sich genauer an, kein Ged4chtnis hat. Sowie sie konstituiert ist,
vergisst sie die besonderen Ereignisse, aus denen sie entstanden ist [..]« (Lacan 2015f,
418; vgl. Zupancic 2020, 170f.).

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Reprisentant*innen ihr Amt nicht im Sinne der in der Vernunft griinden-
den Pflicht ausiibten. »Damit erklirt sich zugleich, dafd denen, die frither als
Laien galten, in Glaubenssachen ein eigenes Urteil zustehe; und diese un-
schitzbare Freiheit haben sie grundsitzlich fiir uns alle erworben.« (Ebd.,
429f.) Nur wenn dieses Ereignis also im Sinne des absoluten Geistes begrif-
fen wird, kann diese Erkenntnis fiir uns alle sein. Es ist nicht die (objektive)
Wirklichkeit der Reprisentation, die die Wahrheit des Ereignisses ausmacht.
Sie macht lediglich die konkrete Situation in ihrer Besonderheit aus, wobei sie
sich als allgemeine Form der Verwaltung des Bestehenden gibt. Sie stellt sich
so fiir die Subjekte als blofy formeller £60¢ dar: »Das Zustindliche namlich
hat teils die Gewohnheit zu seiner Form - die Gewohnheit aber entspricht
nicht der geistigen selbstbewussten Natur jener tiefsten Interessenc, die auf
(Selbst-)Bestimmtheit zielt (A I, 259). Dagegen ist es der Begriff der Freiheit,
der dieser situativen Selbstbestimmung zugrunde liegt, worin sich die Wahr-
heit als absoluter Geist ausdriickt und wodurch die besondere Situation sich
als universales Ereignis zeigt, dessen Wahrheit die Historizitit, d.h. ihre Be-
sonderheit, abgestreift hat und als transhistorisches Moment des Absoluten
im intellektuell-geistigen Sinne fiir alle und jede*n gilt.

Dementsprechend ist auch der religis-theologische Begriff vom Bund
dem Register des absoluten Geistes zuzurechnen.® Er ist dies aber deshalb,

95  Dader Bund auch das zentrale Motivim Judentum ist, sei hier —zur prophylaktischen
Abwehr von Missverstindnissen — eine differenzierende Bemerkung eingeschaltet: Es
ist einem drastischen Missverstindnis geschuldet, den Bund des Volks Israel mit Gott
als Aspekt eines vermeintlichen jidischen Suprematismus zu deuten. Das Gegenteil
ist vielmehr der Fall. Wie Freud bemerkte, griindet das jidische Ereignis auf einer ge-
waltsamen Griindungsgeste (der Mord an Moses), deren traumatische Erfahrung im
Cesetz gerade festgehalten wird. »Das Paradox des Judentums besteht darin, dafd es
genau dadurch seine Treue zu dem gewaltsamen Criindungsereignis wahrt, dafd es
dieses Ereignis NICHT eingesteht und symbolisiert.« (Zizek 2000, 125) Anders als das
traditionelle Christentum, in dem die >Opfergeste«Jesu als Versohnung und Erlésung
von der Schuld wirkt und somit die Dichotomie von Siinde und Rechtfertigung gera-
de betont, anstatt sie aufzuheben, hebt das Gesetz der jidischen Tradition die Schuld
tatsachlich auf, ohne sie zu tilgen. »Kurzum, die Juden haben den Geist nicht aufgegeben,
sondern sie haben alle ihre schweren Prifungen genau deswegen iiberlebt, weil sie
sich weigerten, ihven Ceist aufzugeben, die Verbindung zu ihrer geheimen, uneingestan-
denen Tradition zu kappen.« (Ebd.) Dieser Sachverhalt spiegelt sich dann auch in der
talmudischen Lehre wider, wenn Jahwe im Angesicht der stichhaltigen Argumentati-
on der Rabbiner lichelnd zugeben muss: »[M]eine Kinder haben mich besiegt, meine
Kinder haben mich besiegt.« (Coldschmidt 2002, 638 [Baba Metsia, 59b]) Anstatt nun

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

235


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Kritik der ethischen Institution

weil er — um es mit Hegels poetischem Gruf an Hoélderlin zu sagen — der
Bund ist, »den kein Eid besiegelte« (Hegel 1986n, 230). Von daher bleibt Hegel
seinem Schwur von 1796 treu, hilt er doch fiir sich und den Freund fest, in
»[d]er freien Wahrheit nur zu leben« und »Frieden mit der Satzung,/[d]ie
Meinung und Empfindung regelt, nie, nie einzugehen« (ebd.).

Wie heikel die Idee der Vereidigung in Hegels Augen ist, zeigt sich deut-
lich auch in der Phdnomenologie. Im Kapitel iiber die absolute Freiheit und
den Schrecken erklirt Hegel die Unhintergehbarkeit der »Wechselwirkung
des Bewuftseins mit sich selbst, worin es nichts in der Gestalt eines freien
ihm gegeniibergetretenen Gegenstandes entlafit« (PhG, 434). Das Bewusstsein
begreift sich selbst als Sich-Setzendes, d.h. als Reales der Freiheit. In dem
Augenblick aber, wo diese alle Subjekte umfassende Kategorie ihrerseits auf-
gespalten wird — etwa durch die Wahl und Vereidigung einiger bestimmter Re-
prasentant*innen der vielen Reprasentierten —, ist Vorsicht geboten, da die
symbolische Struktur tiber das Reale der Freiheit hinwegtiuschen kann. Die
Vertretung ist selbst wieder nur eine besondere Struktur. Und »sie horte auf,
in Wahrheit allgemeines Selbstbewuf3tsein zu seing, sofern sie als unbeding-
tes »Element des Seins« gedeutet wiirde (PhG, 435). Eine derartige Fehldeu-
tung brichte die bekannten Probleme und Missverstindnisse hervor, die mit
der Verwechselung des Symbolischen und Imaginiren (im klassischen, seins-
logischen Register) mit dem Realen einhergehen. Hegel zeigt auf, inwiefern
das allgemeine Selbstbewusstsein hier tibertélpelt wiirde, sofern es die Di-
mension des Realen aus den Augen verliert:

Dieses [das allgemeine Selbstbewusstsein; Anm. T.M.] lafst sich dabei nicht
durch die Vorstellung des Gehorsams unter selbstgegebene Gesetze, die ihm
einen Teil zuweisen, noch durch seine Reprdsentation beim Gesetzgeben und
allgemeinen Tun um die Wirklichkeit betriigen, — nicht um die Wirklichkeit,
selbst das Gesetz zu geben und nicht ein einzelnes Werk, sondern das All-
gemeine selbst zu vollbringen; denn wobei das Selbst nur reprisentiert und
vorgestellt ist, da ist es nicht wirklich; wo es vertreten ist, ist es nicht. (Ebd.)

In seinem Beitrag Uber die englische Reformbill formuliert Hegel die Konsequen-
zen dieser grundlegenden Erkenntnis, und zwar mit Blick auf den verfas-

sogleich wieder dem imaginaren (und vor allem christlich inspirierten) Bild des gon-
nerischen Vaters, der beim Erziehen seiner Kinder einen Erfolg verbuchen konnte, zu
verfallen, zeigt sich hier gerade, dass Mensch und Gott sich auf Augenhdhe begegnen.
Das heifdt aber auch: Der Mensch hat eben Macht iiber die Macht Gottes.

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

sungsrechtlichen Diskurs. So stellt er fest, dass dort, wo sich die politische In-
stitutionalisierung (in diesem Fall des englischen Zweikammersystems) ver-
selbststindigt hat und in der intragenerischen Logik des eigenen Symbolsys-
tems zu erstarren droht, »die frithere Basis des inneren Staatsrechts wieder
verstanden« werden miisse, und zwar dahingehend, »daf3 die realen Grundla-
gen des Staatslebens [...] auch mit Bewuf3tsein und ausdriicklich herausgeho-
ben, anerkannt und, wo von ihnen gesprochen und tiber sie entschieden wer-
den soll, sie selbst, ohne daf} dies dem Zufall iiberlassen wiirde, zur Sprache
gelassen werden sollen« (Hegel 1986y, 107). Und wenige Zeilen spater macht er
deutlich, dass hier dem politischen Realen Rechnung getragen werden muss,
indem »eine gesetzgebende Versammlung und keine Korporation von Stimmfihi-
gen, ein Unterhaus und kein neues System fiir die Konstituenten zu schaffen
seien« (ebd., 108).

Es ist eine unmissverstindliche (radikal- bzw. basis-)demokratische Hal-
tung, die das hegelsche Denken durchzieht und die Hegel auch in seinen Vor-
lesungen zum Ausdruck bringt:

In der Demokratie ist die Hauptsache, da der Charakter des Biirgers plas-
tisch, aus einem Stiick sei. Er mufd bei der Hauptverhandlung gegenwartig
sein; er muf an der Entscheidung als solcher teilnehmen, nicht durch die
einzelne Stimme blof3, sondern im Drang des Bewegens und Bewegtwer-
dens, indem die Leidenschaft und das Interesse des ganzen Mannes®® dar-
eingelegt und auch im Vorgang die Warme der ganzen Entscheidung gegen-
wartig ist. (VPhG, 312)

In das politische Vorhaben als solches muss das Ganze des Menschen ein-
flieRen, weil die Subjekte sich in diesem Akt als autonome und objektive
menschliche Gemeinschaft bestimmen. Nicht aufgrund auch nur eines be-
liebigen partikularen Elements diirfen dabei die einen zu Herrschenden und
die anderen zu Beherrschten werden. »Der Mensch gilt so, weil er Mensch ist,
nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher, Italiener usf. ist.« (GPhR,
§ 209)°7 Das monistische bzw. universalistische Prinzip ist hier unbedingt
gilltig, denn wo nur ein Teil der Menschen bzw. des Menschen am Akt parti-
zipiert, wird eben nicht die wahre menschliche Gemeinschaft bestimmt.

96  Wir substituieren diesen Signifikanten durch denjenigen des Menschen im Sinne der
Geschwisterlichkeit wie wir sie in Kapitel 111.4 entwickelt haben.
97  Die Referenz zu Gal 3,28 ist uniibersehbar.

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

237


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Kritik der ethischen Institution

Es ist dieses Paradigma, in dem sich Hegels basisdemokratische Grund-
haltung zeigt (und die es auch angesichts seines Begriffs vom Monarchen zu
bedenken gilt, wie wir weiter unten noch sehen werden). Und gerade vor die-
sem Hintergrund ist es ihm dann auch méglich, den Sinn reprisentativer
Demokratie und der damit verbundenen pragmatischen Elemente aufzuzei-
gen. Denn eine grundlegend basis- oder radikaldemokratische Verfassungs-
idee kann sehr wohl auch die Strukturierung des politischen Systems in Form
einer Wahldemokratie involvieren. Wichtig ist dann, dass das Element der
Wahl jederzeit mit Riicksicht auf das basisdemokratische Prinzip zur Anwen-
dung kommt. Bei diesem Prinzip aber handelt es sich um nichts anderes als
das Prinzip der Freiheit als Autonomie, weshalb Hegel den Sinn der Wahl auch
in der Pflicht sieht. So bezieht sich das Prinzip natiirlich zunichst auf das In-
dividuum. Sollte es nun aber passieren, dass das Individuum seine Stimme
als irrelevant und angesichts der Vielzahl an Individuen vielmehr die »Ge-
ringfiigigkeit seiner Wirksambkeit [...] vor[stellt]«, dann ist es erneut einem
Imaginiren verfallen, indem es sich >dem groflen Ganzen« gegeniiberstellt
und »so mufd dasselbe sich ebensosehr des Prinzips erinnern, auf welches
seine Pflicht, das ganze Recht seiner Freiheit gebaut wird — nimlich daf} es
sich nicht durch die Betrachtung dessen, was andere tun, sondern nur durch
seinen eigenen Willen bestimmen lassen solle und daf? seine individuelle Willkiir
das Letzte und eben das Souverine ist, das ihm zukommt und zuerkannt ist«
(Hegel 1986y, 113; Herv. T.M.).

Esversteht sich, dass damit auch ein aufkldrerisches politisches Bildungs-
programm verbunden sein muss,”® das der Segregation von Regierenden
(darin inbegriffen ist der Beamtenstab als solcher, d.h. Biirger*innen, die
zufilligerweise auch Funktionire sind) und Regierten entgegenwirkt. Bleibt
dem Volk nur die Wahl, sich zwischen einer Reihe ausgewihlter Reprisen-
tant*innen zu entscheiden, dann spiegelt sich das freiheitliche demokratische
Prinzip zwar immer noch in der Wahlberechtigung aller Individuen wider,
jedoch nicht in der Struktur des Wahlsystems selbst, sofern dieses durch das
je besondere politische System eines Staats tiberdeterminiert ist. Ist das Volk
als Ganzes von der Strukturierung des Wahlsystems ausgeschlossen (und
sei es auch nur in einem kleinen Bereich), dann kann nicht die Rede von
einem wirklichen demokratischen Prinzip sein. Tatsichlich namlich findet
hier (wenigstens punktuell) eine Entfremdung des Staats vom Volk statt,
wobei doch beide Begriffe ihrem Wesen nach identisch sind. Wie wir gesehen

98  InAl,273f zum Beispiel spricht sich Hegel entschieden fiir ein solches Programm aus.

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

haben, ist es gerade das Volk, das den Staat und nicht der Staat (oder die
Nation, Ethnie oder sonst eine Bestimmtheit), der das Volk bestimmt — schon
gar nicht, wenn die Staatsgewalt zufilligerweise von einer geringen Zahl von
Individuen ausgeiibt wird. Im Angesicht einer solchen Entfremdung stellt
auch Hegel entriistet die Frage, »wie tiberhaupt irgendeine Staatsgewalt
dazu komme, iiber dieses Recht der Biirger zu disponieren [..] — ein Recht,
welches seiner Bestimmung nach als souverin, urspriinglich, unverdufier-
lich, iiberhaupt als das Gegenteil davon angenommen worden, daf es erteilt
oder genommen werden koénne« (Hegel 1986y, 115). Das Bewusstsein dieser
Souverinitit bildet das Zentrum des politischen Wesens einer Gemeinschaft.
In diesem Bewusstsein ist das Wissen der Gemeinschaft aufgehoben, die
von sich weif}, dass sie sich nicht in einem finalen Status verwirklicht (hat),
sondern sich ereignet.

Exkurs XlI: Der Systemdenker Hegel konstruiert seine Rechtsphilosophie vom
Prinzip der Freiheit aus. Unterbelichtet bleiben bei dieser metaphysischen Her-
angehensweise jedoch Elemente des Staatslebens wie ein allgemeines Bil-
dungssystem und Modelle fiir eine stetige systemimmanente (und in diesem
Sinne auch institutionalisierte) Revision des modernen Reprasentativsystems
angesichts des freiheitlich-demokratischen Prinzips. Derlei Aspekte diirfen al-
lerdings zugunsten der Nachhaltigkeit des aufklarerischen und aufgeklarten
Bewusstseins keinesfalls unterbewertet werden, bilden sie doch innerhalb der
symbolisch-institutionalisierten Ordnung die ideellen Instanzen, die das Pro-
gramm der Aufklarung erst fruchtbar und nachhaltig machen. So mag z.B.
ein ausgekligeltes Ratesystem mit imperativen Mandaten (wie es z.B. Danie-
la Dahn [2017, 112-125] vorschwebt) das aufklarerische Moment innerhalb der
realpolitischen Sphare verwirklichen, doch bliebe es ohne die entsprechenden
Bildungsprogramme, die auf Selbstbestimmung zielen, erneut der Gefahr aus-
gesetzt, in den institutionellen Automatismus zu verfallen. In diesem Sinne gilt
die Devise Ingeborg Maus, dass das Politische unbedingt monistisch zu verste-
henistund von daherein Systemdenken im kritischen Geiste notwendig macht.

Fir Hegel ist der Erhalt dieses Bewusstseins mit der Idee vom absoluten Geist
verkniipft. Von daher kann auch das religiose Register innerhalb einer be-
stimmten Gemeinschaft eine zentrale Rolle bei der Pflege jenes Bewusstseins
der Souveranitit spielen. Neben der (philosophischen) Bildung und der ver-
nunftgemifen Strukturierung des realpolitischen Geschehens identifiziert
Hegel daher auch das Religiése als Modus des ethisch-politischen Bewusst-

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

239


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Kritik der ethischen Institution

seins. Das sittliche Bewusstsein mag seine Wirklichkeit zwar in jener unper-
sonlichen Kapazitit der Vernunft haben, die wir Sittengesetz nennen, doch
ist damit nicht gesagt, dass diese Kapazitit nicht religiés gedeutet werden
diirfe. So erinnert Hegel mit Blick auf die griechische Sittlichkeit und ihr
Gotterpantheon daran, dass es zwar »ein iiber das subjektive Meinen und Be-
lieben erhabene Bestehen« des Sittengesetzes und der von ihm abgeleiteten
Institutionen gibt (GPhR, § 144), die als »sittliche Michte ..., die das Leben der
Individuen regierenc, erscheinen mégen (GPhR, § 145); gleichzeitig aber sind
diese Michte im »Kreis der Notwendigkeit, dessen Momente [sie] sind« gera-
de deshalb in dieser Position, weil sie, die das Leben der Individuen zu regie-
ren scheinen, »in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erscheinende
Gestalt und Wirklichkeit haben« (ebd.). Anders gesagt, die Notwendigkeit der
Gotter haftet selbst an der Kontingenz der menschlichen Subjektivitit, wes-
halb wir es hier mit einer dialektischen Aufhebung der (imaginiren) Dualitit
zu tun haben. Diese Authebung erfolgt aber im (absoluten) Geist. Und die Fra-
ge nach den konkreten Vorstellungen von Gott und Géttern verbleibt im Mo-
dus der Kritik bzw. wird ihrerseits im kritischen Geist aufgehoben. Das heifit
aber auch, dass die kontingenten Gottesvorstellungen und ihre immanenten
(historisch-institutionellen) Konkretionen als solche (also nicht als Abstrak-
tionen) konserviert werden kénnen. So hebt auch Joachim Ritter hervor, dass
es diese »Doppelheit der Beziehung des Besonderen und Allgemeinen ist [...],
was Sittlichkeit als Bestimmung politischer und sozialer Institutionen meint«
(Ritter 2003d, 301). Als solches aber befreit das sittliche Bewusstsein von der
Versuchung, die konkrete Institution als abstrakt-absolute Institution zu fas-
sen.”?

Da die Religion Moment des absoluten Geistes ist, ist es auch wenig ver-
wunderlich, dass sie ins Register der Sittlichkeit fillt und daher auch als Mo-
ment des objektiven Geistes in seiner Wirklichkeit als Staat auftaucht. Das
religiése Bewusstsein ist so integraler Bestandteil des aufklirerischen Pro-
gramms, was den Vorteil mit sich bringt, dass die Sphiren, die traditionell als

99  Vgl. hierzu auch Hegels Ausfithrungen tber »besondere Staaten« und »besondere In-
stitutionen, die angesichts der»ldee des Staats« aufgehoben (konserviert) werden, in
GPhR, § 258 Z: »Bei der Idee des Staats mufd man nicht besondere Staaten vor Augen
haben, nicht besondere Institutionen, man muf vielmehr die Idee, diesen verwirklich-
ten Gott, fiir sich betrachten. Jeder Staat, man mag ihn auch nach den Grundsatzen,
die man hat, fiir schlecht erklaren, man mag diese oder jene Mangelhaftigkeit daran
erkennen, hat immer, wenn er namentlich zu den ausgebildeten unserer Zeit gehort,
die wesentlichen Elemente seiner Existenz in sich.«

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Staat und Kirche bezeichnet werden, hier nicht als getrennte, d.h. abstrakte,
rechtliche und politische Kérperschaften verstanden werden. Als vorteilhaft
kann diese Einheit sich aber nur dann erweisen, wenn sie im Geist vermittelt
ist, da wir es andernfalls — das diirfte klar sein — mit einer irgendwie gear-
teten Form der Theokratie zu tun hitten.'®® Doch es gibt hier eine wirkliche
Aufhebung. Diese Dialektik von Staat und Kirche erkennt bereits der junge
Hegel:

Im Geist der Kirche handelnd, handelt der Mensch als Ganzes nicht nur ge-
gen einzelne Staatsgesetze, sondern gegen den ganzen Ceist derselben, ge-
gen ihr Ganzes. [..] Will der Staat fest an seinem Ganzen hingen und mit
Gewalt die Giberstromende Kirche von seinen Ufern abhalten, so wird er un-
menschlich und ungeheuer und wird den Fanatismus erzeugen [..]. Ist aber
das Prinzip des Staates ein vollstindiges Ganzes, so kann Kirche und Staat unmog-
lich verschieden sein. (Hegel 1986p, 444)

Damit bricht der Lutheraner Hegel radikal mit der altkirchlichen Idee von der
civitas Dei wie auch mit der lutherischen Lehre von den zwei Regimenten (vgl.
Jaeschke 2003, 85). Handelt es sich bei diesen zwei Regimenten nimlich so
oder so um eine (eindeutige) gottliche Regierweise, dann ist eine (zweiwertige)
Trennung der Sphiren oder gar eine Hierarchisierung derselben mit dem
Auftreten des aufklirerischen Grundgedankens und der Explikation des
Geistbegriffs ohnehin obsolet. Damit geht fiir Hegel aber gerade keine
Schmilerung des Geistes des Christentums einher, vielmehr erfillt sich
dessen freiheitliches Prinzip in der biirgerlichen Freiheit (ganz im Sinne der
begrifflichen Einheit von Freiheit und Souverinitit).

Nicht die christliche Freiheit der Subjektivitat wird im Rechtsbegriff der biir-
gerlichen Freiheit zum Verschwinden gebracht, sondern es wird gesagt, dafs
erst dann, wenn man die biirgerliche Freiheit auf die christliche Freiheit der
Subjektivitat bezieht, zum Begriff komme, was in der Freiheit aller zur Sub-
stanz der Gesellschaft und ihres Rechts und Staates geworden ist. (Ritter
2003e, 368)

100 Vgl. auchJaeschke 2003, 85: »Dieser Begriff [des Protestantismus; Anm. T.M.] bezeich-
net zwar eine Einheit, aber nicht die einer theokratischen Verfassung. Die Entgegen-
setzung von Hegels Position sowohl gegen das geldufige Modell einer Einheit als auch
das einer Trennung des Geistigen und des Weltlichen ist deshalb nicht widerspriich-
lich, weil Hegel genauer als sonst tiblich zwischen Religion und Kirche unterscheidet.«
Vgl. auch GPhR, § 270.

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

241


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Kritik der ethischen Institution

Was auf subjektiver Ebene in der religiosen Sphire bereits eingeldst ist und
besonders das lutherische Denken auszeichnet, wird nun allgemeine und ob-
jektive Wirklichkeit der Freiheit (vgl. ebd., 373). Das verniinftige Staatsleben
verwirklicht sich so im absoluten Geist. Anders gesagt, es verwirklicht sich
vom absoluten Geist her und auf diesen hin, indem es dem Realen der Ver-
nunft treu ist. »Diese Vernunft verwirklicht der Wille im Staatsleben.« (A
I, 136) (Es geht Hegel also keinesfalls darum, etwa den Protestantismus zur
Staatsreligion zu erkliren [vgl. Jaeschke 2003, 85].) Es ist das »Leben in dieser
Sphire« (des absoluten Geistes) aber gleichzeitig das »Leben in der Religion«
(AT, 139).

Denn die Religion ist die allgemeine Sphire in welcher die eine konkrete To-
talitit dem Menschen als sein eigenes Wesen und als das der Natur zum
Bewufstsein kommt und diese eine wahrhaftige Wirklichkeit allein sich ihm
als die hochste Macht iiber das Besondere und Endliche erweist, durch wel-
che alles sonst Zertrennte und Entgegengesetzte zur héheren und absoluten
Einheit zurlickgebracht wird. (Ebd.)

Exkurs XI1I: Damitist aber keinesfalls gesagt, dass allein das Christentum diese
Bestimmung erfiillt. Es ist an dieser Stelle geboten, mit Hegel iiber Hegel hin-
auszugehen. Denn es mag zwar sein, dass der >Hegel der Phanomenes, wie er
in der Phdnomenologie und den Vorlesungen (besonders denen iiber die Philoso-
phie der Religion) auftritt, eine systematische, dabei aber stilisierte und reali-
ter unhaltbare Genealogie eines religiosen Bewusstseins liefert, allerdings darf
dabei nicht vergessen werden, dass diese Darstellungen anhand der Phanome-
ne (des Absoluten) immer fiir uns als ideale Leser*innen und Hérer*innen, an-
ders gesagt, fiir uns als Ceist gedacht sind. Dariiber hinaus ware es eine gewagte
These, Hegel unterstellen zu wollen, eine faktische, lineare Genealogie samtli-
cher Religions-, Kunst- und Kulturformen anzunehmen. Hegel schreibt als Lo-
giker und Metaphysiker, nichtals Religions-, Kunst- oder Kulturwissenschaftler.
Davon abgesehen bietet Hegel selbst Ansatze fir interreligiose und -kulturelle
Anerkennung, wenn er z.B. darauf hinweist, dass sich saimtliche Religionen in
ihrem wesentlichen Zweck, namlich der Sittlichkeit, treffen. Natrlich erfolgt
dieses Urteil im kritischen Geist: »Dieser Zweck ist bei den Religionen aller V6l-
ker deutlich, sie haben alle das miteinander [gemein], dafS sie sich immer dar-
aufbeziehen, die Gesinnung hervorzubringen, welche kein Objekt biirgerlicher
Gesetze sein kann, — und sie sind besser oder schlechter, [...] je nachdem die
Religion [mehr] mit ihren Schrecken auf die Einbildungskraft und durch diese

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

auf den Willen, oder mehr durch moralische Triebfedern wirken will.« (Hegel
1986m, 137f.) Der Grundgedanke einer »Politik der Anerkennung« (vgl. Taylor
1997) ist keinesfalls frei von Bedingungen, genauso wenig, wie das Recht auf
Anerkennung allein dem Zufall unterliegen darf. Den Mafistab bilden hierbei
folglich keine positiven Normen oder Gesetze, sondern allein das Faktum der
Vernunft kann als solch ein Regulativ wirken. Und auch im interreligiosen Ver-
haltnis muss der gemeinsame Fokus auf die Sittlichkeit aus Vernunftgriinden
als unhintergehbar gelten. Wer also den interkulturellen und -religiésen Dia-
log fithren will, muss —mit Hegel (und Lessing) gesprochen—»Moralitat als das
Hdchste des Glaubens anerkennen und in jedem anderen Sektenglidubigen, in
dem ereinen Freund findet, einen Bruder, einen Anhanger der gleichen Religion
umarmen — und ein solcher Christ wird zu einem solchen Juden sagen wie der
Klosterbruder zu Nathan [IV, 7]: Ihr seid ein Christ! — Bei Cott, lhr seid ein Christ!/
Ein bessrer Christ war nie!/[und] einem solchen Christen entgegnet ein solcher
Jude:/Wohl uns! Denn was/Mich Euch zum Christen macht, das macht Euch mir/
ZumJuden!« (Hegel1986m,130f.) Mitdem Prinzip der Vernunftin Form der Sitt-
lichkeitist folglich auch das Prinzip der Dialogizitatauf Augenhéhe und jenseits
des (hermeneutischen oder ideologischen) Vorurteils benannt. Die vernunftge-
mafde und sittliche Kongruenz im Bewusstsein der unterschiedlichen religiésen
Subjekte ist die Bedingung der Moglichkeit des anerkennenden Dialogs.

Vor diesem Hintergrund lasst sich nun auch deutlich erkennen, warum Hegel
die kantische Trennung von Tugend und Recht bzw. Ethik und Politik revi-
diert. Gilt eine solche Trennung, dann bleibt dem realen sittlichen Subjekt
im Angesicht eines sich verselbststindigenden institutionellen Corpus von
Rechten und Gesetzen nur der Weg Antigones (siehe Kapitel III.4): »Das In-
dividuum hat so nur die heroische Moglichkeit, sich und sein Gewissen in
der Kollision mit den unsittlich gewordenen Institutionen geltend zu ma-
chen und sich zu opfern. Aber das ist die Tugend der Ausnahmen.« (Ritter
2003d, 308) Hegel geht es aber gerade darum, den ethischen Akt nicht einfach
als punktuelles Ereignis zu fassen (was ja durchaus moglich ist), sondern die
Sittlichkeit (und damit die Vernunft) im institutionellen Modus zu begreifen.
Ritter fasst Hegels Gedanken zusammen: »Er hat Moralitit und Sittlichkeit
in den Zusammenhang des Rechtssystems hineingenommen und dieses als
Grund und Bedingung der Sittlichkeit begriffen (vgl. [GPhR,] § 4): Freiheit
ohne die Voraussetzung des Rechts vermag nur als innere Moglichkeit, nicht

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

243


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Kritik der ethischen Institution

als sittliche Wirklichkeit zu bestehen.« (Ritter 2003d, 309)*°" Folglich kann
auch erst dort von Recht gesprochen werden, wo sichergestellt ist, dass die
subjektive Freiheit aller objektiv wird — und das geschieht im realen ethisch-
politischen Akt und dem Bewusstsein des eigenen sittlichen Seins/Wesens.
Das bedeutet aber, dass jedem Subjekt jederzeit die rechtliche und gesetzliche
Moglichkeit zugesichert werden muss, sich (z.B. im Falle von Zweifel oder
gar Verzweiflung angesichts institutioneller Mechanismen) wieder und wie-
der als selbstbestimmtes sittliches Subjekt begreifen zu kénnen. Hegel bringt
dies auf folgende Formel: »[I]ch habe Eigentum und es soll mir zu eigen blei-
ben; kommt es in Gefahr, so verschafft mir das Gericht mein Recht.« (A I,
136)'°% Dies kann nicht durch passives Regiert-Werden vonstatten gehen. Das
Subjekt muss selbst (Mit-)Regent sein. Hegel erkennt diesen Sachverhalt und
bringt ihn deutlich auf den Punkt, wenn er mit kritischem Blick auf die engli-
sche Reformbill schreibt, dass die nach-aufkldrerischen Menschen doch eigent-
lich »gelernt haben, was das Regieren wirklich ist, und dafl dazu noch etwas
Weiteres gehort als die Prinzipien«, worunter wir die »allgemeinen Vorstel-
lungen von der Freiheit, der Gleichheit, dem Volke, dessen Souveranitit usf.«
verstehen (Hegel 1986y, 126f.). Worum aber handelt es sich bei diesem »Weite-
ren«, wenn darunter nicht das Volk und dessen Souverinitit fillt? Gemeint ist
damit jener Uberschuss des sittlichen Aktes, den dieser im Verhiltnis zu sei-
nem objektiven Sein, d.h. der Gesetzgebung und der Rechtsprechung, bildet,
also das sich im freiheitlichen Register dieses Aktes bestimmende sittliche
Subjekt der Autonomie selbst als (Rechts-)Quelle und Autor*in der symboli-
schen Formfunktionen (Recht und Gesetz) und der entsprechenden Selbstab-
bildung (Volk und Souverinitit). Wird dieser sittliche Rest durch institutio-
nelle Selbstgeniigsamkeit minimiert (z.B. in hypertropher Verwaltung) oder
gar ausradiert (z.B. in einer Diktatur), kann das Wort >Rechtsstaat« zwar im-
mer noch Verwendung finden, allerdings zeigt die kritische Priifung, dass das
unsittliche Prozedere die Verwendung der Begriffe Recht und Staat verbietet,

101 Komplementar dazu lasst sich die Erkenntnis Manfred Riedels lesen: »Die Freiheit
kann als>ldee des Rechts< nur unter der Voraussetzung begriffen werden, dafd sie ge-
schichtlich bereits verwirklicht und dem positiven Recht und Staat immanent ist.«
(Riedel 1969b, 37) Vgl. hierzu auch Enz., §§ 483-486.

102 Esversteht sich, dass der Term »soll« in dieser Formel im Sinne des Sittengesetzes zu
verstehen ist. Der hegelsche Begriff des Eigentums ist ebenfalls an die Autonomie ge-
bunden und unbedingt von einer schrankenlosen Inbesitznahme zu unterscheiden.
Siehe hierzu auch Exkurs XIV.

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

da diese als Begriffe korrekt nur im Sinne der subjektiven Freiheit (Sitten-
gesetz) und der objektiv gewordenen Freiheit aller (Sittlichkeit) Verwendung
finden konnen.

Hegel sieht dies genau, denn »eine Menge von Menschen kann sich den
Titel von Volk geben, und mit Recht, denn das Volk ist diese unbestimmte Menge«
(ebd., 127; Herv. T.M.).?®3 In der Selbstbestimmung des Volks (z.B. durch ei-
ne Verfassung) tritt es selbst erst hervor. Der Akt ist dabei konstitutiv fir die
Verfassung bzw. Bestimmung (die constitutio ist die conditio) des Volks (nicht
als populus oder gens, sondern als humana) und seines Rechtssystems; aber
als solcher ist er qua Subjekt selbst auflerhalb dieser Bestimmungen, da er
den Ubergang von subjektiver zu objektiver Freiheit markiert und als Rechts-
quelle bzw. Reales des Begriffs vom Menschen (d.h. vom Geist) wirkt.’** Mit
Pascal gesprochen: Der Mensch iibersteigt den Menschen darin unendlich,
da er sich selbst als sein Begriff bestimmt. Die Notwendigkeit, mit der dieser
Ubergang stattfinden muss, ergibt sich schlichtweg aus der Tatsache, dass die
Trennung von Ethik und Politik im Kontext eines institutionellen Narrativs
zu einer Verklirung der subjektiven Position fithren kann, in der subjektives
»Geschick< und Staatsleben als abstrakte Positionen auftreten. Und dasselbe
gilt im pseudo-liberalen (sagen wir ruhig: neoliberalen) Register. Wenn jedes
Subjekt >seines eigenen Gliickes Schmiedc ist, dann ist es entweder dem Zu-
fall oder einer elaborierten und zentralisierten Machtinstanz geschuldet, dass
ein Staat als Rechtsstaat zusammenhalt. Eine solche »Sammlung ohne Prin-
zip« bediirfe der »Not und Ubermacht ..., um sich miteinander zu vertragen;

103 Vgl. auch Hegels Gedanken zur urspriinglichen »Versammlung der Volksgeister, die
unbedingt im Plural zu denken sind und deshalb (zunichst) »unter dem Oberbefehl
mehr des Einen als seiner Oberherrschaft [stehen]« (PhG, 530).

104 Vgl. auch VGPh I, 116f.: »Ein Volk, das dieses Bewufstsein der Freiheit hat, griindet sein
Dasein auf dieses Prinzip. Die Gesetzgebung, der ganze Zustand des Volkes hat seinen
Grund allein im Begriffe, den der Geist von sich macht, in den Kategorien, die er hat. [...]
[N]Jach der praktischen Seite hingt damitzusammen, dafd wirkliche Freiheit, politische
Freiheitaufbliihe. Diese beginnt nurda, wo das Individuum fr sich als Individuum sich
weif}, als Allgemeines, als Wesentliches, welches als Individuum einen unendlichen
Wert hat [...]. Darin ist das freie Denken des Gegenstandes enthalten —des absoluten,
des allgemeinen, wesentlichen Gegenstandes. Denken heifdt, etwas in die Form der
Allgemeinheit bringen; sich denken heifdt, sich in sich als Allgemeines wissen, sich die
Bestimmung des Allgemeinen geben, sich auf sich beziehen. Darin ist das Element der
praktischen Freiheit enthalten.«

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

245


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Kritik der ethischen Institution

vorziiglich aber, in Riicksicht aufs Ganze, der speziellsten gottlichen Provi-
denz, um es notdirftig zu erhalten« (Hegel 19864, 467). Damit aber wire das
Moment des Zufalls in seiner besonderen (abstrakten) und eben nicht allge-
meinen Form (als konkreter, realer sittlicher Akt) konstitutiv fiir den Rechts-
begriff, was natiirlich unzulissig ist.

Exkurs XIV: Ein Beispiel fiir diese »Ubermachtc, die zudem den Gedanken der
»speziellsten gottlichen Providenz« integriert, bildet der Neoliberalismus. Wie
die Bezeichnung bereits verrat, versteht sich der Neoliberalismus als eine Form
des Liberalismus und damit als freiheitliche Ideologie. Sein liberales Konzept
muss dabei deshalb als Ideologie betrachtet werden, da der Neoliberalismus
seinen Rickhalt in unterschiedlichen markt-6konomischen Narrativen findet:
Zum einen wire da das Narrativ eines 6konomischen Darwinismus, bei dem es
darum geht, dass das Subjekt, das sich am besten an das >Gesetz des Marktes«
(das seinerseits im naturalistischen Modus fehlinterpretiert wird) anzupassen
vermag, sich auch durchsetzen wird. Ganz im Ceiste der protestantischen Ar-
beitsethik a la Max Weber gilt der Verlierer dann zu Recht als Verlierer, da er als
»Schmied seines eigenen Schicksals< offenbar versagt hat. Zum anderen wirkt
der Neoliberalismus als Metaerzihlung, die den Abbau traditioneller sozialer
Kapazitaten zugunsten des grofden Ganzen jener Marktgesetzlichkeiten legiti-
miert. Dass dies mit der Verscharfung sozialer Ungleichheit einhergeht, wird
dannaber mit Verweis auf das erste Moment begriindet. Auch zu Hegels Zeiten,
in denen es zwar keinen Neoliberalismus, wohl aber einen Kapitalismus gab,
war bereits klar, dass»der Ruhm und der Reichtum ... es tiberfliissig [macht], auf
die Grundlage der vorhandenen Rechte zuriickzugehen, wozu bei den Volkern,
die den Druck derselben empfinden, die dufderliche Not und das dadurch ge-
weckte Bediirfnis der Vernunft treibt« (Hegel 1986y, 105). Es ist bemerkenswert,
dass Hegel hier eine direkte Linie zwischen Not und Vernunftbediirfnis zieht, da
dieser Zusammenhang auf eine radikalaufklarerische Haltung hindeutet. Die-
se —wenn auch etwas krude — Motivation zum Vernunftgebrauch wird im Neo-
liberalismus jedoch durch imaginare Ideologien (z.B. Konsumismus, Lifestyle,
Ich-AG, abstrakte Selbstverwirklichung etc.) verbaut. Wo sich also ein Rechts-
staat der neoliberalen Logik verschreibt, da gerat das Verhaltnis von 6ffentli-
chem und Privatrecht in eine Schieflage zugunsten des Letztgenannten. Damit
ist aber der verniinftige Staatsbegriff suspendiert. Denn wenn das Recht letzt-
lich auf abstraktem Privatrecht beruht, dann hat ein Subjekt im Staat auch nur
die Rechte, die es sich als dieses besondere Individuum erworben hat»und der

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Staat hat bei solcher Schmalerung seiner Macht keine andere Verrichtung, als
es zu bestatigen, da seine Macht ihm entrissen wurde, so daf, wenn der Staat
alle Gewaltverliert und doch der Besitz der Einzelnen auf der Macht des Staates
beruht, der Besitz derjenigen notwendig sehr schwankend sein mufs, die keine
andere Stiitze haben als die Staatsmacht, die gleich Null ist« (Hegel 19864, 468).
Im Neoliberalismus zeigt sich dieses politische Ungleichgewicht natiirlich im
Phanomen des Kapitalbesitzes bzw. — in hegelscher Terminologie — im Eigen-
tum. Wenn wir gesehen haben, dass das Objektiv-Werden der subjektiven Frei-
heit fiir Hegel immer mitdem Prozess der symbolischen Aneignung in Verbindung
steht (siehe Kapitel 111.4), dann ist leicht nachzuvollziehen, dass dieser auch ei-
ne reale Aneignung folgen muss. (Uber Sinn und Unsinn einer imaginiren Aneig-
nung unterrichtet bekanntlich Kants Beispiel von den hundert Talern.) Ein ein-
faches Beispiel fir die reale Aneignung im Sinne des Sittengesetzes bildet die
Verwandlung kirchlicher Guter in 6ffentliche Gelder in der Revolutionszeit. So
gilt auch fiir Hegel, »daf} die >reelle Seite und Wirklichkeit< aller Sachen als Ei-
gentum in dem liegt, was der Mensch im Aneignen, Verdndern und Nutzen aus
ihnen und mit ihnen macht (vgl. [GPhR,] § 59)« (Ritter 2003c, 269). Im wirkli-
chen (verniinftigen) Rechtsstaat findet dies aber natiirlich im sittlich-objekti-
ven Modus und nicht allein im willkiirlich-subjektiven Freiheitsinn statt, wie es
im Neoliberalismus der Fall ware. Der freie Wille, den Hegel zu Beginn seiner
Rechtsphilosophie nicht umsonst als konstitutiv fiir den Rechtsstaat identifiziert,
zeigt sich bei der Aneignung gerade dann als im sittlichen Sinne frei, wenn er
sichzundchstselbstin Besitznimmt, d.h. wirklich autonomer Wille ist. So unter-
scheidet Hegel zwischen dem Begriff des Besitzes und dem des Eigentums, um
damit die Differenzierung zwischen den zwei Willenskapazititen anzuzeigen.
»Daf Ich etwas in meiner selbst duferen Gewalt habe, macht den Besitz aus, so
wie die besondere Seite, daf Ich etwas aus natiirlichem Bedlrfnisse, Triebe und
der Willkiir zu dem Meinigen mache, das besondere Interesse des Besitzes ist.
Die Seite aber, dafs ich als freier Wille mir im Besitze gegenstandlich und hier-
mit auch erst wirklicher Wille bin, macht das Wahrhafte und Rechtliche darin,
die Bestimmung des Eigentums aus.« (GPhR, § 45) Einmal mehr zeigt sich hier,
wie Hegel mit Kants »Ethik der Autonomie« (Henrich 2001b) (iber Kant selbst
hinausgeht und so eine Versohnung von Ethik und Politik begreiflich macht.
Zugleich zeigt die Rechtsphilosophie aber auch den kritisch-regulativen Mafistab
des modernen Eigentumsrechts auf, welches durch die neoliberale Ideologie
verunstaltet wird. Das Scheitern des Neoliberalismus zeigt sich dabei vor allem
in dem Sachverhalt, dass die hegelsche Idee der Aneignung das 6konomisie-

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

247


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Kritik der ethischen Institution

rende Konzept des Naturalismus aushebelt. Dabei spielt die symbolische An-
eignung die entscheidende Rolle: »Wo ... die Sache unmittelbar als ein Natrli-
ches genommen wird, bleibt auRer Betracht, dafd die zur Sache gewordene Na-
tur keinen Halt und keine Selbststandigkeit in sich hat.« (Ritter 2003c, 269) Der
Mensch legt»einen anderen Zweck«in die Sache; »ich gebe dem Lebendigen als
meinem Eigentum eine andere Seele, als es hatte; ich gebe ihm meine Seele«
(GPhR, § 44 Z); die Natur »nehme ich mit dem Denken in Besitz« (GPhR, Notiz
zu § 44). »Daher gibt es fiir Hegel keine Moglichkeit mehr, Freiheit aus dem Na-
turzustand des Menschen oder aus einem geschichtslosen konstanten Naturbe-
griff herzuleiten.« (Ritter 2003c, 270) Damit aber scheitert der Neoliberalismus
bereits im Prinzip.

Es ist bemerkenswert, dass Hegel den sittlichen Rechtsbegriff im Register
des absoluten Geistes verortet, indem er auf religios-theologische Begriffe
zuriickgreift: »Das Recht ist etwas Heiliges iiberhaupt, allein weil es das Dasein
des absoluten Begriffes, der selbstbewufiten Freiheit ist.« (GPhR, § 30) Auch
hier zieht sich eine Linie vom jungen Hegel zum Hegel der Berliner Zeit, wenn
er bereits um 1795/96 Uberlegungen anstellt, wie das Verhiltnis von Bergpre-
digt und tberliefertem Gesetz einzuschitzen sei: Der »Zweck Jesu« sei ge-
wesen, »den Sinn fiir Moralitit wieder zu erwecken« und das »besonders im
Gegensatz gegen das, was etwa ein blof3 gesetzlicher Levite zu tun schuldig
[war]« (Hegel 1986m, 138f.). Die - teils gleichnishafte — Moralpredigt mag da-
bei durch ihren narrativen Wert bestechen, aber das Prinzip der »moralischen
Gesinnung« bleibt letztlich erhalten in der Bergpredigt, die Hegel nicht nur auf
einer Hohe mit dem Gesetz sieht, sondern auch als »das complementum der Ge-
setze« schlechthin deutet (vgl. ebd., 139). Die radikale Ethik Jesu bildet im
Verhiltnis zum institutionellen Recht (hier: dem Dekalog) einen Uberschuss.
Nicht zuletzt lisst der vierundzwanzigjihrige Hegel Jesus auch den kategori-
schen Imperativ verkiinden (vgl. Hegel 1989b, 216; Ackermann 2011).

In der Phinomenologie fithrt Hegel diesen Gedanken mit Blick auf den Ei-
gentumsbegriff (siche den vorangegangenen Exkurs XIV) weiter aus. So hingt
die Vermehrung des Eigentums (wohlgemerkt: nicht des Besitzes!) durchaus
mit dem Dienst am Néchsten bzw. der Nichstenliebe zusammen:

Ein Individuum vermehrt sein Eigentum auf eine gewisse Weise; es ist
Pflicht, dafd jeder fiir die Erhaltung seiner selbst wie auch seiner Familie,
nicht weniger fiir die Maglichkeit sorgt, seinen Nebenmenschen niitzlich zu
werden und Hilfsbedurftigen Gutes zu tun. Das Individuum ist sich bewuf,

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

daf dies Pflicht ist, denn dieser Inhalt ist unmittelbar in der Gewifsheit
seiner selbst enthalten [...]. (PhG, 473f)

Hegel fiigt sogleich hinzu, dass der Menschen in seinem »Gewissen« (lies:
seinem Selbstbewusstsein als Geist) »sich schlechthin frei weif? [...], es [Recht
und Gesetzt; Anm. T.M.] zu unterlassen sowie zu erfiillen«, da er sich selbst
dazu die »absolute Befugnis gibt« (PhG, 475). Es gibt folglich eine situative
Befugnis auch zum Gesetzesbruch, nimlich dort, wo sich das Gesetz als un-
sittlich erweist und nur noch abstrakter, statischer Selbstzweck ist. An diesem
Punkt ist es weniger geboten, das Gesetz innerhalb derselben Gesetzestraditi-
on auszulegen, als es neu zu bestimmen, und zwar aus dem Bewusstsein des
Sittengesetzes. Dabei gehort es zum »Wesen des Gewissens, dies Berechnen
und Erwiagen abzuschneiden und ohne solche Griinde aus sich zu entscheidenc
(PhG, 475f.). Was Hegel hier aus dem Freiheitsbegriff logisch ableiten kann,
entspricht aber in der Tat dem Effekt, den das »complementum der Gesetze« er-
zielt, was sich biblisch etwa in dem Samaritergleichnis oder Jesu Umgang mit
Frauen und Aussitzigen — kurz: Minderheiten — widerspiegelt. Deutlich zu-
tage tritt das analoge Verhiltnis von Bergpredigt und Sittengesetz aber im
Doppelgebot der Liebe. Da sich die Pflicht aus der Selbstgewissheit herleitet
— wodurch dementsprechend tiberhaupt erst das hervortritt, was man um-
gangssprachlich als Gewissen bezeichnet -, erfiillt das individuelle Ich in der
Pflicht gegen sich selbst als einzelnes Allgemeines auch die Pflicht gegeniiber
seinem Nichsten. »In der Erfiillung der Pflicht gegen den Einzelnen, also ge-
gen sich, wird also auch die gegen das Allgemeine erfiillt.« (PhG 475)

Hierin wird schliefdlich auch der schépfungstheologische Gedanke vom
Wissen um Gut und Bose (Gen 3,22) eingeldst. Dieses Wissen ist wesentlich
situativ und dynamisch — und darin ist es faktisches Wissen. >Gut« und
»bose« bezeichnen keine substanzontologischen Grundkategorien, es han-
delt sich bei ihnen lediglich um Adjektive, mit denen eine Situation unter
dem Gesichtspunkt des Sittengesetzes sinnvoll (also allgemeingiiltig und
-verstindlich) von einem Subjekt beschrieben werden kann. Hegel bringt
die in der sprachlichen Ausdrucksform angelegte Problematik einer Ver-
wechslung von Seins- und Sinnthematik auf den Punkt: »Die Schwierigkeit,
die in diesen Begriffen stattfindet, ist allein das Festhalten am Ist und das
Vergessen des Denkens, worin die Momente ebenso sind als nicht sind, — nur
die Bewegung sind, die der Geist ist.« (PhG, 568)

Der Mensch als solcher hat die Kapazitit jenes Wissen, das traditionell
— trotz des institutionell-ideologisch missbrauchten Narrativs vom Siinden-

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

249


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Kritik der ethischen Institution

fall — bei Gott allein sein soll, aus sich selbst hervorzubringen und in seinen
Taten, seiner Arbeit und seinem Dienst am Nichsten zu verwirklichen. Wo
der Mensch glaubt, dieses Wissen in dem Akt der (Selbst-)Bewusstwerdung —
fir den das mythologische Motiv des Essens vom Baum der Erkenntnis steht
— gerade verloren zu haben - was kirchenpolitisch durch die Lehre von der
(Erb-)Siinde implementiert wurde —, da vermeint er, ein Wissen zu haben, das
er, entsprechend seiner kruden Logik, eigentlich gar nicht haben kénnte und
dennoch in Anspruch nimmt. Es ist die typische petitio principii, wodurch in
letzter Konsequenz eine Deutungshoheit einzelner Ausnahmeindividuen (je-
ner >heiligen Minners, deren Glauben angeblich stirker sei, als z.B. derjenige
der Laien oder der Frauen) legitimiert wird. Und es ist diese Inanspruchnah-
me, die einen sekundiren Mythos von der Siinde konstruieren muss, um sich
abzusichern. Auf der Basis einer positivistischen Offenbarungslehre meint
sman< dann zu wissen, was der gottliche Plan wenigstens im Anfang ist, ob-
wohl doch jederzeit hervorgehoben wird, dass >seine Wege unergriindlich sei-
en<. Auf diese Weise begriindet jene Inanspruchnahme die hierarchisierende
Idee einer Schafherde, die dem jenseitigen Gott gehdrt, aber von diesseitigen
Schifern gehiitet wird. Anders gesagt, die Kinder Gottes miissen ihr Leben
lang von den Vitern der Kirche erzogen werden, die sich dann auch dafir
verantwortlich zeigen, dass die Viter der Nation iiber jenes infantile Volk mit
strenger Hand herrschen. »[S]o sind durch das Prinzip der patriarchalischen
Regierung die Untertanen fiir unmiindig erklirt«, klagt Hegel (VPhG, 161).
»[Dlie freie Empfindung, der moralische Standpunkt ttberhaupt ist dadurch
griindlich getilgt.« (Ebd.)'® Gegen die Geisteshaltung, die auf diese Weise
evoziert wird, wendet sich bereits der junge Hegel mit klaren Worten. Das
Ganze sei nichts anderes als »Kindersinn«:

Die Staatsverfassungen, Gesetzgebungen und Religionen der Volker tragen
lange noch Spuren ihres urspriinglichen kindlichen Ceistes an sich, auch wenn
dieser schon langst verflogen ist. Lange ist noch die Gewalt in den Handen
eines Einzigen, von dem eine Familie als von ihrem Vater sie mit Kindersinn
ausiiben liefd — wenn das Volk langst aufgehort hat, eine Familie, und der
Fiirst, ein Vater zu sein. [...] Der kindliche Geistin den Religionen hatsich lan-
ger erhalten, und diese tragen immer Spuren desselben an sich [..]. Dieser

105 Vgl. auch die Anmerkung Karl Hegels, der darauf hinweist, dass der »moralische Stand-
punkt hierin dem strengen Sinne gemeint ist, wie ihn Hegel in der Rechtsphilosophie
bestimmt hat, als der der Selbstbestimmung der Subjektivitat [...]J« (ebd., Anm.).

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Kindersinn in der Religion sieht Gott als einen machtigen Herrn an, der im
Ubrigen Neigungen, Leidenschaften, auch gar Launen hat— Gott ruht aus —,
wie die Herrscher unter Menschen, und [der] also nicht immer nach der Re-
gel des Rechts straft oder gliicklich macht, bei dem man sich also einschmei-
cheln kann, gegen den man mehr Furcht, héchstens Ehrfurcht [empfindet],
als man ihm Liebe weiht [...]. (Hegel 19861, 54.55; Herv. TM.)

Dieser allmichtige launische Gott nach dem Bild eines rémischen Kaisers®®

wird nicht nur durch die Logik dekonstruiert, sondern durch die Schrift
selbst, die durch Christi »Bild der Vollkommenbheit« (Hegel 1986l, 46) jenes
Herrscherbild konterkariert. Und es versteht sich, dass diese Vollkommenheit
mit einer konstitutiven Liicke versehen ist, die nur dem einfachen Verstand
als okaAv8aAov erscheint. Die wirkliche Souverinitit aber integriert diese
Licke. Und der wirkliche Souverin weify um sie, ohne deshalb in Angst und
Schrecken zu geraten und sich in die Arme des imaginiren Herrschafts-
phantasmas treiben zu lassen. Mit diesem Bewusstsein geht also auch die
Entthronung simtlicher innerweltlicher Herrscher*innen einher, da deren
Macht in letzter Konsequenz auf der imaginiren Macht basiert, deren Bild
aber dem aufgeklirten Ikonoklasmus anheimgefallen ist. Und auch wenn
Hegel dafiir bekannt ist, dem Monarchen in einer aufgeklirten parlamen-
tarischen Monarchie einen Platz zuzuweisen, muss man bedenken, dass
derselbe Hegel auch weif3, dass dieser Monarch zwar einen symbolischen
Zweck erfiillt, aber als solcher keine reale Macht hat: »[S]o ist der Anteil des
Monarchen an der Regierungsgewalt mehr illusorisch als reell [...].« (Hegel
1986y, 117)'7

Es ist aber vollkommen klar, dass das Imaginire nichts ist, das sich aus
dem menschlichen Dasein einfach ausradieren liefe (wenn auch Versuche in
dieser Richtung gemacht wurden).!®® Das Imaginire ist wie das Reale und

106 Vgl. hierzu Alfred North Whiteheads formallogisch motivierte Kritik an den Vorstel-
lungen von »Cott nach dem Bild eines Reichsherrschers, Gott nach dem Bild einer
Personifizierung moralischer Energie und Gott nach dem Bild eines philosophischen
Grundprinzips« (Whitehead 1987, 612), die Hegel hier vorwegnimmt.

107 Vgl. hierzu den Zusatz aus der Rechtsphilosophie, in dem Hegel erklart, dass die mon-
archische Tatigkeit in nichts weiter bestiinde als darin, »mit seinem Namen zu unter-
schreiben« (GPhR, § 279 7).

108 Dassessich hierbei um eine transzendentallogische Tatsache handelt, zeigt sich an der
Irreduzibilitat der transzendentalen Ideale, die Kant identifiziert: »Diese Gegenstén-
de suggerieren einen objektiven Modus der Existenz, den sie schlechtweg nicht besit-
zen kdnnen. Aber trotzdem wir das wissen, bleiben wir ihrer Suggestionskraft wehrlos

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

251


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Kritik der ethischen Institution

Symbolische fester Bestandteil der conditio humana. Auch Hegel erkennt, dass
dieses illusorische Element nur Schein ist, aber er weif auch, dass dieser
Schein in einer aufgeklirten Gesellschaft als solcher erkannt ist und begreif-
bar wird, so dass am Schein das Wesen sichtbar wird (siehe Kapitel III.5).
Allein aus diesem Grund riumt Hegel dem Imaginiren in der symbolischen
Ordnung einen Platz ein, nimlich die Vorstellung des Monarchen. Man beach-
te dabei die Mehrdeutigkeit des Begrifts Vorstellung, der einerseits das reine
Imaginire bezeichnet, andererseits auf ein Theater- bzw. Schauspiel anspielt,
das es zwar ernsthaft aufzufiihren gilt, das aber seine Geltung allein im sym-
bolischen Register entfaltet und eben nur gespielt und nicht echt« ist. Unter
die Bedeutungen des Begriffs fillt aber natiirlich auch die heikle Vor-Stellung
des Monarchen im Sinne der dpxr|. Das Imaginire dient in dieser Hinsicht
aber der Integration sowohl des Subjekts wie auch der Gemeinschaft. Mit an-
deren Worten, es dient der notwendigen Institutionalisierung der Sozialitit,
indem es den Einheitssinn der (aufgeklirten) gemeinschaftlichen Selbstabbil-
dung bedingt. Aber Hegel weif auch um die Gefahren dieses Unterfangens
und hilt mit Blick auf jenes spezifische imaginire Element des Monarchen
Folgendes fest: »Der Begriff des Monarchen ist deswegen der schwerste Be-
griff fur das Risonnement, d.h. fiir die reflektierende Verstandesbetrachtung,

ausgeliefert. [..] Nicht nur der echte (physische) Gegenstand der Reflexion, den wir
als Gegenstand erster Ordnung bezeichnet haben, ldRt sich nichtins endliche Denken
hineinziehen und in ihm auflésen. Dasselbe gilt bis zu einem gewissen Grad auch von
den Gegenstidnden zweiter Ordnung, die Produkte der Selbstsetzung des Denkens sind.
Die Reflexion entlidft sie zwar aus sich, aber wenn sie dieselben zuriickzuziehen ver-
sucht, entdeckt sie, dafd sich der urspriingliche Prozefd nur partiell riickgdngig machen
|43t. Es bleibt ein Restbestand der Reflexion sdrauflens, der sich der Zuriicknahme in
das Denken endgiiltig widersetzt. D.h., der Reflexionsprozef3 ist nur partiell reversibel und
kann nur in inzidentellen Bestinden sich selbst gegenlaufig werden. [..] Uberdies enthalt
der Bereich drei nicht-inzidentelle Objekte des Bewufitseins, die sich tiberhaupt nicht
aufldsen lassen. Kant nennt sie >Cotts, >Seele< und sWelt<. In anderen Worten: wir be-
gegnen unserers>eigenenc<Reflexion, sobald sie einmal vollzogen ist und sich als objek-
tiver Gedanke kristallisiert hat, als etwas Fremdem, das uns in der gleichen absoluten
Weise widersteht wie das tote physische Ding. Der alte Glaube der klassischen Logik,
daR alle Reflexionsvorgange in das Ich zuriickgenommen und in ihm aufgelst werden
konnen, ist deshalb irrig.« (Giinther 1991, 104.105; erste und dritte Herv. T.M.) Indem
die Vernunftals Sich-Setzende ist, zeitigt der Reflexionsprozess notwendigerweise das
Register des Imagindren; allein das urspriingliche Ereignis (der Selbst-Setzung) bildet
die Ausnahme (das Reale der Vernunft). Eine Bemerkung am Rande: Wo wir vom Rea-
len der Vernunft sprechen, spricht Giinther vom Du (vgl. ebd., 107); dieser Zusammen-
hang muss aber an anderer Stelle expliziert werden.

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

weil es in den vereinzelten Bestimmungen stehenbleibt und darum dann auch
nur Griinde, endliche Gesichtspunkte und das Ableiten aus Griinden kennt.«
(GPhR, § 279; erste Herv. T.M.) Solange allein seinslogische Verstandeskapa-
zititen bemitht werden, um den Begriff des Monarchen zu bestimmen, fithrt
dies nur wieder dahin zuriick, dass sich sein Begriff in letzter Konsequenz
»nicht [als] ein Abgeleitetes, sondern [als] das schlechthin aus sich Anfangende«
(ebd.) erweist. Einmal mehr erschiene er als dpxrj: »Am nichsten trifft daher
hiermit die Vorstellung zu, das Recht des Monarchen als auf gottliche Autoritit
gegriindet zu betrachten, denn darin ist das Unbedingte desselben enthalten.«
(Ebd.; Herv. T.M.)

Exkurs XV: Das Problem, vor dem die ultramoderne, plurale bzw. pluralisti-
sche Gesellschaft steht, verhiltsich diesbeziiglich genau diametral, insofern sie
die »allgemeine Beforderung der Individuen zu Kleinstaaten« (Legendre 2011,
45) betreibt. Die Angelegenheit bleibt aber in struktureller Hinsicht analog zu
dem, was Hegel beschreibt. Wo das Subjekt unvermittelt zum Schopfer seiner
eigenen Identitat wird, wird es selbst zur apyn. Wir haben es in diesem Fall
aber nicht mit einem Ursprung, sondern mit einer unendlichen Zahl von Ur-
spriingen zu tun, die sich wechselseitig hochstens durch Zufall in einem drit-
ten Element begegnen. Der Prozess der Institutionalisierung des Subjekts ist
wildwichsig und daher in hochstem Mafe labil, geht mit ihr doch auch die
»normative Selbstbedienung«(ebd., 76) einher. Dies dufiert sich zum Beispiel in
dem Phdnomen, bei dem die Selbstattestierung der (Menschen-)Wiirde dann
in (strukturelle) Cewalt umschlagt, wenn sie etwa mit einer amalgamierten
Opfermentalitat zusammenfallt. Der vermittelnden Funktion auf symbolischer
Ebene fehlt hier die fundamentale Referenz, worin die individuelle Subjekti-
vation sich in einer allgemeinen, institutionellen Sozietit und universalen So-
zialitat aufgehoben weif. In diesem Sinne bietet der blanke Pluralismus nicht
das Heil, sondern das Wuchern allein des individuellen Begehrens. »Der sprin-
gende Punkt ist: Wir weigern uns hartnackig, ein Band zwischen dem Subjekt
und der institutionellen Ordnung anzuerkennen. Unsere ultrawissenschaftli-
chen Gesellschaften tun zuletzt noch so, als ob sie ohne jedes kulturell herge-
stellte Griindungsbild leben kénnten [...].« (Ebd., 75f.)

Hegels Problemldsungsstrategie ist nun bemerkenswert, und zwar erklirt er,
dass es durchaus bekannt ist, »welche Mifverstindnisse sich hieran gekniipft
habenc, und dass es »die Aufgabe der philosophischen Betrachtung ist, eben
dies Gottliche zu begreifen« (GPhR, § 279). Davon abgesehen, dass auf den zi-

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

253


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Kritik der ethischen Institution

tierten Passus umgehend eine Darstellung des Begriffs der Volkssouveranitit
folgt, wird hieran unmissverstindlich deutlich, dass die Regierungsmacht in he-
gelscher Perspektive immer unter dem Aspekt des Todes Gottes, wie ihn die Religionsphi-
losophie expliziert, gefasst werden muss. Es gilt nimlich, der Irreduzibilitit des Imagi-
néven und seiner symbolischen Funktion Rechnung zu tragen, ohne dass das Bild und
dessen symbolische Funktion sich dabei verselbststindigen. Wird etwa die von allen
gefasste Entscheidung in einem symbolischen Akt durch einen zufillige Per-
son validiert, dann muss dieser Akt auch als rein reprisentativ erkannt wer-
den kénnen.' Wo die kritische Dekonstruktion jener Reprisentanz zuletzt
nicht beim Ganzen der menschlichen Gemeinschaft, sondern beim (traditio-
nellen) Gottesbegrift bzw. imaginiren Wahrheitsgaranten landet, da zeigt es
sich frither oder spiter, dass die wirkliche Volkssouverinitit verfehlt wurde.

Diese Problematik ist also nicht zuletzt auch eine Angelegenheit der Theo-
logie, denn es sind diejenigen Einrichtungen der geistigen Gemeinschaft, die
traditionell als Dogmatik bezeichnet werden, worin die imaginire Referenz
und das zugehérige Symbolsystem aufgehoben werden.”® Wir haben gese-
hen, dass es auch Hegel nicht etwa darum geht, den Gottesbegrift ein fiir
alle Mal loszuwerden, stattdessen versucht er eine philosophische Trinitits-
theologie zu entwickeln, die die Theologie der Tradition vor grofie, aber un-
abwendbare Herausforderungen stellt. Dabei gelingt es ihm, einen Gottesbe-
griff zu entwickeln, der mit dem aufklirerischen Konzept der Volkssouveri-
nitit und der Sittlichkeit aus reiner praktischer Vernunft vereinbar ist und
diese nicht durch eine unreflektierte imaginire Dimension zu unterminieren
droht. Hier gibt es kein Erstes im Sinne der dpxr|. Wo das Ganze wirklich
als das Ganze begriffen wird, da ergeben derartige Kategorien keinen Sinn

109 Wenn Hegel schreibt, dass die einzige Macht des Monarchen darin liegt, mit seinem
Namen zu unterschreiben, dann ist das nur die halbe Wahrheit: »Aber dieser Name
ist wichtig: es ist die Spitze, Gber die nicht hinausgegangen werden kann.« (GPhR, §
279 Z) Der Name ist aber deshalb unhintergehbar, weil er die reine Reprisentation
des »lch will«, das jede*r frei sagen kdnnen muss, »als Person« darstellt (vgl. ebd.). Es
verstehtsich, dass uns Hegel hier als Denker des frithen19. Jahrhunderts begegnet und
dass er aufgrund des Zensurdrucks kaum vom Begriff des Monarchen hatte absehen
konnen. Und dennoch gestaltetsich das (verniinftige) Verhaltnis Volk-Monarch analog
zum (verniinftigen) Verhiltnis Mensch-Gott, und zwar im Ceist.

110 Wir verwenden den Begriff der Dogmatik hier nicht allein im theologischen Sinne,
sondern auch in Anschluss an Legendre 2011, 145.150. Von daher ist hier nicht die Rede
von einer traditionellen (kirchlichen) Dogmatik, sondern von einer Dogmatik, die ein
bewusst>auto-ikonoklastisches Moment< aufweist (vgl. Miinchow 2018, bes. 185).

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

mehr, da sie immer eine Unterscheidung einfithren, wodurch eine Relativitit
angenommen werden miisste, die entweder per definitionem unbedeutend wire
— was die Frage aufwiirfe, wie sie dann iiberhaupt als solche Auswirkungen
haben kann (wie es z.B. im Deismus der Fall wire) — oder absolut bedeutend
sein miisste — was die Frage aufwiirfe, warum man dann tiberhaupt von eine
Relation sprechen muss (womit wir beim Paradox des Theismus wiren, so-
fern dieser beim abstrakten Gottesbegriff verbleibt). Diese ethisch-politische
Schieflage mafgeblicher theologischer Paradigmen der Tradition, darf auf
keinen Fall heruntergespielt werden, denn die damit verbundenen (mythisch-
mythologischen) Bilder fordern ihren Tribut. Will daher die Theologie ihrerseits
einen validen Beitrag zum sittlichen Dasein des modernen Menschen leisten, muss sie
nicht allein einen Gottesbegriff; sondern einen theologischen Kanon entwickeln, der mit
dem Begriff der Sittlichkeit und dem der Volkssouverinitit vereinbar ist. Das vermag
sie aber nur durch die Treue zum Realen der Vernunft zu bewerkstelligen. »Denn das
Gottliche der Religion als Handeln ist das Sittliche und die besonderen Michte
des Sittlichen. Diese Michte aber betreffen, dem reinen Himmel der Religion
gegeniiber, das Weltliche und eigentlich Menschliche.« (A I, 304) Hegel kann
sich hier als wichtiger Impuls- und Ideengeber erweisen.™

Den Tod Gottes theologisch zu begreifen, ist keine kleine Herausforde-
rung, dafiir aber umso notiger. Hegel selbst sah dies, was sich unter anderem
darin zeigt, dass der Begriff des Todes eine (buchstibliche) Zentralstellung in
der Vorrede der Phianomenologie einnimmt. Dabei wird die dialektisch-aufkli-
rerische Prozedur durch das Festhalten des Todes symbolisiert: »Der Tod, wenn
wir jene Unwirklichkeit so nennen wollen, ist das Furchtbarste, und das Tote
festzuhalten das, was die grofite Kraft erfordert. [...] Aber nicht das Leben, das
sich vor dem Tode scheut und von der Verwiistung rein bewahrt, sondern das
ihn ertrigt und in ihm sich erhilt, ist das Leben des Geistes.« (PhG, 36; Herv. T.M.)
Wo der Tod Gottes hingegen allein die absolute Freiheit (und den Schrecken)
attestiert, da wird er nicht festgehalten. Das Drama der Dialektik von Herr
und Knecht muss jedoch als Ganzes aufgefithrt werden: Das >Geschopfx, das
den Gott totet (ob absichtlich oder unabsichtlich), ermdichtigt sich erst dann
seiner selbst, wenn es sich in diesem toten Gott erkennt, »[..] denn Macht
besteht nur darin, sich im Negativen seiner zu erhalten« (A I, 234). Ganz nach
der goetheschen Devise: »Was Du ererbt von deinen Vitern hast, erwirb es,

111 »[T]he problem with any theology lacking an adequate concept of divine forgiveness
is that it lacks a proper basis in principle for that free political community of conscien-
tious individuals which is the Hegelian Idea.« (Shanks 1991, 41)

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

255


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Kritik der ethischen Institution

um es zu besitzen.« (Goethe 2007b, 32 [Verse 682f.]; vgl. Freud 1974e, 441)
Der Mensch ist wesentlich Gott und tot — diese Erkenntnis bildet die mo-
dern-mythologische, fundamentale Referenz'** der Aufklirung. Der Begriff
des Menschen und der menschlichen Gemeinschaft ist daher nicht einfach
als Substanz vorauszusetzen, sondern eben auch als Subjekt zu verstehen.
Fir eine aufgeklirte Gesellschaft bedeutet dies aber, dass sie ihre wesentliche
Substanz immer nur voraussetzen kann, insofern sie sie wiedererkennt — und
darin die gewesene Freiheit in kreative Freiheit verwandelt. Nur im Prozess
der stetigen Wiederaneignung des eigenen Wesens bildet sich die moderne
Gesellschaft. Nur an der ontologischen Liicke, dem Realen der Vernunft, be-
stimmt sich das Wesen des Menschen.

Damit ist aber ein grundsitzlicher Aspekt der Bildung (im weitesten Wort-
sinn) der Gesellschaft bezeichnet, die gerade durch Selbstbildung zur aufge-
klirten Gesellschaft wird. Keine (bestimmte) menschliche Gesellschaft muss
zur radikalen oder gar gewaltsamen Revolution aufgefordert oder gezwungen
sein, um das aufklirerische Projekt zu verwirklichen. Vielmehr ist sie dazu
angehalten, nicht nur ihre ethisch-politische Struktur und die damit zusam-
menhingenden Prozeduren transparent und zuginglich zu gestalten; sie ist
auch dazu aufgefordert, ein aufklirerisches Bildungsprogramm zu pflegen,
wodurch sich diese Gesellschaft jederzeit in ihrem Sein/Wesen, d.h. als Geist
begreift. Erst wenn diese Prozedur gesichert ist, ist der wirkliche Staat auch
der verniinftige, weil der verniinftige Staat der wirkliche ist: »Der Staat ist
als die Wirklichkeit des substantiellen Willens, die er in dem zu seiner Allge-
meinheit erhobenen besonderen SelbstbewufStsein hat, das an und fiir sich Ver-
niinftige.« (GPhR, § 258) Als Geist begreifen die Subjekte, dass es ihre »hichste
Pflicht ... ist, Mitglieder des Staates zu sein« (ebd.), nicht weil der besonde-
re Staat oder die Regierung dies fordert, sondern weil sich der Staat gerade
in der Ausiibung dieser Pflicht, die die Autonomie seiner Biirger*innen be-
dingt, als wirklich bestimmt. Der sittliche Staat, wie ihn Hegel beschreibt, hat
nichts mehr mit dem einfachen Status zu tun. Die Idee des Staats ist ein Ereignis
- genauer gesagt: sein Ereignis. Und nur wo er sich ereignet, kann wirklich

112 Wie wir gesehen haben, ldsst sich die letzte Referenz ohnehin nicht ausléschen bzw.
toten, da Institutionalisierung bzw. Subjektivation grundsatzlich nicht ohne sie aus-
kommt (vgl. Legendre 2011, 77). Deshalb ist es wichtig, die letzte Referenz selbst als
Subjekt zu begreifen und auch das entsprechende Bild zu kultivieren, denn das Bild
kann >getétet< werden (vgl. ebd.) — ein Gedanke, der gerade dem protestantischen
Geist nicht fremd sein diirfte.

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

vom Staat die Rede sein. Hegels Staatstheorie markiert das Ende jedes pseu-
do-historischen Royalismus, aber auch jeder genealogisch verklirten >Blut-
und-Boden«-Ideologie — schlieflich markiert sie auch die Neubestimmung der
politischen Theologie:

Welches nun aber der historische Ursprung des Staates itberhaupt oder viel-
mehr jedes besonderen Staates, seiner Rechte und Bestimmungen sei oder
gewesen sei, ob er zuerst aus patriarchalischen Verhdltnissen, aus Furcht oder
Zutrauen, aus der Korporation usf. hervorgegangen und wie sich das, worauf
sich solche Rechte griinden, im Bewufitsein als géttliches, positives Recht oder
Vertrag, Gewohnheit und so fort gefafdt und befestigt habe, geht die Idee des
Staates selbst nicht an [..]. (Ebd.; Herv. T.M., erste Herv. i. 0.)"3

Die Idee des Staats muss sich ereignen diirfen, wobei wir, was die konkre-
te Form betrifft, nicht notwendigerweise dem Denker Hegel folgen miissen,
der eben in und fiir seine Zeit dachte. Seine logische Herleitung des sittli-
chen Staats aus dem Begriff der Freiheit zu ignorieren hiefle aber, eine der
elaboriertesten Theorien des modernen freiheitlichen Staats in den Wind zu
schlagen. Denn, wie Klaus Vieweg betont, die Forderung nach historischen
Staaten ist obsolet; spitestens seit dem 18. Jahrhundert gilt es, die Staaten
auf dem Prinzip der Freiheit zu griinden (vgl. Vieweg 2019, 470f.).

Diese Aufgabe ist aber die Aufgabe aller und nicht allein die Aufgabe einer
auserwihlten Gruppe von Auserwihlten. Ob man es nun das aufklirerische
Programm, das Projekt der Moderne oder die Sittlichkeit nennen will - die-
se grofite aller Aufgaben des Menschen ist eine Aufgabe, vor der nicht nur
ein paar Wissenschaftler*innen, ein paar Politiker*innen oder ein paar Oko-
nom*innen, sondern nicht weniger als alle Menschen stehen.

113 Vgl. hierzu auch Hegel 1989b, 207, wo dieser Johannes den Taufer als Aufklarer zeich-
net, »der die Menschen wieder auf diese ihre Wiirde aufmerksam machte — die ihnen
nichts fremdes sein sollte, sondern die [sie] in sich selbst, ihrem wahren Selbst, nichtin
der Abstammung, nichtin dem Triebe nach Gliickseligkeit, nicht darin suchen sollten,
Diener eines grofigeachteten Mannes zu seyn [..].«

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.

257


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8M 14.02,2026, 08:55:47.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

