
(Religions-)Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angst und Mystik: Überlegung zu einer Theologie des Über- und 
Unterlogischen bei Søren Kierkegaard, Martin Buber und María 
Zambrano

Luis María Sancho Pérez

Abstract
Human life shows itself in many ways to be absurd. There are, at least, two realms in which 
humans find themselves not acting or not living according to the laws of logic: fear and mysticism. 
The former can be labelled as the underlogical, the latter the overlogical. Starting from the question 
“how are these two to be combined in human reason”, I expose the treatment of the two realities 
made by three different philosophers from three different European cultural and historical con­
texts: Søren Kierkegaard, Martin Buber and María Zambrano. Through their thought we realise 
that these two realms are intimately intertwined, to the extent that even Jesus, the Word made 
Flesh, and the Reason (Logos) par excellence, has deeply known both realities from the inside. 
Human reason must include in itself the heart, faith and love so as to escape from mere logic and 
be truly reasonable.
Key-Words 
Absurd, Reason, Martin Buber, Søren Kierkegaard, María Zambrano, Poetry, Dialogue, Fear, 
Mysticism

1. Einführung: John Nash als Anregung

Ist das Projekt der Theologie absurd, gerade im Hinblick auf die Gegen­
wart? Wie könnte eine Theologie des Absurden aussehen? Wie könnte sich 
die Theologie konstruktiv in den theoretischen wie praktischen wissen­
schaftlichen und gesellschaftlichen Umgang mit Absurditäten einbringen?

Die gerade zitierten sind alle Fragen, welche die Beiträge in diesem Band 
beschäftigen. Laut den Herausgebern soll mein Beitrag nicht eine (sicher­
lich auch flexible) Grenze von ungefähr 3.000 Wörtern überschreiten. Mir 
kommt jetzt der Fall des US-Amerikanischen Mathematikers John Nash in 
den Sinn. 1950 hat er, in einer Doktorarbeit von knapp 3.000 Wörtern, die 
den vielversprechenden Titel „Non-Cooperative Games“ trug, eine Revoluti­
on in der mathematischen Welt ausgelöst. Ich muss den Leserinnen und 
Leser dieses Beitrages dabei leider enttäuschen. Nicht nur weil ich gerade 
kein Genie der Mathematik bin, sondern auch weil ich in weniger als 3.000 
Wörtern die Geschichte der Theologie oder der Philosophie nicht ändern 
werde. 

213

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber gerade in diesem Beispiel finden wir etwas, was eine gute Anregung 
zu den folgenden Überlegungen sein kann. Denn John Nash war nicht 
nur einer der hervorragendsten Mathematiker der Weltgeschichte. Er war 
auch ein geistig kranker Mensch. Er litt unter paranoider Schizophrenie, 
was kurz und gut bedeutet, dass er eine unkontrollierbare Angst vor einer 
inexistenten Verfolgung hatte. 

Der extrem logische Mensch war zur selben Zeit extrem unlogisch. Denn 
die Welt der Paranoia überschreitet die Grenzen der Logik und funktioniert 
nach ganz anderen Regeln. Logos und Absurdum, Cosmos und Chaos, 
Apollos und Dionysos, scheinen so nah aneinander zu sein, dass sie im 
selben Menschen mit unüberwindbarer Kraft vorkommen können. 

Das Absurde ist, um eine (sicherlich allzu) einfache Definition zu benut­
zen, das Nicht-logische. Das, was aus meinem logischen Denken nicht 
stammt und von ihm nur sehr begrenzt kontrollierbar ist. Es scheint zwei 
absurde Gebiete im Leben des Menschen zu geben: das Unterlogische und 
das Überlogische, das Unterbewusste und das Überbewusste. Das Erste, 
obwohl nicht von mir kontrollierbar, wohnt in mir, das Zweite nicht. Das 
Erste wurde bekanntlich von Autoren wie Sigmund Freud und Carl Gustav 
Jung untersucht. Das Zweite wird in seinen verschiedensten Äußerungen in 
der Religion und in einfachen menschlichen Geschehnissen im Leben eines 
jeden Menschen erlebt. 

Im obengenannten Beispiel von John Nash kommt zum Vorschein, 
dass im Menschen nicht nur der Logos am Werk ist, sondern auch das 
Unlogische. Und damit können wir schon eine wesentliche Frage stellen: 
muss dieses Unlogische (egal ob unter- oder überlogisch) als der Feind 
angesehen werden, als die Verrücktheit schlechthin, als das, was John Nashs 
Genialität beeinträchtigte? Oder muss es hingegen als der eigentliche Herr 
des Lebens verehrt sein, und somit, zum Beispiel, die zehn letzten Jahre 
des Lebens von Friedrich Nietzsche als die Vollendung seiner Philosophie 
betrachten? Wäre es besser, ein Gleichgewicht zu finden? Aber im Fall 
eines Equilibriums zwischen Logos und Gegen-Logos, zwischen Nashs 
unglaublicher Doktorarbeit und seinen vielen in Psychiatrischen Kliniken 
verbrachten Jahren, wie würde ein solches Equilibrium aussehen? Wie 
würde eine Vernunft aussehen, die das Unvernünftige integriert? Das ist 
eine entscheidende philosophische Frage, an die ich in diesen wenigen 
Seiten nur mit einer Untersuchung beantworten kann, die eigentlich eine 
Einladung zu einer viel längeren Diskussion sein will.

Um diese Diskussion zu öffnen, möchte ich drei philosophisch-theologi­
sche Ansätze kurz vorstellen und aus ihnen eine theologische Überlegung 

Luis María Sancho Pérez

214

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erarbeiten und vorschlagen. Diese drei Ansätze sind 1) die Überlegungen 
Søren Kierkegaards in „Furcht und Zittern“; 2) die dialogische Vernunft 
Martin Bubers, und 3) das poetische Denken María Zambranos.

Um eine solche Darstellung in einer so kurzen Zeit überhaupt möglich 
zu machen, will ich mich auf zwei Begriffe im Denken dieser drei Autoren 
konzentrieren, jeder von ihnen einem unlogischen Bereich im Leben des 
Menschen entsprechend, nämlich die Angst und die Mystik.

2. Søren Kierkegaard: Furcht und Glaube

Beginnen wir mit einer kurzen Erörterung der zwei Begriffe im Meister­
werk Kierkegaards „Furcht und Zittern“, beginnen. Hören wir zum Beispiel 
auf die Überlegung Kierkegaards zur Figur von Sarah, der Frau des Tobias.

Denn welche Liebe gehört nicht dazu, sich heilen lassen zu wollen, wenn 
man so von Anfang an verpfuscht ist ohne Schuld, von Anfang an ein 
verunglücktes Exemplar eines Menschen! […] Welcher Glaube an Gott, 
dass sie nicht im nächsten Augenblick hasste, dem sie alles schuldete! 
(Kierkegaard 1984: 97).

Versuchen wir, in Kierkegaards Mindset einzudringen. Die biblischen Glau­
benshelden, so will er uns sagen, haben nichts mit der Glaubenserfahrung 
zu tun, die wir in den bürgerlichen Gesellschaften zu sehen gewohnt sind. 
Obwohl das Werk sich auf die Geschichte von Abraham konzentriert, 
bezieht er sich hier, wie gesagt, auf den Abschnitt der Erzählung von 
Sarah und Tobias. Für Kierkegaard ist Sarah die eigentliche Heldin der 
Geschichte. Sieben Ehemänner sind ihr in der Hochzeitsnacht gestorben, 
einer nach dem anderen. Die Angst ihres Lebens ist ungeheuerlich: es ist 
nicht einfach so, dass sie in ihrem Leben nicht das bekommen hat, was 
sie glücklich machen könnte, sondern es ist vielmehr so, dass ihr Leben 
in seinem Kern radikal unglücklich ist. Und doch entscheidet sich Sarah 
in einem bewundernswerten, erstaunlichen und absurden Schritt für den 
Glauben und nimmt Tobias als Ehemann an. Sarah entscheidet sich für das 
Göttliche: sie vertraut Gott, und so entkommt sie der Angst.

In dieser Abfolge von Bewegungen wird praktisch der gesamte kierke­
gaardsche Weg skizziert. Aus einer tiefen, unermesslichen Traurigkeit, aus 
der Grube eines unglücklichen Lebens, erhebt sich Sarah unter Gefährdung 
ihres eigenen Lebens zum Glauben. Sie macht einen herzzerreißenden 

Angst und Mystik: Kierkegaard, Buber und María Zambrano

215

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprung ins Leere, ins Absurde, und deswegen ist sie eine Heldin des Glau­
bens.

Vorher hatte schon Kierkegaard darauf hingewiesen, dass Abrahams Ge­
schichte zu lesen, ohne die Rolle des Glaubens in Betracht zu ziehen, die­
se notwendigerweise zu einer anstoßerregenden Erzählung machen muss. 
Und zur selben Zeit sagt er, dass über Abrahams Figur zu predigen, ohne 
Angst zu bekommen, Abraham zu einer völlig unverständlichen Gestalt 
macht, zu einem Narren oder gar zu einem Mörder: 

Der ethische Ausdruck für das, was Abraham tat, ist, dass er Isaak mor­
den wollte, der religiöse ist, dass er Isaak opfern wollte; aber in diesem 
Widerspruch liegt gerade die Angst, die wohl einen Menschen um den 
Schlaf bringen kann, und doch wäre Abraham überhaupt nicht der er ist, 
ohne diese Angst (ebd.: 26).

Angst und Glaube, so Kierkegaard, gehören zueinander. Nur wer richtig 
Angst hat, wer sich in einer Situation des radikalen Unglücks befindet, 
kann den Glaubenssprung vollziehen, und so von der Resignation, durch 
das Loslassen von allem Irdischen, zum Vertrauen hinübergehen, kraft 
des Glaubens. Das Unterlogische, dann, findet seine Erlösung im Überlogi­
schen; aber auch das Überlogische kann nur aus dem Unterlogischen (aus 
der Angst) verstanden werden. 

3. Martin Buber: die dialogische Entscheidung

Gehen wir jetzt zu Martin Bubers Denken. Die Figur Bubers wird häufig 
unter einem vielleicht zu angenehmen Licht gesehen. Aus seinem Werk 
wird normalerweise die Aufforderung zum Dialog und Frieden hervorge­
hoben, ohne natürlich sein Engagement für die interkulturelle Verständi­
gung zu vergessen. 

Ein etwas eindringlicherer Blick auf Bubers Denken deckt jedoch einen 
auch interessanten, obwohl vielleicht beunruhigenden Aspekt seines Werks 
auf. Denn zentrale Begriffe sind für Buber neben der Beziehung (oder eher 
in der Beziehung) auch die Angst und die Entscheidung durch das Wagnis. 
Um dies zu erklären möchte ich besonders auf Bubers Abhandlung über die 
Erbsünde im Buch Bilder von Gut und Böse hinweisen.

In diesem Werk versucht der jüdische Denker, den Prozess des Bösen 
im Leben des Menschen zu beschreiben (Buber 2018a: 349-352). Dafür 
versteht er den moralischen Urzustand des Menschen als einen chaotischen 

Luis María Sancho Pérez

216

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moment. In einem gewissen Moment seines Lebens erfährt jeder Mensch 
die verzweifelnde Allmöglichkeit, die sich vor seinen Augen aufmacht: er 
kann viele Wege einschlagen, aber wenn er sich für einen entscheidet, so ist 
sein Leben nicht mehr dasselbe wie vorher, und das macht ihm Angst. 

Dieser Zustand des Chaos ist auf Dauer nicht haltbar und es gibt nur 
zwei Auswege: Der Mensch kann sich entweder an eine der Möglichkeiten 
klammern, und darin seine Leidenschaften entfesseln, oder er kann an der 
Einigung seiner selbst arbeiten, und durch eine gewagte Entscheidung alle 
seine Kräfte in die Richtung der Beziehung lenken. Das Erste ist die Ent­
scheidungslosigkeit, die Buber mit dem ersten Stadium des Bösen identifi­
ziert; das Zweite ist die Entscheidung, die durch das Einswerden der Seele, 
d.h., durch die Einigung aller meiner Kräfte für die Begegnung geschieht. 

Für die Begegnung: das ist entscheidend. Der Mensch befindet sich in 
einem Zustand des Chaos, der Angst (des Unterlogischen), und er hat die 
Wahl, sich diesem Chaos zu überlassen; oder aber sich zu entscheiden, 
einen Schritt nach vorne zu machen, und den Blick des Anderen zu beant­
worten. Dafür braucht man Mut, denn das ist ein Wagnis, eine Bewegung, 
die schiefgehen kann, die aber zugleich die einzige Bewegung ist, wodurch 
man Mensch wird. Und das ist auch entscheidend: man wird zum Men­
schen, indem man, durch das Wagnis, sich für den Anderen entscheidet. 
Und der Andere ist in Bubers Denken – und hierin liegt der zentrale 
Unterschied zwischen ihm und Kierkegaard – in untrennbarer Weise, Gott 
und der Nächste (Buber 2019: 82ff.). 

In diesem Sinne sagt Buber in seiner Antwort (an meinen Kritiker): „Der 
Glaube an Gott ist ein Wagnis, das Zeugen von Kindern ist ein Wagnis, 
vielleicht gibt es noch ein Wagnis im Tode.“ (Buber 2018b: 502).

4. María Zambrano: das poetische Denken

Und jetzt kommen wir zur unbekanntesten Figur der Gruppe: die spani­
sche Philosophin María Zambrano, die in der Philosophie spanischer Spra­
che als eine der bedeutendsten Stimmen des Denkens des 20. Jahrhunderts 
gilt. Als Pionierin des Feminismus verfügte sie über eine in der Philosophie 
so ungewöhnlich wie entscheidende Fähigkeit, nämlich die Kraft, aus der 
Grundlage der Lehre ihres Meisters – José Ortega, wohl der wichtigste 
spanische Philosoph aller Zeiten – eine eigene Gedankenwelt zu bilden.

Diese Gedankenwelt kreist um die Idee von „poetischer Vernunft“, wel­
che eine Verbindung zwischen dem Unter- und dem Überlogischen an­

Angst und Mystik: Kierkegaard, Buber und María Zambrano

217

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strebt. Die poetische Vernunft ist der Versuch, den Gegensatz zwischen 
Logik und Gefühl, zwischen Philosophie und Dichtung, zwischen Gewalt 
und Liebe, zu überwinden. Zambrano hat im Buch „Claros del bosque“ 
(Waldlichtungen) die poetische Vernunft umgesetzt. Dort kommen auch 
die Angst und die Mystik zur Sprache. Waldlichtungen sind Momente der 
Klarheit, die nicht verständlich zu fassen sind, in denen das Mystische und 
das Unterbewusste sich vereinen. In einer solchen Klarheit wird die Wahr­
heit so erkannt, dass eine Vereinigung unserer beiden Begriffe stattfindet: 

Die Wahrheit ergibt sich selbst, furchtlos und furchtbar zugleich, immer 
mit Furcht, nur demjenigen, der, vor ihr zitternd, wehrlos bleibt, „alle 
Wissenschaft überwindend“ (Hl. Johannes von Kreuz). Und, wenn er ihr 
wieder begegnet, so soll er sich nicht mehr fürchten, denn er ist nicht 
mehr vor ihr, sondern er geht mit ihr, und folgt ihr nach: er folgt ihr 
nach, und das ist gerade, was sie eigentlich will (Zambrano 2011: 139).1

Angst und Mystik werden auch in einem anderen Werk Zambranos (Das 
Bekenntnis als literarisches Genre) thematisiert, in diesem Fall ausgehend 
von Augustinus. 

Der Weg des Augustinus beginnt, so Zambrano, in der Krise, in der 
Verzweiflung, in der Angst. Das Bekenntnis ist ein Sich-Selbst-Offenbaren 
eines Subjektes, das sich vor seinem verzweifelten Selbst fürchtet. Hiob 
ist der erste Autor eines Bekenntnisses. Aber das Bekenntnis ist zugleich 
ein Weg nach vorne, ein Schrei zum Anderen. Es ist die Anerkennung, 
dass kein menschliches Wesen mich von meinem Elend retten kann. Wer 
bekennt, sucht nach einem Ausgang, nach einem Sinn. Er strebt nach dem 
Einswerden seines eigenen Seins, welches ihm im jetzigen Zustand verzerrt 
und fragmentarisch erscheint. Und diese Vereinigung findet er in der Liebe. 
Nach der Anerkennung seiner Lage findet Augustinus heraus, dass sein 
Herz Gott unendlich lieben kann. Und hier vereinigen sich, so Zambrano, 
der Weg des Philosophen und der des Mystikers: 

Was den Weg des Augustinus immer vom Erlösungsweg der Philosophie 
trennen wird, ist diese Art von Liebe. Philosoph zu sein oder nicht, ist 
vor allem eine Frage von Liebe. […] Die Einheit der Liebe erlangt ihre 
Ewigkeit, und damit werden endlich die Angst der Geburt und die Angst 
des Todes entfernt. (Zambrano 1995: 48, 51)

1 Alle von Zambrano hier angegebenen Zitate sind meine eigene Übersetzung aus dem 
Spanischen.

Luis María Sancho Pérez

218

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier wird, so wie bei Kierkegaard und Buber, auch die Angst überwunden, 
aber nicht hauptsächlich um des Glaubens willen, sondern kraft der Liebe. 
Und was bei Buber als eine Entscheidung für die Beziehung definiert war, 
wird hier als die Liebe schlechthin formuliert. Augustinus vollzieht einen 
Liebessprung und fällt direkt in die Hände Gottes. So ist er ein neuer 
Mensch geworden.

5. Jesus, der Wahnsinnige: eine theologische Überlegung

Um abschließend eine theologische Überlegung zu versuchen, will ich 
einen Vers aus dem Markusevangelium kommentieren: „Jesus ging in ein 
Haus, und wieder kamen so viele Menschen zusammen, dass er und die 
Jünger nicht einmal essen konnten. Als seine Angehörigen davon hörten, 
machten sie sich auf den Weg, um ihn mit Gewalt zurückzuholen, denn sie 
sagten: Er ist von Sinnen.“ (Mk 3,20-21).

Ist nicht diese letzte Bemerkung („sie dachten, er sei wahnsinnig“) für 
unsere Diskussion bedeutungsvoll? Der fleischgewordene Logos handelt 
unlogisch! Kierkegaard, Buber und Zambrano würden darin übereinstim­
men, dass Jesus, wie die Verrückten, einer anderen Logik als derjenigen 
normaler Menschen folgt, mit ganz anderen Richtlinien. Und es handelt 
sich nicht bloß um moralische Linien. Wenn die Angehörigen Jesu ihn für 
einen Verrückten halten, dann nicht, weil seine moralische Anforderungen 
zu seltsam oder zu streng waren, sondern weil er eine besondere Einstel­
lung zur Wirklichkeit annahm. Jesus handelt mit dem Glauben Abrahams, 
indem er durch die Angst der Passion gehen muss, um in einem Glaubens­
sprung zur Auferstehung zu gelangen. Aber er handelt auch durch die 
Entscheidung im Sinne Bubers, indem er seine Kräfte einigt und in einer 
Entscheidung für das Leben der Anderen wohnt, in einer ständigen Ich-Du 
Beziehung. Somit ist eine solche Entscheidung auch eine Liebesentschei­
dung, eine poetische Entscheidung im Sinne Zambranos, eine dauernde 
Klarheit. 

In diesen drei Bewegungen hat Jesus unlogisch und absurd gehandelt. 
Er ist aus einem unterlogischen Zustand der Angst durch eine unlogische 
Liebe zu allen Menschen zur überlogischen Auferstehung gelangt. Alles hier 
ist in einem gewissen Sinne absurd. Aber, wenn wir das ganze Bild des 
Lebens Jesu betrachten, so erkennen wir überall eine andere Bedeutung des 
griechischen Wortes Logos, nämlich den Sinn. So ist das Leben Jesu absurd, 
aber sinnvoll. Nichts kann sinnvoller sein. Geradezu scheint das Absurde 

Angst und Mystik: Kierkegaard, Buber und María Zambrano

219

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein zu menschlicher Begriff, um das Leben Jesu richtig zu fassen, und die 
Logik nicht mehr menschlich, wenn sie nicht mit dem Herzen zusammen 
zu einem umfassenderen Begriff von Vernunft integriert wird. 

Ich erlaube mir, ein etwas längeres Zitat von Buber wiederzugeben: 

Wie gewaltig, bis zur Überwältigung, ist das Ichsagen Jesu, und wie 
rechtmäßig, bis zur Selbstverständlichkeit! Denn es ist das Ich der unbe­
dingten Beziehung, darin der Mensch sein Du so Vater nennt, daß er 
selbst nur noch Sohn und nichts andres mehr als Sohn ist. […] Vergebens 
sucht ihr dieses Ich auf ein in sich Mächtiges oder dieses Du auf ein in 
uns Wohnendes einzuschränken und wieder einmal das Wirkliche, die 
gegenwärtige Beziehung, zu entwirklichen: es bleiben Ich und Du, jeder 
kann Du sprechen und ist dann Ich, jeder kann Vater sprechen und ist 
dann Sohn, die Wirklichkeit bleibt. (Buber 2019: 77)

Ich komme damit zum Schluss. Was ist, vor diesem Hintergrund, von 
John Nash zu sagen? Sein Zustand drückt ein menschliches Drama aus, 
nämlich die Drohung einer inneren Unlogik, die unkontrollierbar scheint. 
Nash hat dieses Drama bekanntlich durch die Hilfe seiner Ehefrau Alicia 
überwunden. Das heißt, er hat es überwunden durch die Liebe eines An­
deren, die ihm half, einen Glaubenssprung zu vollziehen, mit dem er zu 
glauben vermochte, dass alle seine unlogischen Ängste keine Grundlage in 
der Realität hatten. Das Du-Sprechen, die Entscheidung durch die Liebe, 
haben ihn von der Angst befreit, und ihn zu einer Welt des (menschlichen) 
Glaubens geführt. Und deswegen fühle ich mich gezwungen, diese Über­
legungen mit der Erwähnung des großen Meisterwerkes der spanischen 
Literatur zu beenden, nämlich den Don Quixote des Miguel de Cervantes. 
Denn vielleicht erklären uns wahnsinnige Menschen, wie Alonso Quijanos 
berühmter alter ego, weit mehr über Gott und den Menschen, als es alle 
Logik und Wissenschaft vermag. 

Literaturverzeichnis

Buber, Martin: Bilder von Gut und Böse, in: Ashraf Noor, Kerstin Schreck (Hg.): 
Martin Buber Werkausgabe, Band 12: Schriften zu Philosophie und Religion. Güters­
loh 2018a, 315-358.

Buber, Martin: Antwort, in: Ashraf Noor, Kerstin Schreck (Hg.): Martin Buber Werk­
ausgabe, Band 12: Schriften zu Philosophie und Religion. Gütersloh 2018b, 467-524.

Buber, Martin: Ich und Du, in: Andreas Losch, Paul Mendes-Flohr, (Hg.): Martin 
Buber Werkausgabe, Band 4: Schriften über das dialogische Prinzip. Gütersloh 2019, 
39-109.

Luis María Sancho Pérez

220

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kierkegaard, Søren: Furcht und Zittern: Syndikat. Frankfurt am Main 1984.
Zambrano, María: La confesión: género literario. Madrid 1995.
Zambrano, María: Claros del bosque. Madrid 2011.

Angst und Mystik: Kierkegaard, Buber und María Zambrano

221

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-213 - am 10.02.2026, 01:14:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	(Religions-)Philosophie
	Angst und Mystik: Überlegung zu einer Theologie des Über- und Unterlogischen bei Søren Kierkegaard, Martin Buber und María Zambrano|Luis María Sancho Pérez
	1. Einführung: John Nash als Anregung
	2. Søren Kierkegaard: Furcht und Glaube
	3. Martin Buber: die dialogische Entscheidung
	4. María Zambrano: das poetische Denken
	5. Jesus, der Wahnsinnige: eine theologische Überlegung



