(Religions-)Philosophie

10.02.2026, 01:14:21.



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.02.2026, 01:14:21.



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angst und Mystik: Uberlegung zu einer Theologie des Uber- und
Unterlogischen bei Seren Kierkegaard, Martin Buber und Marfa
Zambrano

Luis Maria Sancho Pérez

Abstract

Human life shows itself in many ways to be absurd. There are, at least, two realms in which
humans find themselves not acting or not living according to the laws of logic: fear and mysticism.
The former can be labelled as the underlogical, the latter the overlogical. Starting from the question
“how are these two to be combined in human reason”, I expose the treatment of the two realities
made by three different philosophers from three different European cultural and historical con-
texts: Seren Kierkegaard, Martin Buber and Marfa Zambrano. Through their thought we realise
that these two realms are intimately intertwined, to the extent that even Jesus, the Word made
Flesh, and the Reason (Logos) par excellence, has deeply known both realities from the inside.
Human reason must include in itself the heart, faith and love so as to escape from mere logic and
be truly reasonable.

Key-Words
Absurd, Reason, Martin Buber, Seren Kierkegaard, Marfa Zambrano, Poetry, Dialogue, Fear,
Mysticism

1. Einfiihrung: John Nash als Anregung

Ist das Projekt der Theologie absurd, gerade im Hinblick auf die Gegen-
wart? Wie konnte eine Theologie des Absurden aussehen? Wie kdnnte sich
die Theologie konstruktiv in den theoretischen wie praktischen wissen-
schaftlichen und gesellschaftlichen Umgang mit Absurditaten einbringen?

Die gerade zitierten sind alle Fragen, welche die Beitrdge in diesem Band
beschiftigen. Laut den Herausgebern soll mein Beitrag nicht eine (sicher-
lich auch flexible) Grenze von ungefahr 3.000 Wortern tiberschreiten. Mir
kommt jetzt der Fall des US-Amerikanischen Mathematikers John Nash in
den Sinn. 1950 hat er, in einer Doktorarbeit von knapp 3.000 Wortern, die
den vielversprechenden Titel ,, Non-Cooperative Games® trug, eine Revoluti-
on in der mathematischen Welt ausgelost. Ich muss den Leserinnen und
Leser dieses Beitrages dabei leider enttduschen. Nicht nur weil ich gerade
kein Genie der Mathematik bin, sondern auch weil ich in weniger als 3.000
Wortern die Geschichte der Theologie oder der Philosophie nicht d&ndern
werde.

213

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luis Maria Sancho Pérez

Aber gerade in diesem Beispiel finden wir etwas, was eine gute Anregung
zu den folgenden Uberlegungen sein kann. Denn John Nash war nicht
nur einer der hervorragendsten Mathematiker der Weltgeschichte. Er war
auch ein geistig kranker Mensch. Er litt unter paranoider Schizophrenie,
was kurz und gut bedeutet, dass er eine unkontrollierbare Angst vor einer
inexistenten Verfolgung hatte.

Der extrem logische Mensch war zur selben Zeit extrem unlogisch. Denn
die Welt der Paranoia iiberschreitet die Grenzen der Logik und funktioniert
nach ganz anderen Regeln. Logos und Absurdum, Cosmos und Chaos,
Apollos und Dionysos, scheinen so nah aneinander zu sein, dass sie im
selben Menschen mit uniiberwindbarer Kraft vorkommen kénnen.

Das Absurde ist, um eine (sicherlich allzu) einfache Definition zu benut-
zen, das Nicht-logische. Das, was aus meinem logischen Denken nicht
stammt und von ihm nur sehr begrenzt kontrollierbar ist. Es scheint zwei
absurde Gebiete im Leben des Menschen zu geben: das Unterlogische und
das Uberlogische, das Unterbewusste und das Uberbewusste. Das Erste,
obwohl nicht von mir kontrollierbar, wohnt in mir, das Zweite nicht. Das
Erste wurde bekanntlich von Autoren wie Sigmund Freud und Carl Gustav
Jung untersucht. Das Zweite wird in seinen verschiedensten Auflerungen in
der Religion und in einfachen menschlichen Geschehnissen im Leben eines
jeden Menschen erlebt.

Im obengenannten Beispiel von John Nash kommt zum Vorschein,
dass im Menschen nicht nur der Logos am Werk ist, sondern auch das
Unlogische. Und damit kénnen wir schon eine wesentliche Frage stellen:
muss dieses Unlogische (egal ob unter- oder iiberlogisch) als der Feind
angesehen werden, als die Verriicktheit schlechthin, als das, was John Nashs
Genialitdt beeintrachtigte? Oder muss es hingegen als der eigentliche Herr
des Lebens verehrt sein, und somit, zum Beispiel, die zehn letzten Jahre
des Lebens von Friedrich Nietzsche als die Vollendung seiner Philosophie
betrachten? Wire es besser, ein Gleichgewicht zu finden? Aber im Fall
eines Equilibriums zwischen Logos und Gegen-Logos, zwischen Nashs
unglaublicher Doktorarbeit und seinen vielen in Psychiatrischen Kliniken
verbrachten Jahren, wie wiirde ein solches Equilibrium aussehen? Wie
wiirde eine Vernunft aussehen, die das Unverniinftige integriert? Das ist
eine entscheidende philosophische Frage, an die ich in diesen wenigen
Seiten nur mit einer Untersuchung beantworten kann, die eigentlich eine
Einladung zu einer viel lingeren Diskussion sein will.

Um diese Diskussion zu 6ffnen, mochte ich drei philosophisch-theologi-
sche Ansitze kurz vorstellen und aus ihnen eine theologische Uberlegung

214

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angst und Mystik: Kierkegaard, Buber und Maria Zambrano

erarbeiten und vorschlagen. Diese drei Ansitze sind 1) die Uberlegungen
Seren Kierkegaards in ,Furcht und Zittern®; 2) die dialogische Vernunft
Martin Bubers, und 3) das poetische Denken Marfa Zambranos.

Um eine solche Darstellung in einer so kurzen Zeit iiberhaupt moglich
zu machen, will ich mich auf zwei Begriffe im Denken dieser drei Autoren
konzentrieren, jeder von ihnen einem unlogischen Bereich im Leben des
Menschen entsprechend, ndmlich die Angst und die Mystik.

2. Soren Kierkegaard: Furcht und Glaube

Beginnen wir mit einer kurzen Erorterung der zwei Begriffe im Meister-
werk Kierkegaards ,,Furcht und Zittern®, beginnen. Horen wir zum Beispiel
auf die Uberlegung Kierkegaards zur Figur von Sarah, der Frau des Tobias.

Denn welche Liebe gehort nicht dazu, sich heilen lassen zu wollen, wenn
man so von Anfang an verpfuscht ist ohne Schuld, von Anfang an ein
verungliicktes Exemplar eines Menschen! [...] Welcher Glaube an Gott,
dass sie nicht im ndchsten Augenblick hasste, dem sie alles schuldete!
(Kierkegaard 1984: 97).

Versuchen wir, in Kierkegaards Mindset einzudringen. Die biblischen Glau-
benshelden, so will er uns sagen, haben nichts mit der Glaubenserfahrung
zu tun, die wir in den biirgerlichen Gesellschaften zu sehen gewohnt sind.
Obwohl das Werk sich auf die Geschichte von Abraham konzentriert,
bezieht er sich hier, wie gesagt, auf den Abschnitt der Erzahlung von
Sarah und Tobias. Fiir Kierkegaard ist Sarah die eigentliche Heldin der
Geschichte. Sieben Ehemidnner sind ihr in der Hochzeitsnacht gestorben,
einer nach dem anderen. Die Angst ihres Lebens ist ungeheuerlich: es ist
nicht einfach so, dass sie in ihrem Leben nicht das bekommen hat, was
sie gliicklich machen koénnte, sondern es ist vielmehr so, dass ihr Leben
in seinem Kern radikal ungliicklich ist. Und doch entscheidet sich Sarah
in einem bewundernswerten, erstaunlichen und absurden Schritt fiir den
Glauben und nimmt Tobias als Ehemann an. Sarah entscheidet sich fiir das
Gottliche: sie vertraut Gott, und so entkommt sie der Angst.

In dieser Abfolge von Bewegungen wird praktisch der gesamte kierke-
gaardsche Weg skizziert. Aus einer tiefen, unermesslichen Traurigkeit, aus
der Grube eines ungliicklichen Lebens, erhebt sich Sarah unter Gefdhrdung
ihres eigenen Lebens zum Glauben. Sie macht einen herzzerreiffenden

215

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luis Maria Sancho Pérez

Sprung ins Leere, ins Absurde, und deswegen ist sie eine Heldin des Glau-
bens.

Vorher hatte schon Kierkegaard darauf hingewiesen, dass Abrahams Ge-
schichte zu lesen, ohne die Rolle des Glaubens in Betracht zu ziehen, die-
se notwendigerweise zu einer anstoflerregenden Erzdhlung machen muss.
Und zur selben Zeit sagt er, dass iiber Abrahams Figur zu predigen, ohne
Angst zu bekommen, Abraham zu einer vollig unverstandlichen Gestalt
macht, zu einem Narren oder gar zu einem Morder:

Der ethische Ausdruck fur das, was Abraham tat, ist, dass er Isaak mor-
den wollte, der religidse ist, dass er Isaak opfern wollte; aber in diesem
Widerspruch liegt gerade die Angst, die wohl einen Menschen um den
Schlaf bringen kann, und doch wiére Abraham iiberhaupt nicht der er ist,
ohne diese Angst (ebd.: 26).

Angst und Glaube, so Kierkegaard, gehdren zueinander. Nur wer richtig
Angst hat, wer sich in einer Situation des radikalen Ungliicks befindet,
kann den Glaubenssprung vollziehen, und so von der Resignation, durch
das Loslassen von allem Irdischen, zum Vertrauen hiniibergehen, kraft
des Glaubens. Das Unterlogische, dann, findet seine Erlosung im Uberlogi-
schen; aber auch das Uberlogische kann nur aus dem Unterlogischen (aus
der Angst) verstanden werden.

3. Martin Buber: die dialogische Entscheidung

Gehen wir jetzt zu Martin Bubers Denken. Die Figur Bubers wird héufig
unter einem vielleicht zu angenehmen Licht gesehen. Aus seinem Werk
wird normalerweise die Aufforderung zum Dialog und Frieden hervorge-
hoben, ohne natiirlich sein Engagement fiir die interkulturelle Verstandi-
gung zu vergessen.

Ein etwas eindringlicherer Blick auf Bubers Denken deckt jedoch einen
auch interessanten, obwohl vielleicht beunruhigenden Aspekt seines Werks
auf. Denn zentrale Begriffe sind fiir Buber neben der Beziehung (oder eher
in der Beziehung) auch die Angst und die Entscheidung durch das Wagnis.
Um dies zu erkldren mochte ich besonders auf Bubers Abhandlung tiber die
Erbstinde im Buch Bilder von Gut und Bose hinweisen.

In diesem Werk versucht der jidische Denker, den Prozess des Bosen
im Leben des Menschen zu beschreiben (Buber 2018a: 349-352). Dafiir
versteht er den moralischen Urzustand des Menschen als einen chaotischen

216

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angst und Mystik: Kierkegaard, Buber und Maria Zambrano

Moment. In einem gewissen Moment seines Lebens erfahrt jeder Mensch
die verzweifelnde Allméglichkeit, die sich vor seinen Augen aufmacht: er
kann viele Wege einschlagen, aber wenn er sich fiir einen entscheidet, so ist
sein Leben nicht mehr dasselbe wie vorher, und das macht ihm Angst.

Dieser Zustand des Chaos ist auf Dauer nicht haltbar und es gibt nur
zwei Auswege: Der Mensch kann sich entweder an eine der Moglichkeiten
klammern, und darin seine Leidenschaften entfesseln, oder er kann an der
Einigung seiner selbst arbeiten, und durch eine gewagte Entscheidung alle
seine Krifte in die Richtung der Beziehung lenken. Das Erste ist die Ent-
scheidungslosigkeit, die Buber mit dem ersten Stadium des Bdsen identifi-
ziert; das Zweite ist die Entscheidung, die durch das Einswerden der Seele,
d.h., durch die Einigung aller meiner Krifte fiir die Begegnung geschieht.

Fiir die Begegnung: das ist entscheidend. Der Mensch befindet sich in
einem Zustand des Chaos, der Angst (des Unterlogischen), und er hat die
Wahl, sich diesem Chaos zu {iberlassen; oder aber sich zu entscheiden,
einen Schritt nach vorne zu machen, und den Blick des Anderen zu beant-
worten. Dafiir braucht man Mut, denn das ist ein Wagnis, eine Bewegung,
die schiefgehen kann, die aber zugleich die einzige Bewegung ist, wodurch
man Mensch wird. Und das ist auch entscheidend: man wird zum Men-
schen, indem man, durch das Wagnis, sich fiir den Anderen entscheidet.
Und der Andere ist in Bubers Denken - und hierin liegt der zentrale
Unterschied zwischen ihm und Kierkegaard - in untrennbarer Weise, Gott
und der Nachste (Buber 2019: 82ff.).

In diesem Sinne sagt Buber in seiner Antwort (an meinen Kritiker): ,Der
Glaube an Gott ist ein Wagnis, das Zeugen von Kindern ist ein Wagnis,
vielleicht gibt es noch ein Wagnis im Tode.“ (Buber 2018b: 502).

4. Maria Zambrano: das poetische Denken

Und jetzt kommen wir zur unbekanntesten Figur der Gruppe: die spani-
sche Philosophin Marfa Zambrano, die in der Philosophie spanischer Spra-
che als eine der bedeutendsten Stimmen des Denkens des 20. Jahrhunderts
gilt. Als Pionierin des Feminismus verfiigte sie iiber eine in der Philosophie
so ungewohnlich wie entscheidende Fihigkeit, ndmlich die Kraft, aus der
Grundlage der Lehre ihres Meisters — José Ortega, wohl der wichtigste
spanische Philosoph aller Zeiten - eine eigene Gedankenwelt zu bilden.
Diese Gedankenwelt kreist um die Idee von ,poetischer Vernunft®, wel-
che eine Verbindung zwischen dem Unter- und dem Uberlogischen an-

217

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luis Maria Sancho Pérez

strebt. Die poetische Vernunft ist der Versuch, den Gegensatz zwischen
Logik und Gefiihl, zwischen Philosophie und Dichtung, zwischen Gewalt
und Liebe, zu {iberwinden. Zambrano hat im Buch ,Claros del bosque®
(Waldlichtungen) die poetische Vernunft umgesetzt. Dort kommen auch
die Angst und die Mystik zur Sprache. Waldlichtungen sind Momente der
Klarheit, die nicht verstdndlich zu fassen sind, in denen das Mystische und
das Unterbewusste sich vereinen. In einer solchen Klarheit wird die Wahr-
heit so erkannt, dass eine Vereinigung unserer beiden Begriffe stattfindet:

Die Wahrheit ergibt sich selbst, furchtlos und furchtbar zugleich, immer
mit Furcht, nur demjenigen, der, vor ihr zitternd, wehrlos bleibt, ,alle
Wissenschaft tiberwindend® (HI. Johannes von Kreuz). Und, wenn er ihr
wieder begegnet, so soll er sich nicht mehr fiirchten, denn er ist nicht
mehr vor ihr, sondern er geht mit ihr, und folgt ihr nach: er folgt ihr
nach, und das ist gerade, was sie eigentlich will (Zambrano 2011: 139).!

Angst und Mystik werden auch in einem anderen Werk Zambranos (Das
Bekenntnis als literarisches Genre) thematisiert, in diesem Fall ausgehend
von Augustinus.

Der Weg des Augustinus beginnt, so Zambrano, in der Krise, in der
Verzweiflung, in der Angst. Das Bekenntnis ist ein Sich-Selbst-Offenbaren
eines Subjektes, das sich vor seinem verzweifelten Selbst fiirchtet. Hiob
ist der erste Autor eines Bekenntnisses. Aber das Bekenntnis ist zugleich
ein Weg nach vorne, ein Schrei zum Anderen. Es ist die Anerkennung,
dass kein menschliches Wesen mich von meinem Elend retten kann. Wer
bekennt, sucht nach einem Ausgang, nach einem Sinn. Er strebt nach dem
Einswerden seines eigenen Seins, welches ihm im jetzigen Zustand verzerrt
und fragmentarisch erscheint. Und diese Vereinigung findet er in der Liebe.
Nach der Anerkennung seiner Lage findet Augustinus heraus, dass sein
Herz Gott unendlich lieben kann. Und hier vereinigen sich, so Zambrano,
der Weg des Philosophen und der des Mystikers:

Was den Weg des Augustinus immer vom Erlosungsweg der Philosophie
trennen wird, ist diese Art von Liebe. Philosoph zu sein oder nicht, ist
vor allem eine Frage von Liebe. [...] Die Einheit der Liebe erlangt ihre
Ewigkeit, und damit werden endlich die Angst der Geburt und die Angst
des Todes entfernt. (Zambrano 1995: 48, 51)

1 Alle von Zambrano hier angegebenen Zitate sind meine eigene I"Jbersetzung aus dem
Spanischen.

218

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angst und Mystik: Kierkegaard, Buber und Maria Zambrano

Hier wird, so wie bei Kierkegaard und Buber, auch die Angst iberwunden,
aber nicht hauptséchlich um des Glaubens willen, sondern kraft der Liebe.
Und was bei Buber als eine Entscheidung fiir die Beziehung definiert war,
wird hier als die Liebe schlechthin formuliert. Augustinus vollzieht einen
Liebessprung und fillt direkt in die Hande Gottes. So ist er ein neuer
Mensch geworden.

5. Jesus, der Wahnsinnige: eine theologische Uberlegung

Um abschlieflend eine theologische Uberlegung zu versuchen, will ich
einen Vers aus dem Markusevangelium kommentieren: ,Jesus ging in ein
Haus, und wieder kamen so viele Menschen zusammen, dass er und die
Jinger nicht einmal essen konnten. Als seine Angehdrigen davon horten,
machten sie sich auf den Weg, um ihn mit Gewalt zuriickzuholen, denn sie
sagten: Er ist von Sinnen. (Mk 3,20-21).

Ist nicht diese letzte Bemerkung (,sie dachten, er sei wahnsinnig®) fiir
unsere Diskussion bedeutungsvoll? Der fleischgewordene Logos handelt
unlogisch! Kierkegaard, Buber und Zambrano wiirden darin {ibereinstim-
men, dass Jesus, wie die Verriickten, einer anderen Logik als derjenigen
normaler Menschen folgt, mit ganz anderen Richtlinien. Und es handelt
sich nicht blof§ um moralische Linien. Wenn die Angehoérigen Jesu ihn fiir
einen Verriickten halten, dann nicht, weil seine moralische Anforderungen
zu seltsam oder zu streng waren, sondern weil er eine besondere Einstel-
lung zur Wirklichkeit annahm. Jesus handelt mit dem Glauben Abrahams,
indem er durch die Angst der Passion gehen muss, um in einem Glaubens-
sprung zur Auferstehung zu gelangen. Aber er handelt auch durch die
Entscheidung im Sinne Bubers, indem er seine Krifte einigt und in einer
Entscheidung fiir das Leben der Anderen wohnt, in einer standigen Ich-Du
Beziehung. Somit ist eine solche Entscheidung auch eine Liebesentschei-
dung, eine poetische Entscheidung im Sinne Zambranos, eine dauernde
Klarheit.

In diesen drei Bewegungen hat Jesus unlogisch und absurd gehandelt.
Er ist aus einem unterlogischen Zustand der Angst durch eine unlogische
Liebe zu allen Menschen zur iiberlogischen Auferstehung gelangt. Alles hier
ist in einem gewissen Sinne absurd. Aber, wenn wir das ganze Bild des
Lebens Jesu betrachten, so erkennen wir iiberall eine andere Bedeutung des
griechischen Wortes Logos, namlich den Sinn. So ist das Leben Jesu absurd,
aber sinnvoll. Nichts kann sinnvoller sein. Geradezu scheint das Absurde

219

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luis Maria Sancho Pérez

ein zu menschlicher Begriff, um das Leben Jesu richtig zu fassen, und die
Logik nicht mehr menschlich, wenn sie nicht mit dem Herzen zusammen
zu einem umfassenderen Begriff von Vernunft integriert wird.

Ich erlaube mir, ein etwas lingeres Zitat von Buber wiederzugeben:

Wie gewaltig, bis zur Uberwiltigung, ist das Ichsagen Jesu, und wie
rechtmaflig, bis zur Selbstverstandlichkeit! Denn es ist das Ich der unbe-
dingten Beziehung, darin der Mensch sein Du so Vater nennt, daf} er
selbst nur noch Sohn und nichts andres mehr als Sohn ist. [...] Vergebens
sucht ihr dieses Ich auf ein in sich Michtiges oder dieses Du auf ein in
uns Wohnendes einzuschranken und wieder einmal das Wirkliche, die
gegenwirtige Beziehung, zu entwirklichen: es bleiben Ich und Du, jeder
kann Du sprechen und ist dann Ich, jeder kann Vater sprechen und ist
dann Sohn, die Wirklichkeit bleibt. (Buber 2019: 77)

Ich komme damit zum Schluss. Was ist, vor diesem Hintergrund, von
John Nash zu sagen? Sein Zustand driickt ein menschliches Drama aus,
némlich die Drohung einer inneren Unlogik, die unkontrollierbar scheint.
Nash hat dieses Drama bekanntlich durch die Hilfe seiner Ehefrau Alicia
uberwunden. Das heifst, er hat es iberwunden durch die Liebe eines An-
deren, die ihm half, einen Glaubenssprung zu vollziehen, mit dem er zu
glauben vermochte, dass alle seine unlogischen Angste keine Grundlage in
der Realitdt hatten. Das Du-Sprechen, die Entscheidung durch die Liebe,
haben ihn von der Angst befreit, und ihn zu einer Welt des (menschlichen)
Glaubens gefiihrt. Und deswegen fiihle ich mich gezwungen, diese Uber-
legungen mit der Erwdhnung des groflen Meisterwerkes der spanischen
Literatur zu beenden, ndmlich den Don Quixote des Miguel de Cervantes.
Denn vielleicht erklaren uns wahnsinnige Menschen, wie Alonso Quijanos
beriihmter alter ego, weit mehr iiber Gott und den Menschen, als es alle
Logik und Wissenschaft vermag.

Literaturverzeichnis

Buber, Martin: Bilder von Gut und Bése, in: Ashraf Noor, Kerstin Schreck (Hg.):
Martin Buber Werkausgabe, Band 12: Schriften zu Philosophie und Religion. Giiters-
loh 2018a, 315-358.

Buber, Martin: Antwort, in: Ashraf Noor, Kerstin Schreck (Hg.): Martin Buber Werk-
ausgabe, Band 12: Schriften zu Philosophie und Religion. Giitersloh 2018b, 467-524.
Buber, Martin: Ich und Du, in: Andreas Losch, Paul Mendes-Flohr, (Hg.): Martin
Buber Werkausgabe, Band 4: Schriften iiber das dialogische Prinzip. Giitersloh 2019,

39-109.

220

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angst und Mystik: Kierkegaard, Buber und Maria Zambrano
Kierkegaard, Seren: Furcht und Zittern: Syndikat. Frankfurt am Main 1984.

Zambrano, Marfa: La confesion: género literario. Madrid 1995.
Zambrano, Marfa: Claros del bosque. Madrid 2011.

221

10.02.2026, 01:14:21. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.02.2026, 01:14:21.



https://doi.org/10.5771/9783748965695-213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	(Religions-)Philosophie
	Angst und Mystik: Überlegung zu einer Theologie des Über- und Unterlogischen bei Søren Kierkegaard, Martin Buber und María Zambrano|Luis María Sancho Pérez
	1. Einführung: John Nash als Anregung
	2. Søren Kierkegaard: Furcht und Glaube
	3. Martin Buber: die dialogische Entscheidung
	4. María Zambrano: das poetische Denken
	5. Jesus, der Wahnsinnige: eine theologische Überlegung



