1. Einleitung

Seit der Jahrtausendwende lassen sich sehr unterschiedliche Entwicklungen fiir
nicht-heterosexuelle Paare und Eltern in Deutschland verfolgen. Liegt der Fokus
auf gerichtlichen Entscheidungen und rechtlichen Verinderungen, so sind vielfil-
tige Verbesserungen der Situation auszumachen: Zu nennen ist insbesondere die
Einfithrung der eingetragenen Lebenspartnerschaft im Jahr 2001, durch die gleich-
geschlechtliche! PartnerInnenschaften zivilrechtlich abgesichert werden konnten
(vgl. Bundesgesetzblatt 2001). Im Jahr 2005 folgte im Zuge einer Reform des Le-
benspartnerschaftsgesetzes die Ubertragung des bis zu diesem Zeitpunkt hete-
rosexuellen Ehepaaren vorbehaltenen Stiefkindadoptionsverfahrens auf lesbische
und schwule Paare. Es ermdoglichte gleichgeschlechtlichen Paaren in eingetrage-
ner Lebenspartnerschaft erstmals eine gemeinsame rechtliche Elternschaft. Ei-
ne bedeutsame Verinderung fiir trans** Personen ging mit einer 2011 getroffe-
nen Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts einher: Die fiir die Anderung
des Personenstands geforderte geschlechtsangleichende Operation und Sterilisa-
tion gegen den Willen der trans® Person wurde als nicht gerechtfertigte Verlet-
zung der Grundrechte auf korperliche Selbstbestimmung und Unversehrtheit fest-
gestellt (vgl. BVerfG 2011) und so leibliche Elternschaft nach einer Personenstands-
anderung iiberhaupt erst ermoglicht. 2013 folgte das Recht auf Sukzessivadoption

1 Analytisch findet der Begriff »gleichgeschlechtlich« in dieser Arbeit keine Verwendung, da
er oftmals als Gegenpol zum Begriff des »gegengeschlechtlichen« Begehrens genutzt wird
und hierdurch binire Zweigeschlechtlichkeit reproduziert sowie eine Homogenitit von Ge-
schlecht suggeriert wird. Ich verwende ihn nur im Kontext von Gesetzen und Richtlinien, in
denen er Anwendung findet und somit eine Wirkmachtigkeit entfaltet. In der Analyse greife
ich entweder auf die Selbstbezeichnungen der Interviewten oder den Begriff »nicht-hete-
rosexuell« zuriick, der Raum fiir eine Vielzahl von Begehrensweisen und geschlechtlichen
Verortungen lasst.

2 Das Adjektiv trans* bezeichnet Personen, die sich nicht oder nicht nur dem Geschlecht zu-
gehorig fithlen, das ihnen bei Geburt zugewiesen wurde. Der Asterisk steht fiir die Vielfalt
transgeschlechtlicher Verortungen — dies- und jenseits der Binaritdt — und fiir die Prozess-
haftigkeit und Unabgeschlossenheit von geschlechtlichen Positionierungen (vgl. Fiitty 2019:
17).

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

fiir eingetragene Lebenspartnerlnnen, durch das Schwule und Lesben das Adop-
tivkind des Partners bzw. der Partnerin adoptieren durften (vgl. BVerfG 2013).>
Die rechtlichen Verinderungen wurden begleitet durch neue Sichtbarkeiten
nicht-heterosexueller familialer Lebensweisen. Ein Zeichen der symbolischen An-
erkennung stellte etwa die 2009 erfolgte Aufnahme des Wortes »Regenbogenfa-
milie« in den Duden dar.* Fiir die verinderte Sichtbarkeit war das aktivistische
und ehrenamtliche Engagement von lesbischen, schwulen, bisexuellen, trans®, in-
ter*> und queeren6 Menschen (LSBTIQ) mit Kindern entscheidend. So haben sich
insbesondere ab den 2000er Jahren in der gesamten Bundesrepublik Selbsthilfe-
und Interessengruppen gegriindet.” Aus diesem Engagement heraus sind inzwi-
schen verschiedene hauptamtliche Beratungs- und Vernetzungsangebote entstan-
den, die LSBTIQ, die mit Kindern leben (wollen), unterstiitzen.® Insgesamt haben
zahlreiche Verinderungen stattgefunden, die eine rechtliche und gesellschaftliche

3 Eine Auseinandersetzung mit aktuellen rechtlichen Verinderungen, etwa der 2017 einge-
fithrten Ehe fiir gleichgeschlechtliche Paare, erfolgt im Fazit dieses Buchs (Kap. 8). Verfahren
wie die Stiefkindadoption werden im Folgenden niher erlautert.

4 Beim Begriff der »Regenbogenfamilie« handelt es sich um eine (Selbst-)Bezeichnung, die
auf die Regenbogenfahne als Symbol der LSBTIQ-Bewegung rekurriert. Aufgrund seiner Un-
scharfen und Verengungen (teils wird er — wie in der Duden-Definition — nur fiir lesbische
und schwule Paare mit Kindern genutzt) und einiger problematischer Aspekte wie der po-
tentiellen Ausblendung von Ausschlissen sowie Macht- und Herrschaftsverhiltnissen findet
erin dieser Arbeit analytisch keine Verwendung. Dieser Verweis schlieft an die ausfiihrliche
kritische Auseinandersetzung mit dem Begriff der »Regenbogenfamilie« bei Nay 2013 und
Mesquita/Nay 2013 an.

5 Das Adjektiv inter* bezeichnet Personen, deren anatomisches, chromosomales und/oder
hormonelles Ceschlecht nicht eindeutig den medizinischen Kategorien von >weiblich< bzw.
>mannlich« zuzuordnen ist. Der Asterisk steht fiir die Vielfalt, Offenheit und Unabgeschlos-
senheit der geschlechtlichen Selbstverortungen.

6 Urspringlich wurde »queer« im englischsprachigen Raum als Schimpfwort fiir Personen ge-
nutzt, welche die Normen der Heterosexualitat und/oder Zweigeschlechtlichkeit herausfor-
derten. Ab den1980er Jahren hat der Begriff eine Aneignung durch die vormals iiber ihn Dif-
famierten erfahren und hat nach und nach auch Eingang in die Sprachpolitik und die Selbst-
beschreibungspraktiken der deutschen LSBTIQ-Bewegung gefunden. Teils wird er als Sam-
melbegriff fiir LSBT verwendet. In dieser Arbeit beziehe ich mich aber auf ein kritisches Ver-
standnis von queer, das sexuelle bzw. geschlechtliche (Selbst-)Positionierungen von Perso-
nen umfasst, die Zweigeschlechtlichkeit transzendieren und/oder Begehrensweisen leben,
die sich auf geschlechtliche Positionierungen dies- und jenseits der Geschlechterbinaritit
richten und den Dualismus von Homo- und Heterosexualitit sowie Gegen- und Gleichge-
schlechtlichkeit infrage stellen.

7 Beispielhaft sei hier das im Jahr 2000 gegriindete, bundesweite Netzwerk der Initiative les-
bischer und schwuler Eltern (ILSE) des Lesben- und Schwulenverbands Deutschland (LSVD)
angefiihrt.

8 Beispiele sind das 2013 gegriindete Regenbogenfamilienzentrum in Berlin (berlin.ls-
vd.de/projekte/regenbogenfamilien-berlin, zuletzt abgerufen am 23.02.21) oder der 2016

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Offnung fiir verschiedene Formen partnerschaftlichen und familialen Zusammen-
lebens jenseits der heterosexuellen Kernfamilie bedeuten.

Nimmt man jedoch weitere gesellschaftliche Entwicklungen in den Blick, so
zeigt sich etwa im Erstarken und in der politischen Etablierung der 2013 gegriinde-
ten Partei Alternative fiir Deutschland (AfD) auch, wie umstritten die skizzierten Ver-
inderungen sind. Neben gesellschaftlichen Offnungsprozessen sind Bestrebungen
einer (Re-)Traditionalisierung von Familie sowie neue Ausschliisse und Normie-
rungen von Geschlecht, Sexualitit und Elternschaft zu verzeichnen: So positionier-
te sich die AfD von Beginn an antifeministisch und maskulinistisch. Die Themen
Gender und Familie bilden wesentliche Bezugspunkte der inhaltlichen Ausrichtung,
ob im Rahmen von Offentlichkeitsarbeit via Facebook, bei Kundgebungen oder in
erst spater folgenden Parteiprogrammen und Strategiepapieren. Propagiert wer-
den insbesondere die Natiirlichkeit heterosexueller Elternschaft und essentialisti-
sche Vorstellungen von Geschlecht (vgl. Kemper 2014: 25, 27; Siri 2016: 77). Begleitet
und gestiitzt werden diese parteipolitischen Angriffe auf sexuelle, geschlechtliche
und familiale Vielfalt, die Geschlechterforschung sowie antirassistische und antise-
xistische Emanzipationsbestrebungen von diversen Demonstrationsveranstaltun-
gen, die durch christlich-fundamentalistische bis volkisch-nationalistische, rechte
Gruppen organisiert werden und die auch von konservativ-biirgerlichen Kriften
Zuspruch erhalten - von Pegida-Kundgebungen iber den >Marsch fiir das Lebenc
bis hin zu den >Demos fiir alle< in verschiedenen Stidten Deutschlands. Immer
wieder wurde und wird eine gesellschaftliche Diskussion dariiber entfacht, was
unter dem Begriff »Familie« zu verstehen sei und was >gute Elternschaft, die dem
>Kindeswohl« diene, ausmache. Mit der Zunahme einer offenen Auflerung antife-
ministischer, homo- und transfeindlicher Haltungen ist auch eine Verschiebung
der Diskurse einhergegangen, Nicht-Sagbares ist sagbar geworden.

In diesem Spannungsfeld diskursiver Aushandlungen und der Gleichzeitigkeit
von Offnungs- und SchlieRungstendenzen ist auch die vorliegende Forschungs-
arbeit situiert. Sie geht der Frage nach, wie Formen der Elternschaft jenseits der
heterosexuellen Paarbeziehung in Deutschland eingegangen werden kénnen und
gelebt werden: In den Jahren 2013 und 2014 interviewte ich 21 lesbische und quee-
re® Frauen®paare’®, die iiber die Nutzung von Reproduktionstechnologien Eltern

entstandene Treffpunkt Regenbogenfamilien mit Fach- und Beratungsstelle in Miinchen (re-
genbogenfamilien-muenchen.de, zuletzt abgerufen am 23.02.21).

9 Die hier als »queer« bezeichneten Interviewten richteten ihr Begehren nicht ausschlielich
auf Frauen, sondern auf verschiedene geschlechtliche Subjektpositionen dies- und jenseits
der Geschlechterbinaritit. Queer fungierte fiir die Akteurinnen® als (Nicht-) Identitatskatego-
rie, als Mittel der Dekonstruktion von Identitat als einem binér codierten, universalistischen,
essentialistischen und statischen Konzept.

10  Fastalle Interviewten verorteten sich cisgeschlechtlich, also als dem Geschlecht zugehérig,
das ihnen bei Geburt zugewiesen worden ist, und als Frau. Zwei ordneten sich der Kategorie

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

geworden sind, zu ihren Vorstellungen und Praktiken von Familie, Verwandtschaft,
Reproduktion™ und Geschlecht. Die von mir erhobenen Narrationen der lesbischen
und queeren Paare sind in die oben skizzierten gesellschaftlichen Diskurse einge-
bettet. Mitunter haben sich die Interviewten in den Gesprichen explizit auf sie
bezogen, Angste und Befiirchtungen gedufiert, aber auch die eigenen Kimpfe um
eine Gesellschaft, in der tradierte Normen briichig und Alternativen lebbar werden,
hervorgehoben.

Den lebensweltlichen Hintergrund der oben vorgestellten Kontroversen iiber
Familie, Begehren und Geschlecht bildet eine grundlegende Verinderung familia-
ler Lebensweisen in Deutschland in den vergangenen fiinfzig Jahren. Wihrend von
den 1950ern bis zur Mitte der 1960er Jahre die moderne biirgerliche Kernfamilie™
die verbreitetste Familienform darstellte, wird diese seit den 1970ern durch eine
Vielfalt von Lebensweisen erginzt (vgl. Peuckert 2008: 9; Schmidt/Moritz 2009: 37).
Es hat sich eine Pluralisierung von Lebensformen vollzogen: So nehmen familia-
le (Neu-)Arrangements wie Einelternfamilien oder Patchworkfamilien zu. Diffe-
renziert man Familien nicht nur entlang der Kategorie Elternschaft, sondern zu-
satzlich entlang der Dimension der Partner*innenschaft, so ergeben sich diverse
weitere Konstellationen, von heterosexuellen und nicht-heterosexuellen Lebensge-
meinschaften bis hin zu erweiterten Partnerschaftsformen (vgl. Schmidt/Moritz
2009: 38f.).

Als Erklarung fiir die Pluralisierung und die Transformation von Familienfor-
men werden von Familiensoziolog“innen gesamtgesellschaftliche Verinderungs-
prozesse wie die zunehmende Individualisierung der Lebensentwiirfe und ein
grundsitzlicher sozialer Wertewandel angefithrt, der mit einer gesellschaftlichen
Differenzierung einhergehe (vgl. Peuckert 2008: 10, 335; Schmidt/Moritz 2009:
42f)). Aus der Perspektive der (Feminist) Science and Technology Studies riicken
neben den sich verindernden soziokulturellen Faktoren aber auch Reproduktions-
technologien in den Blick. Ab dem Ende der 1970er Jahre haben Optionen der as-

Frau jedoch nur teilweise bzw. in einem erweiterten Sinne zu und beschrieben sich auch als
dem nicht-bindren Trans*-Spektrum zugehdérig. Um dies auszudriicken, bezeichnete sich ei-
ne Person als»Tomboy«, die andere als»androgyn«—der Asterisk hinter dem Begriff»Frauen«
zeigt dies an (siehe ausfiihrlicher 3.3).

h§ Den Begriff »Reproduktion« verwende ich in diesem Buch zumeist bezogen auf generative
Praktiken. Hiermit unterscheidet er sich von der in feministischer Forschung oftmals (ibli-
chen Verwendung als Sammelbezeichnung fiir alle Praktiken, die auf Sorge, Pflege und Er-
neuerung zielen.

12 Dasldeal der modernen biirgerlichen Kernfamilie umfasst ein cisgeschlechtliches, heterose-
xuelles Ehepaar, das dauerhaft in einem gemeinsamen Haushalt und in einer monogamen
Beziehung lebt sowie mindestens ein leibliches Kind hat (vgl. Miko 2008: 286).

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

sistierten Reproduktion (bspw. Donogene Insemination'®, In-vitro-Fertilisation'*
oder Leihmutterschaft’®) das Feld der Reproduktion grundlegend verindert. Ihre
zunehmende Verfiigbarkeit hat den Strukturwandel der Familie mitgeprigt.
Die 1970er liuteten somit nicht nur die beginnende gesellschaftliche Akzeptanz
einer Trennung von Sexualitit und Fortpflanzung ein (vgl. Burkart 2009: 25),
verschiedene Methoden der biotechnologisch unterstiitzten Reproduktion und
der Kryokonservierung'® eréffneten dariiber hinaus Gesellschaftsgruppen wie
alleinstehenden Personen oder schwulen Minnern und lesbischen Frauen und
zunehmend auch trans- und intergeschlechtlichen Personen neue Moglichkeiten,
eine Familie zu griinden und alternative Lebensgemeinschaften zur biirgerlichen
Kernfamilie zu schaffen: Familienformen, deren Eckpfeiler nicht mehr zwingend
heterosexuelle Orientierung und Cisgeschlechtlichkeit, die Monogamie auf Le-
benszeit, die (exklusive) sexuelle Beziehung der Eltern, ein gemeinsamer Haushalt
oder die biologische Verwandtschaft mit Kindern darstellen (vgl. Miko 2008: 286).

Bereits ab den 1990er Jahren sind insbesondere lesbische und schwule Part-
ner*innenschaften und Elternschaften in Deutschland sichtbarer geworden und
haben Eingang in den 6ffentlichen Diskurs gefunden (vgl. Maier 2009: 196). Die
Zahl derer, die ihren Wunsch, mit Kind(ern) zu leben, verwirklichen, wichst. Da-
mit nimmt auch die Zahl der Kinder zu, die bei lesbischen bzw. schwulen Eltern
leben. In den USA wurde in diesem Zusammenhang der Begriff »Gaybyboom« ge-
pragt (vgl. Donovan/Wilson 2008: 651), wobei aufgrund des iiberwiegenden Anteils
lesbischer Miitterkonstellationen eher von einem »Lesbian baby boom« (Patterson
1995: 115) zu sprechen ist.

Wihrend es fiir cis-mannliche, schwule Paare nach wie vor schwierig ist, sich
innerhalb Deutschlands iiber Reproduktionstechnologien einen Kinderwunsch
zu erfillen,”” und sie meist auf das Ubernehmen einer Pflegschaft oder (Aus-

13 Donogene Insemination bezeichnet ein reproduktionstechnologisches Verfahren, bei dem
eine Befruchtung liber den Samen eines Dritten, d.h. eines anonymen oder bekannten Sa-
menspenders, erfolgt. Wenn erforderlich, wird die Person, die das Kind austragen soll, zu-
nachstdurch Hormongaben stimuliert, anschliefend wird das gespendete Sperma meist mit
Hilfe einer Spritze (und teils auch eines Katheters) in die Gebarhéhle eingebracht.

14 Die In-vitro-Fertilisation (IVF) ist ein reproduktionsmedizinisches Verfahren, bei dem einer
Person mit Uterus im Anschluss an eine hormonelle Stimulierung Eizellen entnommen und
diese extrauterin in einer Petrischale mit Spermien vermischt werden. Sobald die Befruch-
tung erfolgt ist, werden die Eizellen wieder in den Uterus der austragenden Person einge-
setzt.

15 Beieiner Leihmutterschaft erklart sich eine Frau bereit, gegen eine zuvor festgelegte Summe
ein Kind fiir eine andere Person oder ein Paar auszutragen (vgl. Funcke/Thorn 2010: 485).

16  Die Kryokonservierung ist ein Verfahren, bei dem Gewebe oder Zellen in fliissigem Stickstoff
tiefgefroren werden, um sie fiir eine (mogliche) spatere Verwendung aufzubewahren.

17 Die Praxis der Leihmutterschaft istim Embryonenschutzgesetz (ESchC) unter Strafe gestellt
und auch nach dem Adoptionsvermittiungsgesetz (AdVermiG) ist die Vermittlung von Leih-

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

lands-)Adoptionen angewiesen sind, nutzen cisgeschlechtliche, lesbische Paare
vermehrt die Moglichkeiten von Reproduktionstechnologien und griinden mit
Hilfe von Verfahren wie der Donogenen Insemination oder In-vitro-Fertilisation
eine »geplante lesbische Familie«'® (vgl. Thorn 2010: 73).

Angesichts der zunehmenden Sichtbarkeit von Familienformen jenseits der
heterosexuellen Kernfamilie ist es erstaunlich, dass die sozialen und kulturellen
Implikationen ihrer Elternwerdungsprozesse iiber Reproduktionstechnologien in
Deutschland nach wie vor kaum sozialwissenschaftlich untersucht worden sind.
Die empirische Forschung steht in diesem Feld noch am Anfang. Dies trifft vor
allem auf Studien zur (leiblichen) Elternschaft von trans® und inter* Personen
zu.” Es liegen aber auch nur wenige empirische Ergebnisse dazu vor, wie ver-
schiedene reproduktionstechnologische Optionen von lesbischen Paaren genutzt,
enaktiert und erfahren werden und welche familialen, verwandtschaftlichen und
geschlechtlichen Praktiken sich hierbei herausbilden (vgl. 2.1). Bezogen auf lesbi-
sche Personen ist bislang vor allem die pri- und postnatale Phase unterbeleuchtet
(vgl. Hirschauer et al. 2014: 291). An diesem Punkt setzt die vorliegende Studie an:
Ich untersuche anhand von qualitativen, problemzentrierten Interviews, wie lesbi-
sche und queere Paare Elternschaft in Deutschland itber Samenspende realisieren,
welche Relevanz Reproduktionstechnologien hierbei entfalten und welche Deutun-
gen und Praktiken von Familie, Verwandtschaft, Reproduktion und Geschlecht sich
im Zuge des Elternwerdens und -seins herausbilden. Auch wurde bislang kaum be-
trachtet, welche Rolle die spezifischen strukturellen Bedingungen des Zugangs zur
Reproduktionsmedizin in Deutschland spielen. Aus diesem Grund habe ich das
empirische Material um Expert*inneninterviews mit Samenbankbetreibern, mit
Fachanwiltinnen fiir Familienrecht und psychosozialen Beraterinnen von queeren
Personen mit Kinderwunsch erginzt sowie relevante, auf Reproduktion bezogene
Richtlinien und Gesetze analysiert.

miittern nicht erlaubt. Leihmutterschaft ist in Deutschland somit wie in vielen anderen eu-
ropdischen Liandern gesetzlich verboten. Fiir schwule cisgeschlechtliche Manner mit leibli-
chem Kinderwunsch ergibt sich bspw. die Moglichkeit des Elternwerdens zusammen mit ei-
nem lesbischen Paar. Auch sind Konstellationen denkbar, in denen ein schwules Paar eine
Leihmutterschaft im Ausland beauftragt (bspw. in England oder einigen Bundesstaaten der
USA) (vgl. Katzorke 2010:108f.). Allerdings kénnen sich zahlreiche juristische Problematiken
ergeben und es sind hohe Kosten mit dem Verfahren verbunden, sodass letztere Variante ei-
ne marginal verbreitete Praxis in Deutschland ist.

18 Die Bezeichnung»geplante lesbische Familien«ist eine Ubertragung der Wendung »planned
lesbian families«ins Deutsche. Die Begrifflichkeit wird insbesondere in der angelsichsischen
Literatur verwendet und bezeichnet lesbische Familien, in denen beide Partnerinnen einen
Kinderwunsch haben und ihn gemeinsam planen und verwirklichen (vgl. Thorn 2010: 73).

19 Hierbeiistesselbstverstandlich moglich, dass sich Begehrensformen wie queer/lesbisch und
geschlechtliche Verortungen wie trans* iiberschneiden. Das wird sich exemplarisch am Ma-
terial dieser Studie zeigen.

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Wihrend, wie eingangs skizziert, konservativ bis rechts ausgerichtete gesell-
schaftliche Akteur*innen LSBTIQ mit Kindern als das Andere zur >klassischen
Familie« konstruieren, steht im Zentrum queer_feministischer®® politischer Dis-
kussionen hingegen oftmals die Frage, wie >anders« diese Lebensweisen iiberhaupt
sind. In diesen Debatten wird meist eine zunehmende Normalisierung schwul-les-
bischer Lebensweisen thematisiert, insbesondere im familialen Zusammenleben
mit leiblichen Kindern. Auch wissenschaftliche, queer_feministische Positionen
beschiftigen sich mit dem Streben von Lesben und Schwulen nach Normalisierung
innerhalb von heteronormativ strukturierten Gesellschaften und interpretieren
dies als Teil assimilierender Politiken und Praktiken, die Lisa Duggan (2002) unter
dem Begriff »Homonormativitit« fasst. Hinsichtlich von Elternschaft und der
Nutzung von Reproduktionstechnologien durch LSBTIQ proklamieren queer fe-
ministische Beitrige hiufig eine Abwesenheit alternativer Lebensentwiirfe zu
Beginn des 21. Jahrhunderts. Utopische Lebens- und Beziehungsweisen seien
weder Realitit noch Utopie, sondern Postutopie, konstatiert etwa Felicita Reusch-
ling (2015: 130). Feministische Utopien von Elternschaft seien nicht eingetreten,
im Gegenteil, die Idee von Familie als biologischer Keimzelle habe sich im Zuge
der Nutzung von Reproduktionstechnologien eher verstirkt — und das auch im
Kontext nicht-heterosexueller Lebensweisen (vgl. ebd.: 137).

Mit dieser Arbeit méchte ich einen empirisch informierten, differenzierten
Beitrag zur sozialwissenschaftlichen Debatte leisten. Mich interessiert angesichts
der bisherigen Stofirichtung queer_feministischer Diskussionen insbesondere,
moglichen »queerenden Potentialen«< der Praktiken nachzugehen, also jenen Aspek-
ten, die tradierte, heteronormative Formen familialen Zusammenlebens und die
damit verbundenen Verwandtschafts- und Geschlechterverhiltnisse rearrangieren
und transformieren.?

Den Blick auf queerende Potentiale zu richten, verfithrt zugleich dazu, eine
neue Binaritit zu produzieren — die der Gegeniiberstellung einer Normalisierung
und Neuverhandlung von Familie in nicht-heterosexuellen Sorgearrangements mit
Kind(ern). So gibt beispielsweise Anson Koch-Rein zu bedenken, dass die Frage
nach einer Neuverhandlung oder Reproduktion von Familie moglicherweise die
falsche sei (vgl. Koch-Rein 2003: 73). Der Begriff der Familie erfahre in Kontexten
von Lesben, Bisexuellen, Schwulen und Queers nimlich sowohl Offnungen als auch
neue Grenzziehungen (vgl. ebd.: 79). Diese Intervention in die Debatte méochte ich

20 Ich markiere iiber die Unterstrich-Schreibweise sowohl Differenzen der Perspektiven als
auch die theoretischen und inhaltlichen Verbindungen bzw. Erginzungen, die Uberschnei-
dung der politischen Kampfe sowie die Notwendigkeit von Allianzen und Solidarisierung.
Auf die Entstehung und Ausrichtung queerer Perspektiven gehe ich in Kapitel 2.2 ein.

21 Fir eine ausfiihrlichere Darstellung der queer-theoretischen Analyseperspektive und des
Heteronormativititsbegriffs siehe Kapitel 2.2.

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

aufgreifen und den Blick auf die Gleichzeitigkeiten und Vielschichtigkeiten ihrer
Aushandlungen richten, um diese daraufhin zu befragen, welche Optionen sie of-
fenbaren. Wie auch Judith Butler betont, haben queere Familienkonstellationen in
ihrer Komplexitit das Potential, an der Kernfamilie als regulativem Ideal zu riit-
teln (vgl. Butler 2001 [2000]: 127) und somit alternative Formen denk- und lebbar
zu machen.

Dariiber hinaus ist bereits die Vorstellung einer >vollkommenen Neuverhand-
lung« infrage zu stellen. Die lesbischen und queeren Akteurinnen® sind schlief3-
lich weder abgekoppelt von gesellschaftlichen Strukturen und Machtverhiltnissen
zu denken noch stellt etwa eine >lesbische Reproduktion der Kernfamilie« eine rei-
bungslose Passung mit der Norm dar, im Gegenteil: Auch diese wird immer wieder
als defizitir und anders markiert, sodass konstant Normalisierungsanstrengun-
gen erforderlich sind, wie mein Material zeigen wird. Es geht in diesem Buch also
nicht um die Suche nach dem emanzipativen Familiensubjekt. Dies wiirde die Mog-
lichkeit einer Entkopplung der Subjekte von sozialen, politischen, rechtlichen und
symbolischen Strukturen erfordern, welche einer poststrukturalistischen Perspek-
tive zufolge, auf der diese Arbeit theoretisch fuf3t, nicht méglich ist (vgl. 2.2 und
2.3). Zum anderen wiirde diese Suche eine problematische, einseitige Zuschrei-
bung von Verantwortung an nicht-heterosexuelle Lebensweisen bedeuten, fir al-
ternative Arrangements von Zugehorigkeit und Sorge zustindig zu sein.

Um den lebensweltlichen Offnungs- und Schliefungsprozessen von Familie,
d.h. den Umarbeitungen und kreativen Neuarrangements, aber auch méglichen
neuen Praktiken der Grenzziehung, wer/was Familie ist, nachzugehen, ist der Fo-
kus auf Paarkonstellationen und die Nutzung von Reproduktionstechnologien be-
sonders produktiv. Paarformigkeit sowie der Wunsch nach einem leiblich eigenen
Kind sind Teil der — wenn auch cis-zweigeschlechtlich und heterosexuell gedach-
ten — Kernfamiliennorm. Genau deshalb ist die Form des Elternwerdens aber auch
so interessant: Der Aspekt der Paarférmigkeit wird von den Interviewten teils auf-
gebrochen, teils nicht. Die unterschiedliche Involviertheit der Partnerinnen® in das
Schwangerwerden, Schwangersein, Elternwerden und Elternsein ist zudem geeig-
net, um die Aushandlungen biologischer und sozialer Verwandtschaftsbeziehun-
gen zu betrachten. Es lassen sich unterschiedliche Modalititen herausarbeiten, wie
die Interviewten sich in ihren familialen, verwandtschaftlichen, reproduktiven und
geschlechtlichen Praktiken auf das regulative Ideal der heterosexuellen (Kern-)Fa-
milie beziehen, wo sich Rigidititen und (neue) Einschrinkungen finden lassen und
wo Briiche, Irritationen und eigensinnige Umarbeitungen.

Der Begriff der Reproduktionstechnologien, den ich in dieser Arbeit verwen-
de, ist ein weiter: Er umfasst sowohl hoch technisierte Verfahren wie die In-vitro-
Fertilisation als auch sogenannte >low tech«Varianten wie die selbstarrangierte
Donogene Insemination. Reproduktionstechnologien sind somit nicht auf medi-
zinisch assistierte Verfahren beschrinkt. Ich beziehe mich damit unter anderem

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

auf Donna Haraway, eine Vertreterin der Feminist Science and Technology Stu-
dies, die zur Erweiterung des Gegenstandsbereichs iiber biomedizinische Settings
hinaus angeregt hat (vgl. Haraway 1997: 208). Reproduktionstechnologien umfas-
sen danach alle Dinge, die eine Schwangerschaft herbeifithren, begleiten und im
Zusammenspiel mit Akteur*innen eine reproduktive Bedeutung entfalten — dies-
und jenseits medizinischer Settings: vom tiglich eingenommenen Ménchspfefter-
priparat zur Regulierung des Zyklus iiber Eisprungteststreifen oder die zur Inse-
mination verwendete Spritze bis hin zu Ultraschalluntersuchungen, die den Fotus
visualisieren. Reproduktion fasse ich vor dem Hintergrund der These einer Ko-
Konstitution von Technik, Natur, Geschlecht und Gesellschaft als eine immer schon
kulturell vermittelte Praxis auf, welche die Unterscheidung von s>kiinstlicher< Re-
produktion vs. »natiirlicher< obsolet werden lasst.

Um bereits zu Beginn dieser Studie auf einen von >anti-genderistischer? Seite
beliebten Einwand gegen Forschungen dieser Art einzugehen: Ja, meine Perspekti-
ve ist parteilich. Sie ist parteilich fiir all jene, die in heteronormativen Strukturen
Ausgrenzung erfahren und unsichtbar gemacht werden. Sie ist queer_feministisch
und eine Gegenrede zu den sich im Aufwind befindlichen Diskursen um >Gende-
rismus«< oder die Idee der heterosexuellen Kernfamilie als >Keimzelle der Nation:.
Der Blick, den ich auf meinen Gegenstand des Elternwerdens lesbischer und quee-
rer Paare via Samenspende werfe, ist ein situierter. Und genau das macht ihn zu
einem objektiven Blick im Sinne feministischer Erkenntnistheorie. Situiertes Wis-
sen zu produzieren, ist eine Weise, Forschung zu betreiben, die den Ort, von dem
aus analysiert und interpretiert wird, sichtbar macht und eine partiale Perspektive
darstellt (vgl. 3.1). Aus dieser Partialitit der Perspektive heraus maéchte ich zu Dif-
ferenzierung und kritischer Reflexion statt Vereinfachung und Polarisierung ein-
laden.

Die Studie ist eine Erzihlung, in der die Perspektiven von lesbischen und quee-
ren Menschen, die mit Kindern leben, in einer komplexen Vielfalt wahrnehmbar
gemacht werden sollen. Und - im besten Fall - bekommen dariiber auch etwaige
Vorurteile und Stereotype Risse und Mechanismen der Ausgrenzung geraten ins
Stocken. Denn wie Carolin Emcke es im Anschluss an Aleida Assmann formuliert:
Erst wenn Raster des Hasses ersetzt und Ahnlichkeiten entdeckt werden, kann Em-
pathie entstehen (vgl. Emcke 2016: 190). Empathie ist die Voraussetzung, um an-
dere als Menschen zu sehen. Zugleich wiinsche ich mir, dass dieses Buch auch
neugierig darauf macht, Unterschiede zu erkennen und die Vorstellungen dessen,
wie Familie, Verwandtschaft und Geschlecht gelebt werden kénnen, zu erweitern.

22 Fiir eine kritische sozialwissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem sogenannten >Anti-
Genderismus<siehe u.a. den Sammelband von Hark/Villa (2015).

- am 12.02.2026, 20:43:28.

17


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Queere Praktiken der Reproduktion

Vorgehen und Aufbau der Studie

Im auf die Einleitung folgenden zweiten Kapitel dieser Studie skizziere ich den
sozialwissenschaftlichen Forschungsstand zu lesbischer Familienbildung tiber Sa-
menspende (2.1). Ich markiere sowohl nicht oder nur marginal beforschte Aspekte
als auch produktive Ankniipfungspunkte der vorhandenen Literatur. Im Anschluss
stelle ich die konzeptionellen Zuginge vor, welche die theoretische Grundlage die-
ser Arbeit bilden und mit Hilfe derer ich das empirische Material analysiert ha-
be: queer-theoretische Perspektiven auf Begehren, Geschlecht und Identitit sowie
Arbeiten der Feminist Science and Technology Studies (FSTS), die sich mit Repro-
duktion, Verwandtschaft und Technik auseinandersetzen. Ich skizziere zunichst
poststrukturalistische und praxisorientierte Ansitze der Queer Studies. Zentrale
Bezugspunkte sind die Arbeiten Judith Butlers und ihr Konzept der heterosexuel-
len Matrix, aber ebenso queer-theoretische Weiterentwicklungen des Heteronor-
mativititsbegriffs (2.2). Im Anschluss wende ich mich den Feminist Science and
Technology Studies und deren Perspektive auf die Herstellung von Verwandtschaft
zu: Diese wird als Praxis und als Ko-Konstitution von Biologie und Sozialem bzw.
Natur und Kultur/Technik erfassbar und erfihrt eine Denaturalisierung (2.3).

Das dritte Kapitel beschiftigt sich mit den epistemologischen und methodi-
schen Zugingen dieser Studie: Uber den Rekurs auf feministische Wissenschafts-
kritik und Erkenntnistheorie reflektiere ich meine eigene Positioniertheit und die
Produktion von situiertem Wissen (3.1). Es folgt eine Darstellung des Erhebungs-
verfahrens (qualitative, problemzentrierte Interviews) und der Grounded Theory
nach Anselm Strauss, an der sich die Auswertung orientiert (3.2). Schlielich stelle
ich den Feldzugang, die Zusammensetzung des Samples und die Auswertungs-
schritte vor (3.3).

Kapitel vier gewdhrt dann erste Einblicke in die Empirie. Es beschreibt zu-
nichst die reproduktionstechnologischen Verfahren, die die interviewten Paare ge-
nutzt haben, skizziert die stratifizierten Zuginge zu Reproduktion und die hete-
ronormativen Regulierungen auf der (standes-)rechtlichen, aber auch praktischen
Ebene und schlieft mit einem Uberblick iiber die verschiedenen Aneignungswei-
sen von Reproduktionstechnologien durch die Interviewten.

Die dann folgenden drei Kapitel stellen die empirischen Herzstiicke der Stu-
die dar und widmen sich jeweils einem thematischen Fokus: In Kapitel fiinf be-
leuchte ich anhand des erhobenen Materials Rekonfigurationen von Reproduktion
und Verwandtschaft. Im Zentrum stehen das Reproduktiv-Werden der lesbischen
und queeren Frauen*paare vor dem Hintergrund heteronormativer Verhiltnisse
und Wissensformationen und die verschiedenen Aushandlungen, die sie im Vor-
feld der Schwangerschaft gefithrt haben — von der Frage nach Alternativen zum
leiblichen Kind bis zur Entscheidung dariiber, wer das Kind austrigt (5.1). An-
schlieRend stehen verschiedene Praktiken des Kinder-Machens im Zentrum — von

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

selbstarrangierten Inseminationen bis hin zu medizinisch unterstiitzten Varianten
- und die Frage, wie Biologie, Soziales und Materialititen, aber auch Begehren,
Korper und Geschlecht konstruiert und zueinander in Beziehung gesetzt werden
(5.2). Der nichste Abschnitt fokussiert, wie die Interviewten sowohl pri- als auch
postnatal Verwandtschaft gestalten, welche Skripte sie hierbei heranziehen und
inwiefern sich (De-)Konstruktionen einer Differenz leiblicher und nicht-leiblicher
Elternschaft vollziehen (5.3).

Kapitel sechs setzt sich mit der Frage auseinander, welche Deutungen und
Praktiken von Familie sich im Kontext lesbischer und queerer Elternschaft heraus-
bilden und welche Wirkmichtigkeit die Norm der Kernfamilie hierbei entfaltet.
Familie fasse ich als >Grenzprojekt« und gehe Offnungen und Schlieffungen nach,
die sich an verschiedenen Punkten des Elternwerdens und Elternseins vollziehen
bzw. vollzogen werden — von der Samenspenderwahl (6.1) itber die Aushandlung
der Rolle von privaten Samenspendern (6.2) bis hin zu Ein- und Ausschliissen nicht-
heterosexueller Familienformen in lebensweltlichen und institutionellen Kontexten
(6.3).

Das siebte Kapitel betrachtet die familialen Geschlechterarrangements der in-
terviewten Paare. Es analysiert die Verhandlung von Geschlechter- und Mutter-
schaftsnormen und fragt danach, welche Bilder von Weiblichkeiten, Mannlichkei-
ten, Mutterschaften, Vaterschaften und Elternschaften artikuliert werden, inwie-
fern alternative Entwiirfe entstehen und anhand welcher Parameter die lesbischen
und queeren Paare Zustindigkeiten fiir Sorgearbeit verteilen (7.1 bis 7.3).

Das Fazit der Studie und achte Kapitel schligt den Bogen zu Gegenwart und
Zukunft: Es skizziert aktuelle rechtliche, gesellschaftliche und politische Entwick-
lungen und fasst die empirischen Ergebnisse zusammen (8.1). Es diskutiert An-
regungen fiir eine kiinftige heteronormativititskritische sozialwissenschaftliche
Betrachtung von Familie sowie die Notwendigkeit von Begriffsarbeit und schlief3t
mit einer Einschitzung zu den die Kernfamiliennorm queerenden Potentialen les-
bisch-queeren Elternwerdens iiber Samenspende (8.2 bis 8.4).

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12.02.2026, 20:43:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

