
1. Einleitung

Seit der Jahrtausendwende lassen sich sehr unterschiedliche Entwicklungen für

nicht-heterosexuelle Paare und Eltern in Deutschland verfolgen. Liegt der Fokus

auf gerichtlichen Entscheidungen und rechtlichen Veränderungen, so sind vielfäl-

tige Verbesserungen der Situation auszumachen: Zu nennen ist insbesondere die

Einführung der eingetragenen Lebenspartnerschaft im Jahr 2001, durch die gleich-

geschlechtliche1 PartnerInnenschaften zivilrechtlich abgesichert werden konnten

(vgl. Bundesgesetzblatt 2001). Im Jahr 2005 folgte im Zuge einer Reform des Le-

benspartnerschaftsgesetzes die Übertragung des bis zu diesem Zeitpunkt hete-

rosexuellen Ehepaaren vorbehaltenen Stiefkindadoptionsverfahrens auf lesbische

und schwule Paare. Es ermöglichte gleichgeschlechtlichen Paaren in eingetrage-

ner Lebenspartnerschaft erstmals eine gemeinsame rechtliche Elternschaft. Ei-

ne bedeutsame Veränderung für trans*2 Personen ging mit einer 2011 getroffe-

nen Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts einher: Die für die Änderung

des Personenstands geforderte geschlechtsangleichende Operation und Sterilisa-

tion gegen den Willen der trans* Person wurde als nicht gerechtfertigte Verlet-

zung der Grundrechte auf körperliche Selbstbestimmung und Unversehrtheit fest-

gestellt (vgl. BVerfG 2011) und so leibliche Elternschaft nach einer Personenstands-

änderung überhaupt erst ermöglicht. 2013 folgte das Recht auf Sukzessivadoption

1 Analytisch findet der Begriff »gleichgeschlechtlich« in dieser Arbeit keine Verwendung, da

er oftmals als Gegenpol zum Begriff des »gegengeschlechtlichen« Begehrens genutzt wird

und hierdurch binäre Zweigeschlechtlichkeit reproduziert sowie eine Homogenität von Ge-

schlecht suggeriert wird. Ich verwende ihn nur im Kontext von Gesetzen und Richtlinien, in

denen er Anwendung findet und somit eineWirkmächtigkeit entfaltet. In der Analyse greife

ich entweder auf die Selbstbezeichnungen der Interviewten oder den Begriff »nicht-hete-

rosexuell« zurück, der Raum für eine Vielzahl von Begehrensweisen und geschlechtlichen

Verortungen lässt.

2 Das Adjektiv trans* bezeichnet Personen, die sich nicht oder nicht nur dem Geschlecht zu-

gehörig fühlen, das ihnen bei Geburt zugewiesen wurde. Der Asterisk steht für die Vielfalt

transgeschlechtlicher Verortungen – dies- und jenseits der Binarität – und für die Prozess-

haftigkeit und Unabgeschlossenheit von geschlechtlichen Positionierungen (vgl. Fütty 2019:

17).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Queere Praktiken der Reproduktion

für eingetragene LebenspartnerInnen, durch das Schwule und Lesben das Adop-

tivkind des Partners bzw. der Partnerin adoptieren durften (vgl. BVerfG 2013).3

Die rechtlichen Veränderungen wurden begleitet durch neue Sichtbarkeiten

nicht-heterosexueller familialer Lebensweisen. Ein Zeichen der symbolischen An-

erkennung stellte etwa die 2009 erfolgte Aufnahme des Wortes »Regenbogenfa-

milie« in den Duden dar.4 Für die veränderte Sichtbarkeit war das aktivistische

und ehrenamtliche Engagement von lesbischen, schwulen, bisexuellen, trans*, in-

ter*5 und queeren6 Menschen (LSBTIQ) mit Kindern entscheidend. So haben sich

insbesondere ab den 2000er Jahren in der gesamten Bundesrepublik Selbsthilfe-

und Interessengruppen gegründet.7 Aus diesem Engagement heraus sind inzwi-

schen verschiedene hauptamtliche Beratungs- und Vernetzungsangebote entstan-

den, die LSBTIQ, die mit Kindern leben (wollen), unterstützen.8 Insgesamt haben

zahlreiche Veränderungen stattgefunden, die eine rechtliche und gesellschaftliche

3 Eine Auseinandersetzung mit aktuellen rechtlichen Veränderungen, etwa der 2017 einge-

führten Ehe für gleichgeschlechtliche Paare, erfolgt im Fazit dieses Buchs (Kap. 8). Verfahren

wie die Stiefkindadoption werden im Folgenden näher erläutert.

4 Beim Begriff der »Regenbogenfamilie« handelt es sich um eine (Selbst-)Bezeichnung, die

auf die Regenbogenfahne als Symbol der LSBTIQ-Bewegung rekurriert. Aufgrund seiner Un-

schärfen und Verengungen (teils wird er – wie in der Duden-Definition – nur für lesbische

und schwule Paare mit Kindern genutzt) und einiger problematischer Aspekte wie der po-

tentiellen Ausblendung von Ausschlüssen sowieMacht- undHerrschaftsverhältnissen findet

er in dieser Arbeit analytisch keine Verwendung. Dieser Verweis schließt an die ausführliche

kritische Auseinandersetzung mit dem Begriff der »Regenbogenfamilie« bei Nay 2013 und

Mesquita/Nay 2013 an.

5 Das Adjektiv inter* bezeichnet Personen, deren anatomisches, chromosomales und/oder

hormonelles Geschlecht nicht eindeutig den medizinischen Kategorien von ›weiblich‹ bzw.

›männlich‹ zuzuordnen ist. Der Asterisk steht für die Vielfalt, Offenheit und Unabgeschlos-

senheit der geschlechtlichen Selbstverortungen.

6 Ursprünglich wurde »queer« im englischsprachigen Raum als Schimpfwort für Personen ge-

nutzt, welche die Normen der Heterosexualität und/oder Zweigeschlechtlichkeit herausfor-

derten. Ab den 1980er Jahren hat der Begriff eine Aneignung durch die vormals über ihn Dif-

famierten erfahren und hat nach und nach auch Eingang in die Sprachpolitik und die Selbst-

beschreibungspraktiken der deutschen LSBTIQ-Bewegung gefunden. Teils wird er als Sam-

melbegriff für LSBTI verwendet. In dieser Arbeit beziehe ichmich aber auf ein kritisches Ver-

ständnis von queer, das sexuelle bzw. geschlechtliche (Selbst-)Positionierungen von Perso-

nen umfasst, die Zweigeschlechtlichkeit transzendieren und/oder Begehrensweisen leben,

die sich auf geschlechtliche Positionierungen dies- und jenseits der Geschlechterbinarität

richten und den Dualismus von Homo- und Heterosexualität sowie Gegen- und Gleichge-

schlechtlichkeit infrage stellen.

7 Beispielhaft sei hier das im Jahr 2000 gegründete, bundesweite Netzwerk der Initiative les-

bischer und schwuler Eltern (ILSE) des Lesben- und Schwulenverbands Deutschland (LSVD)

angeführt.

8 Beispiele sind das 2013 gegründete Regenbogenfamilienzentrum in Berlin (berlin.ls-

vd.de/projekte/regenbogenfamilien-berlin, zuletzt abgerufen am 23.02.21) oder der 2016

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 11

Öffnung für verschiedene Formen partnerschaftlichen und familialen Zusammen-

lebens jenseits der heterosexuellen Kernfamilie bedeuten.

Nimmt man jedoch weitere gesellschaftliche Entwicklungen in den Blick, so

zeigt sich etwa im Erstarken und in der politischen Etablierung der 2013 gegründe-

ten Partei Alternative für Deutschland (AfD) auch, wie umstritten die skizzierten Ver-

änderungen sind. Neben gesellschaftlichen Öffnungsprozessen sind Bestrebungen

einer (Re-)Traditionalisierung von Familie sowie neue Ausschlüsse und Normie-

rungen von Geschlecht, Sexualität und Elternschaft zu verzeichnen: So positionier-

te sich die AfD von Beginn an antifeministisch und maskulinistisch. Die Themen

Gender und Familie bilden wesentliche Bezugspunkte der inhaltlichen Ausrichtung,

ob im Rahmen von Öffentlichkeitsarbeit via Facebook, bei Kundgebungen oder in

erst später folgenden Parteiprogrammen und Strategiepapieren. Propagiert wer-

den insbesondere die Natürlichkeit heterosexueller Elternschaft und essentialisti-

sche Vorstellungen von Geschlecht (vgl. Kemper 2014: 25, 27; Siri 2016: 77). Begleitet

und gestützt werden diese parteipolitischen Angriffe auf sexuelle, geschlechtliche

und familiale Vielfalt, die Geschlechterforschung sowie antirassistische und antise-

xistische Emanzipationsbestrebungen von diversen Demonstrationsveranstaltun-

gen, die durch christlich-fundamentalistische bis völkisch-nationalistische, rechte

Gruppen organisiert werden und die auch von konservativ-bürgerlichen Kräften

Zuspruch erhalten – von Pegida-Kundgebungen über den ›Marsch für das Leben‹

bis hin zu den ›Demos für alle‹ in verschiedenen Städten Deutschlands. Immer

wieder wurde und wird eine gesellschaftliche Diskussion darüber entfacht, was

unter dem Begriff »Familie« zu verstehen sei und was ›gute Elternschaft‹, die dem

›Kindeswohl‹ diene, ausmache. Mit der Zunahme einer offenen Äußerung antife-

ministischer, homo- und transfeindlicher Haltungen ist auch eine Verschiebung

der Diskurse einhergegangen, Nicht-Sagbares ist sagbar geworden.

In diesem Spannungsfeld diskursiver Aushandlungen und der Gleichzeitigkeit

von Öffnungs- und Schließungstendenzen ist auch die vorliegende Forschungs-

arbeit situiert. Sie geht der Frage nach, wie Formen der Elternschaft jenseits der

heterosexuellen Paarbeziehung in Deutschland eingegangen werden können und

gelebt werden: In den Jahren 2013 und 2014 interviewte ich 21 lesbische und quee-

re9 Frauen*paare10, die über die Nutzung von Reproduktionstechnologien Eltern

entstandene Treffpunkt Regenbogenfamilienmit Fach- und Beratungsstelle inMünchen (re-

genbogenfamilien-muenchen.de, zuletzt abgerufen am 23.02.21).

9 Die hier als »queer« bezeichneten Interviewten richteten ihr Begehren nicht ausschließlich

auf Frauen, sondern auf verschiedene geschlechtliche Subjektpositionen dies- und jenseits

derGeschlechterbinarität. Queer fungierte für dieAkteurinnen* als (Nicht-)Identitätskatego-

rie, als Mittel der Dekonstruktion von Identität als einem binär codierten, universalistischen,

essentialistischen und statischen Konzept.

10 Fast alle Interviewten verorteten sich cisgeschlechtlich, also als dem Geschlecht zugehörig,

das ihnen bei Geburt zugewiesen worden ist, und als Frau. Zwei ordneten sich der Kategorie

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Queere Praktiken der Reproduktion

geworden sind, zu ihren Vorstellungen und Praktiken von Familie, Verwandtschaft,

Reproduktion11 undGeschlecht.Die vonmir erhobenenNarrationen der lesbischen

und queeren Paare sind in die oben skizzierten gesellschaftlichen Diskurse einge-

bettet. Mitunter haben sich die Interviewten in den Gesprächen explizit auf sie

bezogen, Ängste und Befürchtungen geäußert, aber auch die eigenen Kämpfe um

eine Gesellschaft, in der tradierte Normen brüchig und Alternativen lebbar werden,

hervorgehoben.

Den lebensweltlichen Hintergrund der oben vorgestellten Kontroversen über

Familie, Begehren und Geschlecht bildet eine grundlegende Veränderung familia-

ler Lebensweisen in Deutschland in den vergangenen fünfzig Jahren.Während von

den 1950ern bis zur Mitte der 1960er Jahre die moderne bürgerliche Kernfamilie12

die verbreitetste Familienform darstellte, wird diese seit den 1970ern durch eine

Vielfalt von Lebensweisen ergänzt (vgl. Peuckert 2008: 9; Schmidt/Moritz 2009: 37).

Es hat sich eine Pluralisierung von Lebensformen vollzogen: So nehmen familia-

le (Neu-)Arrangements wie Einelternfamilien oder Patchworkfamilien zu. Diffe-

renziert man Familien nicht nur entlang der Kategorie Elternschaft, sondern zu-

sätzlich entlang der Dimension der Partner*innenschaft, so ergeben sich diverse

weitere Konstellationen, von heterosexuellen und nicht-heterosexuellen Lebensge-

meinschaften bis hin zu erweiterten Partnerschaftsformen (vgl. Schmidt/Moritz

2009: 38f.).

Als Erklärung für die Pluralisierung und die Transformation von Familienfor-

men werden von Familiensoziolog*innen gesamtgesellschaftliche Veränderungs-

prozesse wie die zunehmende Individualisierung der Lebensentwürfe und ein

grundsätzlicher sozialer Wertewandel angeführt, der mit einer gesellschaftlichen

Differenzierung einhergehe (vgl. Peuckert 2008: 10, 335; Schmidt/Moritz 2009:

42f.). Aus der Perspektive der (Feminist) Science and Technology Studies rücken

neben den sich verändernden soziokulturellen Faktoren aber auch Reproduktions-

technologien in den Blick. Ab dem Ende der 1970er Jahre haben Optionen der as-

Frau jedoch nur teilweise bzw. in einem erweiterten Sinne zu und beschrieben sich auch als

dem nicht-binären Trans*-Spektrum zugehörig. Um dies auszudrücken, bezeichnete sich ei-

ne Person als »Tomboy«, die andere als »androgyn« – der Asterisk hinter demBegriff »Frauen«

zeigt dies an (siehe ausführlicher 3.3).

11 Den Begriff »Reproduktion« verwende ich in diesem Buch zumeist bezogen auf generative

Praktiken. Hiermit unterscheidet er sich von der in feministischer Forschung oftmals übli-

chen Verwendung als Sammelbezeichnung für alle Praktiken, die auf Sorge, Pflege und Er-

neuerung zielen.

12 Das Ideal dermodernen bürgerlichen Kernfamilie umfasst ein cisgeschlechtliches, heterose-

xuelles Ehepaar, das dauerhaft in einem gemeinsamen Haushalt und in einer monogamen

Beziehung lebt sowie mindestens ein leibliches Kind hat (vgl. Miko 2008: 286).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 13

sistierten Reproduktion (bspw. Donogene Insemination13, In-vitro-Fertilisation14

oder Leihmutterschaft15) das Feld der Reproduktion grundlegend verändert. Ihre

zunehmende Verfügbarkeit hat den Strukturwandel der Familie mitgeprägt.

Die 1970er läuteten somit nicht nur die beginnende gesellschaftliche Akzeptanz

einer Trennung von Sexualität und Fortpflanzung ein (vgl. Burkart 2009: 25),

verschiedene Methoden der biotechnologisch unterstützten Reproduktion und

der Kryokonservierung16 eröffneten darüber hinaus Gesellschaftsgruppen wie

alleinstehenden Personen oder schwulen Männern und lesbischen Frauen und

zunehmend auch trans- und intergeschlechtlichen Personen neue Möglichkeiten,

eine Familie zu gründen und alternative Lebensgemeinschaften zur bürgerlichen

Kernfamilie zu schaffen: Familienformen, deren Eckpfeiler nicht mehr zwingend

heterosexuelle Orientierung und Cisgeschlechtlichkeit, die Monogamie auf Le-

benszeit, die (exklusive) sexuelle Beziehung der Eltern, ein gemeinsamer Haushalt

oder die biologische Verwandtschaft mit Kindern darstellen (vgl. Miko 2008: 286).

Bereits ab den 1990er Jahren sind insbesondere lesbische und schwule Part-

ner*innenschaften und Elternschaften in Deutschland sichtbarer geworden und

haben Eingang in den öffentlichen Diskurs gefunden (vgl. Maier 2009: 196). Die

Zahl derer, die ihren Wunsch, mit Kind(ern) zu leben, verwirklichen, wächst. Da-

mit nimmt auch die Zahl der Kinder zu, die bei lesbischen bzw. schwulen Eltern

leben. In den USA wurde in diesem Zusammenhang der Begriff »Gaybyboom« ge-

prägt (vgl. Donovan/Wilson 2008: 651), wobei aufgrund des überwiegenden Anteils

lesbischer Mütterkonstellationen eher von einem »Lesbian baby boom« (Patterson

1995: 115) zu sprechen ist.

Während es für cis-männliche, schwule Paare nach wie vor schwierig ist, sich

innerhalb Deutschlands über Reproduktionstechnologien einen Kinderwunsch

zu erfüllen,17 und sie meist auf das Übernehmen einer Pflegschaft oder (Aus-

13 Donogene Insemination bezeichnet ein reproduktionstechnologisches Verfahren, bei dem

eine Befruchtung über den Samen eines Dritten, d.h. eines anonymen oder bekannten Sa-

menspenders, erfolgt. Wenn erforderlich, wird die Person, die das Kind austragen soll, zu-

nächst durchHormongaben stimuliert, anschließendwird das gespendete Spermameistmit

Hilfe einer Spritze (und teils auch eines Katheters) in die Gebärhöhle eingebracht.

14 Die In-vitro-Fertilisation (IVF) ist ein reproduktionsmedizinisches Verfahren, bei dem einer

Person mit Uterus im Anschluss an eine hormonelle Stimulierung Eizellen entnommen und

diese extrauterin in einer Petrischale mit Spermien vermischt werden. Sobald die Befruch-

tung erfolgt ist, werden die Eizellen wieder in den Uterus der austragenden Person einge-

setzt.

15 Bei einer Leihmutterschaft erklärt sich eine Frau bereit, gegen eine zuvor festgelegte Summe

ein Kind für eine andere Person oder ein Paar auszutragen (vgl. Funcke/Thorn 2010: 485).

16 Die Kryokonservierung ist ein Verfahren, bei demGewebe oder Zellen in flüssigem Stickstoff

tiefgefroren werden, um sie für eine (mögliche) spätere Verwendung aufzubewahren.

17 Die Praxis der Leihmutterschaft ist im Embryonenschutzgesetz (ESchG) unter Strafe gestellt

und auch nach dem Adoptionsvermittlungsgesetz (AdVermiG) ist die Vermittlung von Leih-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Queere Praktiken der Reproduktion

lands-)Adoptionen angewiesen sind, nutzen cisgeschlechtliche, lesbische Paare

vermehrt die Möglichkeiten von Reproduktionstechnologien und gründen mit

Hilfe von Verfahren wie der Donogenen Insemination oder In-vitro-Fertilisation

eine »geplante lesbische Familie«18 (vgl. Thorn 2010: 73).

Angesichts der zunehmenden Sichtbarkeit von Familienformen jenseits der

heterosexuellen Kernfamilie ist es erstaunlich, dass die sozialen und kulturellen

Implikationen ihrer Elternwerdungsprozesse über Reproduktionstechnologien in

Deutschland nach wie vor kaum sozialwissenschaftlich untersucht worden sind.

Die empirische Forschung steht in diesem Feld noch am Anfang. Dies trifft vor

allem auf Studien zur (leiblichen) Elternschaft von trans* und inter* Personen

zu.19 Es liegen aber auch nur wenige empirische Ergebnisse dazu vor, wie ver-

schiedene reproduktionstechnologische Optionen von lesbischen Paaren genutzt,

enaktiert und erfahren werden und welche familialen, verwandtschaftlichen und

geschlechtlichen Praktiken sich hierbei herausbilden (vgl. 2.1). Bezogen auf lesbi-

sche Personen ist bislang vor allem die prä- und postnatale Phase unterbeleuchtet

(vgl. Hirschauer et al. 2014: 291). An diesem Punkt setzt die vorliegende Studie an:

Ich untersuche anhand von qualitativen, problemzentrierten Interviews, wie lesbi-

sche und queere Paare Elternschaft in Deutschland über Samenspende realisieren,

welche Relevanz Reproduktionstechnologien hierbei entfalten und welche Deutun-

gen und Praktiken von Familie, Verwandtschaft, Reproduktion und Geschlecht sich

im Zuge des Elternwerdens und -seins herausbilden. Auch wurde bislang kaum be-

trachtet, welche Rolle die spezifischen strukturellen Bedingungen des Zugangs zur

Reproduktionsmedizin in Deutschland spielen. Aus diesem Grund habe ich das

empirische Material um Expert*inneninterviews mit Samenbankbetreibern, mit

Fachanwältinnen für Familienrecht und psychosozialen Beraterinnen von queeren

Personen mit Kinderwunsch ergänzt sowie relevante, auf Reproduktion bezogene

Richtlinien und Gesetze analysiert.

müttern nicht erlaubt. Leihmutterschaft ist in Deutschland somit wie in vielen anderen eu-

ropäischen Ländern gesetzlich verboten. Für schwule cisgeschlechtliche Männer mit leibli-

chem Kinderwunsch ergibt sich bspw. die Möglichkeit des Elternwerdens zusammen mit ei-

nem lesbischen Paar. Auch sind Konstellationen denkbar, in denen ein schwules Paar eine

Leihmutterschaft im Ausland beauftragt (bspw. in England oder einigen Bundesstaaten der

USA) (vgl. Katzorke 2010: 108f.). Allerdings können sich zahlreiche juristische Problematiken

ergeben und es sind hohe Kostenmit dem Verfahren verbunden, sodass letztere Variante ei-

ne marginal verbreitete Praxis in Deutschland ist.

18 Die Bezeichnung »geplante lesbische Familien« ist eineÜbertragung derWendung »planned

lesbian families« insDeutsche.Die Begrifflichkeitwird insbesondere in der angelsächsischen

Literatur verwendet und bezeichnet lesbische Familien, in denen beide Partnerinnen einen

Kinderwunsch haben und ihn gemeinsam planen und verwirklichen (vgl. Thorn 2010: 73).

19 Hierbei ist es selbstverständlichmöglich, dass sich Begehrensformenwie queer/lesbisch und

geschlechtliche Verortungen wie trans* überschneiden. Das wird sich exemplarisch am Ma-

terial dieser Studie zeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 15

Während, wie eingangs skizziert, konservativ bis rechts ausgerichtete gesell-

schaftliche Akteur*innen LSBTIQ mit Kindern als das Andere zur ›klassischen

Familie‹ konstruieren, steht im Zentrum queer_feministischer20 politischer Dis-

kussionen hingegen oftmals die Frage, wie ›anders‹ diese Lebensweisen überhaupt

sind. In diesen Debatten wirdmeist eine zunehmende Normalisierung schwul-les-

bischer Lebensweisen thematisiert, insbesondere im familialen Zusammenleben

mit leiblichen Kindern. Auch wissenschaftliche, queer_feministische Positionen

beschäftigen sichmit dem Streben von Lesben und Schwulen nach Normalisierung

innerhalb von heteronormativ strukturierten Gesellschaften und interpretieren

dies als Teil assimilierender Politiken und Praktiken, die Lisa Duggan (2002) unter

dem Begriff »Homonormativität« fasst. Hinsichtlich von Elternschaft und der

Nutzung von Reproduktionstechnologien durch LSBTIQ proklamieren queer_fe-

ministische Beiträge häufig eine Abwesenheit alternativer Lebensentwürfe zu

Beginn des 21. Jahrhunderts. Utopische Lebens- und Beziehungsweisen seien

weder Realität noch Utopie, sondern Postutopie, konstatiert etwa Felicita Reusch-

ling (2015: 130). Feministische Utopien von Elternschaft seien nicht eingetreten,

im Gegenteil, die Idee von Familie als biologischer Keimzelle habe sich im Zuge

der Nutzung von Reproduktionstechnologien eher verstärkt – und das auch im

Kontext nicht-heterosexueller Lebensweisen (vgl. ebd.: 137).

Mit dieser Arbeit möchte ich einen empirisch informierten, differenzierten

Beitrag zur sozialwissenschaftlichen Debatte leisten. Mich interessiert angesichts

der bisherigen Stoßrichtung queer_feministischer Diskussionen insbesondere,

möglichen ›queerenden Potentialen‹ der Praktiken nachzugehen, also jenen Aspek-

ten, die tradierte, heteronormative Formen familialen Zusammenlebens und die

damit verbundenen Verwandtschafts- und Geschlechterverhältnisse rearrangieren

und transformieren.21

Den Blick auf queerende Potentiale zu richten, verführt zugleich dazu, eine

neue Binarität zu produzieren – die der Gegenüberstellung einer Normalisierung

und Neuverhandlung von Familie in nicht-heterosexuellen Sorgearrangements mit

Kind(ern). So gibt beispielsweise Anson Koch-Rein zu bedenken, dass die Frage

nach einer Neuverhandlung oder Reproduktion von Familie möglicherweise die

falsche sei (vgl. Koch-Rein 2003: 73). Der Begriff der Familie erfahre in Kontexten

von Lesben, Bisexuellen, Schwulen und Queers nämlich sowohl Öffnungen als auch

neue Grenzziehungen (vgl. ebd.: 79). Diese Intervention in die Debatte möchte ich

20 Ich markiere über die Unterstrich-Schreibweise sowohl Differenzen der Perspektiven als

auch die theoretischen und inhaltlichen Verbindungen bzw. Ergänzungen, die Überschnei-

dung der politischen Kämpfe sowie die Notwendigkeit von Allianzen und Solidarisierung.

Auf die Entstehung und Ausrichtung queerer Perspektiven gehe ich in Kapitel 2.2 ein.

21 Für eine ausführlichere Darstellung der queer-theoretischen Analyseperspektive und des

Heteronormativitätsbegriffs siehe Kapitel 2.2.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Queere Praktiken der Reproduktion

aufgreifen und den Blick auf die Gleichzeitigkeiten und Vielschichtigkeiten ihrer

Aushandlungen richten, um diese daraufhin zu befragen, welche Optionen sie of-

fenbaren. Wie auch Judith Butler betont, haben queere Familienkonstellationen in

ihrer Komplexität das Potential, an der Kernfamilie als regulativem Ideal zu rüt-

teln (vgl. Butler 2001 [2000]: 127) und somit alternative Formen denk- und lebbar

zu machen.

Darüber hinaus ist bereits die Vorstellung einer ›vollkommenen Neuverhand-

lung‹ infrage zu stellen. Die lesbischen und queeren Akteurinnen* sind schließ-

lich weder abgekoppelt von gesellschaftlichen Strukturen und Machtverhältnissen

zu denken noch stellt etwa eine ›lesbische Reproduktion der Kernfamilie‹ eine rei-

bungslose Passungmit der Norm dar, im Gegenteil: Auch diese wird immer wieder

als defizitär und anders markiert, sodass konstant Normalisierungsanstrengun-

gen erforderlich sind, wie mein Material zeigen wird. Es geht in diesem Buch also

nicht um die Suche nach dem emanzipativen Familiensubjekt. Dies würde dieMög-

lichkeit einer Entkopplung der Subjekte von sozialen, politischen, rechtlichen und

symbolischen Strukturen erfordern, welche einer poststrukturalistischen Perspek-

tive zufolge, auf der diese Arbeit theoretisch fußt, nicht möglich ist (vgl. 2.2 und

2.3). Zum anderen würde diese Suche eine problematische, einseitige Zuschrei-

bung von Verantwortung an nicht-heterosexuelle Lebensweisen bedeuten, für al-

ternative Arrangements von Zugehörigkeit und Sorge zuständig zu sein.

Um den lebensweltlichen Öffnungs- und Schließungsprozessen von Familie,

d.h. den Umarbeitungen und kreativen Neuarrangements, aber auch möglichen

neuen Praktiken der Grenzziehung, wer/was Familie ist, nachzugehen, ist der Fo-

kus auf Paarkonstellationen und die Nutzung von Reproduktionstechnologien be-

sonders produktiv. Paarförmigkeit sowie der Wunsch nach einem leiblich eigenen

Kind sind Teil der – wenn auch cis-zweigeschlechtlich und heterosexuell gedach-

ten – Kernfamiliennorm. Genau deshalb ist die Form des Elternwerdens aber auch

so interessant: Der Aspekt der Paarförmigkeit wird von den Interviewten teils auf-

gebrochen, teils nicht. Die unterschiedliche Involviertheit der Partnerinnen* in das

Schwangerwerden, Schwangersein, Elternwerden und Elternsein ist zudem geeig-

net, um die Aushandlungen biologischer und sozialer Verwandtschaftsbeziehun-

gen zu betrachten. Es lassen sich unterschiedlicheModalitäten herausarbeiten,wie

die Interviewten sich in ihren familialen, verwandtschaftlichen, reproduktiven und

geschlechtlichen Praktiken auf das regulative Ideal der heterosexuellen (Kern-)Fa-

milie beziehen, wo sich Rigiditäten und (neue) Einschränkungen finden lassen und

wo Brüche, Irritationen und eigensinnige Umarbeitungen.

Der Begriff der Reproduktionstechnologien, den ich in dieser Arbeit verwen-

de, ist ein weiter: Er umfasst sowohl hoch technisierte Verfahren wie die In-vitro-

Fertilisation als auch sogenannte ›low tech‹-Varianten wie die selbstarrangierte

Donogene Insemination. Reproduktionstechnologien sind somit nicht auf medi-

zinisch assistierte Verfahren beschränkt. Ich beziehe mich damit unter anderem

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17

auf Donna Haraway, eine Vertreterin der Feminist Science and Technology Stu-

dies, die zur Erweiterung des Gegenstandsbereichs über biomedizinische Settings

hinaus angeregt hat (vgl. Haraway 1997: 208). Reproduktionstechnologien umfas-

sen danach alle Dinge, die eine Schwangerschaft herbeiführen, begleiten und im

Zusammenspiel mit Akteur*innen eine reproduktive Bedeutung entfalten – dies-

und jenseits medizinischer Settings: vom täglich eingenommenen Mönchspfeffer-

präparat zur Regulierung des Zyklus über Eisprungteststreifen oder die zur Inse-

mination verwendete Spritze bis hin zu Ultraschalluntersuchungen, die den Fötus

visualisieren. Reproduktion fasse ich vor dem Hintergrund der These einer Ko-

Konstitution von Technik,Natur, Geschlecht und Gesellschaft als eine immer schon

kulturell vermittelte Praxis auf, welche die Unterscheidung von ›künstlicher‹ Re-

produktion vs. ›natürlicher‹ obsolet werden lässt.

Um bereits zu Beginn dieser Studie auf einen von ›anti-genderistischer‹22 Seite

beliebten Einwand gegen Forschungen dieser Art einzugehen: Ja, meine Perspekti-

ve ist parteilich. Sie ist parteilich für all jene, die in heteronormativen Strukturen

Ausgrenzung erfahren und unsichtbar gemacht werden. Sie ist queer_feministisch

und eine Gegenrede zu den sich im Aufwind befindlichen Diskursen um ›Gende-

rismus‹ oder die Idee der heterosexuellen Kernfamilie als ›Keimzelle der Nation‹.

Der Blick, den ich auf meinen Gegenstand des Elternwerdens lesbischer und quee-

rer Paare via Samenspende werfe, ist ein situierter. Und genau das macht ihn zu

einem objektiven Blick im Sinne feministischer Erkenntnistheorie. Situiertes Wis-

sen zu produzieren, ist eine Weise, Forschung zu betreiben, die den Ort, von dem

aus analysiert und interpretiert wird, sichtbar macht und eine partiale Perspektive

darstellt (vgl. 3.1). Aus dieser Partialität der Perspektive heraus möchte ich zu Dif-

ferenzierung und kritischer Reflexion statt Vereinfachung und Polarisierung ein-

laden.

Die Studie ist eine Erzählung, in der die Perspektiven von lesbischen und quee-

ren Menschen, die mit Kindern leben, in einer komplexen Vielfalt wahrnehmbar

gemacht werden sollen. Und – im besten Fall – bekommen darüber auch etwaige

Vorurteile und Stereotype Risse und Mechanismen der Ausgrenzung geraten ins

Stocken. Denn wie Carolin Emcke es im Anschluss an Aleida Assmann formuliert:

Erst wenn Raster des Hasses ersetzt und Ähnlichkeiten entdeckt werden, kann Em-

pathie entstehen (vgl. Emcke 2016: 190). Empathie ist die Voraussetzung, um an-

dere als Menschen zu sehen. Zugleich wünsche ich mir, dass dieses Buch auch

neugierig darauf macht, Unterschiede zu erkennen und die Vorstellungen dessen,

wie Familie, Verwandtschaft und Geschlecht gelebt werden können, zu erweitern.

22 Für eine kritische sozialwissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem sogenannten ›Anti-

Genderismus‹ siehe u.a. den Sammelband von Hark/Villa (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Queere Praktiken der Reproduktion

Vorgehen und Aufbau der Studie

Im auf die Einleitung folgenden zweiten Kapitel dieser Studie skizziere ich den

sozialwissenschaftlichen Forschungsstand zu lesbischer Familienbildung über Sa-

menspende (2.1). Ich markiere sowohl nicht oder nur marginal beforschte Aspekte

als auch produktive Anknüpfungspunkte der vorhandenen Literatur. Im Anschluss

stelle ich die konzeptionellen Zugänge vor, welche die theoretische Grundlage die-

ser Arbeit bilden und mit Hilfe derer ich das empirische Material analysiert ha-

be: queer-theoretische Perspektiven auf Begehren, Geschlecht und Identität sowie

Arbeiten der Feminist Science and Technology Studies (FSTS), die sich mit Repro-

duktion, Verwandtschaft und Technik auseinandersetzen. Ich skizziere zunächst

poststrukturalistische und praxisorientierte Ansätze der Queer Studies. Zentrale

Bezugspunkte sind die Arbeiten Judith Butlers und ihr Konzept der heterosexuel-

len Matrix, aber ebenso queer-theoretische Weiterentwicklungen des Heteronor-

mativitätsbegriffs (2.2). Im Anschluss wende ich mich den Feminist Science and

Technology Studies und deren Perspektive auf die Herstellung von Verwandtschaft

zu: Diese wird als Praxis und als Ko-Konstitution von Biologie und Sozialem bzw.

Natur und Kultur/Technik erfassbar und erfährt eine Denaturalisierung (2.3).

Das dritte Kapitel beschäftigt sich mit den epistemologischen und methodi-

schen Zugängen dieser Studie: Über den Rekurs auf feministische Wissenschafts-

kritik und Erkenntnistheorie reflektiere ich meine eigene Positioniertheit und die

Produktion von situiertem Wissen (3.1). Es folgt eine Darstellung des Erhebungs-

verfahrens (qualitative, problemzentrierte Interviews) und der Grounded Theory

nach Anselm Strauss, an der sich die Auswertung orientiert (3.2). Schließlich stelle

ich den Feldzugang, die Zusammensetzung des Samples und die Auswertungs-

schritte vor (3.3).

Kapitel vier gewährt dann erste Einblicke in die Empirie. Es beschreibt zu-

nächst die reproduktionstechnologischen Verfahren, die die interviewten Paare ge-

nutzt haben, skizziert die stratifizierten Zugänge zu Reproduktion und die hete-

ronormativen Regulierungen auf der (standes-)rechtlichen, aber auch praktischen

Ebene und schließt mit einem Überblick über die verschiedenen Aneignungswei-

sen von Reproduktionstechnologien durch die Interviewten.

Die dann folgenden drei Kapitel stellen die empirischen Herzstücke der Stu-

die dar und widmen sich jeweils einem thematischen Fokus: In Kapitel fünf be-

leuchte ich anhand des erhobenen Materials Rekonfigurationen von Reproduktion

und Verwandtschaft. Im Zentrum stehen das Reproduktiv-Werden der lesbischen

und queeren Frauen*paare vor dem Hintergrund heteronormativer Verhältnisse

und Wissensformationen und die verschiedenen Aushandlungen, die sie im Vor-

feld der Schwangerschaft geführt haben – von der Frage nach Alternativen zum

leiblichen Kind bis zur Entscheidung darüber, wer das Kind austrägt (5.1). An-

schließend stehen verschiedene Praktiken des Kinder-Machens im Zentrum – von

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19

selbstarrangierten Inseminationen bis hin zumedizinisch unterstützten Varianten

– und die Frage, wie Biologie, Soziales und Materialitäten, aber auch Begehren,

Körper und Geschlecht konstruiert und zueinander in Beziehung gesetzt werden

(5.2). Der nächste Abschnitt fokussiert, wie die Interviewten sowohl prä- als auch

postnatal Verwandtschaft gestalten, welche Skripte sie hierbei heranziehen und

inwiefern sich (De-)Konstruktionen einer Differenz leiblicher und nicht-leiblicher

Elternschaft vollziehen (5.3).

Kapitel sechs setzt sich mit der Frage auseinander, welche Deutungen und

Praktiken von Familie sich im Kontext lesbischer und queerer Elternschaft heraus-

bilden und welche Wirkmächtigkeit die Norm der Kernfamilie hierbei entfaltet.

Familie fasse ich als ›Grenzprojekt‹ und gehe Öffnungen und Schließungen nach,

die sich an verschiedenen Punkten des Elternwerdens und Elternseins vollziehen

bzw. vollzogen werden – von der Samenspenderwahl (6.1) über die Aushandlung

der Rolle von privaten Samenspendern (6.2) bis hin zu Ein-undAusschlüssen nicht-

heterosexueller Familienformen in lebensweltlichen und institutionellen Kontexten

(6.3).

Das siebte Kapitel betrachtet die familialen Geschlechterarrangements der in-

terviewten Paare. Es analysiert die Verhandlung von Geschlechter- und Mutter-

schaftsnormen und fragt danach, welche Bilder von Weiblichkeiten, Männlichkei-

ten, Mutterschaften, Vaterschaften und Elternschaften artikuliert werden, inwie-

fern alternative Entwürfe entstehen und anhand welcher Parameter die lesbischen

und queeren Paare Zuständigkeiten für Sorgearbeit verteilen (7.1 bis 7.3).

Das Fazit der Studie und achte Kapitel schlägt den Bogen zu Gegenwart und

Zukunft: Es skizziert aktuelle rechtliche, gesellschaftliche und politische Entwick-

lungen und fasst die empirischen Ergebnisse zusammen (8.1). Es diskutiert An-

regungen für eine künftige heteronormativitätskritische sozialwissenschaftliche

Betrachtung von Familie sowie die Notwendigkeit von Begriffsarbeit und schließt

mit einer Einschätzung zu den die Kernfamiliennorm queerenden Potentialen les-

bisch-queeren Elternwerdens über Samenspende (8.2 bis 8.4).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456248-001 - am 13.02.2026, 20:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

