7. Formen, Funktionen und Bestimmungen der
(ausdriicklichen) Reflexion

Wir halten mit Kapitel 5 zwei Arten der Reflexion auseinander, das
unausdriickliche, implizite, nicht-objektivierende Mitbewusstsein
und die Reflexion als selbstindigen psychologischen oder phinome-
nologischen Akt mit eigener zeitlicher Struktur. Dabei fungiert das
Mitbewusstsein als Voraussetzung fiir die Reflexion (vgl. Kap. 5,
S. 116 und Anm. 27). Das Mitbewusstsein »gibt« die cogitatio, die Re-
flexion betrachtet sie und legt sie aus. Beide Formen aber haben es
mit dem Anonymen zu tun, mit dem Verborgenen, das sie entdecken
und patent machen.

Das Mitbewusstsein begniigt sich mit dem Gewahren und Kon-
statieren; es bildet mit der cogitatio eine unselbstindige Einheit und
hebt sich als eine Art Selbstgewissheit von ihr nur wie ein Schatten
oder Leuchten ab (vgl. Kap. 5, S. 116). Das jeweils aktuelle Bewusst-
sein ist diesem Selbstbewusstsein gemif kein blofles unbewusstes,
unbestimmtes und undifferenziertes cogito, sondern ein Bewusst-
sein, das sich selbst als diese konkrete Wahrnehmung oder diese be-
stimmte Erinnerung mit ihrem zugehérigen Objekt oder Sachverhalt
weil3, versteht und dieses Verstehen jederzeit auch ausdriicken kann.
Die ausdriickliche Reflexion ist vielfiltig; sie verfolgt eigene Interes-
sen, indem sie entdeckt, freilegt, enthiillt, beobachtet, beschreibt, ver-
gleicht, analysiert, unterscheidet, verkniipft, trennt, in Beziehung
setzt, auslegt und in Begriffe fasst (Hua II1/1, 138 und Hua II, 58).
Enthiillung, Beschreibung, Unterscheidung, Analyse, Auslegung,
niher Selbstauslegung' und Begreifen sind Funktionen der reflexi-
ven Phanomenologie. Der reflektierende Phanomenologe »dringt ...
enthiillend mit seinem reflektierenden Blick in das anonyme cogitie-

' CM §16, Hua I, 76:13 ff. (Selbstenthiillung); §33, Hua 1, 102:32 ff. und §41 (Selbst-
auslegung), Hua I, 116 ff; vgl. auch die Bestimmung der Philosophie als »systematische
Selbstentfaltung« Hua VIII, 167 und als Auslegung der Subjektivitit (Krisis §29, Hua
VI, 114f£).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 133

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

134

7. Funktionen der Reflexion

rende Leben ein« (Hua I, 84:36-38) und verdeutlicht, was reflekti-
onslos eben anonym oder implizit? bliebe. Ohne die Reflexion hitten
wir kein kommunizierbares Wissen von den vielfaltigen, konstituie-
renden Leistungen des Bewusstseins.*

Welches aber sind nun diese Leistungen oder Funktionen der
Reflexion?

Husserl selbst unterscheidet vorweg methodisch richtig zwi-
schen der blolen Freilegung und Gewinnung des Arbeitsfeldes und
der nachgeordneten, »sachbestimmenden« Arbeit in diesem Feld
(Hua 11I/1,136:11ff; vgl. Kap.5 Anm.13). Der Phianomenologe
muss — mittels der Reflexion — seine Gegenstinde, namlich das Be-
wusstseinsfeld, das pulsierende Bewusstseinsleben, die Subjektivitt,
die Phanomene allererst gewinnen und entdecken, bevor er in es
eindringen und fortschreitend immer neue Horizonte und Gegen-
standsbereiche sichtbar machen und enthiillen kann. Dabei spielt es
zunichst keine Rolle, ob wir dieses Feld als natiirliches, oder schon
gereinigtes oder gar transzendentales nehmen.

Der Begriff >Freilegung« aber bedarf der Erlduterung. Wihrend
entdeckt nur etwas wird, von dem man vorher nichts wusste, impli-
ziert >Freilegungs, >Enthiillung< immerhin ein gewisses Vertrautsein
mit dem Freizulegenden; das Freizulegende, eben das Bewusstsein,
ist bekannt, mitbewusst, >da<!, aber im Modus >unreflektiert¢, »ano-
nymy, >verdecktc, verborgenc. Ich habe — weltorientiert — zwar Kennt-
nis von meinem eigenen Bewusstsein, aber diese Kenntnis ist nicht
entfaltet, nicht ausdriicklich abgehoben, nicht kommunizierbar, und
deshalb diffus, unbestimmt, ungenau. Ich weif8 nur, dass es existiert,
vielleicht auch noch als was (z.B. als Wahrnehmung), aber ich bin
mir seiner Strukturen, seiner Funktionen, seiner Zeitlichkeit nicht
bewusst und kann sie nicht benennen. Als >dac ist das Bewusstsein
zwar bereits enthiillt, >freicgelegt, d. h. als Bewusstsein irgendwie ge-

* »Implizit« Hua I, 84,85; »Enthiillung der impliziten Intentionalitit« Hua I, 118:15;
vgl. ferner den Unterschied von »implizit< und »explizitc im §35 der Ideen I.

* Die Aufkliarung des Anonymen ist die entscheidende Aufgabe der Phinomenologie.
Vgl. Hiilsmann, 1963, 173-186, bes. 181 ff. (Kap. 5, Anm. 24).

+ Zu diesem »dac vgl. z.B. Hua I11/1, 95:13-29: »sie (sc. alle Erlebnisse) sind schon un-
reflektiert als »Hintergrund« da« (95:17) und »die bloe Weise seines (sc. des unreflek-
tierten Erlebnisses) Daseins« (und dazu Kapitel 3, Anm. 21); ferner »alle diese subjekti-
ven Modi waren erlebnismifig da« (Hua [X, 152:28¢.) - »im geraden Wahrnehmen war
all dergieichen schon da, nur waren wir nicht gewahrend darauf eingestellt.« (Hua IX,
153:18-20) — »dass A schon vor der Zuwendung »da war«« (Hua X, A II, Beil. XII,
129:28f.).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Funktionen der Reflexion

geben und verstanden; doch dieses Verstehen ist ein Vorverstehen®,
das es zu explizieren gilt. Und in der Tat besteht die Freilegung und
Gewinnung des Anonymen, der Subjektivitat, namlich als Arbeits-
feld, in der expliziten Riick- und Zuwendung des Bewusstseins auf
sich selbst.

Und diese Zuwendung und das Aufrechterhalten der Zuwen-
dung ist nicht einfach. Da das Sachfeld, die subjektiven Erlebnisse
oder das Bewusstseinsapriori (Hua I11/1,135:18), dem alltiglichen,
aber auch wissenschaftlichem Leben fremd ist, bedarf es einer »miih-
samen® Blickabwendung von den immerfort bewussten, also ... na-
tiirlichen Gegebenheiten« (Hua I11/1,136:15-17), um die »neuarti-
gen Sachen« (Hua III/1,136:28) zu gewinnen. Aufgrund dieser
Unvertrautheit und der véllig gednderten riickbeziiglichen, phéno-
menologischen Einstellung und Blickrichtung, muss der Phinome-
nologe bestindig mit einer gewissen Skepsis rechnen (Hua III/1,
136:261.).

Die véllig gednderte Einstellung des Phianomenologen beruht
nicht nur in der psychologisch-reflexiven Riickwendung auf sich
selbst, sondern besteht im Besonderen in der transzendentalen
Epoché des Seinsglaubens und in der Einklammerung alles Welt-
lichen. Die Freilegung des Arbeitsfeldes ist nicht nur ob seiner unge-
wohnten Riickbezogenheit und wegen der Aufrechterhaltung des
doppelten Ich” mithsam und {iberhaupt als Freilegung und Leistung
zu bezeichnen, sondern auch weil und sofern der Phinomenologe die
psychologischen Gegebenheiten, das Bewusstsein, von allem Welt-
lichen reinigt und interpretativ in transzendentale verwandelt. Diese
Interpretation fordert intellektuelle Konzentration und Anspan-
nung, weil der Glaube an die Welt alle Bewusstseinsleistungen, und
eben auch die reflexiven, durchdringt. Denn was der reflexive Blick
erfasst, das Bewusstsein, die Phinomene, wird aufgrund der General-
thesis (Ideen I, §30, Hua I11/1:60f.) unauthérlich als Weltliches ver-
standen. Diese Weltlichkeit indessen inhibiert der Phinomenologe,
klammert sie ein. So gliedert sich die eigenstindige Reflexion in eine
empirisch-psychologische und eine transzendentale.

Natiirlich kann man zwischen der Einklammerung des Welt-

* Vgl. das vorontologische Seins- und Selbstverstindnis Heideggers: Sein und Zeit
1957, §4, 5. 11£.

* Vgl. »miihselige Studien« Ideen I, Einleitung, Hua 111/1,5:24 und Kap. 5, Anm. 3.

" Vgl. unten Kap. 10, S. 177 ff.

Bewusstsein, Reflexion und lch bei Husserl A= 135

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Funktionen der Reflexion

lichen am Gegenstand und an der cogitatio unterscheiden. Der Ge-
genstand begegnet selbstverstandlich als weltlicher, das Bewusstsein
nicht unbedingt. Um den Gegenstand von allem Weltlichen zu rei-
nigen, bedarf es nicht der konsequent riickbeziiglichen Reflexion, die
cogitatio erfasse ich nur mittels dieser. Den Gegenstand kann ich
auch als intentionalen, vom Bewusstsein konstituierten fassen und
beschreiben, ohne mich sonderlich der konstituierenden cogitatio zu
widmen. Reflektiere ich jedoch und wende mich so der cogitatio, dem
Bewusstsein zu, erkenne ich natiirlich auch, dass jede cogitatio ihren
Gegenstand hat, den ich dann als bewussten, intendierten beschrei-
ben kann. Ich bin bereits in der reflexiven Einstellung und erfahre
deshalb den Gegenstand als intendierten. Ich brauche gar keine Ein-
klammerung mehr, keine Reduktion oder Ausschaltung, weil der Ge-
genstand des Bewusstseins in der Reflexion unmittelbar als inten-
dierter gilt. Aber ich darf auch das Bewusstsein nicht mehr als
weltliches verstehen, wie es die natiirliche Reflexion zweifellos tut.
So muss ich in diesem Fall das Bewusstsein von allem Weltlichen,
d.h. Leiblichen, reinigen. Das gereinigte Bewusstsein konstituiert
dann auch seinen Gegenstand als reinen, nichtweltlichen oder trans-
zendentalen, den ich als diesen dann auch beschreiben kann.

Eine weitere Unterscheidung, die wir treffen miissen, ist die von
Wahrnehmung und Deskription, oder verdeutlicht, von vorpridika-
tiver Wahrnehmung und beschreibender Pradikation. Das Ich bringt
nicht alle seine Erlebnisse bestindig zum pridikativem Ausdruck
(Hua II1/1, 73:20-23).* Der Phanomenologe jedoch stellt sich beruf-
lich die Aufgabe, nicht nur mittels innerer Wahrnehmung die reinen
Phanomene genau und vergleichend in den Blick zu nehmen, son-
dern dieses Erblickte auch angemessen darzustellen und verstindlich
zu machen. Und auch dieses Verbalisieren fordert erhebliche unge-
wohnte sprachliche Flexibilitit und Kompetenz, die geschult und
getibt sein will.

Als Gegenstinde der — transzendental-phanomenologischen
und der psychologischen — Reflexion, als intentionale Bereiche zei-
gen sich nach und nach, der allgemeinen Struktur der cogitatio als
ego-cogito-cogitatum gemaf, zunichst die Gegenstinde (das cogita-
tum) im Wie ihrer Erscheinungsweisen, dann ihre Horizonte und

* Auf das Problem der Pridikation hatte Husserl schon in LU aufmerksam gemach;
vgl. Hua XIX/1,15:15 ff., wo er von der Schwierigkeit der Darstellung und Ubermittlung
an andere spricht.

136 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Funktionen der Reflexion

Potentialititen und das Gesamt der Gegenstande, die Umwelt, das
Universum, die Welt, korrelativ die verschiedenen cogitationes selbst
mit ihrer Intentionalitit, mit ihren Horizonten, Stufen und zeit-
lichen Strukturen, dann der Bewusstseinsstrom insgesamt, ferner
das Ich als leerer Pol, als Substrat von Habitualitédten, als genetisch-
geschichtliches, schlieBlich die intersubjektiven Strukturen des Be-
wusstseins. >Sich nach und nach zeigen« deutet auch auf eine Struktur
der Voraussetzung hin: ich kann das Ich als Pol erst entdecken, wenn
ich die cogitatio bereits erschlossen habe.’

Diesen intentionalen Bereichen angepasst fungiert die Reflexion
je anders.” Das Wie der Erscheinungsweisen von Gegenstinden ar-
beitet sie heraus, indem sie sich einem einzelnen Gegenstand, etwa
der Wahrnehmung, zuwendet und ihn beschreibt. Sie erkennt, dass
die Merkmale des Gegenstandes wechseln, mit der Beleuchtung, der
Entfernung, oder indem ich um ihn herumgehe, wihrend er selbst
derselbe bleibt, dass der Gegenstand Seiten hat, die zwar nicht direkt
gesehen, aber postuliert werden, und fest auf ihn blickend spricht sie
die sich @ndernden Merkmale des identischen Gegenstandes im Wort
aus. Sie ist entdeckend-deskriptiv.

Zu diesen Gegenstanden gehort konstitutiv ihr impliziter Hin-
tergrund, der Horizont, die potentiell wahrnehmbaren, aber jetzt in-
aktuellen Gegenstinde und schliefSlich das All oder das Universum
der Gegenstinde insgesamt. Diese inaktuellen Gegenstiande und die
Welt selbst als anonymer Hintergrund sind nur analytisch-reflexiv
heraus zu arbeiten.

Die Aufkliarung der Unterschiede der Bewusstseinsweisen, etwa

? Zu diesem Aspekt vgl. schon das Kapitel 6.6. » Anonymitit als relative Bestimmunge,
S. 1311

" Eine villig andere Funktionstafel der (phinomenologischen) Reflexion entwirft Fink,
1988, Teil 1, S. 32 ff. Er widmet der Reduktion, dem regressiven Analysieren, dem Kons-
truieren, dem theoretischen Erfahren, dem Ideieren, dem Pradizieren und dem Verwis-
senschaftlichen je einen Paragraphen. Dabei entspricht Finks Reduktion meine Freile-
gung des Arbeitsfeldes als transzendentales (§5), der regressiven Analyse der gesamten
Arbeit in diesem Feld (§6). Im §7 geht es Fink um die konstruktive Phanomenologie,
d.h. um die Aufklirung der transzendentalen Reflexion als Methode, um eine »Phano-
menologie der Phinomenologie« (a.a.O., S. 74); in gewissem Sinne ist diese meine Ar-
beit ein Beitrag zu dieser Aufklirung. Das theoretische Erfahren (§8) produziert seine
Gegenstinde, das Ideieren (§9) entspricht der eidetischen Reduktion, die ich nicht wei-
ter verfolge. Auch auf die Probleme der Pridikation (§10) und der Verwissenschaftli-
chung (§11), d. h. der Mitteilung (a.a. 0., S. 110£.) gehe ich nicht weiter ein (vgl. jedoch
die Hinweise Kapitel 1.1,, S. 18).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 137

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

138

7. Funktionen der Reflexion

des Unterschieds von Erinnerung und Einfiihlung, beides Vergegen-
wirtigungen (CM §52, Hua I, 143-145), die der unausdriicklichen
Reflexion als solche bekannt sind, geschieht diskursiv. Die Reflexion
vergleicht diese Bewusstseinsweisen, lasst den Blick von der Erinne-
rung zur Einfithlung schweifen und umgekehrt. Sie wechselt mehr-
fach, variiert die jeweiligen Gegenstidnde, um von ihnen zu abstrahie-
ren und das Spezifische der verschiedenen Bewusstseinsleistungen
herauszustellen. Sie ist abstrahierend-diskursiv.

Die Modifikationen der Bewusstseinsweisen aufzuklaren, vor
allem wiederum im Vergleich beispielsweise von Phantasie-als-ob
und Reflexion, und ihre Verflechtungen und Synthesen zu beschrei-
ben, bedarf es vor allem analytischer Krifte.

Um die Strukturen der cogitationes, z. B. die Intentionalitit und
das reine Wesen oder Eidos der Bewusstseinsweisen und des Bewusst-
seins selbst zu erfassen, aber auch der Gegenstinde und Gegenstands-
regionen, muss die Reflexion zwar auch variabel unterschiedliche
Exemplare von Bewusstsein und der Gegenstinde im wechselnden
Blick haben, aber die Erfassung der Eide selbst bleibt doch der Intuiti-
on vorbehalten. Die Reflexion ist abstrahierend-intuitiv (eidetisch).

Um das Ego als Pol oder Substrat von Habitualititen zu finden,
um zu entdecken, dass das Ich unabdingbar zum Bewusstsein und
seinen Leistungen gehort, bedarf es eben wiederum einer entdecken-
den Leistung, vor allem weil das Ich nicht zum deskriptiven Bestand
der cogitatio, in der es waltet, gehort. Die Auslegung des Ego als
gewordenes jedoch verlangt die Analyse eines aktuellen Bewusst-
seins auf seine geschichtlichen Vorliufer und Voraussetzungen hin.
Dazu bedarf es der Wiedererinnerung, des Riickganges in die Ver-
gangenheit bis zum urstiftenden Ereignis. Anschliefend durchwan-
dert die Reflexion das Bewusstsein wieder in umgekehrter Richtung,
vorwirts, bis zum aktuellen Ereignis der Gegenwart. Dabei richtet
sich der Blick auf die fortschreitende Verinderung der Urstiftung bis
zur heutigen Nachgestalt (CM §38, Hua [, 112f.). Die Reflexion ist
iiberwiegend analytisch-regressiv.

Ebenfalls mittels Analyse wird die Struktur des ego-cogito-co-
gitatum als intersubjektiv verstanden. Jedes cogitatum ist cogitatum
fiir jedermann. Doch handelt es sich hierbei um eine statisch-struk-
turale Form der Analyse."

" Zur Unterscheidung von genetischer und statischer Phinomenologie vgl. CM §§ 36~
39, Hua l, 107 ff.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Funktionen der Reflexion

Wir diirfen aber die kritische Leistung der Reflexion nicht ver-
gessen. Das Gewinnen des Feldes der transzendentalen Subjektivitat
ist das eine, die nahere Bestimmung der Tragweite dieser Erkenntnis
ist das zweite. Immer wieder fordert Husserl die Kritik der Tragweite
der Gewinnung des ego cogito, des reinen Bewusstseins als Arbeits-
feld, immer wieder aber stellt er diese Kritik auch zuriick: Schon in
der V. Logischen Untersuchung klingt das Problem an, wenn er im
§6 die Evidenz des >Ich binc um die Vergangenheit erweitert (Hua
XIX/1, 367-369). Deutlicher werden Forderung und Riickstellung in
Ideen | und ausdriicklich in den Cartesianischen Meditationen: Im
§9 der CM formuliert Husserl das Problem der Tragweite der apo-
diktischen Evidenz des »Ich bin«, wie iiberhaupt das Problem der
Apodiktizitat virulent wird, schaltet aber eben diese Kritik der trans-
zendentalen Selbsterkenntnis im §13 vorlaufig aus.

Die Reflexion, so wird deutlich, ist kein einheitliches Phinomen.
Sie entdeckt, enthiillt, anschaulich-intuitiv, sie variiert und abstra-
hiert, sie diskurriert und vergleicht, sie macht verstindlich (Hua I,
85:3,4; Hua VI, 193:15), expliziert, analysiert und kritisiert (Hua I,
67:34 [Kritik], 68:27 [Kritik], 74:5 [Bewusstseinskritik]). Husserl
selbst hat diese Unterschiede in der Reflexion nicht systematisch ent-
faltet, obwohl er diese Entfaltung durchaus als Aufgabe formuliert'.
Er hielt zeitlebens an der Reflexion und Phanomenologie als De-
skription fest.” Gleichwohl lassen sich aus seinem Sprachgebrauch
Verschiebungen in seiner Auffassung von der Reflexion abnehmen:

In der Idee der Phdnomenologie bestimmt Husserl die Phano-
menologie als Schau. Zwar »Sie vergleicht, sie unterscheidet, sie
verkniipft, setzt in Beziehung, trennt in Teile, oder scheidet ab Mo-
mente. Aber alles in reinem Schauen.« (Hua II, 58:18-20). Ebenso ist
die Reflexion ein reines Schauen (wofern ich auf die Denkgestaltun-
gen »reflektiere, sie rein schauend aufnehme« (Hua II,
30:281.). Auch in den Ideen I definiert Husser] Phianomenologie im-
mer wieder als Deskription, und zwar unter Betonung ihres anschau-
lichen, intuitiven Charakters (§§3,58,59): »Die Phinomenologie ist
nuninder Tateinerein deskriptive« (HuaIll/1, 127:21). Spater
wird Phanomenologie als Auslegung oder Selbstauslegung begrif-

" Vgl. Hua I11/1,165:34-36; zitiert in der Einleitung, S. 10f.

" Der Begriff ;Deskription¢ erscheint auch héiufig inden CM = Hua [, 74:19,76:12,86:5
(»Analyse und Deskription«), 103:20 (»eidetische Deskription«). Vgl. die Betonung der
Anschaulichkeit in der Krisis §§30 und 34f., Hua VI, 116-118 und 137:12 ff.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 139

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

140

7. Funktionen der Reflexion

fen'. Auslegung ist mehr als Beschreibung und Betrachtung (»Wenn
Betrachtung sich alsbald als Auslegung fortsetzt«, Hua I, 84:281.), ist
Enthiillung des Verborgenen, Analyse der Intentionalitdt und ihrer
Horizonte (Hua I, 83-86; vgl. Hua VI, 191:13). Die Phanomenologie
wird zur Deskription und Analyse (Hua I, 86:5 - VIII, 9:33)." Vor
allem in den CM hat die Reflexion die Aufgabe, die verborgenen
intentionalen Horizonte des Bewusstseins zu analysieren (CM
§20)." Innerhalb der Analyse wird noch zwischen der »Enthiillung
zeitlich verlaufender Genesis« und der statischen Analyse als Auf-
deckung des intersubjektiven Status aller zunachst solipsistisch ver-
standenen Erfahrung unterschieden (Hua I, 136).

Die Intersubjektivitit der Erfahrung wird nicht nur als Analyse,
sondern auch als Interpretation begriffen. Nicht nur die Wahrneh-
mung des Anderen ist interpretativ (Hua VIII,63:7-10), sondern in
der Folge ebenso die Reflexion auf die Fremderfahrung. Auch die
wichtigste reflexive Leistung, die Transzendentalisierung des Be-
wusstseins, ist eine interpretative. Denn das Bewusstsein ist nur ei-
nes. Wihrend es in der natiirlichen Reflexion fraglos als natiirliches
verstanden wird, interpretiert die transzendentale Reflexion eben
dieses natiirliche Bewusstsein als transzendentales. Die Daten und
Phanomene sind jedenfalls identisch.”

Husserls gesamte Entwicklung lasst sich somit selbst als Refle-
xionsgang bestimmen. Vom Leitfaden des Gegenstandes ausgehend
(Ideen I, §150, Hua I11/1,348 ff. - CM, §21, Hua I, 87), gelangt er
fortschreitend zuriick zur Gegenstiande konstituierenden cogitatio,
entdeckt im Verborgenen das Ich als Leistungszentrum und interpre-
tiert dieses schliefSlich genetisch und intersubjektiv. Methodisch
wandelt sich die Reflexion von der Deskription tiber die Auslegung
zur Analyse und Interpretation, bleibt aber stets in der Intuition fun-
diert, weil das anonyme Feld tiberhaupt erst entdeckt, erschaut, frei-
gelegt werden muss (I11/1,136:11 ff.).

" Vel Anm. 1.

" Vgl. Hua VI, 241:35ff. (deskriptive Wissenschaften machen auch Schliisse) und die
Zusammenbindung unterschiedlicher Adjektive >betrachtend-auslegender Akt< (Hua
VI, 239:21), »analytisch-deskriptives Vorgehen« Hua V1, 186:6 und die Zusammenstel-
lung >Deskriptionen und intentionale Analysen: (Hua VI, 253:22f.); zu letzterer vgl.
schon LU, Hua XIX/1,8:17 »deskriptive Analyse«.

i Zwar unterscheidet Husserl zwischen der begrifflichen Analyse und einer >neuarti-
gen« intentionalen, aber er erldutert diesen Unterschied nicht naher (Hua I, 86:3ff.).

' Hua I, 71:12 und Hua IX, 247:33.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7. Funktionen der Reflexion

Immer auch bleibt die Reflexion mit der Aufklirung des Ano-
nymen beschaftigt. Sowohl das Feld selbst als auch die Strukturen
des Bewusstseins oder das personale Ich sind anonym, d.h. das na-
tiirliche Bewusstsein weifl von ihnen nichts. Gleichwohl ist die Ano-
nymitit dieses Feldes, ihrer Gegenstinde und Strukturen unter-
schiedlich. Eigentlich anonym aber und nicht einmal mitbewusst ist
das Transzendentale.

Die Leistungen der Reflexion, Deskription, vor allem aber Ana-
lyse, Vergleich und Auslegung, Interpretation, Kritik, sind selber Er-
lebnisse, Bewusstseinsvorginge, die Zeit brauchen. Die Entstehungs-
geschichte einer heutigen Empfindung bzw. die Nachwirkungen
eines vergangenen Gefiihls aufzudecken oder die zeitlichen Struktu-
ren und Gegebenheitsweisen einer Melodie zu analysieren, ist keine
Angelegenheit eines schlichten, intuitiven Reflexionsaktes, sondern
bedarf anhaltender Bemiihungen: Es gilt, sich in die Empfindung und
das Bewusstseinsumfeld zu versenken'®, einzuleben (Hua X, 128:41 ~
129:5f.) und in ihm aufmerksam betrachtend zu verbleiben. Ich wer-
de von der ersten Erfassung meines Hasses zuriickgefiihrt auf friihe-
re Begegnungen mit dem verhassten Objekt, in denen sich mein Hass
formte. Die Zeitphasen einer cogitatio heraus zu priparieren, bedarf
es einer verweilenden Versenkung in eine Melodie, wihrend der ich
schrittweise und nacheinander erst die retentionalen, dann die pro-
tentionalen Abwandlungen verfolge. Und so nennt Husserl selbst die
reflektive oder innere Erfahrung einen »Prozess der in immer neuer
Reflexion zu leistenden Enthiillung« (Hua IX, 30:13 ff.). Schon in der
Einleitung der Logischen Untersuchungen hatte er im Plural von
Akten der Reflexion gesprochen, die der Reflexion zugehéren: »im
Ubergang vom naiven Vollzug der Akte in die Einstellung der Refle-
xion, bzw. in den Vollzug der ihr zugehérigen Akte,« »veridndern«
»sich die ersteren Akte notwendig« (Hua XIX/1, 15:9-12).

Wir miissen aber zwischen dem Zeit brauchenden Vorgang der
explizierenden Auslegung einer einzelnen cogitatio z. B. nach Phasen
oder auch einer vergleichenden Analyse von cogitativen Typen ei-
nerseits und denjenigen reflexiven Auslegungs-Prozessen, die ande-
re voraussetzen, andererseits unterscheiden. Natiirlich ist die Refle-

" Zum Ausdruck vgl. Hua X, 26:21 (»reflektive Versenkungx«), auch Hua XI, 306:7 (sich
selbst und die Gegenwart versinken lassen), 16 f.: »in dieser Versunkenheit ... reflektie-
ren«), 37 (versunkene Betrachtungen) — 307:11f.: »in der Einstellung der vollen Ver-
sunkenheit in der Erinnerung weilen«).

Bewusstsein, Reflexion und lIch bei Husserl A 141

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

142

7. Funktionen der Reflexion

xion wie jedes Erlebnis im Fluss (vgl. z.B. Hua I1I/1, 84:32 und IX,
411:24-27). Ich kann aber auf den Gedanken, die Genese einer cogi-
tatio zu verfolgen, erst kommen, wenn ich bereits die zeitliche
Struktur der cogitatio im Allgemeinen entdeckt habe; diese Ent-
deckung wiederum setzt aber die vom cogitatum riickblickende Er-
fassung der cogitatio voraus. Ebenso ist das Verstandnis der Welt als
eine Welt fiir jedermann erst moglich, wenn ich sie als solipsistische
beschrieben und die Einfiihlung analysiert habe. Es wird deutlich,
dass die Reflexion selbst sich nicht nur nicht in einem einzelnen,
zwar flielenden, Akt erschopft, auch nicht in einem Aktbiindel, son-
dern dass sie auch in dem Sinne ein Prozess ist, als sie lernend Fort-
schritte macht, sich aus- und fortbildet und so immer tiefer in das
Bewusstsein eindringt und sich immer neue Aufgaben, Gegen-
standsfelder und Bewusstseinsraume zur Enthiillung erschliefSt. Die-
ser reflexive Prozess setzt aber eine feste Habitualitat voraus, die er
zugleich ausbilden hilft, in der ich riickbezogen auf mein eigenes
Bewusstsein agiere und diese Riickbezogenheit auch nach Unterbre-
chungen wieder aufnehmen kann.

Vollig zurecht unterscheidet Husserl denn auch in den Logi-
schen Untersuchungen bereits zwischen der Einstellung der Reflexi-
on und den zugehorigen Akten. In dieser Einstellung kénnen Melo-
dien, Empfindungen, Gefiihle, Wahrnehmungen oder Erinnerungen
intensiv analysiert werden. Nach der Analyse kehrt der Philosoph in
das Alltagsleben zuriick."” Um aber den Bewusstseinsstrom im Gan-
zen und sein Korrelat, die offen endlose Welt zu analysieren, um das
unerschopfliche konkrete Bewusstsein allseitig und vollstindig zu er-
forschen, bedarf es einer beruflichen Haltung, die alle Einzelanalysen
tiberdauert. Nur wenn der reflektierende Phinomenologe seine be-
rufliche, reflexive Einstellung dauerhaft durchhilt, lassen sich Ein-
sichten in die und von der Bewusstseinswelt gewinnen. Diese Ein-
stellung wird spéter dann zu der transzendentalen Habitualitdt und
Subjektivitit umgebildet (vgl. Kapitel 4). Der Gedanke der Prozess-
haftigkeit der Reflexion zieht den ihrer Habitualitét nach sich.

So entwickelt sich das Verstiandnis der Reflexion selbst von dem
eines schlichten Aktes zu dem eines flieBenden Erlebens und eines
sich schichtenden Prozesses und weiter zu dem einer Habitualitat.

" Die Moglichkeit dieser Riickkehr wird in der Krisis mehrfach erwihnt: §72, Hua VI,
261-269.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485996652-133 - am 16.01.2026, 08:42:16. Acce



https://doi.org/10.5771/9783495996652-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

