
Felix Dirsch

»…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren
kann«.

Lesarten und Interpretationsprobleme der Böckenförde-Doktrin als eines
kanonisierten Theorems der deutschen Staatsrechtslehre

1. Ein Bonmot macht „Karriere“

Als ehemaliger Schüler einer höheren Lehranstalt kennt man den Sachverhalt vornehm-
lich aus dem Deutschunterricht: Lange, bevor man ein bestimmtes geflügeltes Wort in
den originalen Quellen nachliest, ist es einem vertraut geworden. Goethes Faust inspi-
rierte in besonderer Weise zur Steinbruchexegese. Dabei wird der Sinn der entsprechen-
den Stellen durch ihre Herauslösung aus dem Kontext nicht selten maßgeblich verän-
dert und missverstanden.

Ähnliches lässt sich auch im Hinblick auf kanonisierte Topoi der deutschen Staats-
lehre feststellen. An erster Stelle ist in diesem Zusammenhang das berühmte Diktum
des Staatsrechtlers Ernst-Wolfgang Böckenförde aus dem Jahre 1967 zu nennen, das
mittlerweile schon seit einiger Zeit als der meist zitierte Ausspruch eines deutschen Ver-
fassungsjuristen gilt.

Zuerst soll der geistesgeschichtliche Hintergrund des Böckenförde’schen Beitrags
kurz beleuchtet werden, der zu grundlegenden Debatten der ersten beiden Nachkriegs-
jahrzehnte führt. Im Übergangsjahrzehnt der 1960er-Jahre, den »dynamischen Zeiten«
(Axel Schildt), so wird rückblickend deutlich, kristallisieren sich politikwissenschaftli-
che und sozialwissenschaftlich fundierte Fragen heraus, die nicht nur nach wie vor ak-
tuell sind, sondern in den letzten Jahren noch an Bedeutung gewonnen haben: Die
wohl wesentlichste lautet: Hängt die enorme Konjunktur der Doktrin mit Orientie-
rungs- und Integrationsproblemen moderner Gesellschaften zusammen, die in den letz-
ten Jahren verstärkt im Zusammenhang von Stichworten wie Pluralisierung, Multikul-
turalisierung oder Individualisierung erörtert werden? Im zweiten Abschnitt soll die
staatsphilosophische und politiktheoretische Herkunft des geflügelten Wortes aus dem
Geist von Hegelianismus und Schmittianismus aufgezeigt werden. Zuletzt soll verdeut-
licht werden, inwiefern die Neuaneignung der Schmitt’schen Grundaussagen, die – ne-
ben anderen Ritter-Schülern – auch Böckenförde vornahm, die Lehren des Meisters
aus Plettenberg für ein freiheitliches Staatswesen attraktiv machten. Wichtige Analysen
zu diesen Prozessen leistete die von Jens Hacke vorgelegte Arbeit über die »Philoso-
phie der Bürgerlichkeit«.

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


2. Zeitgebundenheit und Aktualität einer Doktrin

Für den prominenten Verfasser des Satzes »Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt
von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann« dürfte die Rezeption der
Sentenz nicht nur erfreuliche Seiten aufweisen,1 verlief ihre Aufnahme in den unter-
schiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen, von der Rechtswissenschaft über die Theo-
logie bis hin zur Politikwissenschaft, doch öfters gegen die Intention des Urhebers. In
nicht wenigen Fällen beschäftigen sich die Rezipienten mehr mit dem Lehrsatz als mit
den thematischen Zusammenhängen, aus denen er hervorgeht. Es ist anzunehmen, dass
manche, die sich mit der Kenntnis des zitierten Satzes schmücken, den Aufsatz, in wel-
chem er zuerst auftaucht, gar nicht oder nur oberflächlich zur Kenntnis genommen ha-
ben. Kaum beleuchtet wurden bisher diejenigen Debatten, die im Hintergrund von Bö-
ckenfördes Beitrag »Die Entstehung des modernen Staates als Vorgang der Säkularisa-
tion« zu erkennen sind. Die entsprechenden Diskussionen aus den 1950er- und 1960er-
Jahren gelten zumeist als veraltet,2 während die quintessenzielle Aussage über die Vor-
aussetzungen des modernen, freiheitlichen Staates, die am Ende des Essays zu finden
ist, üblicherweise als aktuelle Botschaft verbreitet wird.

Neben der – wohl kaum zu vermeidenden – Verselbständigung des Ausspruches ist
weiterhin Folgendes zu bemerken: Böckenförde kam zu seiner Weisheit am Ende einer

1 Zuerst abgedruckt: Ernst-Wolfgang Böckenförde, ››Die Entstehung des Staates als Vorgang
der Säkularisation›› in: Säkularisation und Utopie. Ebracher Studien. Ernst Forsthoff zum 65.
Geburtstag, Stuttgart u.a. 1967, S. 75-94; weiterhin nachzulesen in: Ernst-Wolfgang Böckenför-
de, »Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation« in: ders., Staat, Gesellschaft,
Freiheit. Studien zu Staatstheorie und Verfassungsrecht, Frankfurt a.M. 1976, S. 42-64; jetzt
auch in: Ernst-Wolfgang Böckenförde, Der säkularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfer-
tigung und seine Probleme im 21. Jahrhundert (Carl Friedrich von Siemens Stiftung, Bd. 86),
München 2007, S. 43-72; aus der zunehmenden Zahl von Interpretationsversuchen der »Vor-
aussetzungen« des freiheitlichen, säkularisierten Staates sei genannt: Karl Lehmann, »Säkula-
rer Staat: Woher kommen das Ethos und die Grundwerte? Zur Interpretation einer bekannten
These von Ernst-Wolfgang Böckenförde» in: Susanna Schmidt / Michael Wedell (Hg.), »Um
der Freiheit willen…«. Kirche und Staat im 21. Jahrhundert. Festschrift für Burkhard Reichert,
Freiburg/Basel/Wien 2002, S. 24-30; Thomas Würtenberger, »Voraussetzungen des freiheitli-
chen, säkularen Staates« in: Winfried Brugger / Stefan Huster (Hg.), Der Streit um das Kreuz
in der Schule. Zur religiös-weltanschaulichen Neutralität des Staates (Interdisziplinäre Studien
zu Recht und Staat, Bd. 7), Baden-Baden 1998, S. 277-295; Georg Essen, Sinnstiftende Unruhe
im System des Rechts. Religion im Beziehungsgeflecht von modernem Verfassungsstaat und sä-
kularer Zivilgesellschaft (Essener kulturwissenschaftliche Vorträge, Bd. 14), Göttingen 2004,
S. 54-60; Hartmut Kreß, »Modernes Religionsrecht im Licht der Säkularisierung und das Grund-
recht auf Religionsfreiheit. Ist das »Böckenförde-Diktum« heute noch tragfähig?« in: Theolo-
gische Literaturzeitung 131 (März 2006), Sp. 243-258.

2 Eine interessante historische Einordnung des Satzes ist dem Berliner Historiker Paul Nolte zu
verdanken. Er sieht das Böckenförde-Diktum als Ausdruck des Geistes der 1960er-Jahre. Be-
reits im Vorfeld der 68er-Unruhen sei der Übergang von einer autoritären zu einer liberalen
Staatsauffassung unübersehbar gewesen. Letztere war nach Böckenfördes Meinung auch Ka-
tholiken zuzumuten, die erst auf dem Zweiten Vatikanum endgültig mit der modernen, libera-
len Demokratie Frieden geschlossen hatten. Paul Noltes Redebeitrag auf einer Podiumsdiskus-
sion anlässlich der Verleihung des Hannah-Arendt-Preises 2004 an Ernst-Wolfgang Böcken-
förde ist auf der Homepage www. boell-bremen.de zu finden.

124 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 124

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


weitgehend historisch angelegten Erörterung über die Jahrhunderte andauernden Dis-
soziationsprozesse von weltlichem und geistlichem Gemeinwesen. Sie reichen stufen-
weise vom Investiturstreit über frühneuzeitliche Trennungsprozesse im Verlauf der Re-
formation und ihren Folgen bis zur Säkularisation im frühen 19. Jahrhundert sowie dar-
über hinaus. So lautet in Kürze der Duktus der Abhandlung. Behandelt man das facet-
tenreiche Thema der Präsuppositionen des freiheitlichen Staates, so impliziert das in er-
heblichem Maß philosophische Probleme, die primär mit verschiedenen Aspekten des
Freiheitsbegriffes zusammenhängen. Zudem werden Fragen der Grundrechtstheorie be-
rührt, die Böckenförde in einem späteren Aufsatz ausführlicher untersuchte.3 Nicht zu-
fällig kam der ehemalige Richter des Bundesverfassungsgerichts in seinen Publikatio-
nen noch gelegentlich auf seinen längst klassisch gewordenen Ausspruch zurück.

So sehr das Böckenförde’sche Diktum auf verschiedene Weise verarbeitet wurde, es
lässt sich ein Hauptstrom der Rezeption erkennen. Oft wurde bestätigt, dass der frei-
heitliche Staat seine vornehmliche Voraussetzung, die Freiheit, nicht aus sich selbst her-
aus hervorbringen könne, er aber in der Lage sei, zumindest Faktoren auf freiwilliger
Basis zu fördern, die die fortdauernde Geltung dieser Präsuppositionen sichern. Man-
cher Interpret dachte bei solchen vorpolitischen Grundlagen an die Bedeutung der Re-
ligion,4 insbesondere an das Christentum. Nicht zuletzt liberal-konservative und kon-
servative Staatsrechtslehrer wie Paul Kirchhof, Udo di Fabio oder Josef Isensee, aber
auch Theologen traten für eine derartige Auslegung ein.5 Vergleicht man diese Deutun-
gen jedoch mit der »authentischen« Auslegung des Urhebers, die bereits an verschiede-
nen Orten veröffentlicht wurde,6 so erkennt man unschwer eine andere Absicht des Ur-
hebers. Er wollte nicht einfach »himmlische Quellen« als Fundament für »irdisches
Recht« herausarbeiten.7 Ihm ging es vielmehr darum zu zeigen, dass die christliche Tra-

3 Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Grundrechtstheorie und Grundrechtsinterpretation« in: ders.,
Staat, Verfassung, Demokratie. Studien zur Verfassungstheorie und zum Verfassungsrecht,
Frankfurt a.M. 1991, S. 115-145.

4 Mit einiger Verzögerung erörtert mittlerweile auch das linksliberale Lager diese Zusammen-
hänge (vgl. Jürgen Habermas, »Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Verfassungsstaa-
tes?« in: ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M.
2005, S. 106-118, S. 106).

5 Richard Potz, »Der säkulare Rechtsstaat und die christlichen Kirchen in Ost und West« in:
Severin J. Lederhilger (Hg.), Gottesstaat oder Staat ohne Gott. Politische Theologie in Juden-
tum, Christentum und Islam (Linzer Philosophisch-Theologische Beiträge, Bd. 8), Frankfurt
a.M. 2002, S. 39-57, hier S. 55; Walter Kasper, »Die theologische Begründung der Menschen-
rechte« in: Dieter Schwab u.a. (Hg.), Staat, Kirche, Wissenschaft in einer pluralistischen Gesell-
schaft. Festschrift zum 65. Geburtstag von Paul Mikat, Berlin 1989, S. 99-118; Josef Ratzinger,
»Christliche Orientierung in der pluralistischen Demokratie« in: ders., Kirche, Ökumene und
Politik. Neue Versuche zur Ekklesiologie, Einsiedeln 1987, S. 183-197, hier S. 184.

6 Vgl. etwa Böckenfördes Stellungnahme im Anschluss an folgenden Vortrag: Hermann J. Pott-
meyer, »Das christliche Freiheitsverständnis in seiner Bedeutung für die staatliche Rechtsord-
nung in theologischer Sicht«, in: Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche, Bd. 30, her-
ausgegeben von Heiner Marré u.a., Münster 1996, S. 71-73.

7 So die Habilitationsschrift von Tine Stein, Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiöse
Voraussetzungen des freiheitlichen Verfassungsstaates, Frankfurt a.M./New York 2007.

125 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 125

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


dition in ihren distinkten Varianten einen sittlichen Rahmen bereitstellt,8 von dem das
nicht mehr christliche Gemeinwesen zehren könne. Mit dieser Deutung nähert sich Bö-
ckenförde – ob bewusst oder nicht – der von Verfassungsjuristen überwiegend geteil-
ten Meinung, dass der Staat »positive Freiheiten« (anders als negative Freiheiten!) nur
als Angebot formulieren dürfe, er den Gebrauch von Freiheiten also nicht anordnen
könne9 – ein Grundsatz, der üblicherweise als die Crux der Freiheit begriffen wird.

Angesichts der oben angesprochenen Rezeptionsgeschichte empfiehlt es sich, das al-
te humanistische Motto »ad fontes« zu beachten. Da die berühmten »Voraussetzun-
gen« in einen sachlichen Zusammenhang und in bestimmte geistes- und kulturgeschicht-
liche Hintergründe eingebunden sind, liegt es nahe, den Ort der Veröffentlichung und
seine Einbindung in den zeitgeschichtlichen Diskurs genauer zu prüfen. Auf diese Wei-
se ist es möglich, den betreffenden Satz besser zu verstehen.

Über das Thema des Aufsatzes referierte Böckenförde erstmals im Rahmen eines Vor-
trags vor einem Kreis um den Verwaltungsjuristen Ernst Forsthoff in Ebrach 1964.
Drei Jahre später findet sich die schriftliche Fassung zuerst in der Festgabe zu dessen
65. Geburtstag. Der Titel der Festschrift lautet: »Säkularisation und Utopie «. Beide Be-
griffe sind für die meisten der Mitwirkenden grundsätzlich negativ besetzt. Böckenför-
de, bekanntlich ein kritischer »Schmittianer«,10 stimmt in seinem meisterhaft durch-
komponierten Aufsatz, der bis heute durch seinen Gedankenreichtum besticht, diesem
Urteil nicht zu. Vielmehr kommt er zu einer positiven Schlussfolgerung über die zeit-
genössische Lage des Katholizismus nach dem Zweiten Vatikanum.

Vorab einige geschichtliche Hintergründe: Die Säkularisierungs-Diskussion wies zwi-
schen den 1950er- und 1960er-Jahren große Unterschiede auf. Bedeutende katholische
Wortführer, von denen besonders Romano Guardini, Hans Sedlmayr und Christopher

8 Böckenförde, Stellungnahme im Anschluss an folgenden Vortrag: Hermann J. Pottmeyer,
Das christliche Freiheitsverständnis in seiner Bedeutung für die staatliche Rechtsordnung in
theologischer Sicht, in: Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche, aaO. (FN 6), S. 71.

9 Exemplarisch: Josef Isensee, »Das Dilemma der Freiheit im Grundrechtsstaat. Grundrechte
zwischen Privatwillkür und Gemeinwohlerwartung« in: Festschrift für Martin Heckel zum
siebzigsten Geburtstag, herausgegeben u.a. von Karl-Hermann Kästner, Tübingen 1999,
S. 739-773, S. 742, der konstatiert, der freiheitliche Staat müsse mit dem »Dilemma der Frei-
heit« leben, das auszuhalten als sein »Erfolgsgeheimnis« gelten könne; des Weiteren Josef Isen-
see, »Grundrechtsvoraussetzungen und Verfassungserwartungen an die Grundrechtsaus-
übung« in: ders. / Paul Kirchhof (Hg.), Handbuch des Staatsrechts der Bundesrepublik
Deutschland, Bd. V: Allgemeine Grundrechtslehren, Heidelberg 1992, S. 353-484, hier S. 483,
der betont, dass das »Dilemma der Freiheit« nicht durch staatlichen Mitteleinsatz, welcher
Art auch immer, gelöst werden könne, sondern nur durch klugen praktischen Gebrauch der
Grundrechte seitens der Bürger; Arnd Uhle, Freiheitlicher Verfassungsstaat und kulturelle
Identität, Tübingen 2004, S. 416, sieht den Staat – im Anschluss an Josef Isensee – nicht als
»Herr über die Voraussetzungen, aus denen er seine Wirksamkeit« beziehe, da der Staat nur
als Treuhänder seiner Bürger fungiere.

10 Zum Wirken Böckenfördes in der »Schmitt-Schule« vgl. Dirk van Laak, Gespräche in der Si-
cherheit des Schweigens. Carl Schmitt in der politischen Geistesgeschichte der frühen Bundes-
republik, Berlin 1993, bes. S. 213, der die Rolle Böckenfördes etwas unterbelichtet, und
jüngst Jan-Werner Müller, Ein gefährlicher Geist. Carl Schmitts Wirkung in Europa, Darm-
stadt 2007, S. 130-132.

126 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 126

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


Dawson zu nennen sind,11 verbanden in der Nachkriegszeit die vielfältigen Verweltli-
chungs- und Entkirchlichungsprozesse der Neuzeit ursächlich mit dem Nationalsozia-
lismus und kamen zu einer dezidierten Verwerfung der betreffenden Entwicklungen.
Guardini brachte es in seinem einflussreichen Traktat über das »Ende der Neuzeit« auf
den Punkt: »Der Nicht-Glaubende muss aus dem Nebel der Säkularisation heraus. Er
muss das Nutznießertum aufgeben, welches die Offenbarung verneint, sich aber die
von ihr entwickelten Werte und Kräfte angeeignet hat. Er muss das Dasein ohne Chris-
tus und ohne den durch ihn offenbarten Gott ehrlich vollziehen und erfahren, was das
heißt … Die vergangenen Jahrzehnte haben eine Ahnung davon vermittelt und sie wa-
ren erst der Anfang«.12 Zudem kamen einige Wissenschaftler, die nicht in gleicher Wei-
se mit dem institutionellen Katholizismus verbunden waren, zu ähnlichen Urteilen.
Carl Schmitt – nach eigener Auskunft Katholik der »Rasse« nach und trotz aller Kon-
flikte mit der Amtskirche lebenslang dem katholischen Milieu zugehörig13 – war beson-
ders mit den Resultaten seiner »Politischen Theologie« in den Kontroversen der frü-
hen Bundesrepublik präsent. Das ist hinreichend durch die Auseinandersetzung mit
Schmitts diesbezüglichen Thesen in grundlegenden Werken vor 1968 belegt.14 Der
scharfsinnige Beobachter hatte bereits 1922 die viel beachtete These aufgestellt, funda-
mentale staatsrechtliche Begriffe, etwa Ausnahmezustand oder souveräne Herrschaft,
seien säkularisierte Errungenschaften aus theologischen Diskussionen. Das insinuierte
nichts anderes, als dass auch der moderne staatsrechtliche Diskurs seine Herkunft
nicht los wird. Zumindest indirekt folgerte der Jurist, Demokratie und Rechtsstaat sei-
en keine lange Lebensdauer beschieden, da sie nicht über theologische Grundlagen ver-
fügten.15 Selbst protestantische Gelehrte schlossen sich im Endergebnis derartigen Be-
wertungen an. Eric Voegelin beschäftigte sich in den 1950er-Jahren mit einer umfang-
reichen »History of political ideas«. Kürzlich erschien der letzte Teil des Projekts in

11 Zu deren Wirkung im katholischen Konservatismus der frühen 1950er-Jahre vgl. Felix
Dirsch, »Katholischer Konservatismus – Literaturbericht und Typologie« in: Caspar von
Schrenck-Notzing (Hg.), Stand und Probleme der Erforschung des Konservatismus (Studien
und Texte zur Erforschung des Konservatismus, Bd. 1), Berlin 2000, S. 43-81, bes. S. 70-73.

12 Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung (Romano Guardini
Werke, herausgegeben von Franz Henrich), Nachdruck der 6. Auflage 1965, Mainz/Pader-
born 1986, S. 88.

13 Zum facettenreichen Verhältnis Schmitts zum Katholizismus vgl. die materialreiche Abhand-
lung von Manfred Dahlheimer, Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus 1888-1936 (Ver-
öffentlichung der Kommission für Zeitgeschichte, Reihe B: Forschungen, Bd. 83), Paderborn
u.a. 1998.

14 Für die Philosophie sei exemplarisch die maßgebliche Studie von Hans Blumenberg, Die Le-
gitimität der Neuzeit, Frankfurt a.M. 1966, genannt.

15 So Hans Maier, »‘Politische Theologie‘? Einwände eines Laien« in: Helmut Peukert (Hg.),
Diskussion zur »politischen Theologie«. Mit einer Bibliographie zum Thema, Mainz 1969,
S. 1-25, hier S. 3; die Frage, ob der freiheitlich-demokratischen Grundordnung der Bundesre-
publik eine Politische Theologie zugrundeliegt, ist bis heute noch nicht eindeutig beantwor-
tet, was überzeugend José María Beneyto, Politische Theologie als Politische Theorie. Eine Un-
tersuchung zur Rechts- und Staatstheorie Carl Schmitts und zu ihrer Wirkungsgeschichte in
Spanien, Berlin 1983, S. 6, darlegt.

127 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 127

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


deutscher Übersetzung. Aussagekräftig ist vor allem das Kapitel über »Die Dynamik
der Säkularisation«.16

Mit den spürbaren Veränderungen der Lebensbedingungen in der noch jungen Bun-
desrepublik, etwa ab 1960, ging auch eine Wandlung der Säkularisierungsdebatten ein-
her. Vornehmlich im protestantischen Deutschland regte sich Widerstand gegen die Ab-
wehr jedweder Säkularisierung, deren christliche Wurzeln immer mehr hervorgehoben
wurden.17 Eine inzwischen klassisch gewordene Unterscheidung Friedrich Gogartens
differenzierte zwischen einer christlich bedingten Säkularisierung einerseits, die das bib-
lische Erbe einer Entdivinisierung der Welt aufgriff, und eines widerchristlichen Säku-
larismus andererseits. Die intensive Rezeption der Bonhoeffer’schen These vom religi-
onslosen Christentum schärfte den Blick für die positiven Folgen einer zunehmend ins
Bewusstsein rückenden Trennung des Weltlichen vom Geistlichen, das auf diese Weise
wieder seinen »richtigen« Platz in der Welt erhält und nicht mehr in Gefahr ist, von
weltlichen Mächten instrumentalisiert zu werden.

Der Säkularisierungsdiskurs wurde jedoch nicht nur aus christlicher Sicht beurteilt.
Die Hauptthese des Philosophen Karl Löwith in seinem Hauptwerk »Weltgeschichte
und Heilsgeschehen« kann man durchaus noch als Apologie der christlichen Einflüsse
auf die moderne Geistes- und Politikgeschichte lesen. Gegen eine solche Sicht argumen-
tierte Hans Blumenberg in seiner Studie über die »Legitimität der Neuzeit«. Der Müns-
teraner Philosoph belegte, dass diese Epoche keinerlei Anleihen bei früheren Zeitaltern
bedurfte. Das durch solche Vorstellungen hervorgerufene Aufsehen war groß. Der fast
neunzigjährige Schmitt wurde durch Blumenbergs Abhandlung so aufgeschreckt, dass
er sich in seiner »Politischen Theologie II« von 1970 ausführlich mit dessen Neuzeit-
Verteidigung auseinandersetzte.

Nun interessieren sich die meisten derjenigen, die Böckenfördes »Voraussetzungen«
zitieren, nicht für ihre geistesgeschichtlichen Hintergründe. Sie erscheinen für die un-

16 Vgl. Eric Voegelin, Die Krise. Zur Pathologie des modernen Geistes, herausgegeben von Pe-
ter Opitz, München 2008, S. 44-50.

17 So beispielsweise schon 1953 von Friedrich Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neu-
zeit. Die Säkularisierung als theologisches Problem, 2. Auflage, Stuttgart 1958, der die Verän-
derungen der Debatten in den 1960er-Jahren partiell vorwegnimmt; er arbeitet heraus, inwie-
fern der christliche Glaube Voraussetzung für die neuzeitliche Säkularisierung ist. Vor allem
bei Paulus und dessen bereits postmodern klingendem »Alles ist erlaubt« (1 Korinther 10,
23) findet Gogarten reichliche Belege; zur Diskussion im Anschluss an Gogarten vgl. Walter
Jaeschke, Die Suche nach den eschatologischen Wurzeln der Geschichtsphilosophie. Eine histo-
rische Kritik der Säkularisierungsthese (Beiträge zur evangelischen Theologie, Bd. 76), Mün-
chen 1976, bes. S. 21-29; Gogartens Ansatz bietet in allgemeiner Art und Weise das, was Bö-
ckenförde (wenn auch einigermaßen verklausuliert) für den freiheitlichen, säkularisierten
Staat im Besonderen formuliert; der enge Zusammenhang von Christentum, Bibel und Säku-
larisierung ist heute Gemeingut der Forschung (vgl. zuletzt René Girard / Gianni Vattimo,
Christentum und Relativismus. Eingeleitet und herausgegeben von Pierpaolo Antonello. Über-
setzt von Christine Boesten-Stengel, Freiburg/Basel/Wien 2008, S. 13; Peter Wick, »Biblische
und historische Interdependenz von Säkularisierung und Sakralisierung oder: Weshalb ein
Gottesbezug in die Verfassung eines säkularen Staates gehört« in: Walter Schweidler [Hg.],
Postsäkulare Gesellschaft. Perspektiven interdisziplinärer Forschung, Freiburg/München
2007, S. 242-250, bes. 244-247).

128 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 128

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


mittelbare Gegenwart irrelevant. Freilich ist dagegen Folgendes einzuwenden: Manch-
mal erscheint Altes in neuem Gewand. Vergangenes, so jedenfalls der Eindruck, wieder-
holt sich unter gewandelten Bedingungen. In der Schlusspassage macht sich der Katho-
lik Böckenförde zum Verfechter des später so genannten »Geistes des Konzils«. Er
weist seine Glaubensgenossen auf die Chancen hin, die die »Welt« für den Katholizis-
mus bietet und fordert auf, die »Chance der Freiheit« zu nutzen.18 Das seinerzeit erst
kurz zurückliegende Zweite Vatikanum propagierte das »Heutigwerden« des christli-
chen Glaubens. Es wollte die Kluft zwischen kirchlichen Lehraussagen und dem, was
man verallgemeinert als »moderne Welt« bezeichnet, beseitigen oder zumindest verrin-
gern.19 Man kann die berühmten »Voraussetzungen«, die der freiheitliche Staat nicht
schaffen kann, auch als Angebot gerade an den Katholizismus verstehen, der damals mo-
derner Freiheit gegenüber noch relativ reserviert war. Denn, so eine nahe liegende Les-
art, auch der (oft glaubensfeindliche) moderne Staat benötigt Ressourcen, die ihm vor-
ausliegen. Sie ermöglichen eine konstruktive Mitwirkung im freiheitlichen Gemeinwe-
sen, obwohl es für Gläubige nur selten eine mit autoritären Obrigkeitsregimen ver-
gleichbare Heimstatt bietet.20

Wie sehr Zeitgebundenes und Aktuelles in Böckenfördes Überlegungen ineinander
übergehen, wird aus der Perspektive über vier Jahrzehnte später deutlich. Nachdem
der seinerzeit 37-jährige aufsteigende Stern am Juristenhimmel den modernen Staat als
Folge von Ausdifferenzierungsprozessen herausgearbeitet hatte, stellte sich für ihn ei-
ne entscheidende Frage: Was bleibt als Sozialintegratives hinter diesen Entwicklungen?
Böckenförde erwähnt die Relevanz des Nationalen, das zeitweise seine (außerordent-
lich ambivalente) Rolle als sozialer Kitt erfüllte, nach 1945 aber nachhaltig an Bedeu-
tung verlor.21 Als Substitut wurde nach dem Zweiten Weltkrieg, besonders in der Recht-
sprechung, die Problematik der Wertordnung intensiv diskutiert. Der Schmitt-Rezipi-
ent machte an verschiedenen Stellen – in der Nachfolge des Lehrers22 – Einwände ge-

18 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: Säkularisation
und Utopie, aaO. (FN 1), S. 75-94, S. 94; ergänzend sind zum Verständnis Böckenfördes kir-
chenpolitische Schriften heranzuziehen, etwa: Kirchlicher Auftrag und politische Entschei-
dung, Freiburg 1973; ders., Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt (Schriften zu
Staat-Gesellschaft-Kirche, Bd. 3), Freiburg/Basel/Wien 1990.

19 Hinweise bei Joseph Kardinal Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Funda-
mentaltheologie, München 1982, S. 395-411, hier S. 399, der die Pastoralkonstitution »Gaudi-
um et spes« des Zweiten Vatikanischen Konzils als »Gegensyllabus« begreift, mithin als Ver-
such, den Syllabus Papst Pius‘ IX., der eine kirchliche Reaktion auf die »Irrtümer von 1789«
darstellt, jedenfalls in praktischer Hinsicht zu revidieren.

20 Man darf nicht vergessen, dass in Teilen der katholischen Publizistik die Regimes in Portugal
und Spanien durchaus auf Sympathien stießen (vgl. dazu als Beleg Winfried Martini, Das En-
de aller Sicherheit. Eine Kritik des Westens, Stuttgart 1955) – nicht zuletzt deshalb, weil die
katholische Kirche in diesen Ländern über einen langen Zeitraum hinweg eine privilegierte
Stellung eingeräumt bekam.

21 Vgl. Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: Säkularisa-
tion und Utopie, aaO. (FN 1), S. 75-94, hier S. 93; gleichfalls nachzulesen bei ders., ››Notwen-
digkeit und Grenzen staatlicher Religionspolitik‹‹ in: Wolfgang Thierse (Hg.), Religion ist kei-
ne Privatsache, Düsseldorf 2000, S. 173-184, hier S. 181.

22 Carl Schmitt, »Die Tyrannei der Werte« in: Säkularisation und Utopie, aaO. (FN 1), S. 37-62.

129 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 129

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


gen die Interpretation des Grundgesetzes als Wertordnung geltend.23 Als dritten Ver-
such, bindende Regulierungskräfte zu schaffen, erwähnt Böckenförde die Funktion des
Staates als »Erfüllungsgaranten der eudämonistischen Lebenserwartung der Bürger«.24

Insgesamt kann man feststellen: Die Frage nach den sozialregulierenden Kräften, die
dem Staatswesen vorausliegen, ist in allen westlichen Industriegesellschaften, ja auch
auf europäischer Ebene,25 nach wie vor außerordentlich relevant. Eine umfangreiche Li-
teratur beschäftigt sich mit der Thematik »Was hält die Gesellschaft zusammen?«.26 In-
teressant ist in diesem Zusammenhang auch die Frage: Welche Voraussetzungen lassen
freiheitliche Gesellschaftsordnungen erkennen? Die lebhafte Rezeption von Böckenför-
des Doktrin hängt nicht zuletzt mit den überall spürbaren Unsicherheiten zusammen,
darauf eine stimmige und konsensfähige Antwort zu geben.

3. Die Geburt der »Voraussetzungen« aus dem Geist von »Schmittianismus« und
»Hegelianismus«

Böckenförde hat sich in seinem Beitrag ausdrücklich auf Hegel als seinen wichtigsten
Gewährsmann bezogen.27 Letzterer betrachtet die christliche Religion als die »Basis
der Sittlichkeit und des Staates«,28 aber auch als »Religion der Freiheit«,29 wobei Hegel
die Gefahr des Umschlagens in Unfreiheit durchaus wahrnimmt. 1978 zog Böckenför-
de eine kurze Bilanz der Wirkungsgeschichte der damals schon viel zitierten Formulie-
rung. Wiederum berief er sich auf Hegel, der darauf insistierte, dass in den Lebenskrei-
sen der Gesellschaft die geistig-sittlichen Grundhaltungen hervorgebracht werden müss-
ten, die für den Staat unentbehrlich seien. Der freiheitliche Staat könne diese Disposi-

23 Vgl. zur Problematik aus der reichhaltigen Forschung Konrad Hesse, Grundzüge des Verfas-
sungsrechts der Bundesrepublik Deutschland, 18., ergänzte Auflage, Heidelberg 1991, Rd.-
Nr. 299 ff. (dort auch weitere Literatur.).

24 Ernst-Wolfgang Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in:
Säkularisation und Utopie, aaO. (FN 1), S. 94.

25 Aus der anwachsenden Literatur zum Thema der europäischen Kulturidentität im Allgemei-
nen sowie zur Kontroverse um den Gottesbezug in der europäischen Verfassung vgl. den
Überblick bei Günter Buchstab, ››Einführung‹‹ in: ders. / Rudolf Uertz (Hg.), Was eint Euro-
pa. Christentum und kulturelle Identität, Freiburg/Basel/Wien 2008, S. 7-34; verstärkt disku-
tiert wird in den letzten Jahren die Frage der EU als Wertegemeinschaft; vgl. dazu Dieter Blu-
menwitz (Hg.), Die Europäische Union als Wertegemeinschaft, Berlin 2005.

26 Vgl. exemplarisch für die nationale Ebene Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Was hält die Gesell-
schaft zusammen? Bundesrepublik Deutschland: Auf dem Weg von der Konsens- zur Konflikt-
gesellschaft, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1997; für die globale Ebene jüngst Christoph Lütge, Was
hält die Gesellschaft zusammen?, Ethik im Zeitalter der Globalisierung, Tübingen 2007.

27 Vgl. Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: Säkularisa-
tion und Utopie, aaO. (FN 1), S. 75-94, hier S. 91; 94.

28 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grund-
risse 1830, dritter Teil: Die Philosophie des Geistes. Mit den mündlichen Zusätzen (Werke Bd.
10, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 1992, S. 356.

29 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke in zwanzig Bänden, Bd. 7: Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit Hegels eigenhän-
digen Notizen und den mündlichen Zusätzen, Frankfurt a.M. 1970, S. 430 (§ 270).

130 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 130

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


tionen nicht schaffen, es sei denn, er fiele in zwangsstaatliche Verhältnisse zurück.30

Ihm liege der »Geist des Volkes« (Hegel) voraus. Böckenförde erhielt seine Hegel-
Kenntnisse – zumindest zum Teil – im Ritter’schen Oberseminar, als dessen »Quasi-
Mitglied« er bis heute gilt. Besonders wichtig für die »Voraussetzungen« wurde das
von Ritter hervorgehobene Erklärungsmuster der »Entzweiungen«,31 mit dessen Hilfe
Hegel maßgebliche Tendenzen der Moderne erklärte. Gemeint ist damit, dass sie ent-
scheidend von irreduziblen Dualismen bestimmt wird, etwa von Glaube und Vernunft,
Staat und Gesellschaft, Recht und Moral oder Herkunft und Zukunft – eine Erkennt-
nis, die Max Weber später von »Wertsphären« sprechen ließ, die sich seit der Aufklä-
rung ausbildeten. Auch für andere Mitglieder der Ritter-Schule wurde dieser Erklä-
rungsversuch wichtig.32 Den »Voraussetzungen«-Satz kann man auch so verstehen,
dass aus der Unmöglichkeit, unter den Bedingungen der Moderne Homogenität zwi-
schen den betreffenden Kultursachbereichen erneut herzustellen, auch die legitimatori-
sche »Nicht-Autarkie des Staates« fließt.33

Im Oberseminar der Ritter-Schule wurde jedoch nicht nur Hegel erörtert, sondern
gelegentlich auch Carl Schmitt ein Forum geboten. Erst verspätet hat die Forschung
auf verschiedene inhaltliche Affinitäten zwischen Schmitt und Hegel hingewiesen, die
indes nicht über diverse Unterschiede hinwegtäuschen können.34 Unbestritten ist je-
doch, dass Schmitt wesentliche Bestandteile der klassischen Staatsmetaphysik Hegels
aufgegriffen hat, vor allem die Überordnung des Staates über die Gesellschaft. Böcken-
förde kannte Schmitt bereits vor dessen Auftritten im Münsteraner »Collegium Philo-
sophicum«. Der Meister, der nicht ausschließlich »Gespräche in der Sicherheit des
Schweigens« führte, ist im Aufsatz des fast zwei Generationen jüngeren Kollegen in be-
grifflicher Hinsicht an verschiedenen Stellen präsent. Böckenförde erörtert neben den
Dissoziationsprozessen, die vor allem die Relation von Staat und Kirche betreffen, eine
weitere Entwicklung, die dazu auf weiten Strecken parallel verlief: die verschiedenen,
komplexen Individualisierungsvorgänge der Moderne, die frühe Spuren schon im

30 Ernst-Wolfgang Böckenförde, Der Staat als sittlicher Staat, Berlin 1978, S. 37; zu einer aus-
führlichen Deutung des Verhältnisses von Staat und Religion bei Hegel vgl. Ernst-Wolfgang
Böckenförde, »Bemerkungen zum Verhältnis von Staat und Religion bei Hegel« in: ders.,
Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschich-
te, Frankfurt a.M. 1991, S. 115-142; Günter Rohrmoser, Religion und Politik in der Krise der
Moderne, Graz/Wien/Köln 1989, S. 140, ein weiteres Mitglied des angesehenen Collegium
Philosophicum, interpretiert Hegel – ganz auf der Linie Böckenfördes – als frühen Kritiker
eines Liberalismus, der seine Voraussetzungen vergisst.

31 Joachim Ritter, »Hegel und die französische Revolution« in: ders., Metaphysik und Politik.
Studien zu Aristoteles und Hegel, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 1988, S. 183-255, bes. S. 214 ff;
S. 252; nähere Hinweise zur Hegel-Auslegung der Ritter-Schule finden sich bei Jens Hacke,
Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der Bundesrepublik, Göt-
tingen 2006, S. 52-57; S. 161-166.

32 Vgl. exemplarisch: Rohrmoser, Religion und Politik in der Krise der Moderne, aaO. (FN 30),
S. 69.

33 Hermann Lübbe, Religion nach der Aufklärung, Graz 1986, S. 322.
34 Zu einem differenzierten Vergleich zwischen beiden Theoretikern vgl. Reinhard Mehring,

Pathetisches Denken. Carl Schmitts Denkweg am Leitfaden Hegels: Katholische Grundstel-
lung und antimarxistische Hegelstrategie, Berlin 1989.

131 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 131

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


Werk von Thomas Hobbes hinterlassen haben und die ihre Kulmination besonders in
den Erklärungen der Menschenrechte des späten 18. Jahrhunderts erreichten.35 Spätes-
tens nach der Französischen Revolution mussten diese freigesetzten Kräfte wieder ge-
bunden werden. Es war also die Notwendigkeit der »Homogenisierung« angesagt –
ein Terminus, der direkt auf Schmitt verweist.

Doch der Geist von Plettenberg war auch in sachlicher Hinsicht anwesend. Betrach-
tet man den Zusammenhang des Aufsatzes, so geht es vor allem im letzten Teil des Bei-
trags um ein schwer bestimmbares »Etwas«, von dem der säkulare Staat zehrt, das der
Verfasser »Voraussetzungen« nennt. Sie lassen sich in den philosophisch-politiktheore-
tischen Diskurs der 1950er- und frühen 1960er-Jahre einordnen, wenn man sie in den
breiten Kontext der Legitimitätskontroversen stellt. Auch in diesem Zusammenhang
wird deutlich, dass Böckenförde noch einmal Rückschau hält auf eine primär philoso-
phisch angelegte Diskussion. Er konnte Mitte der 1960er-Jahre noch nicht wissen, dass
die zukünftigen Auseinandersetzungen über das Thema Legitimität hauptsächlich im
Rahmen der sozialwissenschaftlichen Disziplinen ausgetragen würden. Besonderes Auf-
sehen erregten hier (ab 1969) zwei noch junge Protagonisten: Niklas Luhmann und Jür-
gen Habermas.36 Beide distanzierten sich von früheren Auseinandersetzungen auf die-
sem Gebiet. Gesellschaftsexterne Voraussetzungen, etwa religiöser oder ethischer Art,
erschienen den Kontrahenten von vornherein als indiskutabel.

Böckenförde hat also – was retrospektiv kaum zu übersehen ist – Scharnierfunktion.
Er schließt noch an Debatten an, die mit Namen wie Schmitt, Blumenberg, Voegelin
und anderen verbunden sind, greift jedoch deren Meinungen nur indirekt auf und
schwächt sie an einigen Stellen deutlich ab. So kann der Staatsrechtler und Rechtshisto-
riker mit der von Voegelin und Blumenberg erörterten Gnosis-Problematik nichts an-
fangen. Gleichfalls stand der überzeugte »Schmittianer« zentralen Vorstellungen der
»Politischen Theologie« kritisch gegenüber. Sie dienten bekanntlich der philosophi-
schen Fundierung der Souveränität, und diese war für das Grundgesetz der Bundesre-
publik Deutschland (im Gegensatz zur traditionellen deutschen Staatsanschauung) ge-
rade nicht zentral. Auch hier musste der Schüler die Gedanken des Lehrers nachhaltig
neu interpretieren, ja dessen Gedankengänge sogar bis zur Unkenntlichkeit verändern.
So sehr Böckenförde neue Wege ging: Als Rechtswissenschaftler und Ritter-Schüler
war er seiner akademischen Herkunft doch verpflichtet. Das bedeutete eben auch, dass
er den Paradigmenwechsel von der Geistes- hin zur Sozialwissenschaft, der sich seit
Mitte der 1960er-Jahre immer deutlicher abzeichnete, nicht mitgehen wollte und konn-
te. Insofern markiert sein Ansatz einen Übergang.

35 Vgl. Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: Säkularisa-
tion und Utopie, aaO. (FN 1), S. 75-94, hier S. 89.

36 Zum kurzen Überblick über deren Ansätze zur »Modernen Legitimität« vgl. Max Kaase, »Le-
gitimitätsüberzeugungen« in: Dieter Nohlen (Hg.), Lexikon der Politik, Bd. 3: Die westli-
chen Länder, herausgegeben von Manfred G. Schmidt, Frankfurt a.M./Wien 1992,
S. 224-231, hier S. 225; beträchtliches Aufsehen erregte die Kontroverse zwischen beiden, die
in folgender Abhandlung nachzulesen ist: Jürgen Habermas / Niklas Luhmann, Theorie der
Gesellschaft oder Sozialtechnologie. Was leistet die Systemforschung? Frankfurt a.M. 1979.

132 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 132

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


Wie lässt sich Böckenfördes Doktrin in den zeitgenössischen Disput einordnen? Die
Kontroverse zwischen Blumenberg und Schmitt als Hintergrund für das berühmte
Theorem wird umso klarer,37 wenn man die »Voraussetzungen« allgemeiner fasst und
in die Sprache des legitimitätstheoretischen Diskurses übersetzt. Das lautet wie folgt:
Kann der Staat seine Legitimität aus sich selbst heraus gewinnen oder ist er auf Einflüs-
se ab extra angewiesen? Ist er überhaupt freiheitlich, wenn er die Fundamente seines
Handelns nur aus sich selbst heraus gewinnt? In der Geistesgeschichte gab es darauf
verschiedene Antworten.38 Ebenso wie Böckenförde beantwortete Schmitt, der das Le-
gitimitätsthema in den frühen 1930er-Jahren in den Mittelpunkt seines Denkens rück-
te,39 die Frage nicht direkt und in extenso, sondern exemplarisch. Seine quintessenziel-
le Botschaft ist dennoch leicht zu erkennen. Schmitt geht davon aus, dass – trotz aller
neuzeitlichen Umbesetzungen und Umbenennung vorneuzeitlichen Gedankenguts –
spezifisch moderne Überlegungen, nicht zuletzt in der Staatsrechtslehre, von herkömm-
lichen Überlieferungen profitieren – und das nicht nur begriffsgeschichtlich.

Das wird deutlich, wenn man Blumenbergs späte Antwort (1966) auf Schmitts ers-
ten Versuch (1922) untersucht, die Letzterer in seiner »Politischen Theologie II« (fast
genau ein halbes Jahrhundert später!) nochmals replizierte.40 Der Gießener Philosoph
zeigt, dass die neuzeitliche Philosophie als Selbstbehauptung des Menschen gegen den
theologischen Absolutismus insbesondere des späten Mittelalters gelesen werden kann,
weiterhin als Versuch der Überwindung gnostischer Tendenzen, die seiner Meinung

37 Von den Textbelegen her ist ein direkter Bezug nicht leicht nachzuweisen. Allerdings sind
Wendungen aus dem Säkularisierungs-Aufsatz wie »Legitimität oder Illegitimität« (Böcken-
förde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: Säkularisation und Uto-
pie, aaO. [FN 1], S. 75-94, hier S. 76), fast wörtlich von Blumenberg übernommen, der je-
doch nicht explizit angeführt wird, obwohl dessen »Legitimität der Neuzeit« ein Jahr vor der
Publikation der Forsthoff-Festschrift erschien. Nachträglich sind diese Bezüge bedeutsam,
da die »Voraussetzungen« legitimierende »Aspekte des Säkularisierungsvorgangs« darstellen
(vgl. die Hinweise bei Alexander Schmitz und Marcel Lepper, »Logik der Differenzen und
Spuren des Gemeinsamen: Hans Blumenberg und Carl Schmitt« in: dies. [Hg.], Hans Blu-
menberg / Carl Schmitt, Briefwechsel 1971-1978 und weitere Materialien, Frankfurt a.M.
2007, S. 253-306, hier S. 267).

38 Es wäre interessant aufzuzeigen, inwieweit ein freiheitlicher Ansatz mit der Anerkennung
des Staates korreliert, seine Legitimitätsgrundlagen nicht selbst, also von innen her, festlegen
zu können. In diesem Punkt gab es in der Philosophiegeschichte unterschiedliche Auffassun-
gen. Denker wie Kant und Hegel gingen von legitimatorischen Voraussetzungen »ab extra«
aus, Rousseau und Fichte hingegen von solchen »ab intra« (zum diesbezüglichen Unter-
schied von Kant und Rousseau vgl. Wolfgang Kersting, Jean-Jacques Rousseaus »Gesellschafts-
vertrag« [Werkinterpretationen], Darmstadt 2002, S. 117-121).

39 Vgl. etwa Carl Schmitt, Legalität und Legitimität, 3. Auflage, Berlin 1980.
40 Genaueres über den Austausch von Blumenberg und Schmitt weiß die Öffentlichkeit erst

seit kurzer Zeit. Zum aufschlussreichen Briefwechsel beider Wissenschaftler vgl. Marcel Lep-
per / Alexander Schmitz, Hans Blumenberg / Carl Schmitt, Briefwechsel 1971-1978, und wei-
tere Materialien, aaO. (FN 37); zur Kontroverse zwischen beiden Denkern vgl. auch Jan-Wer-
ner Müller, Ein gefährlicher Geist. Carl Schmitts Wirkung in Europa, aaO. (FN 10),
S. 171-177; zum von Schmitt heftig attackierten »Wahnsinn des Promethiden-Wahns« Hein-
rich Meier, Die Lehre Carl Schmitts. Vier Kapitel zur Unterscheidung von Politischer Theolo-
gie und Politischer Philosophie, Stuttgart/Weimar 1994, S. 17-21;.

133 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 133

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


nach das vorneuzeitliche Denken beherrschten. Zu den Verächtern grundlegender Theo-
reme neuzeitlichen Philosophierens rechnet er auch Schmitt. Der später so genannte
»Kronjurist des Dritten Reiches« (Waldemar Gurian) versah bereits 1922 seine berühm-
te Aussage »Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind säkularisierte theo-
logische Begriffe« mit einer negativen Wertung der neuzeitlichen Entwicklung.41 Der
heftige Befürworter von Souveränität und Ausnahmezustand konstatierte, die Aufklä-
rung sei zu einer Verwerfung des Ausnahmezustandes gekommen.42 Blumenberg for-
mulierte seine späten Einwände gegen Schmitt prinzipieller. Letzterer habe eine »Mo-
dernität« beschrieben, die niemals modern war. Bei ihr habe es sich um eine »Dauerhaf-
tigkeit des Noch-nicht-Neuzeitlichen in der Neuzeit« gehandelt, um »Ungleichzeitig-
keiten in der chronologischen Gleichzeitigkeit«.43 Blumenberg ist zuzustimmen: Wenn
die Omnipotenz des modernen Gesetzgebers zwingend an theologische Präsuppositio-
nen gebunden ist,44 kann sich diese Art von Modernität eben nicht aus sich selbst her-
aus generieren, verbleibt also letztlich nicht im neuzeitlichen Kontext. Schmitt regte
sich über die mit Verve vorgetragene Rechtfertigung der Modernität so sehr auf, dass
er zu seiner »Politischen Theologie II« ein Nachwort mit der Überschrift »Zur heuti-
gen Lage des Problems: Die Legitimität der Neuzeit« verfasste. Der mittlerweile schon
im neunten Lebensjahrzehnt stehende Gelehrte lehnte den Versuch der radikalen Aus-
merzung des Erbes vorneuzeitlicher Epochen ab. Die Wucht der aus Blumenbergs Stu-
die entgegentretenden Befürwortung einer vorbehaltslosen und aus sich selbst begrün-
denden »Weltlichkeit der enttheologisierten Neu-Zeit« erstaunte ihn wohl.45 Gleich-
wohl gelang es ihm ohne Mühe, manche Probleme in der Argumentation aufzuzeigen.
So leuchtet ein, dass der Legitimitätsbegriff stets etwas – wenngleich mit sehr unter-
schiedlichen Akzenten – »Höheres« als bloße Legalität meint, und gerade aus diesem
Grund musste er fast immer auf Tradition und Herkunft rekurrieren. Bei Blumenberg
werde der Legitimitätsbegriff in gewisser Hinsicht gegen das Alte, Herkünftige in An-
spruch genommen. Schmitt unterstreicht in seiner Replik, der jüngere Kollege habe sei-
ne Grundaussage aus den 1920er-Jahren nicht widerlegen können, die lautet: Alle »ent-
theologisierten Begriffe schleppen das Erbe ihrer wissenschaftlich-unreinen Herkunft
mit sich; es ist nicht mehr möglich, eine Politische Theologie sozusagen ab ovo neu zu
konstruieren«.46 Schmitt umschreibt den Ansatz Blumenbergs als einen Versuch der
Selbstschöpfung der Neuzeit, der erstmals in der Aufklärung klarer an Gestalt gewann.
Da Modernität keinen äußeren Einflüssen unterliegen darf, d.h. nichts von dem über-
nehmen soll, was – chronologisch gesehen – vor ihr liegt, kommen ihre Apologeten

41 So, mit heute kaum vorstellbarer Wirkmächtigkeit, Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier
Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 4. Auflage, Berlin 1985, S. 49.

42 Vgl. ebd.
43 Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, aaO. (FN 14), S. 60.
44 Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, aaO. (FN 41),

S. 51.
45 Carl Schmitt, Politische Theologie II. Die Legende von der Erledigung jeder Politischen Theo-

logie, 4. Auflage, Berlin 1996 (zuerst 1970), S. 85.
46 Ebd., S. 96 (Hervorhebungen in der Vorlage).

134 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 134

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


nicht um die Annahme der Selbstbemächtigung bzw. Selbstreferenzialität dieses Zeital-
ters herum. Der so notwendig entstehende »Prozess-Progress produziert nicht nur
sich selbst und den Neuen Menschen, sondern auch die Bedingungen der Möglichkeit
seiner eigenen Neuheits-Erneuerungen; das bedeutet das Gegenteil einer Schöpfung
aus dem Nichts, nämlich die Schöpfung des Nichts als der Bedingung der Möglichkeit
der Selbst-Schöpfung einer stets Neuen Weltlichkeit«.47 Schmitt hat entschiedene Zwei-
fel, dass es möglich ist, die Selbstlegitimation einer Epoche stringent zu begründen. Blu-
menberg wollte jedoch nicht nur die Eigenständigkeit neuzeitlicher Reflexion fundie-
ren, sondern darüber hinaus jedwedes überdehntes Sinn- und Wissensbedürfnis abweh-
ren. Es wurzele vor allem im Christentum, dessen Vertreter mittels überzogener höchs-
ter Fragen, die sich nicht anhand der Wirklichkeit verifizieren lassen, allzu oft die Be-
rechtigung der Neuzeit in Frage gestellt hätten.48

Schmitts Gedanken zur Legitimität waren jedoch in der Zeit nach dem Zweiten Welt-
krieg nicht nur rechtsphilosophisch und –historisch ausgerichtet, sondern offenbaren
auch einen praktischen Zug. Konkret handelt es sich um die Bewertung des Grundge-
setzes. Zwar ist das Urteil des Juristen über die neue Konstitution Westdeutschlands,
verfasst unter dem Pseudonym Dr. Haustein,49 relativ moderat – jedenfalls im Ver-
gleich zu den Äußerungen einiger seiner Schüler.50 Von seinem Ansatz her, der freilich
schon in der Weimarer Republik grundgelegt wurde, konnte er jedoch kaum anders,
als die Verfassung mit denkbar kritischen Augen zu sehen. Daran ändert auch die Tat-
sache nichts, dass Schmitt sehr wohl den indirekten Einfluss seiner wissenschaftlichen
Tätigkeit auf das bundesrepublikanische »Provisorium« (Theodor Heuß) erkannt hat –
eine Wirkung, die noch vor einigen Jahren im Rahmen von Debatten untersucht wur-

47 Ebd., S. 97.
48 Franz-J. Wetz, »Die Legitimität der Neuzeit« in: Franco Volpi (Hg.), Großes Werklexikon

der Philosophie, Bd. 1: A-K, Stuttgart 1999, S. 189 f.; ausführlicher: Peter Behrenberg, Endli-
che Unsterblichkeit. Studien zur Theologiekritik Hans Blumenbergs, Würzburg 1994; zu den
philosophiegeschichtlichen Hintergründen: Jürgen Goldstein, Nominalismus und Moderne.
Zur Konstitution neuzeitlicher Subjektivität bei Blumenberg und Ockham, Freiburg/Brsg.
1998.

49 Dr. Haustein (d.i. Carl Schmitt), ››Das Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland
(1949/50)‹‹ wieder abgedruckt in: Klaus Hansen / Hans Lietzmann (Hg.), Carl Schmitt und
die Liberalismuskritik, Opladen 1988, S. 175-194.

50 Vgl. etwa das deutliche Urteil Ernst Forsthoffs, gefällt in einer späteren Phase der Geschichte
der Bundesrepublik, der das, beispielsweise über den angeblichen oder tatsächlichen Mangel
an staatlicher Souveränität, ausspricht, was Schmitt möglicherweise nur im kleinen Kreis sag-
te: »Von Souveränität im Sinne der höchsten und fortdauernden Gewalt zu sprechen, wäre
absurd. Die Grundlagen politischer Herrschaft, von den Repräsentanten der Bundesrepublik
wenn überhaupt dann doch ohne Überzeugungskraft verteidigt, sind dahin« (Ernst Forst-
hoff, Der Staat der Industriegesellschaft. Dargestellt am Beispiel der Bundesrepublik Deutsch-
land, München 1971, S. 158); zur Kritik des Schmitt-Schülers Werner Weber am Grundge-
setz vgl. Frieder Günther, Denken vom Staat her. Die bundesdeutsche Staatsrechtslehre zwi-
schen Dezision und Integration 1969-1970 (Studien zur Ideengeschichte der Neuzeit, Bd.
15), München 2004, S. 84 f.

135 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 135

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


de, die fragten, ob Schmitt der eigentliche »Vater der Verfassungsväter« sei.51 Die An-
deutung einiger Einwände mag im vorliegenden Rahmen genügen. Schmitt stellte bei
seiner Einschätzung der Verfassung auf den Zeitpunkt ab, an dem wesentliche Entschei-
dungen über Art und Inhalt der Konstitution gefällt wurden. Aus diesem Grund konn-
te das Grundgesetz nicht gut wegkommen oder gar als legitim betrachtet werden. Es
musste aus der Perspektive der Schmitt-Schule als oktroyiert gelten, denn wichtige
Grundsätze durften nicht vom deutschen parlamentarischen Rat festgelegt werden. Sie
standen unter dem Vorbehalt der Alliierten. Ein bekannter Schmitt-Rezipient vergaß
nicht, noch über drei Jahrzehnte nach der Kapitulation von 1945 mit unüberhörbarer
Polemik auf die Situation hinzuweisen, in der maßgebliche Weichenstellungen vorge-
nommen wurden.52 Für die Väter des Grundgesetzes war die Rechtfertigung durch ethi-
sche oder juristische Normen zentral. Bereits der erste Artikel des Grundgesetzes ver-
deutlicht das. Gegen einen derartigen philosophischen Universalismus wendet sich
Schmitt schon in der Weimarer Republik.53 Unbestreitbar ist in der Tat, dass das Grund-
gesetz nicht mit einer legitimierenden Symbolik aufwarten kann, die für die Konstitu-
tionen der westlichen Staaten selbstverständlich war und ist: die Berufung auf lange zu-
rückliegende Ereignisse, etwa die Französische Revolution oder die Magna Charta li-
bertatum. Das ist ein Manko, das nicht zu beseitigen ist, weil es mit traditionellen Schwä-
chen der liberalen und demokratischen Bewegung in Deutschland zusammenhängt. Frei-
lich gab es Versuche, die symbolische Legitimation durch eine praktische zumindest
weitgehend zu ersetzen. Das deutsche Volk wurde in den 1970er- und 1980er-Jahren
ein Volk von Grundgesetzbekennern.54 Daran dürfte sich auch nach der Zäsur von
1989/90 wenig geändert haben.

51 Hans Lietzmann, ››Vater der Verfassungsväter – Carl Schmitt und die Verfassungsgründung
in der Bundesrepublik Deutschland‹‹ in: Klaus Hansen / ders. (Hg.), Carl Schmitt und die
Liberalismuskritik, Opladen 1988, S. 107-118; Ulrich K. Preuß, »Vater der Verfassungsväter?
Carl Schmitt und die verfassungspolitische Diskussion der Gegenwart« in: V. Gerhardt /
H.Ottmann / M.P. Thompson (Hg.), Politisches Denken. Jahrbuch 1993, Weimar 1993,
S. 117-133.

52 Hans-Joachim Arndt, Die Besiegten von 1945. Versuch einer Politologie für Deutsche samt
einer Würdigung der Politikwissenschaft in der Bundesrepublik Deutschland, Berlin 1978.

53 Bester Beleg hierfür ist noch immer die »Verfassungslehre«, dazu Hans Vorländer, Verfas-
sung und Konsens. Der Streit um die Verfassung in der Grundlagen- und Grundgesetz-Dis-
kussion der Bundesrepublik Deutschland. Untersuchungen zu Konsensfunktion und Konsens-
chance der Verfassung in der pluralistischen und sozialstaatlichen Demokratie (Beiträge zur
politischen Wissenschaft, Bd. 40), Berlin 1981, S. 291 f., hier S. 292; zur Kritik Schmitts am
»eigenartigen Normativismus der Bundesrepublik« vgl. Reinhard Mehring, »Carl Schmitts
Kritik des Konzepts Legitimität kraft Legitimation, im Hinblick auf das Grundgesetz betrach-
tet« in: Winfried Brugger (Hg.), Legitimation des Grundgesetzes aus Sicht von Rechtsphiloso-
phie und Gesellschaftstheorie (Interdisziplinäre Studien zu Recht und Staat, Bd. 4), Baden-
Baden 1996, S. 111-132, bes. S. 121-128.

54 Vgl. Hans Vorländer, Die Verfassung. Idee und Geschichte, 2., überarbeitete Auflage, Mün-
chen 2004, S. 81; stärker populärwissenschaftlich ausgerichtet: Christian Bommarius, Das
Grundgesetz. Eine Biographie, Berlin 2009, der die Omnipräsenz des Grundgesetzes im poli-
tischen Alltagsdiskurs der Bundesrepublik hervorhebt.

136 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 136

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


4. Die »Voraussetzungen« als Frucht der liberalen Neuformulierung des Schmitt’schen
Ansatzes

Böckenförde schrieb seinen berühmten Satz noch zu einer Zeit, in der die Wende zur
praktischen Bezeugung des Grundgesetzes zwar bereits vorbereitet war,55 aber noch
nicht so sehr betont wurde, wie das einige Jahre später der Fall sein sollte. Das bedeu-
tet, dass sich die Frage der Rechtfertigung des freiheitlichen Staates noch in einem rela-
tiv frühen Stadium befand. Der Rechtswissenschaftler konnte an das Ergebnis der »Po-
litischen Theologie« Schmitts anknüpfen: Auch Säkularisate, etwa profane staatsrecht-
liche Begriffe, leben von einem schwer definierbaren »Etwas«, das aus dem Bereich des
Religiösen stammt, in unserem Kulturkreis also christliche Wurzeln trägt.56 Trotz die-
ser Partizipation an der diesbezüglichen Erkenntnis seines Lehrmeisters entwarf Bö-
ckenförde, der schon in den 1950er-Jahren vom kirchlichen Amt Enthaltsamkeit in par-
teipolitischen Fragen forderte,57 keine »Politische Theologie«. Er wusste um die Ge-
fahr ihrer Instrumentalisierung durch Extreme, was nicht nur für rechtsautoritäres Den-
ken gilt, sondern auch für deren linkes Pendant. »Ottaviani–rechts herum« zeigt struk-
turelle Affinitäten zu »Ottaviani–links herum«. Das stellte sich spätestens Ende der
1960er-Jahre heraus.58 Böckenförde erkannte wohl, dass Vertreter eines liberalen Ka-
tholizismus ihren Vorstellungen niemals eine »Politische Theologie« zugrundelegen
konnten. Bereits die reaktionär-konservative Ahnengalerie in Schmitts früher »Politi-
scher Theologie« von 1922 belegt das eindrucksvoll, während bedeutende Vorläufer
des liberalen Katholizismus im 19. Jahrhundert keine theologischen Konzepte, son-
dern in starkem Maß die positiven Konsequenzen der Freiheit für die Gläubigen in den
Mittelpunkt ihrer Darlegungen stellten.59 Wegen der Absolutheitsansprüche, die keine

55 Hinweise finden sich bei Max Kaase, »Zur Legitimität des politischen Systems in den westli-
chen Demokratien« in: Albrecht Randelzhofer / Werner Süß (Hg.), Konsens und Konflikt. 35
Jahre Grundgesetz. Vorträge und Diskussionen einer Veranstaltung der FU Berlin vom 6. bis
8. Dezember, Berlin 1986, S. 463-494, S. 478 f., der den Zeitraum von 1955-1960 als diejenige
Phase benennt, in der die Akzeptanz bei der Bevölkerung schon weitgehend vorhanden war.

56 Zum Zusammenhang zwischen der Böckenförde-Doktrin und der »Politischen Theologie«
vgl. Beneyto, Politische Theologie als Politische Theorie. Eine Untersuchung zur Rechts-
und Staatstheorie Carl Schmitts und zu ihrer Wirkungsgeschichte in Spanien, aaO. (FN 15),
S. 6, der den Konnex aber anders verortet als die vorliegende Studie.

57 Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Das Ethos der modernen Demokratie und die Kirchen« in:
ders., Kirchlicher Auftrag und politische Entscheidung, Freiburg 1973, S. 9-29.

58 Vgl. Böckenfördes Stellungnahme zur Diskussion um die »neue politische Theologie« der spä-
ten 1960er-Jahre in Anspielung auf den als sehr autoritär geltenden ehemaligen Präfekten der
römischen Glaubenskongregation Ottaviani, vgl. Ernst-Wolfgang Böckenförde, Politisches
Mandat der Kirche? Überlegungen angesichts der neuen »politischen Theologie«, aaO. (FN
57), S. 206-230, hier S. 230.

59 Vgl. etwa die Vorstellungswelt eines Hugo-Félicité-Robert de Lamennais, die u.a. nachzule-
sen ist bei Hans Maier, Revolution und Kirche. Zur Frühgeschichte der christlichen Demokra-
tie, 5., neu bearbeitete und erweiterte Auflage, Freiburg/Basel/Wien 1988, S. 173-188 (nach
seiner Wandlung vom Traditionalisten zum Liberalen); die Schwierigkeiten, eine demokrati-
sche »Politische Theologie« zu konzipieren, werden in historischer Perspektive deutlich.
Erst im 17. Jahrhundert wurden Entwürfe vorgelegt, etwa von Milton, die es ermöglichten,

137 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 137

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


»Politische Theologie« verbergen kann, bot sich an, »residualtheologisch« oder »residu-
alreligiös« zu argumentieren. Es handelt sich also um Reste religiöser oder theologi-
scher Präsuppositionen, von denen das freiheitliche Staatswesen zehrt, wobei die ent-
sprechenden Zusammenhänge relativ schwierig auf einen Nenner zu bringen sind.60

Auf diese Weise wird Schmitt von Böckenförde, wie auch von anderen bedeutenden
Vertretern der liberalkonservativen Ritter-Schule,61 maßgeblich neu interpretiert. Der
»Voraussetzungen«-Satz gehört zu den diversen Versuchen der Neuaneignung der
Schmitt’schen Lehren, deren Gedankengut mit liberalen Auffassungen kompatibel ge-
macht werden sollte. Rückte Schmitt am Ende der Weimarer Republik den Gegensatz
von Legitimität und Legalität in das Zentrum seines Werkes62 – er wollte der gesetzge-
berischen Legalität ein materiales Apriori, etwa den unabänderlichen Kern der Grund-
rechte oder den Geist der Verfassung versus deren Buchstaben, vorordnen63 –, so ging
Böckenförde auch in diesem Punkt nicht so weit. »Voraussetzungen« müssen nicht un-
bedingt die Funktion eines Korrektivs haben (wie evtl. die Legitimität im Verhältnis
zur Legalität!). Allerdings trifft er sich mit dem Lehrer insoweit, als er sich mit den
»Voraussetzungen« gegen eine bloße Transformation von Legitimität in Legalität aus-
spricht. Diese Übersetzung ist für spezifisch modernes Rechtsdenken charakteris-
tisch,64 das aufgrund der Komplexität moderner Gesellschaften auf Blankett-Begriffe

dass auch eine vielgliedrige Masse Verantwortung vor Gott haben könne, nicht nur ein Mon-
arch oder ein aristokratisches Kollektiv (vgl. Kurt Nowak, Das Christentum. Geschichte,
Glaube, Ethik, München 2008, S. 111); zur Problematik einer »Politischen Theologie der De-
mokratie« bei Schmitt vgl. Armin Adam, Rekonstruktion des Politischen. Carl Schmitt und
die Krise der Staatlichkeit 1912-1933, Weinheim 1992, S. 67-89, hier S. 77, der hervorhebt,
dass Schmitt in der »Politischen Theologie« von 1922 gegenüber dem Volk als Entscheidungs-
träger noch skeptisch war.

60 Der Begriff der »politischen Theologie« ist kaum in der Lage, das komplexe Verhältnis von
freiheitlich-demokratischer Ordnung und religiöser Begründung auszudrücken, anders etwa
als den überschaubaren wechselseitigen Fundierungsbezug von politischer und religiöser Sou-
veränität (ein Gott – ein Herrscher). Die Vielschichtigkeit der Zusammenhänge wird in der
Beschreibung eines der gegenwärtig führenden Staatsrechtslehrer der Bundesrepublik deut-
lich, der die entsprechenden Relationen wie folgt charakterisiert: »Aber all die modernen Vor-
stellungen vom richtigen Leben und der richtigen Ordnung der sozialen Welt sind ihrerseits
an Werte gekoppelt, sind eine Art der Weltanschauung und liegen einem weiterreichenden
kulturellen Fundament auf, das seine religiösen Wurzeln nicht verbergen kann« (Udo di Fa-
bio, Die Kultur der Freiheit, München 2005, S. 174).

61 Grundlegend für die Beschreibung dieser Neuaneignungsversuche ist Jens Hacke, Philoso-
phie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der Bundesrepublik, aaO. (FN
31), bes. S. 165 f, der den Zusammenhang der Böckenförde-Doktrin mit Ritters Entzweiungs-
Theorem betont.

62 Immer noch maßgeblich: Hasso Hofmann, Legitimität gegen Legalität. Der Weg der politi-
schen Philosophie Carl Schmitts, 4. Auflage mit einer neuen Einleitung, Berlin 2002.

63 Hauke Brunkhorst, ››Der lange Schatten des Staatswillenspositivismus. Parlamentarismus zwi-
schen Untertanenrepräsentation und Volkssouveränität‹‹ in: Leviathan 31 (2003), S. 362-381,
hier S. 373.

64 Niklas Luhmann, Legitimität durch Verfahren, Darmstadt/Neuwied 1975; zum radikalen
Neuansatz des Luhmann‘ schen Legitimitätskonzepts im Vergleich zu den diesbezüglichen
Debatten vorher vgl. Joachim Heidorn, Legitimität und Regierbarkeit. Studien zu den Legiti-

138 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 138

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


wie Wahrheit und Gerechtigkeit,65 die traditionell Legitimation stifteten, verzichten
muss.

Betrachtet man den Satz »Das ist das große Wagnis, das er um der Freiheit willen
eingegangen ist«,66 der auf die »Voraussetzungen«-Aussage folgt, so erkennt man auch
hier Zusammenhänge mit Schmitts Ansatz. Hinter dem »Wagnis der Freiheit« stecken
gewichtige philosophische Implikationen. Über die Unterscheidung zwischen »Frei-
heit von«, der so genannten negativen Freiheit,67 und der »Freiheit zu«, der so genann-
ten positiven Freiheit hinausgehend,68 betonen maßgebliche Freiheits-Theoretiker den
absoluten Charakter der Freiheit.69 Ein freiheitlicher Staat, der autoritäre Retroversio-
nen vermeidet, kann den Trägern der Freiheit nicht deren spezielle Ausübung vorschrei-
ben, ohne die Freiheit wieder aufzugeben. Er muss auf die Pflege der »kulturellen Vor-
aussetzungen der Freiheit« vertrauen,70 auf die er nur relativ wenig Einfluss hat.71

Schmitt betonte dieses Dilemma an mehreren Stellen seines Werkes. Er sah, dass das
liberale Verfassungsdenken negativ auf einen mit Argwohn betrachteten Staat bezogen
ist, auf dessen Substanz und Organisationsformen es trotz aller Kritik angewiesen
bleibt.72 Der Staat kann nur die Grenzen der Freiheit festlegen, etwa das Limit und die
Reichweite der Grundrechte. Innerhalb dieser Grenzen kann der Staat als freiheitlicher
nicht prüfen oder festlegen, ob, aus welchen Motiven und zu welchen Zwecken die
grundrechtetragenden Bürger von ihrer Freiheit Gebrauch machen.73

Analysiert man die »Böckenförde-Doktrin« genauer, stellt man fest: Dem berühm-
ten »Voraussetzungen«-Satz, der sich auf die sozialintegrative Relevanz der Religion be-
zieht, folgt die Aussage vom »Wagnis der Freiheit«. Beides ist nicht notwendigerweise
miteinander verbunden.74 Die Staatsrechtslehre (Kirchhof, Isensee, Uhle etc.) hat in

mitätstheorien von Max Weber, Niklas Luhmann, Jürgen Habermas und der Unregierbar-
keitsforschung (Sozialwissenschaftliche Schriften, Heft 4), Berlin 1982, S. 73.

65 Dazu Uwe Wesel, Fast alles, was Recht ist. Jura für Nichtjuristen, 8. Auflage, Frankfurt a.M.
2007, S. 414.

66 Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: Säkularisation
und Utopie, aaO. (FN 1), S. 75-94, hier S. 93.

67 Vgl. die wirkmächtigen Erörterungen bei Isaiah Berlin, Freiheit. Vier Versuche, ungekürzte
Ausgabe, Frankfurt a.M. 2006.

68 Vgl. die engagierte Verteidigung (in kritischer Abgrenzung zu Berlin) der »Freiheit zu« bei
Charles Taylor, Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, 3. Auflage,
Frankfurt a.M. 1999.

69 Vgl. Albert Keller, Philosophie der Freiheit, Graz u.a. 1994.
70 So Paul Kirchhof, Die kulturellen Voraussetzungen der Freiheit, Heidelberg 1995.
71 Diese Tatsache ist in den letzten Jahren des Öfteren hervorgehoben worden. Unter den grö-

ßeren Publikationen sticht die Habilitationsschrift von Uhle, Freiheitlicher Verfassungsstaat
und kulturelle Identität, aaO. (FN 9), hervor.

72 Hinweise bei Martin Pilch, System des transcendentalen Etatismus. Staat und Verfassung bei
Carl Schmitt, Wien/Leipzig 1994, S. 104 f.

73 So, mit expliziter Bezugnahme auf Schmitt, Böckenförde, Grundrechtstheorie und Grund-
rechtsinterpretation, aaO. (FN 3), S. 115-145, hier S. 120.

74 Diese Differenzierung hat Essen, Sinnstiftende Unruhe im System des Rechts. Religion im
Beziehungsgeflecht von modernem Verfassungsstaat und säkularer Zivilgesellschaft, aaO.
(FN 1), S. 96, wohl im Blick, wenn er den freiheitlichen Staat durch das »Freiheitsbewusst-
sein seiner Staatsbürger« gebunden sieht. Er wendet sich in seinem Vorschlag zur Präzisie-

139 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 139

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


den letzten Jahren vor allem das »Diogenes-Paradoxon« näher erläutert, das den zwei-
ten Teil der Formel berührt. Es geht also um die Frage: Was kann der Staat tun, damit
die Bürger einen »Maßstab für die Wahrnehmung ihrer Freiheit entwickeln«?75 Der so-
zialintegrative Faktor der Religion stand dabei meist nicht so stark im Vordergrund
wie bei Böckenförde.

Abschließend ist festzuhalten: Böckenfördes kanonisiertes Diktum atmet zweifellos
den Geist Hegels. Für die Legitimitätskontroverse der frühen Bundesrepublik war
aber das Werk Schmitts von noch größerer Bedeutung. Der Freiburger Rechtsgelehrte
übernimmt wichtige Erkenntnisse aus der »Politischen Theologie«. Sie lauten wie
folgt: Auch säkularisiertem Gedankengut, etwa im Verfassungsrecht, liegt ein »Etwas«
voraus. Allerdings hat dieser schwer zu präzisierende Faktor bei ihm lediglich residual-
theologischen Charakter, d.h. er kann nicht den Anspruch einer hochtrabenden »Poli-
tischen Theologie« erheben, der über die bloße Benennung von »Voraussetzungen« hin-
ausgeht, mithin sogar konstitutive Wertgeltungsansprüche formuliert. Hinter ihnen ver-
barg sich nicht selten ein undemokratischer »Staatswillenspositivismus« (Brunkhorst),
der nach 1945 endgültig als obsolet begriffen wurde.76 Auch das Dilemma der Freiheit
hat Schmitt erkannt und es mit dem modernen bürgerlichen Rechtsstaat in Verbindung
gebracht.77 Böckenförde hat den zweiten Teil des nach ihm benannten Paradoxons an
mehreren Stellen seines umfangreichen Werkes – im Zusammenhang mit grundrechts-
interpretatorischen Analysen – nochmals behandelt. Andere Staatsrechtslehrer liberal-
konservativer Provenienz sind ihm in den vergangenen Jahren gefolgt.

Zusammenfassung

Die von Ernst-Wolfgang Böckenförde 1967 formulierte Doktrin, der freiheitliche Staat
lebe von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren könne, hat seitdem eine Fülle

rung explizit gegen Böckenfördes Konnex von religiösen Vorgaben und dem »freiheitlichen
Gründungsakt des Staates«.

75 Kirchhof, Die kulturellen Voraussetzungen der Freiheit, aaO. (FN 70), S. 28.
76 Zwar behauptete nach dem Zweiten Weltkrieg kein Staatsrechtslehrer mehr, es gebe das hö-

here Recht eines »herrschaftlichen Willenssubjekts« (Brunkhorst, Der lange Schatten des
Staatswillenspositivismus. Parlamentarismus zwischen Untertanenrepräsentation und Volks-
souveränität, aaO. [FN 63], S. 373). Allerdings zeigt sich das nicht ausschließlich rechtspositi-
vistische Fundament des Grundgesetzes darin, dass nunmehr das Bundesverfassungsgericht
statt des Reichspräsidenten als »Hüter der Verfassung« (Schmitt) begriffen werden kann. Die
Korrektivfunktion für die Legislative bleibt auf diese Weise – trotz aller Veränderungen – er-
halten.

77 Carl Schmitt, »Freiheitsrechte und institutionelle Garantien der Reichsverfassung (1931)« in:
ders., Verfassungsrechtliche Aufsätze aus den Jahren 1924-1954. Materialien zu einer Verfas-
sungslehre, 2. Auflage, Berlin 1973, S. 140-173, hier S. 167, hat das »Wagnis der Freiheit« (Bö-
ckenförde) für den Staat mit folgenden lapidaren Worten beschrieben: »Was Freiheit ist,
kann nämlich in letzter Instanz nur derjenige entscheiden, der frei sein soll. Sonst ist es nach
allen menschlichen Erfahrungen mit der Freiheit schnell zu Ende«. Wird dem Einzelnen Frei-
heit gewährt, so ist ihr Gebrauch nicht mehr beeinflussbar, auch nicht von dem, der die Frei-
heit ursprünglich verlieh.

140 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 140

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123


von Zitaten, Kommentierungen und Interpretationen hervorgebracht. Der vorliegende
Beitrag verortet dieses Theorem im Kontext der geistesgeschichtlichen Debatten der
1950er- und 1960er-Jahre über das Thema »Säkularisation und Utopie«, an denen ins-
besondere die Schule von Carl Schmitt beteiligt war. Zwar darf vor allem Hegel als Re-
ferenzphilosoph für das bekannte Paradoxon gelten, der Ansatz Schmitts ist aber im
Hinblick auf die Auslegung des geflügelten Wortes ebenfalls zu berücksichtigen. Ein
wesentlicher Grund für nicht wenige Fehldeutungen war die Verbindung des »Voraus-
setzungen«-Satzes mit einer wichtigen Aussage über das »Wagnis der Freiheit«. Erste-
rer spielt auf die freiheitsstiftenden Kräfte an, die für das säkulare Gemeinwesen aus
der Religion fließen, Letztere ruft hingegen in Erinnerung, dass der Rechtsstaat eine
freiheitliche Mentalität seiner Bürger nicht schaffen kann, sondern auf das zurückgrei-
fen muss, was in gesellschaftlichen Zusammenhängen generiert wurde. Beides hängt un-
ter Umständen zusammen, lässt aber verschiedene Hintergründe erkennen. Böckenför-
de beabsichtigte niemals, wie ihm gelegentlich unterstellt wurde, die »Voraussetzun-
gen« einfach mit Religion, erst recht nicht mit der christlichen Religion zu identifizie-
ren. Der Freiburger Staatsrechtslehrer und ehemalige Bundesverfassungsrichter wollte
nach eigenen Angaben etwas anderes: nämlich darauf hinweisen, dass Christen in der
Lage sein könnten, einen sittlichen Rahmen bereitzustellen, von dem auch das weltli-
che Gemeinwesen profitiert.

Abstract

The doctrine that liberal states are founded on prerequisites which they themselves can-
not guarantee, was formulated in 1967 by Ernst-Wolfgang Böckenförde (and named af-
ter him later on). This essay reflects upon this dictum as one part of philosophical dis-
cussions on ‘secularisation and utopia’ during the fifties and sixties, with particular con-
tribution by the Carl Schmitt school. Though mainly Hegel must be considered as a
referee, Schmitt's look at Böckenförde's paradox should also be taken into account. An
essential reason to a number of misinterpretations was the association of the ‘prerequi-
sites’ principle with an important statement on the ‘risk of freedom’. The former allu-
des to forces arising from religion but supplying freedom to the secular community.
The latter recalls that a constitutional state cannot enforce a liberal way of thinking to
its citizens. Under particular circumstances, both is linked but shows different back-
grounds. Böckenförde never intended (as alleged sometimes) to simply identify
the ‘prerequisites’ with religion, not even the Christian. He just pointed out that Chris-
tians could be able to provide an ethical framework by which the secular community
can profit as well.

  
Felix Dirsch, Ernst-Wolfgang Böckenförde’s Paradox of the Liberal State (About its
Prerequisites which Cannot be Guaranteed). A Famous Doctrine of the German Con-
stitutional Law.

141 Felix Dirsch · »…lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann«. 141

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:41:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-123

