Einleitung

»On n’apprend pas la philosophie, dit Kant, on ap-
prend a philosopher ; j’ajouterais : comme on ap-
prend a un enfant & marcher ; aprés quoi, tout le
monde marche, mais chacun a sa maniére. C’est 1a
qu’apparait ce qu’on pourrait appeler ’aporie de la
philosophie : il existe des philosophies, mais chacu-
ne est philosophie. Ce qui fait la philosophie a la fois
une et multiple. «* Paul Khoury

1. Die Ruckkehr einer Unruhestifterin

In der arabischsprachigen Welt der Gegenwart gibt es lebhafte philoso-
phische Diskurse und Debatten. Darin werden die verschiedensten Pro-
bleme verhandelt, die die Philosophie in ihrer langen Geschichte in un-
terschiedlicher Art und Weise stets von Neuem beschiftigt haben - so
etwa die Frage nach den Grenzen unserer Erkenntnismoglichkeiten, ob
wir in unserem Handeln frei sind oder wie eine gerechte Ordnung des
menschlichen Gemeinwesens aussieht. Doch auch neue Fragen, die in
einer sich zunehmend globalisierenden Welt etwa der technische Fort-
schritt, der Klimawandel, ein sich veranderndes internationales Macht-
gefiige oder die Missachtung von Menschen- und Biirgerrechten aufwer-
fen, sind Gegenstand philosophischer Erorterungen und Kontroversen.
Besonders letztere Themen werden dabei nicht nur in spezialisierten Pu-
blikationen und auf Fachtagungen besprochen, sondern auch in Tages-
zeitungen und philosophischen Gesprichsrunden, die im Fernsehen oder
iiber den Livestream von Facebook iibertragen und auf YouTube verof-
fentlicht werden, um so auch ein junges Publikum zu erreichen.

Die zunehmende Gegenwirtigkeit philosophischer Argumente sowohl
in spezialisierten akademischen als auch in breiteren medialen Offent-
lichkeiten scheint mit einem gestarkten Selbstvertrauen ihrer Verfechter
einherzugehen. So machte etwa der in Marokko lehrende Muhammad
al-Misbahi, einer der besten Kenner der arabischsprachigen philosophi-
schen Landschaft, kurzlich geltend, dass das philosophische Schaffen in
der arabischen Welt dem europaischen in puncto Tiefgang und Originali-
tat mittlerweile in nichts mehr nachstehe. Auch die sprachlichen Hirden
erachtet er im Wesentlichen fiir iiberwunden, so dass die arabische Phi-
losophie heute nichts mehr daran hindere, auch mit der >globalen philo-
sophischen Gemeinschaft« ins Gesprich zu treten und diese mit eigenen,

1 Paul Khoury, Aporétique. Que s¢ay-je?, Paris: PHartmann 2016, 123.

I2

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

aus dem regionalen Kontext gewonnenen Fragen zu befruchten. Anders
als viele seiner europiischen und amerikanischen Kollegen in dieser >glo-
balen philosophischen Gemeinschaft« will Misbahi die Philosophie aber
nicht auf ihre analytischen Funktionen reduziert sehen oder in der Phi-
losophiegeschichte komfortabel bei sich selbst ruhen lassen. Vielmehr
besinnt er sich auf die Philosophie als ein rastloses Vernunftdenken, das
keine Grenzen und keine Gemiitlichkeit kennt: Die Philosophie sei von
Natur aus eine »Unruhestifterin¢< (musagiba), wie Misbahi festhilt. Als
solche habe sie die Aufgabe, durch unablissiges Fragen >Gewissheitenc
(tawabit) ins Wanken zu bringen sowie >rote Linien«< zu tiberschreiten.>

Einige Jahre vor Misbahis optimistischen Auflerungen zum Zustand
der »Unruhestifterin< Philosophie hat das wachsende Interesse am philo-
sophischen Fragen und Debattieren mindestens zwei andere arabische
Intellektuelle auch von einer sRiickkehr der Philosophie zu den Arabern«
bzw. einer >Riickkehr der Philosophie in der modernen arabischen Kul-
tur< sprechen lassen.? Beide spielen dabei offensichtlich auf eine auch fiir
die europdische Renaissance dufSerst wichtige Bliitezeit der arabisch-is-
lamischen Philosophie zwischen dem 9. und 12. Jahrhundert christlicher
Zeitrechnung an, in der fast das gesamte antike wissenschaftliche Erbe
in arabischer Sprache zuginglich gemacht, kommentiert und durch ei-
gene innovative Beitrage erganzt wurde.*

Der in Damaskus lehrende Philosophieprofessor Ahmad Bargawi ar-
gumentiert, dass diese Riickkehr mit dem Kontakt der arabischen Welt
mit der europaischen Moderne begann. Den Begriff der sRuckkehr« (au-
da) wihlt er dabei bewusst, um zu zeigen, dass sich den Arabern mit dem

2 Vgl. Muhammad al-Misbahi, »Muqaddima«, in: M. al-Misbahi (Hg.), Ri-
hanat al-falsafa al-arabiyya al-muasira, ar-Ribat: Kulliyyat al-Adab wa-I-
Ulam al-Insaniyya bi-r-Ribat 2010, 7—10. Der in Jordanien lehrende Philo-
soph Muhammad Ahmad ‘Awwad, der sich ebenfalls positiv zur Situation
der Philosophie in der arabischen Welt duflerte, fordert von seinen Kolle-
gen auch, dass es an der Zeit sei, mehr Selbstrespekt fiir das eigene Schaffen
und die eigenen Ideen zu zeigen; vgl. Muhammad Ahmad ‘Awwad, »as-Swal
ar-ra’isi li--falsafa al-arabiyya al-mu‘sira«, in: Hasan Hanafi, al-Gam‘iyya
al-Falsafiyya al-Misriyya (Hg.), al-Falsafa fi l-watan al-arabi fi miat am,
Bairat: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 2002, 87-109: 88-89.

3 Vgl. Muhammad Kamil al-Hatib, Qadiyyat al-falsafa, Dimasq: Dar at-Talia
al-Gadida 1998, 5; Ahmad Barqawi, al-‘Arab wa-audat al-falsafa, Dimasq:
Dar Talas 2004, mazida [2000], 9.

4 Vgl. zu dieser >Bliitezeit< der arabisch-islamischen Philosophie sowie der
Ubersetzungstitigkeit die Beitridge bei Ulrich Rudolph, unter Mitarbeit
von Renate Wiirsch (Hg.), Philosophie in der islamischen Welt, I: 8.—10.
Jabrbundert, Basel: Schwabe 2012, sowie Mohamed Turki, Einfiihrung in
die arabisch-islamische Philosophie, Freiburg, Miinchen: Verlag Karl Alber
2015.

13

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Denken von Descartes bis Emmanuel Mounier nicht etwa das Fremde,
sondern jener philosophische Geist in neuem Gewand wieder zeige, der
fester Bestandteil des eigenen kulturellen Erbes sei und der blof§ vorii-
bergehend im Westen gastiert habe, da ihm die wenig zivilisationsfreund-
lichen Seldschuken und Osmanen keine Moglichkeiten geboten hitten,
sich im Osten weiter zu entfalten. Die Riickkehr der Philosophie zu den
Arabern dufsert sich gemafs Barqawi in einer Riickkehr zu einem >Fra-
gen« (tasaul), das sich besonderer Probleme annimmt, diese jedoch all-
gemein und ganzheitlich zu beantworten sucht. Es sei dies ein >Fragens,
das durch ein Bewusstsein fiir das Auseinanderklaffen zwischen dem
modernen Westen und der eigenen Ruckstandigkeit angeregt worden
sei. Als Grund fir den westlichen Fortschritt seien die Wissenschaft, die
Vernunft und die Demokratie ausgemacht worden, die man sich habe
aneignen wollen, um die eigene Riickstindigkeit zu iiberwinden. So sei-
en Descartes, Bacon, Rousseau, Comte, Marx und Nietzsche genauso
wie Averroes wieder in die arabische Welt >zuriickgekehrt« (dda).s Dabei
zihlt Barqawi auch die Ubersetzung philosophischer Texte im 19. und
20. Jahrhundert ins Arabische bereits zum innovativen philosophischen
Schaffen und sieht sie folglich als Teil der Riickkehr des >philosophischen
Geistes«. Er erachtet bereits die Auswahl eines Textes durch den Uber-
setzer als philosophischen Positionsbezug und Teil eines Losungsansat-
zes fur ein soziopolitisches Problem, das zudem zuerst kritisch diagnos-
tiziert werden musse. Barqawi streicht v.a. aber auch die Wichtigkeit der
sprachlichen Arbeit am philosophischen Begriff als Teil der Aneignung
und Weiterentwicklung einer Idee heraus. Ebenfalls als Anzeichen der
>Riickkehr« der Philosophie in die arabische Welt deutet er deren Inte-
gration in universitire Kurrikula im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts,
die zur Folge gehabt habe, dass philosophisch gebildete Intellektuelle zu-
nehmend das kulturelle und politische Leben in arabischen Gesellschaf-
ten mit zu beeinflussen begannen.®

Ein dhnliches Narrativ wie Barqawi zeigt der syrische Schriftsteller
Muhammad Kamil al-Hatib in der Einleitung zu einer Anthologie mo-
derner arabischer philosophischer Texte auf. Dabei deutet er die Riick-
kehr der Philosophie auch als Integration der arabischen Gesellschaften
und Kulturen in eine moderne Zivilisation der menschlichen Vernunft
— eine Zivilisation, die er dezidiert nicht als ausschlieSlich europiisches,

5 Vgl. Barqawi, al-‘Arab wa-audat al-falsafa, 17—20.

6 Vgl. ibid., 21-32. Vgl. zu diesen historischen Entwicklungen auch Anke
von Kiigelgen, » Vorrede zur neuen Buchreihe«, in: A. von Kiigelgen (Hg.),
Wissenschaft, Philosophie und Religion. Religionskritische Positionen um
1900 (Band 1 der Buchreihe Philosophie in der nahéstlichen Moderne), Ber-
lin: Klaus Schwarz Verlag 2017, 9—29: 17-29, sowie besonders Kata Moser,
Akademische Philosophie in der arabischen Welt. Inhalte — Institutionen —
Periodika, Berlin: Klaus Schwarz Verlag 2018.

4

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

sondern als universelles Projekt verstanden wissen will. Im Grundton et-
was weniger optimistisch als Barqawi und spiter Misbahi, macht Hatib
allerdings auch auf die nach wie vor bestehenden Hindernisse aufmerk-
sam, auf die das Vernunftdenken in der arabischen Welt noch immer
stofSt. Er sieht diese Hindernisse nicht nur in den >fundamentalistischenc
und >salafistischen« Verklarungen der Philosophie gegeben, sondern auch
in ihrer Denunziation vonseiten marxistischer Stromungen als realitits-
fremd und idealistisch. Auch glaubt er, dass noch immer ein Philosophie-
verstandnis vorherrsche, das von religiésen und konfessionellen Grenz-
mauern durchzogen sei — Grenzmauern, die die Philosophie noch immer
nicht vollstindig niederzureiffen vermochte.”

Die von Barqawi und Hatib kundgetane >Riickkehr« der >Unruhestif-
terin< Philosophie in die arabische Welt blieb in den Wissenschaftsdis-
ziplinen europaischer und amerikanischer Tradition, die sich mit dem
Nahen und Mittleren Osten sowie Nordafrika beschiftigen — so etwa in
der Islamwissenschaft oder den Middle Eastern Studies —, bisher mehr-
heitlich unbeachtet und folglich wenig erforscht. Das Hinwegblicken der
genannten Wissenschaften tiber diese philosophischen Debatten scheint
dabei mit einem grundsitzlichen Desinteresse am Geltungsanspruch ei-
nes vielseitigen selbst-, kultur- und religionskritischen Denkens in der
arabischen Welt einherzugehen. Es ist dies ein Desinteresse, das mit da-
fur verantwortlich ist, dass allenthalben wieder die mufSige Forderung
nach einer >Aufklirung im Islamc< erklingt und sich das Bild eines von
unkritisch-schriftglaubigen Muslimen bewohnten >Orients< auch in einer
breiten Offentlichkeit hartnickig zu halten vermag.?

Der Mangel an Aufmerksamkeit fiir solche kritischen Diskurse wur-
de jiingst von einer Handvoll Autorinnen und Autoren angeprangert,
am eindringlichsten vielleicht von Elizabeth Suzanne Kassab. Sie stellte
20710 in einem vielbeachteten Buch fest, dass sich eine grofSe Anzahl von
Forschungsarbeiten mit totalitdren nationalistischen und islamistischen

7 Vgl.al-Hatib, Qadiyyat al-falsafa, 8—10. Es sei hier dahingestellt, ob die phi-
losophischen Aktivititen zwischen dem 13. und dem 19. Jahrhundert im
Anschluss an ihre Bliitezeit davor in der arabisch-islamischen Welt tatsach-
lich ruhten, wie dies Barqawi und Hatib in ihren nicht besonders detaillier-
ten historischen Rekonstruktionen festhalten. Neuere Forschungen bemii-
hen sich vermehrt auch darum, die Kontinuitit philosophischen Schaffens
in der arabisch-islamischen Welt auch nach dessen vermeintlichem Nieder-
gang im 12. Jahrhundert sichtbar zu machen. Vgl. dazu Ulrich Rudolph,
»Einleitung«, in: Ulrich Rudolph, unter Mitarbeit von Renate Wiirsch (Hg.),
Philosophie in der islamischen Welt, I: 8.—10. Jabhrbundert, Basel: Schwabe
2012, XIM-XXXV: XVI-XXII.

8  Vgl. dazu die Replik auf solche Forderungen von Ulrich Rudolph, »Der Is-
lam braucht keinen Voltaire«, in: Neue Ziircher Zeitung (30. November
2017), 40.

15

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Ideologien beschiftige. Demgegentiber werde jedoch ein genauso ein-
schlagiger intellektueller Trend, der die Pramissen dieser Ideologien ra-
dikal in Frage stelle und allgemein bestimmte Entwicklungen in den ei-
genen Gesellschaften kritisch hinterfrage, mehrheitlich ignoriert. Dabei
sei dieses kritische Denken genauso Teil des intellektuellen und gesell-
schaftlichen Lebens der arabischen Welt wie die in der Forschung bereits
vielbeachteten radikalen Ideologien.®

In die gleiche Kerbe wie Kassab schlug etwas spiter Georges Corm,
der nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch den Medien intellek-
tuelle Debatten in der arabischen Welt hochst einseitig auf ein »pensée
théologico-politique«*° reduziert sieht. Dies werde der Komplexitdt und
Vielfalt des modernen arabischen Denkens, das selbst wiederum einen
kulturell hochst heterogenen soziopolitischen Kontext widerspiegele,
nicht gerecht. Gemafs Corm griindet diese fast obsessive Ausrichtung
des Fokus auf das Religiose in jener »fascination de I’islam«,'* die der
franzosische Orientalist Maxime Rodinson bereits seit dem Mittelalter
am Werk sieht, wann immer sich europdische Forschende mit der sisla-
mischen Welt« beschaftigt hatten — eine Faszination, die durchgehend
dafiir gesorgt habe, dass andere wichtige Bereiche der sozialen Realitit
nahostlicher Gesellschaften ausgeblendet worden seien.™

In diesem Sinne stellt auch Geert Hendrich fest, dass ein transkultu-
reller philosophischer Dialog mit Intellektuellen aus dem nahostlichen
Kontext meist unter kulturessentialistischen Pramissen stattfindet. Wenn
sich westliche Forschende mit philosophischen Ideen aus dieser Region
beschaftigten, wirden diese Ideen meist als Ausdruck einer bestimmten
kulturellen Wesenhaftigkeit ihrer Urheber und nicht als philosophische
Positionierungen verstanden — nicht als philosophische Betrachtungen
oder Argumente, die auch jenseits eines partikularen kulturellen Kontex-
tes einen Wahrheitsanspruch geltend machen konnen. Hendrich nimmt
dabei nicht in erster Linie die »Orientwissenschaften«<in die Pflicht, damit
sie arabisch-islamische Philosophien als solche ernst nehmen, sondern
besonders auch die westliche Philosophie, die auch noch im Kontext ei-
ner globalisierten Moderne Miihe damit bekunde, nach Gesprachspart-
nern jenseits einer eurozentrischen Beschiftigung mit sich selbst Aus-
schau zu halten, um so einen wahren >Dialog der Kulturen< zwischen
konkurrierenden, aber gleichberechtigten Diskurspartnern zu schaffen.®

9  Vgl. Elizabeth Suzanne Kassab, Contemporary Arab thought. Cultural critique
in comparative perspective, New York: Columbia University Press 2010, 2, 12.

10 Georges Corm, Pensée et politique dans le monde arabe. Contextes historiques
et problématiques, XIXe-XXle siécle, Paris: La Découverte 2015, 14.

11 Ibid.

12 Vgl ibid., 13-25.

13 Vgl. Geert Hendrich, Islam und Aufkldrung. Der Modernediskurs in der ara-
bischen Philosophie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004,

16

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

Das vorliegende Buch will dazu beitragen, den Geltungs- und Wahr-
heitsanspriichen selbstkritischer Denker™ in arabischen Offentlichkeiten
der Gegenwart, besonders aber der dortigen Priasenz philosophischer Ar-
gumente besser gerecht zu werden. Dabei liegt ihm die Uberzeugung zu-
grunde, dass transkulturelle philosophische Auseinandersetzungen nicht
nur ein wissenschaftliches Desiderat darstellen, sondern in globalisier-
ten Kontexten und pluralen Gesellschaften notwendig sind, um Normen
des Zusammenlebens integrativ, d.h. durch die Mobilisierung und Befra-
gung aller verfiigbaren kulturellen Ressourcen philosophisch zu kliren,
um so die transkulturelle Verbindlichkeit von Begriffen wie Gerechtig-
keit, Toleranz, Freiheit oder von bestimmten Rechten zu plausibilisieren
und zu starken.

Diese Notwendigkeit hat auch Folgen fiir akademische Disziplinen,
die gesellschaftliche Debatten kritisch begleiten: Fur die Philosophie be-
deutet dies, dass sie ihr Korpus um Texte etwa der arabisch-islamischen
philosophischen Traditionen erweitern, d. h. globalisieren muss. Um dies
tun zu konnen, ist sie auf die Hilfe anderer Disziplinen angewiesen, so
etwa der Islamwissenschaft: Diese kann mit ihren kontext- und sprach-
kundlichen Kompetenzen dazu beitragen, arabisch-islamische philoso-
phische Konzepte hermeneutisch zu erschlieflen, und so als Turoffnerin
zu einem globaleren philosophischen Diskurs dienen. Im Rahmen ihrer
kontextsensitiven Lektire nahostlicher philosophischer Texte und Dis-
kurse, in denen hegemoniale westliche Wahrheitsanspriiche eine wichtige
Rolle spielen, vermag sie der westlichen Philosophie aber auch die Histo-
rizitit und Kontingenz ihrer eigenen Konzeptionen und Uberzeugungen

7—11. Ahnlich auch Turki, Einfiibrung in die arabisch-islamische Philoso-
phie, 15-21. Gleiche oder dhnliche Feststellungen wie die hier referierten
von Kassab, Corm und Hendrich liegen folgenden Untersuchungen zugrun-
de, die sich mit selbst- und kulturkritischen Diskursen in der arabischen
Welt auseinandergesetzt haben: Issa J. Boullata, Trends and issues in con-
temporary Arab thought, Albany: State University of New York Press 1990;
Ibrahim M. Abu-Rabi’, Contemporary Arab thought. Studies in post-1967
Arab intellectual history, London: Pluto Press 2004; Abdou Filali-Ansa-
ry, Réformer lislam? Une introduction aux débats contemporains, Paris:
La Découverte 2003; Anke von Kiigelgen (Hg.), Wissenschaft, Philosophie
und Religion. Religionskritische Positionen um 1900, Berlin: Klaus Schwarz
Verlag 2017.

14 Die grammatikalischen Genera werden im vorliegenden Buch geschlechts-
neutral verwendet, solange nicht eindeutig ein Geschlecht bezeichnet wer-
den soll. Nahostliche intellektuelle Diskurse werden zwar von Méannern do-
miniert, doch sind besonders in der akademischen Philosophie auch Frauen
zunehmend vertreten. Vgl. hierzu weiterfithrend von Kiigelgen, » Vorrede
zur neuen Buchreihe«, 9, FN 1. Vgl. zur Thematik auch Kapitel 1, FN 67
dieses Buches.

7

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

in Erinnerung zu rufen und deren Reflexion vor diesem Hintergrund ein-
zufordern. Sie kann sich aber auch direkt und aktiv in die Ausgestaltung
gesamtgesellschaftlicher Normen des Zusammenlebens einbringen, be-
sonders dann, wenn mit Verweis auf religiose Symbole oder vermeint-
lich kulturspezifische Eigenheiten etwa individuelle Freiheiten und Rech-
te oder Begriffe wie Toleranz und Gerechtigkeit neu verhandelt werden.

Die vorliegende Abhandlung tritt mit einem der wichtigsten arabisch-
sprachigen >philosophischen Unruhestifter« der Gegenwart in einen Dia-
log. Sie beschiftigt sich mit dem Werk des 1940 geborenen Libanesen
Nassif Nassar (Nasif Nassar), der seit den 1960er Jahren eine selbstkri-
tische Offentlichkeit im Nahen und Mittleren Osten und in Nordafrika
wesentlich mitpragt, indem er mit seinen Fragen und Ideen am schein-
bar Feststehenden riittelt und rote Linien tiberschreitet. Wie die meisten
arabischen Philosophen seiner Generation war auch Nassif Nassar bis-
her noch nicht Gegenstand von Studien in europdischen Sprachen. Ein-
zig der deutsche Politologe Clemens Recker hat in einem kurzen Aufsatz
einige Aspekte von Nassars Denken zur Sprache gebracht und ihn da-
bei als >liberalen< Denker beleuchtet — ausgehend von Nassars mittler-
weile weitbekannter Forderung, das Projekt der Nahda, der >arabischen
Renaissances, die in Nassars Periodisierung von der Besetzung Agyp-
tens durch Napoleon 1798 bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs und
der Grundung Israels andauerte, in einer >zweiten arabischen Renais-
sance< (nahda ‘arabiyya taniya) wiederaufzunehmen und zu vervollstian-
digen.'s Arabischsprachige Forschungsarbeiten tiber Nassar gibt es der-
weil bereits einige, so auch universitire Qualifikationsschriften.’s Auch

15 Vgl. Clemens Recker, »Nassif Nassar and the quest for a second Arab Nabh-
da«, in: Meir Hatina, Christoph Schumann (Hg.), Arab liberal thought af-
ter 1967. Old dilemmas, new perspectives, New York: Palgrave Macmillan
2015, TT9-134.

16 Sie sind leider meist insofern von geringer Qualitit, als sie Nassars Ideen
nur unkritisch wiedergeben. Verwiesen sei hier auf eine publizierte algeri-
sche und eine unveroffentlichte jordanische Dissertation sowie eine iraki-
sche und eine algerische Masterarbeit, die sich ausschliefSlich oder in gro-
Ben Teilen mit Nassar befassen: Galal Maqiira, Falsafat at-tawasul fi I-fikr
al-‘arabi al-muasir. Taha ‘Abdarrahman wa-Nasif Nassar baina I-qaumiyya
wa-l-kauniyya, Bairut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 201 5; Fawzi
Ahmad ‘Ayid al-Gwirin, »al-Hurriyya fi I-fikr al-arabi al-mu‘sir. Namadig
muhtara: Nagif Nasgsar, ‘Alal al-Fasi, Halid Muhammad Halid, Ahmad Lutfi
as-Sayyid«, Unveroffentlichte Dissertation im Fach Philosophie, ‘Amman,
Kulliyyat li-d-Dirasat al-Ulya, al-Gami‘a al-Urdunniyya 2010; HaydausI
al-Wardi, »‘Alaqat al-mutaqqaf bi-s-sulta inda Nasif Nassar«, Unveroffen-
tlichte Masterarbeit im Fach Philosophie, Gami‘at al-Thwa Mantari, Qu-
santina, Kulliyyat al-Ulam al-Insaniyya wa-l-Itima‘iyya, Qism al-Falsafa

18

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

arabischsprachige ideenhistorische Uberblickswerke gehen ausfiihrlich
auf Nassar ein.’” Ebenfalls verwiesen sei auf die reichhaltige Literatur, in
der Nassars Gegner mit teils heftiger Kritik auf seine Ideen reagiert und
ihre eigenen Standpunkte gegen ihn verteidigt haben,™ woraus frucht-
bare und intellektuell hochstehende Streitgesprache entstanden sind. Sie
mogen als Beweis fiir die Richtigkeit von Ahmad Baidians Feststellung
stehen, dass der Tadel ein eindeutigeres Zeichen fiir die Aktivitit der Ver-
nunft ist als Lob.*

Nassar hat sich bis heute aus betont philosophischer Perspektive zu
Themen wie dem Verhiltnis zwischen Religion und Politik, den Erkennt-
nisgrenzen ideologischen Denkens und Argumentierens, Menschen- und
Biirgerrechten, der Beziehung zwischen Tradition und Moderne, Bil-
dungsfragen und solchen zur Freiheit gedauflert — und zwar sowohl in
elaborierten und ausfiihrlichen Traktaten als auch in kiirzeren, pointier-
ten Artikeln und Abhandlungen, die nicht selten auch in panarabischen
und libanesischen Zeitungen wie al-Hayah, an-Nahar oder as-Safir ab-
gedruckt wurden. Gerade aufgrund dieser medialen Prasenz ist Nassar
nicht nur einem akademischen Publikum bekannt, das sein Schaffen re-
zipiert und kommentiert und mit Konferenzen und Aufsatzsammlungen
kritisch wiirdigt,> sondern auch einer breiteren Offentlichkeit. Dass der

2011-2012; Muhammad Talib Karim, Gadal al-istiglal al-falsafi fi I-fikr al-
arabi al-muasir, Bagdad: Maktabat ‘Adnan 2o11. Es scheint, dass es sich
bei dieser Schrift Karims um seine — wahrscheinlich erginzte — Master-
arbeit handelt, die er 2010 unter dem Titel al-Istiglal al-falsafi fi" I-fikr al-
arabi al-mu'asir. Nasif Nassar namidagan an der Mustansiriyya-Universitit
von Bagdad im Fach Philosophie eingereicht hat. Vgl. dazu die Auflistung
der dort verfassten Abschlussarbeiten: http://www.uomustansiriyah.edu.iq/
library/suonvermasseg.php?page=3o0, aufgerufen am 9. November 2015.

17 Herausgestrichen seien ‘Abdalillah Balqaziz, al-‘Arab wa-I-hadata, II: Min
an-nabda ila-l-hadata, Bairut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya *2011,
87-118; Muhammad al-Misbahi, Gadaliyyat al-aql wa-l-madina fi I-falsafa
al-‘arabiyya al-mu‘asira, Bairut: Dar al-Ma‘arif 2013, 63-116. Ebenfalls er-
wihnt sei der kiirzlich in einem Uberblickswerk zur philosophischen Land-
schaft im Libanon erschienene Artikel von Baskal Lahhtd, »Nasif Nassar
(1940— ...). Failasaf an-nahda al-arabiyya at-taniya«, in: Musir Basil ‘Aun
(Hg.), al-Fikr al-falsafi al-muasir fi Lubnan, Bairat: Markaz Dirasat al-Wah-
da al-‘Arabiyya 2017, 387—410.

18 Auf sie wird im Verlaufe dieser Studie immer wieder Bezug genommen, be-
sonders in Kapitel 1.

19 Vgl. Ahmad Baidin, »Falsafat al-mital al-mumkin wa-imkan al-mital al-fal-
safi«, in: ders., Kalamun. Min mufradat al-luga ila murakkabat at-taqafa,
Bairat: Dar al-Gadid 1997, 295-314: 312.

20 Am 18. und 20. Februar 2014 wurden Nassar und sein Werk in Casablan-
ca im Rahmen einer Konferenzreihe gewiirdigt, gleich wie zuvor bereits

‘Abdallah al-‘Arwi, Muhammad ‘Abid al-Gabiri, ‘Ali Umlil, Muhammad

19

00410:53. [


http://www.uomustansiriyah.edu.iq/library/suonvermasseg.php?page=30
http://www.uomustansiriyah.edu.iq/library/suonvermasseg.php?page=30
https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.uomustansiriyah.edu.iq/library/suonvermasseg.php?page=30
http://www.uomustansiriyah.edu.iq/library/suonvermasseg.php?page=30

EINLEITUNG

wirkungsreiche, saudisch finanzierte Fernsehkanal al-‘Arabiyya kiirzlich
im Rahmen der Sendung Manadrat (>Leuchttiirme«) ein langeres Gesprach
mit Nassar ausgestrahlt hat, ist nur ein weiteres Indiz dafiir, dass Nassars
Ideen auch in einer breiten Offentlichkeit angekommen sind.>

Wie bereits erwahnt, unterzieht Nassar in seinem umfangreichen
Werk eine Vielzahl von Themen der philosophischen Erérterung. Im
vorliegenden Buch wird er jedoch primir als politischer Philosoph ge-
lesen, dessen intellektuelles Projekt aus gewissen Besonderheiten der li-
banesischen Gesellschaft und als Reaktion darauf erwuchs. Es wird da-
bei argumentiert, dass Nassar aus den Eigenheiten dieses Kontextes das
entwickelt habe, was hier sinngemafs mit>Liberalismus mit Gemeinsinn«
(libraliyya takafuliyya) Gbersetzt wird. Dass hier der Libanon als Inter-
pretationskontext in den Vordergrund geriickt wird, bedeutet allerdings
nicht, dass die Relevanz und damit die Rezeption von Nassars Denken
an den Grenzen dieses kleinen Staates Halt gemacht hitten oder seine
Ideen nur die libanesische Gesellschaft ansprachen. So, wie sich die re-
gionale und die internationale Machtpolitik seit dem 19. Jahrhundert,
besonders aber seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs im Libanon aus-
tobt, so reflektiert auch Nassars Denken eine Vielzahl von Problemen,
die die gesamte Region in ihrer Vernetzung mit der Welt beschiftigen
und nach wie vor einer Losung harren. Obwohl Nassars philosophi-
sches Projekt hier primir als ein libanesisches gelesen wird, steht es da-
mit ebenso fiir jene anscheinend unermiidliche intellektuelle Kreativitit,
die von der Enttiuschung postkolonialer Hoffnungen seit den r96oer

Arkain, Muhammad Saliba und Hi$am Ga‘it. Aus der Konferenz, die vom
Philosophischen Seminar (Su'bat al-falsafa) der Universitit Hasan at-Tani
veranstaltet wurde, ging folgender Sammelband hervor: ‘Abdalillah Balqa-
ziz (Hg.), Nasif Nassar. Min al-istiglal al-falsafi ila falsafat al-hudir, Bairtt:
Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 2014. Zwei weitere Sammelbinde
beschiftigen sich mit Nassars Werk. Der eine wurde im Rahmen der Rei-
he Ism ‘Alam (in etwa: >Name einer groflen Personlichkeit<) der Universi-
tdt Antonine im libanesischen Ba‘bda herausgegeben, zunichst 2008, und
2012 in erginzter Form: Baskal Lahhad (Hg.), Nasif Nassar. ‘Alam al-is-
tiglal al-falsafi, [Ba‘bda]: Mansirat al-Gami‘a al-Antwaniyya 22012, mazi-
da [2008]. Der zweite ist eine Kollektion von Artikeln, die bereits zuvor an-
derswo publiziert wurden: Ahmad ‘Abdalhalim ‘Atiyya (Hg.), Nasif Nassar.
Al-Hadata wa-falsafat as-sulta wa-I-hurriyya, al-Qahira: Isdarat Multaqa
al-Falasifa al-‘Arab *2016, mazida [2004].

21 Es ist online zugdnglich unter https://www.alarabiya.net/ar/programs/
manarat/2017/02/18/ la-caet-s.html, aufgerufen am 19. Januar 2018. Das
Interview wurde am 18. Februar 2017 ausgestrahlt. Auch der in London
beheimatete Sender al-Hiwar sowie der in Agypten ansissige panarabische
TV-Kanal al-Gad haben 2010 respektive 2017 lingere Gespriche mit Nas-
sar gefiihrt.

20

00410:53. [


https://www.alarabiya.net/ar/programs/manarat/2017/02/18/د-ناصيف-نصّار.html
https://www.alarabiya.net/ar/programs/manarat/2017/02/18/د-ناصيف-نصّار.html
https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

Jahren in der ganzen arabischen Welt entfesselt wurde. Es steht fiir jene
Enttauschung und jenes daraus erwachsende intellektuelle Erwachen,
fur das mittlerweile besonders die Jahreszahl 1967 symbolisch steht,
das Jahr der Niederlage der arabischen Staaten im Sechstagekrieg ge-
gen Israel.>> Doch auch tiber die Grenzen dieser arabischsprachigen Dis-
kurse hinaus ist Nassars Philosophie von Belang, etwa weil sie sich aus
einer Auseinandersetzung sowohl mit arabischsprachigen mittelalterli-
chen und modernen philosophischen Quellen als auch mit europaischen
und amerikanischen philosophischen Texten speist. Mit dem marokka-
nischen Intellektuellen Abdelkebir Khatibi kann man Nassars philoso-
phische Methode als eine Form der >doppelten Kritik< bezeichnen: als
ein Denken, das durch eine kritische Auseinandersetzung sowohl mit
dem eigenen kulturelle Erbe als auch mit dem hegemonialen westlichen
zu sich findet und so etwas Neues schafft.> Besonders diirfte aber auch
Nassars Anspruch aufhorchen lassen, mit seinem >Liberalismus mit Ge-
meinsinn«< einen Beitrag zur Neubegriindung des Liberalismus zu leis-
ten. Dazu sieht sich Nassar als arabischer Intellektueller geradezu be-
rufen. Denn als solcher kenne er nicht nur die negativen Konsequenzen
angeblich liberaler, westlicher Machtpolitik, sondern verfuge auch iiber
ein reichhaltiges kulturelles Gedichtnis, da er in einer Region wirken
konne, in der sich wie kaum sonst wo das Erbe einer Vielzahl grofser Zi-
vilisationen tiberkreuze. Aber auch die Tatsache, dass Nassar sein philo-
sophisches Uberzeugungsgeflecht gerade aus dem libanesischen Kontext
heraus entwickelt, verleiht seinem Anspruch auf ein Neudenken des Li-
beralismus Plausibilitit. Denn die Geschichte des Libanons ist diejenige
eines Gemeinwesens, das sich wegen seiner sehr freiheitlichen Markt-
strukturen und der Existenz zahlreicher gemeinschaftlicher Partikular-
interessen immer wieder darum bemithen musste, einen gesellschaftli-
chen Konsens zu finden, der das Land vor dem Abgleiten in Chaos und
Biirgerkrieg bewahrte. Das Nachdenken Nassars iiber individuelle Frei-
heiten, das Vernunftdenken des Biirgers, Gemeinwohl und Gesellschaft
diirfte besonders vor diesem Hintergrund auch fir politische Philoso-
phinnen und Philosophen von Bedeutung sein, in deren Reflexionen au-
Bereuropdische Kontexte normalerweise keine Rolle spielen.

22 Vgl. dazu Samer Frangie, »Historicism, socialism and liberalism after the
defeat. On the political thought of Yasin al-Hafiz«, in: Modern Intellectual
History 12/2 (2015), 325-352: 325-327, 351; Samer Frangie, » Theorizing
from the periphery. The intellectual project of Mahdi ‘Amil«, in: Interna-
tional Journal of Middle East Studies 44/3 (2012), 465—482: 466—467.

23 Vgl. Abdelkebir Khatibi, Maghreb pluriel, Paris: Editions Denoél 1983, 12,

20, 47-49.

21

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

2. Wie liest man zeitgenossische arabische Philosophie?

Die Argumente und der Aufbau dieser Studie werden gleich noch pra-
zisiert, zudem im Anschluss daran einige Details zu Nassars Biographie
geklart. Zunachst bedarf es hier jedoch einiger methodischer Voruiberle-
gungen, die die Frage miteinschlieflen, wie zeitgenossische arabische Phi-
losophie im Allgemeinen gelesen werden kann und soll.

Die vorliegende Auseinandersetzung mit Nassars Schaffen ist primar
als ein Beitrag zur intellectual history der arabisch-islamischen respektive
nahostlichen Moderne zu begreifen. Sie nimmt Nassars Selbstbezeichnung
als Philosoph und sein Denken als philosophisches ernst, ist aber mehr um
ein rekonstruierendes Verstehen seiner Uberzeugungen bemiiht denn da-
rum, seine Ideen und die Qualitat seiner Argumente als solche zu bewer-
ten, zu prufen, zu verteidigen oder zurtickzuweisen. Thr Anspruch ist folg-
lich nicht in erster Linie systematisch-philosophisch, d.h. nicht primar um
die Erorterung oder Losung eines bestimmten philosophischen, losgelost
von historischen Kontexten betrachteten Problems bemiiht.>+ An vielerlei
Stellen werden zwar Nassars Kritiker zu Wort kommen, deren Voten auch
Anlass zu weitergehenden philosophischen Reflexionen bieten. Die Uber-
legungen des letzten Kapitels suchen zudem nach den philosophischen
Anschlussmoglichkeiten seines Uberzeugungsgeflechts. Da das rekonstru-
ierende Moment hier aber tiberwiegt, ist die Untersuchung primar als intel-
lectual bistory und nicht als philosophisch im engeren Sinne zu verstehen.

Wie es in der intellectual history tiblich ist, beschrankt sich die vorlie-
gende Untersuchung nicht ausschliefSlich auf eine einzige Methode.*s So
wird hier versucht, Nassars Argumente beziiglich bestimmter Probleme
und Fragen, zu denen wir noch kommen werden, systematisch-kritisch
zu rekonstruieren. Diese Argumente werden aber auch in einen werk-
immanenten Entwicklungszusammenhang gestellt und damit in Nas-
sars philosophisches Gesamtprojekt eingebettet. Auch biographische

24 Ich lehne mich mit dieser Unterscheidung zwischen intellectual history und
Philosophie an Peter Gordon an. Sie ist bei ihm aber sehr flexibel und durch-
lassig, vgl. Peter Gordon » What is intellectual history? A frankly partisan in-
troduction to a frequently misunderstood field«, The University of Sydney,
https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-
history.pdf, letzer Zugriff: 20. Januar 2018. Mit der Bezeichnung meines
Ansatzes als intellectual history sei hier auch eine Grenze zur history of ideas
bzw. der Ideengeschichte gezogen, sofern letztere — wie dies Gordon tut — als
die Geschichte von sogenannten unit ideas im Sinne Arthur Lovejoys ver-
standen wird oder etwas allgemeiner als Geschichte bestimmter Ideen im
platonischen Sinne. Vgl. dazu ibid., 1-3.

25 Vgl.ibid., 1. Vgl. auch Ralph Weber, Martin Beckstein, Politische Ideenge-
schichte. Interpretationsansdtze in der Praxis, Gottingen, Bristol: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2014, 237.

22

00410:53. [


https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-history.pdf
https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-history.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-history.pdf
https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-history.pdf

WIE LIEST MAN ZEITGENOSSISCHE ARABISCHE PHILOSOPHIE?

Elemente werden an einigen Stellen dieser Abhandlung in die Argumen-
tation einfliefSen. Besonders wichtig ist zudem die historische Kontextu-
alisierung von Nassars philosophischem Gesamtprojekt innerhalb des
Gesamtgeflechts soziopolitischer Gegebenheiten und damit auch dessen
Verortung in bestimmten Diskurszusammenhingen. Wie bereits ange-
deutet, nimmt die Argumentation dieser Studie bei einer solchen histori-
schen Kontextualisierung ihren Anfang, um davon ausgehend Eingang
in Nassars philosophische Ideenwelt zu finden.

Die Notwendigkeit der zuletzt genannten soziopolitischen und dis-
kursiven Kontextualisierung von Nassars Denken ergibt sich allerdings
nicht ausschlieSlich aus dem Umstand, dass die intellectual history eine
historische Disziplin ist, die deshalb nicht ohne Bezug auf ein Weltge-
schehen auskommt. Die Verbundenheit der Philosophie mit ihren histo-
rischen Gegebenheiten gehort auch zum Selbstverstiandnis der arabisch-
sprachigen Gegenwartsphilosophie: Dies legen zwei Protagonisten dieser
Philosophie nahe, und zwar Muhammad ‘Abid al-Gabiri sowie der be-
reits erwihnte Muhammad al-Misbahi.

Threr beider Uberlegungen zum Verhiltnis von mittelalterlicher respek-
tive zeitgenossischer nahostlicher Philosophie und Geschichte legen nahe,
dass eine soziopolitische Verortung philosophischer Uberzeugungen gera-
dezu eine Notwendigkeit darstellt, um ihrer philosophischen Bedeutung
vollumfanglich gerecht werden zu konnen. Die Argumente zeitgendssi-
scher arabischer Philosophen zu kontextualisieren und intellectual history
zu schreiben heift deshalb nicht etwa, ihre Ideen auf eine eingeschrankte
kontextuelle oder kulturelle Relevanz zu reduzieren, um ihnen einen mog-
lichen universellen Wahrheitsanspruch abzusprechen. Vielmehr ist diese
Kontextualisierung zentraler Bestandteil davon, die zeitgenossische arabi-
sche Philosophie in ihrem Selbstverstiandnis als Philosophie ernst zu neh-
men. Gabiri und Misbahi sollen in diesen methodischen Voriiberlegungen
zu Wort kommen. Wie die von ihnen vorgeschlagene kontextuelle Lek-
tiire von Texten dariiber hinaus auch fiir die westliche Philosophie lehr-
reich sein kann, hilft uns danach zusitzlich Quentin Skinner verstehen.

Muhammad ‘Abid al-Gabiri ist Autor einer vielbeachteten vierbindi-
gen Kritik der arabischen Vernunft (Naqd al-aql al-‘arabi),*® in der er
eine kritische Relektiire des klassischen arabischen seigenkulturellen Er-
bes« (turat) vornimmt, um darin das charakteristisch Moderne ausfin-
dig zu machen.?” Diese Relektiire hat er u.a. in seinem 1980 erstmals

26 Muhammad ‘Abid al-Gabiri, Naqd al-aql al-arabi, I: Takwin al-aql al-arabi,
II: Bunyat al-aql al-arabi, 111: al-‘Aql as-siyasi al-arabi, IV: al-Aql al-ahlaqi
al-‘arabi, Bairut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 1984—2001.

27 Vgl. zu Gabiri Anke von Kiigelgen, Averroes und die arabische Moderne.
Ansdtze zu einer Neubegriindung des Rationalismus im Islam, Leiden: Brill
1994, 260—288.

23

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

erschienenen Werk Wir und unser Erbe (Nahnu wa-t-turdt) methodolo-
gisch reflektiert und die Pramissen erldutert, auf denen seine Methode be-
ruht.?® Obwohl sich Gabiri selbst fast ausschlieflich mit den >klassischens,
d.h. mittelalterlichen arabisch-islamischen Philosophen auseinanderge-
setzt hat, sind einige dieser Pramissen und die methodischen Folgerungen,
die er daraus ableitet, auch fiir den Umgang mit zeitgendssischen arabi-
schen philosophischen Texten relevant, v.a. deshalb, weil Gabiri sie mit ei-
ner Kritik am Umgang der Orientalistik mit dieser Philosophie verbindet.

Von besonderer Wichtigkeit auch im Umgang mit zeitgendssischen
arabischen philosophischen Texten ist Gabiris Unterscheidung zwischen
dem >Erkenntnisfeld« (hagl ma¥ifi) einerseits, in dem sich das theoreti-
sche Denken einer Epoche (‘asr) oder einer Gesellschaft bewegt, und dem
»ideologischen Gehalt« (madmun aidiyaligi) andererseits, der bestimm-
ten Elementen dieses Denkens zugewiesen wird. Das Erkenntnisfeld um-
schliefSt die >kognitive Materie« (madda ma‘ifiyya), d.h. jene Begriffe,
Konzepte, Methoden, Sichtweisen etc., die ein Zeitalter dazu verwendet,
seine eigene >Problematik« (iskaliyya) zu bewaltigen. Unter der Proble-
matik eines Zeitalters versteht Gabiri die Gesamtheit von miteinander
verflochtenen und somit nicht voneinander trennbaren Einzelfragen.>
Die Einheit der Problematik einer Epoche spiegelt sich dabei gemifl Ga-
biri sowohl in der Summe des Schaffens all ihrer Autoren als auch in
den einzelnen Schriften bestimmter isoliert betrachteter Denker wider.
Unter dem ideologischen Gehalt hingegen versteht er die soziopolitische
Funktion, die ein Autor bestimmten Elementen dieses Denkens zuweist.
Einzelne Elemente der kognitiven Materie konnen dabei zu ganz unter-
schiedlichen, gar gegenteiligen Zwecken in soziale oder politische Kon-
flikte hineingetragen werden, um sie so strategisch einzusetzen.>

28 Vgl. Muhammad ‘Abid al-Gabiri, Nahnu wa-t-turat. Qird’at muasira fi
turating al-falsafi, Bairut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 2006, 15—
59. Diese in Nahnu wa-t-turat angestellten methodischen Uberlegungen und
die Primissen, auf denen sie beruhen, sind auch ins Deutsche {ibersetzt wor-
den, vgl. Mohamed Abed Jabri, Kritik der arabischen Vernunft. Die Ein-
fithrung, Berlin: Perlen Verlag 2009, 82—115.

29 Gabir nennt als Beispiel die >Renaissance« oder den >Aufbruch« (nahda) als
Problematik des modernen arabischen Denkens. Dieser Problematik sind
einzelne Probleme wie jene des europdischen Kolonialismus, des tiirkischen
Despotismus, der Bildung, der Lage der Frau etc. unter- oder zugeordnet, die
sich theoretisch nicht losgelost voneinander betrachten lassen und alle einen
Bezug zur Problematik des Aufbruchs haben. Die Problematik der mittel-
alterlichen arabisch-islamischen Philosophie war die Versohnung zwischen
Vernunft und Uberlieferung, vgl. al-Gabiri, Nahnu wa-t-turat, 32, 3 5; Jabri,
Kritik der arabischen Vernunft, 101, 107.

30 Vgl. al-Gabirl, Nahnu wa-t-turat, 31-35; Jabri, Kritik der arabischen Ver-
nunft, 99—107.

24

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE LIEST MAN ZEITGENOSSISCHE ARABISCHE PHILOSOPHIE?

Mit Blick auf diese Unterscheidung stellt Gabiri zunichst fest, dass die
arabisch-islamische Philosophie des Mittelalters ihre Problematik stets
durch eine Relektiire der griechischen und folglich >anderer Philosophenc
(falasifa aharin) zu bewiltigen versucht habe. Damit unterscheidet sie
sich ihm gemifS nicht nur von der antiken wie auch der modernen euro-
pdischen Philosophie, die ihre kognitive Materie stets in Auseinanderset-
zung mit der eigenen Geschichte konstituiert und erneuert hitten. Auch
stimme aufgrund dieser Lektiire des fremden Griechischen zwecks der
Bewiltigung der eigenen Problematik das Erkenntnisfeld der arabisch-is-
lamischen Philosophie mitsamt der darin zur Anwendung gebrachten
kognitiven Materie mit demjenigen der antiken Philosophie tiberein.3*

Aufgrund dieser Ubereinstimmung zu behaupten, die arabisch-islami-
sche Philosophie des Mittelalters sei nur eine Imitation der griechischen,
ist laut Gabiri allerdings ein Fehlschluss — ein Irrtum, dem jedoch eine be-
trachtliche Anzahl von Orientalisten aufgesessen sei. Dieser Fehlschluss
sei zustande gekommen, weil die Orientalistik die arabisch-islamische
Philosophie nicht in ihrer Ganzheit betrachtet habe, d.h. nur auf das Er-
kenntnisfeld fokussiert gewesen sei und den ideologischen Gehalt dieses
Denkens vollig aufSer Acht gelassen habe. Deshalb habe sie diese Philo-
sophie als lebloses Abbild des griechischen Originals dargestellt. Wenn
hingegen die klassische arabisch-islamische Philosophie von der Aufga-
be her betrachtet werde, die sie in der Ganzheit der Widerspriche und
Kiampfe ihrer Gesellschaft spielte, d.h. auch ihr >ideologischer Gehalt<
in Erwdgung gezogen werde, werde sie als origineller und dynamischer
Diskurs erkennbar, der fur Wissenschaft und Fortschritt und gegen kon-
servative und reaktionire Krifte eingestanden sei.’*

Gabiris Kritik an der Orientalistik und ihrer Sichtweise der ara-
bisch-islamischen Philosophie des Mittelalters ldsst sich nicht vollstin-
dig auf den Umgang mit zeitgenossischen arabischen philosophischen
Texten tibertragen. Auch muss allgemein in Frage gestellt werden, ob
sich, wie Gabiri behauptet, die Kreativitit der klassischen arabisch-isla-
mischen Philosophie in ihrem >ideologischen« Moment erschopft und sie
die >kognitive Materie« des Ererbten tatsidchlich unberiihrt beliefs. Ernst
zu nehmen ist jedoch auch in der Auseinandersetzung mit moderner

31 Vgl. al-Gabiri, Nahnu wa-t-turat, 35-36; Jabri, Kritik der arabischen Ver-
nunft, 107-109.

32 Vgl. al-Gabiri, Nahnu wa-t-turdt, 3 5-38, 40—-41; Jabri, Kritik der arabischen
Vernunft, t1o7-115. Vgl. zu Gabiris Kritik am Umgang der Orientalistik
mit dem arabisch-islamischen mittelalterlichen philosophischen Erbe auch
Muhammad ‘Abid al-Gabiri, at-Turat wa-I-hadata. Dirasat wa-munaqasat,
Bairat: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 32006, 63-94. Vgl. zu die-
ser Argumentation Gabiris im Kontext seiner Relektiire des arabisch-isla-
mischen kulturellen Erbes insgesamt auch von Kiigelgen, Averroes und die
arabische Moderne, 271-274.

25

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

arabischer Philosophie die Gefahr, ihre Originalitit zu verkennen, wenn
ihr Inhalt auf die >kognitive Materie< reduziert und ihr >ideologischer
Gehalt« aufler Acht gelassen wird, um bei der Begrifflichkeit Gabiris zu
bleiben. Auch in der Gegenwart liefSe sich argumentieren, dass die Phi-
losophie in der arabischen Welt sich ihr Erkenntnisfeld grofSteils durch
eine Lektiire »anderer<, nimlich europdischer und amerikanischer phi-
losophischer Texte sowie der eigenen mittelalterlichen Quellen ausge-
staltet, um Antworten auf die Einzelfragen der Problematik ihrer Ge-
sellschaften zu erhalten. Die Eigenleistung, die ein solcher Bezug auf
>fremde« Denker auf den ersten Blick vielleicht vermissen lisst, liefSe
sich in einigen Fallen moglicherweise erst in bestimmten historischen
Relationalititen erkennen, d.h. wenn auch darauf geachtet wird, wie
sich ein Autor oder eine Autorin mit bestimmten >anderen< Erkennt-
nissen in soziopolitische Kontexte einschreibt und so in laufenden De-
batten Stellung bezieht. Es gilt deshalb auch in der Gegenwart zu be-
riicksichtigen, was ein Intellektueller mit einem Argument oder einer
Pramisse in einem bestimmten Kontext tut oder damit moglicherwei-
se zu bewerkstelligen beabsichtigt. Die Berticksichtigung des »ideologi-
schen Gehalts< von philosophischen Texten wiirde zudem womoglich
auch jene Stimmen arabischer zeitgendssischer Philosophen, die nach
wie vor selbst den Mangel an Kreativitdt philosophischer Produktion
im nahdostlichen Kontext monieren, zu einem etwas milderen Urteil da-
ruber fiihren konnen.

Dass Gabiris Thesen, die auf den Umgang mit mittelalterlicher ara-
bisch-islamischer Philosophie zugeschnitten sind, auch fir eine kontext-
gebundene Lekture zeitgenossischer Denker sprechen, ldsst sich durch
einen Blick in Muhammad al-Misbahis Dialektik von Vernunft und Ge-
meinwesen in der zeitgendssischen arabischen Philosophie bekriftigen.3s

Misbahi bezweifelt allgemein die Moglichkeit einer Trennung zwi-
schen einerseits der >Polis< oder dem >Gemeinwesen« (madina) als Me-
tapher des Politischen und andererseits der Philosophie als im Namen
der Vernunft sprechend. Er stellt zur Diskussion, ob — wie Platons Hoh-
lengleichnis suggeriert — in modernen demokratischen Gesellschaf-
ten sich die Philosophie komplett vom Politischen, also der Hohle der
Machtkampfe und der divergierenden Meinungen iiber das Schicksal
des Staates, lossagen miisse, um Philosophie sein zu konnen, oder nicht
vielmehr gerade die Polis die Bedingung dafiir sei, dass die Philosophie
von etwas >Potenziellem« (quwwa) zu etwas >Tatsachlichemc« (fi7) werde.
Misbahi glaubt, dass eine enge Verbindung zwischen Philosophie (der
Vernunft) und Polis (dem Staat) besteht, die daher riihrt, dass einerseits
beide auf das menschliche Selbst verweisen, andererseits aber auch bei-
de fiir eine >Ordnung« (nizam) stehen. Das Vernunftdenken verweist ihm

33 Vgl. al-Misbahi, Gadaliyya.

26

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE LIEST MAN ZEITGENOSSISCHE ARABISCHE PHILOSOPHIE?

zufolge auf den individuellen Menschen als vernunftbegabtes Wesen, der
Staat hingegen sei Ausdruck seiner sozialen Natur. Gleichzeitig steht der
Staat aber auch fir eine Ordnung aus Institutionen und Gesetzen, die
den politischen Kampf um Herrschaft strukturieren. Die Vernunft dage-
gen stehe fiir eine kognitive Ordnung aus Begriffen und Ideen, anhand
derer der Mensch der Welt Bedeutung verleihe und die Welt zu beherr-
schen suche. Misbahi kommt zu dem Schluss, dass aus der engen Ver-
bundenheit von Vernunft und Sozialitit im menschlichen Wesen auch die
Notwendigkeit erwichst, dass sie ebenso in ihrer ordnenden Funktion
zusammenwirken. Ein Gemeinwesen, das nicht auf die Vernunft hore, sei
deshalb dem Untergang geweiht — zudem sei eine Vernunft, die sich nicht
in irgendeiner Weise auch fiir das Schicksal des Staates und die Proble-
me der Menschen darin interessiere, nichtig.>+

Die enge Verbundenheit von Vernunft und Polis ist fiir Misbahi ein
Merkmal moderner Zivilisation (hadara hadita) allgemein. Im moder-
nen Staat sei die Vernunft zu einem effektiven Instrument geworden,
das Schicksal der Polis zu ordnen. In ihrer wissenschaftlich-technischen
Form sei sie der Hauptantrieb fortschrittlicher Wirtschaftssysteme, wih-
rend die praktische Vernunft mit ihren Moralurteilen der >Haupt-Gesetz-
geber« (musarri‘raisi) demokratischer Herrschaft sei. So sei die Vernunft
heute gleichzeitig ein Instrument der Macht und Stirke wie auch ein Mit-
tel zur Behauptung der Souveranitit und der Wiirde und der Befreiung
des Menschen von jeder Art von Bevormundung.3s

Die enge Verkniipfung von Vernunft und Polis beobachtet Misbahi
aber nicht nur als Merkmal der Moderne allgemein, sondern besonders
auch als Eigenschaft des Denkens zeitgenossischer arabischer Philoso-
phen. Diese wiirden sich namlich nicht fir die >ontologische Dimension«
(al-bu'd al-untiligi) der Vernunft interessieren. Vielmehr seien die Ver-
nunftprobleme, mit denen sie sich beschiftigten, eigentlich Probleme der
Polis, also Fragen, die den Menschen als >buirgerlich-politisches Wesenc«
(ka’in madani-siyasi) betreffen. Wenn sie sich Vernunftfragen zuwenden,
geht es ihnen laut Misbahi nicht um die Frage, was Vernunft sei, son-
dern darum, welche Vernunft sich dazu eigne, innerhalb der Polis die ge-
winschten Veranderungen herbeizufithren. Es gehe ihnen um die Frage,
wie das Kleinere, also die Vernunft, reformiert werden konne, um das
GrofSere, d.h. die Polis, so zu verdndern, dass sie auf den Weg der Mo-
derne gebracht werden konne. Von diesem Standpunkt her betrachtet sei
die Vernunftfrage bei zeitgenossischen arabischen Denkern eine prak-
tische, die auch nicht umhinkomme, folgende Fragen zu beantworten:

Was machen wir mit der ererbten praktischen Vernunft (‘aql ‘amali
turati), mit ihren Verbindungen zum Religionsgesetz und zum religiosen

34 Vgl.ibid., 301-303.
35 Vgl ibid., 302-303.

27

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Dogma? Versuchen wir, sie zu reformieren, oder miissen wir uns ganz von
ihr trennen, weil sie gar nicht erneuert werden kann? Wenn wir uns wi-
derwillig dafiir entscheiden, sie zu reformieren: erneuern wir ihr Erkennt-
nissystem dann von innen oder miussen wir ihr inneres abgekampftes
System durch ein von aufSen hergebrachtes, effektives epistemologisches
System, von der >modernen Vernunft« (al-aql al-hadati) her, erneuern?3¢

Laut Misbahi ist es die Frage nach dem Schicksal der Polis, die der Frage
nach der Vernunft in der arabischen Gegenwartsphilosophie tiberhaupt
erst Sinn verleiht. Auch die umfangreichen vernunftkritischen Projek-
te etwa eines Mohammed Arkoun oder von Muhammad ‘Abid al-Gabiri,
d.h. deren Kritiken der >islamischen< respektive der »arabischen Vernunft,
lassen diesen Zusammenhang laut Misbahi deutlich erkennen: Es sei das
Scheitern der Nahda und der anschliefSenden nationalistischen Revolu-
tionen gewesen, das sie die Schwere des historischen und zivilisatorischen
Versagens besonders schmerzhaft fithlen liefs und sie zu ihren Vernunft-
kritiken veranlasst habe.3”

Diese Ausfithrungen Misbahis legen wie jene Gabiris nahe, zeitgends-
sische arabischsprachige Philosophie vor dem Hintergrund ihrer sozio-
politischen Gegebenheiten zu lesen, denn der epistemische Raum die-
ser Philosophie ist die Gesellschaft. In ihrer Grundtendenz erinnern sie
damit an Quentin Skinners kontextuellen ideengeschichtlichen Ansatz,
der von der sprechakttheoretischen Pramisse ausgeht, »dass Worte auch
Taten sind«.3® Skinner, der sich vorwiegend mit Texten der politischen
Theorie beschiftigt hat, ist der Ansicht, dass man, um Aussagen in sol-
chen Texten in ihrer Ganzheit verstehen zu konnen, sie als Interventio-
nen und Einmischungen in einen bereits bestehenden Gesprichs- oder
Argumentationskontext verstehen miisse, also als Mandver, Positionie-
rung oder Stellungnahme innerhalb eines Diskussionszusammenhangs.
Die Interpretation von Texten erfordert es laut ihm deshalb, dass der In-
terpret zunichst die Bedeutung relevanter Auflerungen erfasse, um in ei-
nem zweiten Schritt zu bestimmen, wie diese zu anderen AufSerungen zur
selben Problematik in einem weiteren argumentativen Kontext stehen.
Welcher Kontext genau fiir die Ermittlung der illokutionidren Kraft ei-
ner AufSerung herangezogen wird, lisst Skinner relativ offen: Es soll je-
ner Kontext beigezogen werden, der fiir das Verstandnis der mit der Au-
Berung vollzogenen Intervention am aufschlussreichsten ist.>

36 Ibid., 303.

37 Vgl.ibid., 303-306, 328-329.

38 Quentin Skinner, Freibeit und Pflicht. Thomas Hobbes’ politische Theorie,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 2008, 15.

39 Vgl. Quentin Skinner, »Interpretation und das Verstehen von Sprechakten«,
in: Marion Heinz, Martin Ruehl (Hg.), Visionen des Politischen, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2009, 64-90: 76-79.

28

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE LIEST MAN ZEITGENOSSISCHE ARABISCHE PHILOSOPHIE?

Uns interessieren hier jedoch nicht so sehr die Parallelen zwischen Ga-
biris und Misbahis Uberzeugungen einerseits und Skinners Ansatz ande-
rerseits, und auch nicht dessen methodische Anweisungen. Fiir die vor-
liegende Studie von Bedeutung sind aber Skinners Uberlegungen dazu,
wie eine kontextgebundene Lektiire philosophischer Texte nicht nur his-
torisch, sondern auch philosophisch lehrreich sein kann.

Das Ziel von Skinners Methode ist es, philosophische Texte vor dem
Hintergrund ihrer jeweiligen kulturellen und diskursiven Entstehungskon-
texte zu lesen und zu erkldren. Auf den ersten Blick scheint eine solche Les-
art philosophischer Texte zwar historisch interessant, nicht aber philoso-
phisch lehrreich zu sein. Diese Annahme beruht fir Skinner allerdings auf
einem falschen Verstindnis dessen, was es heifSt, aus einer Auseinander-
setzung mit diesen Texten einen philosophischen Mehrwert zu generieren.
Zwar darf man sich gemaf$ Skinner von der von ihm vorgeschlagenen
kontextuellen Auseinandersetzung mit Ideen tatsachlich nicht erhoffen,
direkte Antworten auf die eigenen philosophischen Fragen zu erhalten.
Die Annahme, dass sich diese Texte auch in irgendeiner Weise mit unseren
Fragen und Problemen beschiftigt hitten, beurteilt er gar als anmafSend.
Vielmehr sieht er den philosophischen Gewinn aus einer Auseinanderset-
zung mit uns historisch oder kulturell unvertrauten Uberzeugungsgeflech-
ten darin, dass die Konfrontation mit ihnen es uns ermoglicht, durch einen
Prozess der Selbstreflexion eine gewisse Distanz zu den eigenen Uberzeu-
gungen und Wertesystemen zu gewinnen. Der Wert solcher Untersuchun-
gen liegt fur ihn folglich nicht darin, in ihnen Gemeinsamkeiten mit dem
von uns Gedachten zu finden, sondern darin, die Vielfalt philosophischer
Ideen zu erkennen. Solche Untersuchungen machen uns aber nicht nur auf
eine historische und kulturelle Pluralitit intellektueller Traditionen auf-
merksam, sondern konnen uns auch dazu zwingen, in Anbetracht alter-
nativer Denkmoglichkeiten die eigenen Uberzeugungen zu hinterfragen
oder zu schirfen und damit moglicherweise argumentativ auch zu stir-
ken. Auf diese Weise den Blick in die philosophische Weite schweifen zu
lassen, erachtet Skinner folglich auch als notwendig, damit die eigenen
philosophischen Uberzeugungen ideologisch nicht versteinern.+ Die kon-
textualistische Lektiire Skinners soll dabei helfen, sich aus »undurchschau-
ten gedanklichen Fixierungen der Gegenwart befreien [zu] konnen«,* wie
Axel Honneth es formuliert hat.

40 Vgl. Quentin Skinner, »Bedeutung und Verstehen in der Ideengeschichte«,
in: Martin Muslow, Andreas Mahler (Hg.), Die Cambridge School der
politischen Ideengeschichte, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2010, 21-87: 83-87;
Skinner, »Interpretation«, 88—9o0.

41 Axel Honneth, »Geschichtsschreibung als Befreiung. Quentin Skinners
Revolutionierung der Ideengeschichte«, in: ders., Vivisektionen eines Zeit-
alters, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2014, 263—280.

29

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Die Feststellung Skinners, dass das philosophisch Lehrreiche an der
historischen Auseinandersetzung mit Philosophie darin liegt, dass der
Dialog mit uns historisch oder eben kulturell unvertrauten Uberzeu-
gungen zur Hinterfragung der eigenen Anschauungen anregen kann,
ist fiir die vorliegende Untersuchung wichtig. Dass dieser Dialog uns
dazu verhelfen kann, auch Antworten auf unsere eigenen philosophi-
schen Fragen zu finden, sei hier allerdings nicht ausgeschlossen. Auch
Skinner selbst sucht zumindest in seinen spateren Schriften in der Aus-
einandersetzung mit der Geschichte der republikanischen Denktradi-
tion nach Antworten auf gegenwirtige Fragen, wie seine Beitrdge zum
republikanischen Freiheitsbegriff und zu dessen Verteidigung gegen ein
negatives Freiheitsverstindnis zeigen. Es sind dies Beitriage, mit denen
er sich uiber historische Abhandlungen in aktuelle philosophische De-
batten eingemischt hat.+*

Einen solchen direkten Beitrag zu einem bestimmten philosophischen
Problem zu leisten, erhebt die vorliegende Auseinandersetzung mit Nas-
sars Schaffen zwar nicht primir als unmittelbaren Anspruch. Indem sie
sich Nassars Werk, ausgehend von bestimmten zeithistorischen Gegeben-
heiten, nahert und seine Uberzeugungen systematisch rekonstruiert, hofft
sie jedoch, sowohl dem Selbstverstindnis der zeitgenossischen arabischen
Philosophie, wie es Gabiri und Misbahi zum Ausdruck bringen, gerecht zu
werden als auch — zumindest in Bezug auf bestimmte Themen — eine ge-
wisse transkulturelle Selbstreflexion in der westlichen Philosophie mit an-
regen zu konnen. In diesem Sinne hofft sie, auch als Beitrag zur intellectu-
al history der arabisch-islamischen respektive nahostlichen Moderne einen
philosophischen Mehrwert zu generieren. Sie hofft, dazu beitragen zu kon-
nen, dass, wie dies Misbahi mit Verweis auf Habermas fordert, der philo-
sophische Diskurs zu einem >neutralen Ort< (makan muhayad) der Begeg-
nung und des Kennenlernens und Aneignens des Anderen wird, zu einem
Ort, an dem die eine menschliche Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen
jenseits partikularer Identitidtsanspriiche Eingang in eine wahrhaft globa-
le Moderne findet.#

42 Vgl.v.a. Liberty before liberalism, Cambridge, New York: Cambridge Uni-
versity Press 1998. Vgl. dazu auch Honneth, » Geschichtsschreibung als Be-
freiung«, 273—280. Zur Debatte insgesamt, die Skinner an der Seite von
Philip Pettit gegen Verfechter eines negativen Freiheitsbegriffs wie etwa
Matthew Kramer gefiihrt hat, vgl. Cécile Laborde, John Maynor (Hg.), Re-
publicanism and political theory, Oxford: Blackwell 2008.

43 Vgl. Muhammad al-Misbahi, Min agli hadata muta‘addidat al-aswat. Wiras
li-falsafat al-haqq wa-t-taqafa wa-s-siyasa wa-d-din, Bairat: Dar at-Tali'a
2010, §—7, 256—266.

30

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Argumente und Aufbau

In Nassars Gesamtwerk lassen sich trotz der thematischen Breite, die es
abdeckt, grob zwei Themenschwerpunkte festmachen. Zum einen be-
schiftigt ihn seit Beginn seiner philosophischen Karriere die Frage, wie
die Philosophie in der arabischsprachigen Welt der Gegenwart krea-
tiv wirken und das weit verbreitete ideologische Denken tiberwinden
kann. Bereits diese gegen das Ideologische gerichteten metaphilosophi-
schen Betrachtungen versteht er selbst als Teil einer politischen Philo-
sophie, wie sie die arabische Welt der Gegenwart vonnoten hat. Der
zweite Schwerpunkt Nassars ist diese politische Philosophie im enge-
ren Sinne, d.h. das normative Nachdenken uiber die gerechte Ordnung
eines menschlichen Gemeinwesens. Beide Themenschwerpunkte haben
auch ein sozialphilosophisches Element, insofern sie Nassars Werk von
einer Diagnose bestimmter >Pathologien des Sozialen< her zu pragen be-
gonnen haben.#

Dass vieles von dem, was Nassar zu diesen beiden Themen geschrie-
ben hat, in irgendeiner Weise mit der modernen Geschichte und der so-
ziopolitischen Gegenwart seines Wirkungsortes, des Libanon, zu tun hat
und dass er seine philosophischen Fragen aus diesem Kontext gewonnen
hat, scheint naheliegend — nicht zuletzt deshalb, weil er sich in seinem
ersten arabischsprachigen Werk mit dem Titel In Richtung einer neuen
Gesellschaft (Nahwa mugtama“ $adid, erschienen 1970) mit dem Liba-
non befasst hat. Einige Kommentatoren seines Schaffens haben deshalb
auch bereits — indes eher vage — auf diesen Zusammenhang hingewie-
sen. ‘Abdalillah Balqaziz etwa liest Nassar als »Verteidiger der Moderne«
(mudafi‘ al-hadata) im Libanon zu einer Zeit, als die Moderne dort mit
dem Ausbruch des Biirgerkriegs (1975-1990) von den konfessionalis-
tisch-traditionalistischen Kriften dieser Gesellschaft >blofSgestellt wur-
de« (infadaha) und in der Folge in sich zusammenbrach.* Auch as-Sayyid
Nafadi und Muhammad Sabila machen auf den Zusammenhang zwi-
schen Nassars philosophischem Projekt und der konfessionellen Zerris-
senheit der libanesischen Gesellschaft aufmerksam.+¢ Misbahi schliefSlich

44 Vgl. zum Begriff der Sozialphilosophie als Beschiftigung mit den >Patholo-
gien des Sozialen« Axel Honneth, »Sozialphilosophie«, in: Stefan Gosepath
(Hg.), Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphilosophie, Berlin:
De Gruyter 2008, 1234-1241: 1234; Axel Honneth, »Pathologien des So-
zialen. Tradition und Aktualitdt der Sozialphilosophie«, in: ders., Das An-
dere der Gerechtigkeit. Aufsdtze zur praktischen Philosophie, Frankfurt/M..
Suhrkamp 2000, 11-69.

45 Vgl. Balqaziz, al-‘Arab wa-I-hadata, 11, 100.

46 Vgl. as-Sayyid Nafadi, »Idiyaligiyya ilmiyya am salafiyya«, in: Tahaddi-
yyat taqafiyya 1/4 (2001), 23—44: 23—-24; Muhammad Sabila, »Aliyat al-aql
al-aidiyulagi fi kitabat Nasif Nassar«, in: ‘Abdalillah Balqaziz (Hg.), Nasif

31

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

findet bei Nassar einen >ausgewogenen Rationalismus« (‘aglaniyya muta-
wagina) vor, den er als eine Art kriegsbedingten Rationalismus deutet
— als das Einfordern eines Vernunftdenkens, das auch Zugestindnisse
an die irrationalen Krifte im Konfliktgeschehen zu machen bereit ist.+

Auch die vorliegende Studie nimmt diese naheliegende Verbindung
zwischen bestimmten Besonderheiten des libanesischen Kontextes und
Nassars philosophischem Gesamtprojekt als Ausgangspunkt und spricht
damit auch dem Frithwerk Nahwa#*® eine Schliisselrolle beim Verstandnis
von Nassars philosophischen Uberzeugungen zu. Es wird argumentiert,
dass Nassar aus den Erfahrungen der konfessionell-gemeinschaftlichen
Desintegration des libanesischen Gemeinwesens ein neues Gesellschafts-
modell zu entwerfen begann, dessen normative Architektur als >Libe-
ralismus mit Gemeinsinn« bezeichnet werden kann. >Liberalismus mit
Gemeinsinn« ist dabei eine sinngemifle Ubersetzung von libraliyya taka-
fuliyya — einem Begriff, den Nassar in einem seiner spateren Werke ein-
fiihrt. Es ist dies ein Liberalismus, der individuelle Freiheitsrechte ebenso
einfordert wie zwischenmenschliche Solidaritit, die wiederum in gewis-
sen Denkvoraussetzungen griindet. >Liberalismus mit Gemeinsinn« greift
damit sowohl Nassars Verteidigung eines bestimmten philosophischen
Vernunftdenkens gegentiber der Ideologie als auch die Pramissen seiner
politischen Philosophie im engeren Sinne auf.

Man ist geneigt, wenn Nassars philosophisches Projekt in seiner
Ganzheit betrachtet wird, sich an Thomas Hobbes’ politische Philoso-
phie zu erinnern: Nassar wie auch Hobbes nahmen sich die konfessi-
onalistische Desintegration ihrer Gesellschaft und die darin gemachten
Unrechtserfahrungen zum Anlass, das Politische von Grund auf neu zu
denken. Dabei glaubten sie beide fest an das »Werk der rechten Ver-
nunft, d.h. der Philosophie«,* um dem »Gift aufrihrerischer Doktri-
nen«s° und dem » AusschliefSlichkeitsanspruch der feindlichen Parteien «5*

Nassar. Min al-istiqlal al-falsafi ila falsafat al-hudir, Bairat: Markaz Dirasat
al-Wahda al-‘Arabiyya 2014, 93-100: 93.

47 Vgl. al-Misbahi, Gadaliyya, 86. Vgl. zur Gegenwirtigkeit des Libanon in
Nassars Schaffen jiingst auch Baskal Lahhid, »Bahtan ‘an Lubnan Nasif
Nassar«, in: dies., ‘Ala §-safir. Qira’at hududiyya fi I-fikr al-lubnani, [Babda,
Bairat]: Dar Nasr al-Gami‘a al-Antaniyya, Dar al-Farabi 2018, 187-198.

48 Den einzelnen Werken Nassars wurde jeweils ein Kurztitel zugewiesen, um
sie einfacher zitieren zu kénnen. Ein tabellarischer Uberblick iiber alle seine
Werke inklusive der Kurztitel findet sich am Ende des vorliegenden Buches.

49 Thomas Hobbes, Vom Menschen; Vom Biirger. Elemente der Philosophie
II/I11. Eingeleitet und herausgegeben von Giinter Gawlick, Hamburg: Felix
Meiner Verlag 1994, 60.

so Reinhart Koselleck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der biir-
gerlichen Welt, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2013, 22.

st Ibid.

32

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARGUMENTE UND AUFBAU

entgegenzutreten und um davon ausgehend einen neuen normativen
Konsens, einen >neuen Gesellschaftsvertrag« fiir ein konfessionell desin-
tegriertes Gemeinwesen zu formulieren.s* Diese Parallelen in einer ge-
wissen Ausgangslage und philosophischen Motivation sollen aber nicht
dariiber hinwegtauschen, dass Nassars >Liberalismus mit Gemeinsinn«
sich in den meisten Belangen stark von Hobbes’ politischer Philosophie
unterscheidet, ja den meisten Hobbes’schen Pramissen und Konklusio-
nen gar explizit widerspricht, wie im Verlaufe dieser Untersuchung noch
deutlich wird.

Die Argumentation dieses Buches verlauft im Hinblick auf die einzelnen
Kapitel in folgenden groben Schritten:

Kapitel 1 nimmt Nassars Darstellung seines philosophischen Projekts
als eines, das sich von Buch zu Buch kontinuierlich entfaltet hat, zum An-
lass, die zentralen Anliegen seiner einzelnen Texte vorzustellen. Ebenfalls
zu Wort kommen in diesem deskriptiven und dokumentierenden ersten
Kapitel einzelne Rezipienten seiner Schriften.

Kapitel 2 rekonstruiert mithilfe von Sekundarliteratur zur modernen
Geschichte des Libanon in groben Zigen die Entstehung der dortigen
konfessionell gepragten soziopolitischen Ordnung seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts. Damit wird der Libanon als Interpretationskontext fiir die
Genese von Nassars philosophischem Projekt etabliert.

In Kapitel 3 steht Nassars Kritik des libanesischen Konfessionalismus
in seinem bereits erwahnten Frithwerk Nahwa im Fokus. Es wird gezeigt,
wie sich in seiner Auseinandersetzung mit dem libanesischen Kontext die
Konturen eines philosophischen Projekts abzuzeichnen beginnen. Zu-
ndchst wird begriindet, weshalb Nahwa grofse werkimmanente Bedeu-
tung zuzumessen ist. Danach wird Nahwa als ein Werk gelesen, das in
seiner Grundtendenz das Gesellschaftliche (mugtama’) gegentuiber dem
Gemeinschaftlichen (gama‘a) in Wert setzt. Es wird argumentiert, dass
Nassar, ahnlich wie Helmuth Plessner in seinen 1924 erschienenen Gren-
zen der Gemeinschaft, Kritik an einer bestimmten, und zwar konfessio-
nellen >Gemeinschaftsgesinnung< — so der Ausdruck bei Plessner — iibt
und ihr seine eigene >Gesellschaftsgesinnung« entgegenhailt. Diese Inwert-
setzung der Gesellschaft gegeniiber der partikularen Gemeinschaft spielt
auch in Nassars spaterem Schaffen eine wichtige Rolle — dort, wo er sich
nur noch punktuell mit dem libanesischen Kontext auseinandersetzt,

52 Vgl. dazu auch Wolfgang Kersting, » Die Begriindung der politischen Philos-
ophie der Neuzeit im Leviathan«, in: W. Kersting (Hg.), Leviathan, oder
Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biirgerlichen Staates, Berlin:
Akademie Verlag *2008, 9—24: 13-19; Heiner Bielefeldt, »Universale Men-
schenrechte angesichts der Pluralitit der Kulturen«, in: Hans-Richard Reu-
ter (Hg.), Ethik der Menschenrechte. Zum Streit um die Universalitit einer
Idee, Tiibingen: Mohr Siebeck 1999, 43-73: 47-56.

33

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

wo er aber die in Nahwa festgestellte Problematik philosophisch weiter-
denkt. Gemeinschaft« und >Gesellschaft< als hermeneutische Leitbegrif-
fe ermoglichen es also, zu wesentlichen Aspekten von Nassars Denken
auf kontextueller wie auch auf systematischer Ebene Zugang zu finden.

Bevor wir jedoch zu diesem philosophischen Weiterdenken kommen,
wird in Kapitel 3 zusitzlich gezeigt, dass Nassar in Nahwa das Konfessi-
onell-Gemeinschaftliche auf zwei Ebenen kritisiert: als etwas, das sowohl
die soziopolitische Ordnung des Libanon durchdrungen hat als auch die
individuellen Denkgewohnheiten bestimmt. Damit eine >neue Gesellschaft«
entstehen kann, die Nassar in Nahwa noch als >wissenschaftlich-sikula-
re Gesellschaft« bezeichnet, bedarf es deshalb neben der Entkonfessionali-
sierung der soziopolitischen Strukturen auch einer Befreiung der mensch-
lichen Vernunft von der konfessionell-gemeinschaftlichen Heteronomie.
Bereits in seiner Konfessionalismuskritik in Nahwa zeichnet sich folglich
ein enges Zusammendenken von epistemischer und sozialer Ordnung ab.

Die Kapitel 4 bis 6 beschiftigen sich im Anschluss an diese historische
Kontextualisierung von Nassars Schaffen damit, wie Nassar die Fragen
und Probleme, die sich in seiner Auseinandersetzung mit dem libane-
sischen Konfessionalismus im Orbit des Begriffspaares »Gemeinschaft«
und >Gesellschaft< herauskristallisiert haben, systematisch weiterdenkt.
Sowohl seine Kritik am ideologischen Denken (Kapitel 5) als auch seine
politische Philosophie im engeren Sinne (Kapitel 6) werden in Kontinui-
tat zu Nahwa gelesen.

Zunichst ruckt jedoch Kapitel 4 den Begriff libraliyya takafuliyya,
der hier sinngemaf$ mit >Liberalismus mit Gemeinsinn« tibersetzt wird,
in den Fokus. Nassar fihrt ihn erst 2003 in einem Buch tiber Freiheit
(Bab al-hurriyya) ein. Doch wird hier argumentiert, dass >Liberalismus
mit Gemeinsinn« fiir die normative Architektur jener >neuen Gesellschaft<
steht, die Nassar in Nahwa anzudenken begann und seither kontinuier-
lich weiterentwickelte — die Bezeichnung >wissenschaftlich-sikulare Ge-
sellschaft< verwendet Nassar nur in Nahwa.

Es handelt sich dabei um einen Liberalismus, der grofSen Wert auf die
Freiheitsrechte des Individuums legt, gleichzeitig aber den moralischen
Anspruch an den einzelnen Menschen stellt, gemeinwohlorientiert, d.h.
intersubjektiv gemeinsinnig zu handeln. Voraussetzung dieses intersub-
jektiv-gemeinsinnigen Handelns ist ein Gemeinsinn in einer zweiten, und
zwar intrasubjektiven Bedeutung: der Gemeinsinn als Denkvermogen,
welches das Individuum iiberhaupt erst dazu befihigen soll, sich von sei-
nen personlichen und besonders auch seinen gemeinschaftsspezifischen
Einschrankungen und Kontingenzen loszudenken, um sich in die Situa-
tion eines jeden anderen in der Gesellschaft hineinversetzen zu konnen.
Es ist dieser Zusammenhang zwischen einem intrasubjektiven, auf das
Intersubjektive ausgerichteten Denkvermogen einerseits und dem Inter-
subjektiv-Gesellschaftlichen andererseits in Nassars >Liberalismus mit

34

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARGUMENTE UND AUFBAU

Gemeinsinns, der bereits in Nahwa als enge Verbindung zwischen epis-
temischer und sozialer Ordnung hervorgetreten ist.

Nachdem Kapitel 4 mit Uberlegungen dazu schlieflt, inwiefern dieser
>Liberalismus mit Gemeinsinn« republikanische Zuige hat, fichern Ka-
pitel 5 und 6 dessen epistemische sowie soziale Pramissen weiter auf.

Kapitel 5 zeigt, wie Nassar in Abgrenzung zum ideologischen Denken
einen >kritisch-offenen Rationalismus« (‘aqlaniyya naqdiyya munfatiha)
als epistemische Grundlage seines >Liberalismus mit Gemeinsinn« ent-
wickelt. Es ist dies ein Vernunftdenken, das den Bereich der Vernunft-
geltung entschieden verteidigt, anderen Denkarten aber keineswegs
kategorisch ihre Diskursberechtigung in gesellschaftlichen Aushand-
lungsprozessen abspricht. Nassars Kritik am Ideologischen steht dabei
insofern in Kontinuitit zu seiner Konfessionalismuskritik in Nahwa, als
er Ideologie als ein von der Gemeinschaft und ihren Interessen bestimm-
tes Denken definiert. Auch hier bestimmt folglich die gemeinschaftliche
Heteronomie das individuelle Vernunftdenken - allerdings nicht mehr
nur diejenige des konfessionellen Kollektivs, sondern von Gemeinschaft
allgemein. Was diese Verallgemeinerung seiner Gemeinschaftskritik in
seiner Ideologiekritik mit eigenen ideologischen Neigungen Nassars zu
tun haben konnte, wird in diesem Kapitel ebenfalls geklart.

Kapitel 6 nimmt die politisch-philosophische Ausgestaltung von Nas-
sars >liberal-gemeinsinniger Gesellschaft< in den Blick. Es zeigt, wie bei
Nassar sowohl die Notwendigkeit zur Respektierung individueller Rech-
te wie auch die Pflicht, innerhalb der Gesellschaft — aber auch dariiber
hinaus mit der Menschheit insgesamt — solidarisch zu handeln, aus be-
stimmten ontologischen Priamissen erwichst. Das Kapitel zeigt zudem,
dass in Nassars Vorstellung eines freiheitlichen Gemeinwesens universell
giiltige intrinsische Werte eine zentrale Rolle spielen, und widmet sich
deshalb auch seiner Wertetheorie, die er in einem seiner jiingsten Wer-
ke etabliert hat.

Kapitel 7 kehrt nochmals zum libanesischen Kontext zuriick. Es wer-
den dort die >Ermoglichungsbedingungen«< von Nassars philosophischem
Projekt untersucht, d.h. es wird der Frage nachgegangen, wie im Liba-
non Nassar zufolge faktisch eine >liberal-gemeinsinnige < Gesellschafts-
und Staatsordnung entstehen soll. Es werden Nassars konkrete sozial-
reformerische Vorschlige und Bemiithungen untersucht, die auf einer
Reform des Philosophieunterrichts im Libanon beruhen. Der Philoso-
phieunterricht soll so verdndert werden, dass ein konfessionell unge-
bundener mundiger Birger sich als Teil einer neuen libanesischen Ge-
sellschaft rechtlich gleichgestellter Birgerinnen und Biirger denken kann.

Kapitel 8 schliefst diese Abhandlung nach einer kurzen Zusammenfas-
sung der Ergebnisse mit Uberlegungen dazu ab, welche philosophischen
Anschlussmoglichkeiten und Chancen Nassars Projekt im Hinblick so-
wohl auf regionale als auch globale Entwicklungen bietet.

35

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Die tiber diese acht Kapitel hinweg verfolgte Argumentation greift auf
samtliche von Nassars Werken in irgendeiner Weise zuriick, geht aber
selbstredend nicht auf alle Aspekte und Themen ein, die er darin abhan-
delt, und gewichtet die einzelnen Schriften unterschiedlich stark. Nur
noch am Rande beriicksichtigt werden konnte fiir diese Untersuchung
Nassars Anfang 2018 erschienenes Werk Das Licht und die Bedeutung.s3

In den Jahren 2013 (August bis Oktober) sowie 2014 (August) wur-
den im Rahmen dieser Untersuchung auch insgesamt sechs Gespriche
mit Nassar im Libanon gefiihrt. Sie hatten den Zweck, mir bei der ma-
teriellen und ideellen Erschliefung von Nassars Werk zu helfen. So hat
mich Nassar etwa auf seine unveroffentlichte, in Paris verfasste Thése
complémentaire tiber Gabriel Marcel hingewiesen, die ich sodann an
der Université Saint-Joseph in Beirut habe einsehen konnen, oder auf ei-
nige seiner ilteren Schriften, die nicht mehr auf dem Markt erhiltlich
sind und sich, wenn tiberhaupt, in den allerwenigsten Bestanden westli-
cher Universititen befinden. Auch wurden in den Gesprichen begriffli-
che Schwierigkeiten sowie einige biographische Fragen geklart. Auf die
Argumentation dieser Untersuchung hatten diese Gespriache nur ganz
am Rande Einfluss. In den wenigen Fillen, in denen Informationen aus
diesen Gesprachen aufgegriffen wurden, habe ich in den FufSnoten da-
rauf verwiesen.

Erwihnt sei hier auch, dass ich wihrend dieser Aufenthalte in Beirut
mit libanesischen Intellektuellen gesprochen habe, die bereits mit Nas-
sars Schaffen in Beriihrung gekommen waren und teilweise tiber ihn ge-
schrieben hatten.s+

4. Nassif Nassar — ein biographischer Abriss

Bevor wir in Nassars Textwelten eintauchen, seien hier noch einige De-
tails zu seinem Leben geklart. Nassar hat sich in den Gesprichen, die im

53 Nasif Nassar, an-Nur wa-l-mana. Taammulat ‘ala difaf al-amal, Bairat: Dar
at-Talia 2018.

54 Es handelte sich dabei um folgende Personen (in alphabetischer Reihenfol-
ge): Adanis al-‘Akra (Philosophieprofessor Université Libanaise), ‘Ali Ballat
(Philosophieprofessor Université Libanaise), Bashshar Haydar (Philosophie-
professor American University of Beirut), Elizabeth Suzanne Kassab (Auto-
rin von Contemporary Arab thought), Safia Saadeh (Geschichtsprofessorin
American University of Beirut), Antwan Saif (Philosophieprofessor Univer-
sité Libanaise), Waddah Sarara (Soziologieprofessor Université Libanaise),
Faris Sasin (Philosophieprofessor Université Libanaise), Ridwan as-Sayyid
(Professor fiir Islamwissenschaft Université Libanaise), Georges Tamer (Pro-
fessor fiir Islamwissenschaft Universitit Erlangen-Niirnberg), Masa Wahba
(Philosophieprofessor Université Libanaise, Kant-Ubersetzer ins Arabische).

36

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR — EIN BIOGRAPHISCHER ABRISS

Rahmen dieser Untersuchung mit ihm gefithrt wurden, gegentuber Fra-
gen bezuglich seines Lebens eher verschlossen gezeigt. Er hat sie zwar
beantwortet, dies aber eher lustlos und knapp und stets herausstrei-
chend, sein Oeuvre sei wichtiger als seine Person. Der folgende biogra-
phische Abriss muss sich deshalb mit wenigen Eckdaten begniigen, die
grofStenteils auch in den wenigen biographischen Skizzen etwa in Sam-
melbinden iiber Nassars Werk zu finden sind,’s hier aufgrund der Ge-
spriache mit Nassar und durch weitere Recherchen aber auch erginzt
wurden.s¢

Nassif Nassar wurde am 3. Dezember 1940 in dem libanesischen Dorf
Nabay (Nabaih) in eine maronitische Familie hineingeboren. Nach seiner
Schulzeit an der Ecole Saint-Michel in Nabay, dem Collége Saint-Maron
in Gazir sowie dem Collége Notre-Dame de Jamhour (Madrasat Sayyi-
dat al-Gamhiir) absolvierte er an der Université Libanaise (UL) in Bei-
rut ein Studium der Philosophie und der Sozialwissenschaften. Die da-
mals noch junge UL war die erste 6ffentliche Hochschule des Libanon.
1951 als Ecole Normale Supérieure gegriindet, also mit dem Zweck der
Ausbildung von Lehrkraften, wurde ihr 1953 der Status einer Univer-
sitat verliehen.s” Philosophie wurde seit 1953 am Lehrerseminar un-
terrichtet,’® wo auch Nassar zunachst seine philosophische Ausbildung
erhielt. So schloss er sein Studium 1959 mit dem Lehrdiplom (igaza
talimiyya) ab.*

1962 zog es Nassar wie viele andere libanesische Intellektuelle seiner
Generation nach Paris, wo er 1967 an der Sorbonne in Philosophie pro-
moviert wurde. Seine unter dem Titel La pensée réaliste d’1bn Khaldun

55 So etwa in Lahhud, Nasif Nassar; Balqaziz, Nasif Nassar.

56 Der folgende biographische Abriss deckt sich teilweise (auch wortlich) mit
meinem Beitrag tiber Nassar im bald erscheinenden Grundriss der Geschich-
te der Philosophie: Philosophie in der islamischen Welt, Band IV (Basel:
Schwabe).

57 Vgl. zu den Griinderjahren der UL sowie der sozialen Herkunft der dama-
ligen Studentenschaft Theodor Hanf, Erziehungswesen in Gesellschaft und
Politik des Libanon, Bielefeld: Bertelsmann Universititsverlag 1969, 133—
136.

58 Vgl. ‘Afif Utman, » Tadris al-falsafa fi Lubnan, 2: Tadris al-falsafa fi l-marha-
la al-gami‘iyya«, in: ‘A. ‘Utman (Hg.), Hal tadris al-falsafa fi I-alam al-arabi,
Biblas: al-Markaz ad-Dauli li-Ulam al-Insan 2015, 136-149: 136.

59 Vgl. dazu auch Nasif Nassar, Fi t-Tarbiya wa-s-siyasa. Mata yasir al-fard fi
d-duwal al-arabiyya, muwatinan?, Bairut: Dar at-Tali'a *2005 [2000], 5.

60 Vgl. Baskal Lahhad, »Sirat Nasif Nassar«, in: B. Lahhtd (Hg.), Nasif Nassar.
‘Alam al-istiqlal al-falsafi, [Ba‘bda]: Mansarat al-Gami‘a al-Antaniyya *2012,
mazida, 15-17: 15. Im selben Jahr erhielt die Philosophie mit der Griindung
der historisch-philosophischen Fakultit einen eigenen spezialisierten Ab-
schluss. Vgl. Utman, »Tadris al-falsafa fi Lubnan, 2«, 136.

37

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

publizierte Dissertation betreute der Orientalist Robert Brunschvig, sei-
ne Thése complémentaire tiber den franzosischen Philosophen und Dra-
matiker Gabriel Marcel entstand unter der Agide von Maurice de Gan-
dillac (1906-2006);°* dem Bewertungskomitee gehorte zudem auch Jean
Wahl (1888-1974) an. Des Weiteren stand Nassar im Rahmen seiner
zweiten Qualifikationsschrift mit dem aus Agypten stammenden, damals
aber bis zum Ausbruch des Biirgerkriegs 1975 in Beirut lehrenden Exis-
tenzphilosophen und Personalisten René Habachi (1915-2003) in Kon-
takt, der sich selbst mit Marcel auseinandergesetzt hatte.®* Habachi ist die
Arbeit auch mit folgenden Worten gewidmet: » A Monsieur René Haba-
chi, avec ’expression de mon intime gratitude«.® In Paris soll u.a. auch
Georges Gurvitch zu Nassars akademischen Lehrern gehort haben. s
Die verschiedenen Angebote europdischer und nordamerikanischer
Universititen, die er nach eigenen Angaben nach der Promotion aufgrund
seiner vielbeachteten Studie tiber Ibn Haldun erhalten hatte, schlug Nas-
sar aus und kehrte stattdessen in den Libanon zuriick, da ihn das dor-
tige, auch von der Niederlage der arabischen Staaten im Sechstagekrieg
gepragte lebhafte und anregende intellektuelle Klima mehr reizte als eine
akademische Karriere im Westen. Dieses intellektuelle Klima begann er
auch aktiv mitzugestalten, so u.a. mit einer Rezension zu Sadiq al-‘Azms
1969 erschienenem und stark skandalisiertem Buch Kritik des religiosen
Denkens (Naqd al-fikr ad-dini),*¢ das Nassar in der Beilage zur Wochen-
endausgabe der Tageszeitung an-Nahar mit dem religiosen Reformdenken

61 Nassif Nassar, La pensée réaliste d’Ibn Khaldun, Paris: Presses Universitaires
de France 1967, 4. Angeblich hatte sich Nassar tiberlegt, sich nach seinem Stu-
dium auf Logik und die Philosophie der Mathematik zu spezialisieren. Da er
sich mit diesen Themen aber von der Auseinandersetzung mit der arabischen
Realitit hitte abwenden miissen, habe er sich dann doch Ibn Haldin zugewen-
det. Vgl. Baskal Lahhiid, »an-Nahda al-‘arabiyya at-taniya ‘inda Nasif Nassar«,
in: dies., ‘Ala $-Safir. Qiraat hudidiyya fi I-fikr al-lubnani, [Ba‘bda, Bairat]: Dar
Nasr al-Gami‘a al-Antiniyya, Dar al-Farabi 2018, 175-186: 185.

62 Nassif Nassar, »Recherches sur la notion d’approche de Pétre [d’apres Ga-
briel Marcel]«, These complémentaire pour le Doctorat és lettres, Universi-
té de Paris 1967.

63 So Nassar in einem personlichen Gesprich, das im Rahmen dieser Studie am
26. August 2014 in Nabaih (Libanon) gefithrt wurde. Vgl. zu René Haba-
chi Habib C. Malik, »The reception of Kierkegaard in the Arab World«, in:
Jon Stewart (Hg.), Kierkegaard’s international reception, I11: The Near East,
Asia, Australia and the Americas, Farnham: Ashgate 2009, 39-91: 83-87.

64 Nassar, »Recherches«, 2.

65 So Nassar in einem personlichen Gesprich, das im Rahmen dieser Studie
am 2. Oktober 2013 in Gal ad-Dib (Libanon) gefiihrt wurde.

66 Sadiq Galal al-Azm, Nagd al-fikr ad-dini, Bairat: Dar at-Tali‘a *°2009
[1969].

38

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR — EIN BIOGRAPHISCHER ABRISS

‘Ali ‘Abdarrazigs verglich — ein Vergleich, in dem ‘Azm die sozialistisch-re-
volutionire Absicht seiner Schrift aber verkannt sah und den er deshalb
in der gleichen Zeitung mit deutlichen Worten zuriickwies.”

Von den Ereignissen 1967 und den damit verbundenen regionalen
Verinderungen sieht Nassar auch sein eigenes Werk stark geprigt: Er ge-
hore mit seinem Denken vollstindig in eine Epoche, die in diesem Jahr
anfing und nach wie vor anhalte.®® Angeblich hat Nassar seine Disserta-
tion Giber Ibn Haldan just am Tag des Falls von Jerusalem wihrend des
Sechstagekriegs verteidigt und damit den Grundstein seines philosophi-
schen Gesamtprojekts gelegt.® Mit seiner Entscheidung, in den Liba-
non zuriickzukehren, fiel wohl auch sein Entschluss zusammen, kiinftig
in arabischer Sprache und nicht mehr wie in seinen Qualifikationsschrif-
ten auf Franzosisch zu schreiben.”

In Beirut lehrte Nassar von 1967 bis 2005 als Assistenz- und ordent-
licher Professor an der Université Libanaise Philosophie, sowohl an der
padagogischen Fakultit — dem vormaligen Lehrerseminar — wie auch an
der geisteswissenschaftlichen. Dieser stand er von 1993 bis 1997 als De-
kan vor. Er leitete mehrere Male das Institut fiir Philosophie und setzte
sich dabei fiir Reformen des Philosophieunterrichts sowohl auf Univer-
sitats- wie auch auf Schulstufe ein.”* Zu Nassars akademischen Zoglin-
gen gehorte u.a. die Jordanierin Hadiga al-‘Azizi, die bei ihm mit einer
Arbeit uiber die philosophischen Grundlagen des feministischen Denkens
im Westen promoviert wurde.”

67 Vgl. Stefan Wild, » Gott und Mensch im Libanon. Die Affare Sadiq al-“Azm«,
in: Der Islam 48/2 (1971), 206-253: 23 5. Vgl. dazu auch Mahmud az-Ziy-
bawi (16.12.2016), »ad-Dimasqi al-kafir«, in: al-Mudun. Garida iliktriniyya
mustaqilla, http://www.almodon.com/culture/2016/12/16/ 5012201, letzer
Zugriff: 21.02.2018.

68 So Nassar in einem personlichen Gesprich, das im Rahmen dieser Studie
am 26. August 2014 in Nabaih (Libanon) gefithrt wurde.

69 So Antwan Saif, »al-Istiglal al-falsafi inda Nasif Nassar. Mafhtim wa-masra‘
tariq«, in: ‘Abdalillah Balqaziz (Hg.), Nasif Nassar. Min al-istiqlal al-falsafi
ila falsafat al-hudur, Bairut: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 2014,
49-91: 91; Lahhud, »Nasif Nassar (1940- ...)«, 387.

70 Vgl. Muhammad al-Misbahi, »Qira’a fi kitab ad-Dat wa-l-hudir«, in: ‘Abda-
lillah Balqaziz (Hg.), Nasif Nassar. Min al-istiqlal al-falsafi ila falsafat al-hudir,
Bairat: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 2014, 101-117: 103, FN 10T1.

71 Vgl. Lahhad, »Sirat Nasif Nagsar«, 15-16.

72 Nassar hat fur die Publikation der Dissertation al-‘Azizis ein Vorwort geschrie-
ben, in dem er die Notwendigkeit betont, dass sich der Feminismus in den Ge-
sellschaften der arabischen Welt mit philosophischen Ideen bewaffnet, um den
Kampf gegen patriarchalische Strukturen gewinnen zu kénnen. Vgl. Hadiga al-
‘Azizi, al-Usus al-falsafiyya li-I-fikr an-niswi al-garbi, Bairat: Bisan 2005, 5-7.

39

00410:53. [


http://www.almodon.com/culture/2016/12/16/الدمشقي-الكافر
https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Auch aufSerhalb der Universitdt war ihm die Forderung der Philosophie
ein Anliegen: Er war Mitbegriinder der in ‘Amman domizilierten Ara-
bischen Philosophischen Gesellschaft (al-Gam‘iyya al-Falsafiyya al-‘Ara-
biyya), deren Vizeprisident er zwischen 1982 und 1992 sowie 1997 war.
Zusammen mit einer Vielzahl anderer wichtiger Intellektueller aus der
ganzen arabischen Welt, darunter Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Aba
Zaid und Giirg Tarabsi, griindete er zudem 2003 in Genf die Arabische
Organisation fir die intellektuelle Modernisierung (al-Muassasa al-A-
rabiyya li-t-Tahdit al-Fikri), die allerdings nur kurze Zeit Bestand hatte.”

Nassar nahm 1978 im belgischen Lowen eine Gastprofessur wahr, ver-
lie§ den Libanon ansonsten jedoch auch wihrend des Biirgerkriegs nur
fiir Konferenzen und andere wissenschaftliche Tatigkeiten. Es ist deshalb
auch von rein biographischer Warte naheliegend, dass sein Werk von den
politischen und gesellschaftlichen Umbriichen, die das Land wahrend sei-
ner Lebzeiten durchlief, nicht unbertihrt blieb. In einem Gesprach bedau-
erte Nassar jedoch, einen bestimmten Aspekt dieses Kontextes bisher phi-
losophisch noch nicht in einer eigenen Abhandlung reflektiert zu haben:
die rohe menschliche Gewalt, die er wahrend der Kriegsjahre bezeugt und
die ihn vollig tiberrascht und im Tiefsten erschuttert habe.”

Aus dem politischen Tagesgeschift versuchte sich Nassar, abgesehen
von der Bildungspolitik, bewusst herauszuhalten, kommentierte und re-
flektierte das Zeitgeschehen jedoch immer wieder auch in regionalen und
panarabischen Tages- und Wochenzeitungen. Diese politischen Bezug-
nahmen trugen ihm denn auch den Ruf ein, gleich wie viele andere Intel-
lektuelle seiner Generation mit Antin Sa‘adahs faschistoider Syrisch-So-
zial-Nationalistischer Partei (SSNP, al-Hizb as-Stri al-Qaumi al-Igtima‘)
und ihrer Ideologie zu sympathisieren,”s einer Partei, die sich v.a. den
Kampf gegen die konfessionalistische politische Ordnung des Libanon
auf die Fahne schrieb und — zumindest in ihrer frithen Phase — eine Ver-
einigung GrofSsyriens anstrebte. Diese Zuschreibung Nassars zu den Sy-
rischen Nationalisten, die v.a. seinen apologetischen Ausfithrungen zum
Denken Saadahs in Teilen von Nahwa, Istiqlal sowie Tasawwurat ge-
schuldet ist, haftet ihm noch heute an.”® Nassar verneinte hingegen stets,

73 Lahhud, »Sirat Nasif Nassar«, 16.

74 So Nassar in einem personlichen Gesprich, das im Rahmen dieser Studie
am 26. August 2014 in Nabaih (Libanon) gefithrt wurde.

75 Der bekannteste dieser Intellektuellen war wohl der syrische Dichter Ado-
nis, vgl. Franck Mermier, »A I’ombre du leader disparu. Antoun Saadé et le
Parti syrien national social«, in: F. Mermier, Sabrina Marvin (Hg.), Leaders
et partisans au Liban, Paris, Beyrouth: Editions Kharthala, IFPO et ISMM
2012, 187-217: 188.

76 Dies hat sich in den oben erwihnten Gesprichen mit libanesischen Intellek-
tuellen gezeigt, die ich im Rahmen dieser Untersuchung gefiihrt habe.

40

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR — EIN BIOGRAPHISCHER ABRISS

etwas mit Sa‘adahs Partei zu tun gehabt zu haben.”” Auch Gan Daya, sei-
nes Zeichens selbst mit der SSNP verbandelt, betont im Vorwort zu von
ihm herausgegebenen Schriften Saadahs, Nassar werde falschlicherwei-
se mit den Syrischen Nationalisten in Verbindung gebracht.”® Trotzdem
muss Nassars Verhiltnis zum Denken Sa‘adahs und der Ideologie der
SSNP an einigen Stellen dieser Studie thematisiert werden.

Die grofle Mehrzahl von Nassars Schriften ist im bekannten Beiru-
ter Verlagshaus Dar at-Tali‘a (-Haus der Avantgarde«) erschienen, wel-
ches der in den USA promovierte Okonom Basir ad-Da‘iq (193 1-2008)
1959 ins Leben gerufen hatte. Das Haus, das auch die von Da‘tq ge-
griindete Zeitschrift Arabische Studien (Dirasat ‘Arabiyya) herausgab
und das wegen seiner eher linken Ausrichtung auch schon als »arabi-
sches Maspero«? bezeichnet wurde, erlangte nicht zuletzt dadurch Be-
rihmtheit, dass gegen Da‘iq wegen seiner verlegerischen Tatigkeiten
zweimal prozessiert wurde: das eine Mal, als er 1969 das religionskriti-
sche Traktat Kritik des religiosen Denkens (Naqd al-fikr ad-dini) des sy-
rischen Philosophen Sadiq Galal al-‘Azm verlegte,® das andere Mal, als
er Adunis al-‘Akrahs philosophisch-literarische Verarbeitung seiner Ge-
fangenschaft 2001 in einem syrischen Gefangnis veroffentlichte.®* Da‘iq
war selbst Mitglied der Ba‘t-Partei,** sein Dar at-Talia aber einem brei-
ten Spektrum des aufklarerisch-kritischen Denkens geoffnet. Dieses zu
fordern war, wie verschiedene Intellektuelle immer wieder betont haben,
der hauptsachliche Impetus hinter Da‘tgs verlegerischer Tatigkeit, und

77 So auch in einem personlichen Gesprach, das mit Nassar im Rahmen dieser
Studie am 5. September 2013 in Gal ad-Dib (Libanon) gefithrt wurde.

78 Vgl. Gan Daya, »Muqaddimac, in: G. Daya (Hg.), Ra’y an-nahda. 238
nassan maghulan. Antan Sa‘adab, maqalat daia, 1937-1938, Bairut: Fagr
an-Nahda 2014, 19-32: 31.

79 ‘Abbas Baidin, »Hudiir tarihi«, in: Gadat as-Samman (Hg.), Basir ad-Da‘ig.
Ka-annabu al-wada’, Bairat: Dar at-Talia 2008, 1o1-103: 102.

8o Vgl. zu Sadiq al-‘Azms Buch und seiner Anklage Wild, » Gott und Mensch
im Libanon«.

81 Sie tragt den Titel Als mein Name [Nr.] 16 wurde: Adunis al-Akrah, Tndama
sara ismi [ragm] 16. Hamsat ‘asar yauman fi l-itigal, Bairut: Dar at-Talia
2003. ‘Akrah, der mit Nassars Werk gut vertraut ist, hat an der im Novem-
ber 2000 in Kairo abgehaltenen Konferenz tiber die philosophischen Aktivi-
titen in der arabischen Welt wihrend der letzten hundert Jahre einen Beitrag
zu Nassars Werk prasentiert: Adinis al-‘Akrah, »Nasif Nassar: F1 Ma‘rakat
al-istiglal al-falsafi«, in: Hasan Hanafi, al-Gam‘iyya al-Falsafiyya al-Misri-
yya (Hg.), al-Falsafa fi l-watan al-‘arabi fi mi’at ‘am, Bairtut: Markaz Dirasat
al-Wahda al-‘Arabiyya 2002, 531-539.

82 Hairaddin Husain, »Basir ad-Da‘tq: al-Mayyit al-haiy. Sadaga ‘umruha ar-
ba‘a wa-hamsiin ‘Aman«, in: Gadat as-Samman (Hg.), Basir ad-Da‘iq. Ka-an-
nabu al-wada’, Bairtt: Dar at-Talia 2008, 8§5—90: 87.

41

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

nicht der kommerzielle Erfolg.®s Da‘tq war auch Mitbegriinder des Cen-
tre for Arab Unity Studies (Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya),* ei-
nes wichtigen, in Beirut ansissigen Forschungsinstituts, das 2016 auch
mehrere von Nassars Biichern neu aufzulegen begann.

Nassar erhielt 1995 von der Jordanischen Autorenvereinigung den
Munif ar-Razzaz-Preis sowie 1999 den Sultan ibn ‘Ali al-Uwais-Preis;
2018 wurde er in Beirut vom Pariser Institut du Monde Arabe (IMA) so-
wie von der libanesischen Université Antonine fiir sein Lebenswerk geehrt.
Er ist mit Marta al-Hari Salim verheiratet, mit der er drei Kinder hat.®

Bevor im Folgenden die Untersuchung von Nassars Denken in Angriff
genommen wird, sei im Zusammenhang mit seiner Biographie noch auf
Folgendes hingewiesen: Dass Nassar Maronit und damit orientalischer
Christ ist, wird in dieser Studie keine Rolle spielen, obwohl das Thema Re-
ligion fiir ihn sehr wichtig ist. Georges Corm hat zu Recht kritisiert, dass
in Untersuchungen zum arabischsprachigen modernen Denken immer wie-
der Dichotomisierungen zwischen den Uberzeugungen von Christen einer-
seits und von Muslimen andererseits vorgenommen wurden und werden
- so auch in Albert Houranis einflussreichem Werk Arabic thought in the
liberal age (erstmals 1962 erschienen). Im Speziellen, was ihre Sichtweise
des Verhiltnisses von Religion und Politik betrifft, werden orientalische
Christen dort pauschal als sdkular dargestellt, Muslime dagegen als grund-
sdtzlich die Verbindung von Religion und Staat bevorzugend, wie Corm
zeigt.’® Huda Ni‘ma, die Dekanin der philosophisch-historischen Fakultit
der Holy Spirit University of Kaslik im Libanon, hat in einer erst kiirzlich
erschienenen Studie zum arabischen sikularen Denken auch Nassar in ein
solches eindeutig dichotomisierendes Narrativ eingesponnen.®”

Dabei ist gerade Nassars Werk ein sehr gutes Beispiel dafiir, dass sol-
che religiose Essentialisierungen und Dichotomisierungen, wenn tiber-
haupt, dann nur sehr bedingt zum Verstiandnis der arabischsprachigen
intellectual history der letzten Jahrzehnte beitragen konnen. Nassar ist
zwar eindeutig ein sdkularer Denker, und seinen Sikularismus verteidigt
er auch gegen politische Anspriiche des Islam. Seit der Iranischen Revolu-
tion 1979 hat seine Islamkritik deshalb nochmals an Deutlichkeit gewon-
nen. Doch auch den Versuch des Maroniten Kamal al-Hagg (1917-1976),

83 So etwa Gihad Fadil, »‘An Dar at-Talia. Ka-annaha al-muqaddima aidanc,
in: Gadat as-Samman (Hg.), Basir ad-Da‘igq. Ka-annabu al-wada’, Bairit:
Dar at-Talia 2008, 41-44: 41—42. Auch andere Autoren in jenem Gedenk-
band schlagen in die gleiche Kerbe.

84 Husain, »Basir ad-Da‘tq«, 87.

85 Lahhud, »Sirat Nasif Nassar«, 16-17.

86 Vgl. Corm, Pensée et politique, 79-85.

87 Vgl. Huda Ni‘ma, Abraz masalik al-fikr al-almani wa-l-islahi al-arabi. Min
Nasif al-Yazigi ila Nasif Nassar, al-Kaslik: Mansarat Gami‘at ar-Rah al-Qudus
2013. Vgl. zu Ni‘ma (Hoda Nehmé) auch Corm, Pensée et politique, 85.

42

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR — EIN BIOGRAPHISCHER ABRISS

die konfessionalistische politische Ordnung des Libanon durch eine phi-
losophische Theorie zu rechtfertigen, die davon ausgeht, dass diese Ord-
nung Ausdruck der religiosen Essenz des Menschen in der Existenz seli,
unterzieht Nassar wegen dieser Befiirwortung der Integration von Re-
ligion und Politik einer dufSerst scharfen Kritik. Hagg behauptete gar,
dass auch das Christentum wie der Islam grundsitzlich keine Trennung
zwischen Staat und Religion kenne, was er philosophisch aufwendig zu
begriinden suchte.®® Der Philosophie des griechisch-orthodoxen Charles
Malik, ebenfalls ein Verteidiger konfessionalistischer politischer Struk-
turen im Libanon, widmete Nassar mit Wugid gar eine ganze, ebenfalls
sehr kritische philosophische Abhandlung. Stein des AnstofSes ist ihm
darin Maliks neothomistisch anmutende Verkniipfung von Religion und
Vernunft, die er in seiner philosophischen Autobiographie verteidigt.®

Es ist fur einen maronitischen Christen wie Nassar gar eher untypisch,
dass er die libanesische konfessionalistische Ordnung so entschieden zu-
rickweist wie in Nahwa oder spater in Tarbiya, da die Maroniten zu den
Nutznieflern dieser sehr eigentiimlichen libanesischen Verkniipfung des
Religiosen mit der Politik in diesem System gehoren.s°

Ebenfalls ein deutliches Zeichen dafiir, dass weder Nassars Denken
mit seinem Christsein noch dasjenige von Muslimen mit ihrem Muslim-
sein erklirt werden kann und sollte, ist die Tatsache, dass Nassars Ide-
en gerade auch von Muslimen in der ganzen arabischen Welt nach wie
vor positiv rezipiert werden. Bei der Rezeption dieser Ideen spielt, auch
bei seinen Kritikern, Nassars Religionszugehorigkeit schlichtweg keine
Rolle, d.h. sie wird nirgends thematisiert und steht nirgends zur Debatte.
Nassar und die Rezeption seines Denkens sind deshalb ein Beweis dafiir,
dass auch religionskritisches Denken wie das seinige im arabischsprachi-
gen Kontext keinen Halt an religiosen Grenzen macht und folglich nicht
Religionszugehorigkeiten, sondern andere Faktoren fiir das Verstandnis
seiner und anderer Ideen geltend gemacht werden miissen.>*

88 Vgl. Nasif Nassar, Nahwa mugtama’ §adid. Muqaddimat asasiyya fi naqd al-
mugtama‘ at-ta’ifi, Bairat: Dar at-Talia 51995 [1970], 51-73. Vgl. zu Kamal
al-Hagg: Yasir Suleiman, The Arabic language and national identity. A study
in ideology, Washington, D.C.: Georgetown University Press 2003, 210-219.

89 Vgl. dazu die Werkbeschreibung von Wugud unten 1.13. Vgl. zur Kritik
Nassars an der Verteidigung des Konfessionalismus durch Malik auch Nasif
Nassar, »Fi Falsafat at-tarbiya al-muwatiniyya. At-Tagriba al-lubnaniyya«,
in: ders., Fi t-Tarbiya wa-s-siyasa. Mata yasir al-fard fi d-duwal al-arabiyya,
muwatinan?, Bairat: Dar at-Talia *2003, 13-53: 46—47.

90 Vgl. zum libanesischen Konfessionalismus unten Kapitel 2.

91 Vgl. dazu auch Corm, Pensée et politique, 85.

43

00410:53. [


https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Die Rückkehr einer Unruhestifterin
	2.  Wie liest man zeitgenössische arabische Philosophie?
	3.  Argumente und Aufbau
	4.  Nassif Nassar – ein biographischer Abriss

