
12

Einleitung

»On n’apprend pas la philosophie, dit Kant, on ap-
prend à philosopher ; j’ajouterais : comme on ap-
prend à un enfant à marcher  ; après quoi, tout le 
monde marche, mais chacun à sa manière. C’est là 
qu’apparaît ce qu’on pourrait appeler l’aporie de la 
philosophie : il existe des philosophies, mais chacu-
ne est philosophie. Ce qui fait la philosophie à la fois 
une et multiple.«1                                    Paul Khoury

1. Die Rückkehr einer Unruhestifterin

In der arabischsprachigen Welt der Gegenwart gibt es lebhafte philoso-
phische Diskurse und Debatten. Darin werden die verschiedensten Pro-
bleme verhandelt, die die Philosophie in ihrer langen Geschichte in un-
terschiedlicher Art und Weise stets von Neuem beschäftigt haben – so 
etwa die Frage nach den Grenzen unserer Erkenntnismöglichkeiten, ob 
wir in unserem Handeln frei sind oder wie eine gerechte Ordnung des 
menschlichen Gemeinwesens aussieht. Doch auch neue Fragen, die in 
einer sich zunehmend globalisierenden Welt etwa der technische Fort-
schritt, der Klimawandel, ein sich veränderndes internationales Macht-
gefüge oder die Missachtung von Menschen- und Bürgerrechten aufwer-
fen, sind Gegenstand philosophischer Erörterungen und Kontroversen. 
Besonders letztere Themen werden dabei nicht nur in spezialisierten Pu-
blikationen und auf Fachtagungen besprochen, sondern auch in Tages-
zeitungen und philosophischen Gesprächsrunden, die im Fernsehen oder 
über den Livestream von Facebook übertragen und auf YouTube veröf-
fentlicht werden, um so auch ein junges Publikum zu erreichen.

Die zunehmende Gegenwärtigkeit philosophischer Argumente sowohl 
in spezialisierten akademischen als auch in breiteren medialen Öffent-
lichkeiten scheint mit einem gestärkten Selbstvertrauen ihrer Verfechter 
einherzugehen. So machte etwa der in Marokko lehrende Muḥammad 
al-Miṣbāḥī, einer der besten Kenner der arabischsprachigen philosophi-
schen Landschaft, kürzlich geltend, dass das philosophische Schaffen in 
der arabischen Welt dem europäischen in puncto Tiefgang und Originali-
tät mittlerweile in nichts mehr nachstehe. Auch die sprachlichen Hürden 
erachtet er im Wesentlichen für überwunden, so dass die arabische Phi-
losophie heute nichts mehr daran hindere, auch mit der ›globalen philo-
sophischen Gemeinschaft‹ ins Gespräch zu treten und diese mit eigenen, 

1	  	Paul Khoury, Aporétique. Que sçay-je?, Paris: L’Hartmann 2016, 123.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

aus dem regionalen Kontext gewonnenen Fragen zu befruchten. Anders 
als viele seiner europäischen und amerikanischen Kollegen in dieser ›glo-
balen philosophischen Gemeinschaft‹ will Miṣbāḥī die Philosophie aber 
nicht auf ihre analytischen Funktionen reduziert sehen oder in der Phi-
losophiegeschichte komfortabel bei sich selbst ruhen lassen. Vielmehr 
besinnt er sich auf die Philosophie als ein rastloses Vernunftdenken, das 
keine Grenzen und keine Gemütlichkeit kennt: Die Philosophie sei von 
Natur aus eine ›Unruhestifterin‹ (mušāġiba), wie Miṣbāḥī festhält. Als 
solche habe sie die Aufgabe, durch unablässiges Fragen ›Gewissheiten‹ 
(ṯawābit) ins Wanken zu bringen sowie ›rote Linien‹ zu überschreiten.2

Einige Jahre vor Miṣbāḥīs optimistischen Äußerungen zum Zustand 
der ›Unruhestifterin‹ Philosophie hat das wachsende Interesse am philo-
sophischen Fragen und Debattieren mindestens zwei andere arabische 
Intellektuelle auch von einer ›Rückkehr der Philosophie zu den Arabern‹ 
bzw. einer ›Rückkehr der Philosophie in der modernen arabischen Kul-
tur‹ sprechen lassen.3 Beide spielen dabei offensichtlich auf eine auch für 
die europäische Renaissance äußerst wichtige Blütezeit der arabisch-is-
lamischen Philosophie zwischen dem 9. und 12. Jahrhundert christlicher 
Zeitrechnung an, in der fast das gesamte antike wissenschaftliche Erbe 
in arabischer Sprache zugänglich gemacht, kommentiert und durch ei-
gene innovative Beiträge ergänzt wurde.4

Der in Damaskus lehrende Philosophieprofessor Aḥmad Barqāwī ar-
gumentiert, dass diese Rückkehr mit dem Kontakt der arabischen Welt 
mit der europäischen Moderne begann. Den Begriff der ›Rückkehr‹ (ʿau-
da) wählt er dabei bewusst, um zu zeigen, dass sich den Arabern mit dem 

2	  	Vgl. Muḥammad al-Miṣbāḥī, »Muqaddima«, in: M. al-Miṣbāḥī (Hg.), Ri-
hānāt al-falsafa al-ʿarabiyya al-muʿāṣira, ar-Ribāṭ: Kulliyyat al-Ādāb wa-l-
ʿUlūm al-Insāniyya bi-r-Ribāṭ 2010, 7–10. Der in Jordanien lehrende Philo-
soph Muḥammad Aḥmad ʿAwwād, der sich ebenfalls positiv zur Situation 
der Philosophie in der arabischen Welt äußerte, fordert von seinen Kolle-
gen auch, dass es an der Zeit sei, mehr Selbstrespekt für das eigene Schaffen 
und die eigenen Ideen zu zeigen; vgl. Muḥammad Aḥmad ʿAwwād, »as-Suʾāl 
ar-raʾīsī li-l-falsafa al-ʿarabiyya al-muʿāṣira«, in: Ḥasan Ḥanafī, al-Ǧamʿiyya 
al-Falsafiyya al-Miṣriyya (Hg.), al-Falsafa fī l-waṭan al-ʿarabī fī miʾat ʿām, 
Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2002, 87–109: 88–89.

3	  	Vgl. Muḥammad Kāmil  al-Ḫaṭīb, Qaḍiyyat al-falsafa, Dimašq: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
al-Ǧadīda 1998, 5; Aḥmad Barqāwī, al-ʿArab wa-ʿaudat al-falsafa, Dimašq: 
Dār Ṭalās 22004, mazīda [2000], 9.

4	  	Vgl. zu dieser ›Blütezeit‹ der arabisch-islamischen Philosophie sowie der 
Übersetzungstätigkeit die Beiträge bei Ulrich Rudolph, unter Mitarbeit 
von Renate Würsch (Hg.), Philosophie in der islamischen Welt, I: 8.–10. 
Jahrhundert, Basel: Schwabe 2012, sowie Mohamed Turki, Einführung in 
die arabisch-islamische Philosophie, Freiburg, München: Verlag Karl Alber 
2015.

DIE RÜCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Denken von Descartes bis Emmanuel Mounier nicht etwa das Fremde, 
sondern jener philosophische Geist in neuem Gewand wieder zeige, der 
fester Bestandteil des eigenen kulturellen Erbes sei und der bloß vorü-
bergehend im Westen gastiert habe, da ihm die wenig zivilisationsfreund-
lichen Seldschuken und Osmanen keine Möglichkeiten geboten hätten, 
sich im Osten weiter zu entfalten. Die Rückkehr der Philosophie zu den 
Arabern äußert sich gemäß Barqāwī in einer Rückkehr zu einem ›Fra-
gen‹ (tasāʾul), das sich besonderer Probleme annimmt, diese jedoch all-
gemein und ganzheitlich zu beantworten sucht. Es sei dies ein ›Fragen‹, 
das durch ein Bewusstsein für das Auseinanderklaffen zwischen dem 
modernen Westen und der eigenen Rückständigkeit angeregt worden 
sei. Als Grund für den westlichen Fortschritt seien die Wissenschaft, die 
Vernunft und die Demokratie ausgemacht worden, die man sich habe 
aneignen wollen, um die eigene Rückständigkeit zu überwinden. So sei-
en Descartes, Bacon, Rousseau, Comte, Marx und Nietzsche genauso 
wie Averroes wieder in die arabische Welt ›zurückgekehrt‹ (ʿāda).5 Dabei 
zählt Barqāwī auch die Übersetzung philosophischer Texte im 19. und 
20. Jahrhundert ins Arabische bereits zum innovativen philosophischen 
Schaffen und sieht sie folglich als Teil der Rückkehr des ›philosophischen 
Geistes‹. Er erachtet bereits die Auswahl eines Textes durch den Über-
setzer als philosophischen Positionsbezug und Teil eines Lösungsansat-
zes für ein soziopolitisches Problem, das zudem zuerst kritisch diagnos-
tiziert werden müsse. Barqāwī streicht v. a. aber auch die Wichtigkeit der 
sprachlichen Arbeit am philosophischen Begriff als Teil der Aneignung 
und Weiterentwicklung einer Idee heraus. Ebenfalls als Anzeichen der 
›Rückkehr‹ der Philosophie in die arabische Welt deutet er deren Inte
gration in universitäre Kurrikula im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, 
die zur Folge gehabt habe, dass philosophisch gebildete Intellektuelle zu-
nehmend das kulturelle und politische Leben in arabischen Gesellschaf-
ten mit zu beeinflussen begannen.6

Ein ähnliches Narrativ wie Barqāwī zeigt der syrische Schriftsteller 
Muḥammad Kāmil al-Ḫaṭīb in der Einleitung zu einer Anthologie mo-
derner arabischer philosophischer Texte auf. Dabei deutet er die Rück-
kehr der Philosophie auch als Integration der arabischen Gesellschaften 
und Kulturen in eine moderne Zivilisation der menschlichen Vernunft 
– eine Zivilisation, die er dezidiert nicht als ausschließlich europäisches, 

5	  	Vgl. Barqāwī, al-ʿArab wa-ʿaudat al-falsafa, 17–20.
6	  	Vgl. ibid., 21–32. Vgl. zu diesen historischen Entwicklungen auch Anke 

von Kügelgen, »Vorrede zur neuen Buchreihe«, in: A. von Kügelgen (Hg.), 
Wissenschaft, Philosophie und Religion. Religionskritische Positionen um 
1900 (Band 1 der Buchreihe Philosophie in der nahöstlichen Moderne), Ber-
lin: Klaus Schwarz Verlag 2017, 9–29: 17–29, sowie besonders Kata Moser, 
Akademische Philosophie in der arabischen Welt. Inhalte – Institutionen – 
Periodika, Berlin: Klaus Schwarz Verlag 2018.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

sondern als universelles Projekt verstanden wissen will. Im Grundton et-
was weniger optimistisch als Barqāwī und später Miṣbāḥī, macht Ḫaṭīb 
allerdings auch auf die nach wie vor bestehenden Hindernisse aufmerk-
sam, auf die das Vernunftdenken in der arabischen Welt noch immer 
stößt. Er sieht diese Hindernisse nicht nur in den ›fundamentalistischen‹ 
und ›salafistischen‹ Verklärungen der Philosophie gegeben, sondern auch 
in ihrer Denunziation vonseiten marxistischer Strömungen als realitäts-
fremd und idealistisch. Auch glaubt er, dass noch immer ein Philosophie-
verständnis vorherrsche, das von religiösen und konfessionellen Grenz-
mauern durchzogen sei – Grenzmauern, die die Philosophie noch immer 
nicht vollständig niederzureißen vermochte.7

Die von Barqāwī und Ḫaṭīb kundgetane ›Rückkehr‹ der ›Unruhestif-
terin‹ Philosophie in die arabische Welt blieb in den Wissenschaftsdis-
ziplinen europäischer und amerikanischer Tradition, die sich mit dem 
Nahen und Mittleren Osten sowie Nordafrika beschäftigen – so etwa in 
der Islamwissenschaft oder den Middle Eastern Studies –, bisher mehr-
heitlich unbeachtet und folglich wenig erforscht. Das Hinwegblicken der 
genannten Wissenschaften über diese philosophischen Debatten scheint 
dabei mit einem grundsätzlichen Desinteresse am Geltungsanspruch ei-
nes vielseitigen selbst-, kultur- und religionskritischen Denkens in der 
arabischen Welt einherzugehen. Es ist dies ein Desinteresse, das mit da-
für verantwortlich ist, dass allenthalben wieder die müßige Forderung 
nach einer ›Aufklärung im Islam‹ erklingt und sich das Bild eines von 
unkritisch-schriftgläubigen Muslimen bewohnten ›Orients‹ auch in einer 
breiten Öffentlichkeit hartnäckig zu halten vermag.8

Der Mangel an Aufmerksamkeit für solche kritischen Diskurse wur-
de jüngst von einer Handvoll Autorinnen und Autoren angeprangert, 
am eindringlichsten vielleicht von Elizabeth Suzanne Kassab. Sie stellte 
2010 in einem vielbeachteten Buch fest, dass sich eine große Anzahl von 
Forschungsarbeiten mit totalitären nationalistischen und islamistischen 

7	  	Vgl. al-Ḫaṭīb, Qaḍiyyat al-falsafa, 8–10. Es sei hier dahingestellt, ob die phi-
losophischen Aktivitäten zwischen dem 13. und dem 19. Jahrhundert im 
Anschluss an ihre Blütezeit davor in der arabisch-islamischen Welt tatsäch-
lich ruhten, wie dies Barqāwī und Ḫaṭīb in ihren nicht besonders detaillier-
ten historischen Rekonstruktionen festhalten. Neuere Forschungen bemü-
hen sich vermehrt auch darum, die Kontinuität philosophischen Schaffens 
in der arabisch-islamischen Welt auch nach dessen vermeintlichem Nieder-
gang im 12. Jahrhundert sichtbar zu machen. Vgl. dazu Ulrich Rudolph, 
»Einleitung«, in: Ulrich Rudolph, unter Mitarbeit von Renate Würsch (Hg.), 
Philosophie in der islamischen Welt, I: 8.–10. Jahrhundert, Basel: Schwabe 
2012, XIII–XXXV: XVI–XXII.

8	  	Vgl. dazu die Replik auf solche Forderungen von Ulrich Rudolph, »Der Is-
lam braucht keinen Voltaire«, in: Neue Zürcher Zeitung  (30. November 
2017), 40.

DIE RÜCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Ideologien beschäftige. Demgegenüber werde jedoch ein genauso ein-
schlägiger intellektueller Trend, der die Prämissen dieser Ideologien ra-
dikal in Frage stelle und allgemein bestimmte Entwicklungen in den ei-
genen Gesellschaften kritisch hinterfrage, mehrheitlich ignoriert. Dabei 
sei dieses kritische Denken genauso Teil des intellektuellen und gesell-
schaftlichen Lebens der arabischen Welt wie die in der Forschung bereits 
vielbeachteten radikalen Ideologien.9 

In die gleiche Kerbe wie Kassab schlug etwas später Georges Corm, 
der nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch den Medien intellek-
tuelle Debatten in der arabischen Welt höchst einseitig auf ein »pensée 
théologico-politique«10 reduziert sieht. Dies werde der Komplexität und 
Vielfalt des modernen arabischen Denkens, das selbst wiederum einen 
kulturell höchst heterogenen soziopolitischen Kontext widerspiegele, 
nicht gerecht. Gemäß Corm gründet diese fast obsessive Ausrichtung 
des Fokus auf das Religiöse in jener »fascination de l’islam«,11 die der 
französische Orientalist Maxime Rodinson bereits seit dem Mittelalter 
am Werk sieht, wann immer sich europäische Forschende mit der ›isla-
mischen Welt‹ beschäftigt hätten – eine Faszination, die durchgehend 
dafür gesorgt habe, dass andere wichtige Bereiche der sozialen Realität 
nahöstlicher Gesellschaften ausgeblendet worden seien.12 

In diesem Sinne stellt auch Geert Hendrich fest, dass ein transkultu-
reller philosophischer Dialog mit Intellektuellen aus dem nahöstlichen 
Kontext meist unter kulturessentialistischen Prämissen stattfindet. Wenn 
sich westliche Forschende mit philosophischen Ideen aus dieser Region 
beschäftigten, würden diese Ideen meist als Ausdruck einer bestimmten 
kulturellen Wesenhaftigkeit ihrer Urheber und nicht als philosophische 
Positionierungen verstanden – nicht als philosophische Betrachtungen 
oder Argumente, die auch jenseits eines partikularen kulturellen Kontex-
tes einen Wahrheitsanspruch geltend machen können. Hendrich nimmt 
dabei nicht in erster Linie die ›Orientwissenschaften‹ in die Pflicht, damit 
sie arabisch-islamische Philosophien als solche ernst nehmen, sondern 
besonders auch die westliche Philosophie, die auch noch im Kontext ei-
ner globalisierten Moderne Mühe damit bekunde, nach Gesprächspart-
nern jenseits einer eurozentrischen Beschäftigung mit sich selbst Aus-
schau zu halten, um so einen wahren ›Dialog der Kulturen‹ zwischen 
konkurrierenden, aber gleichberechtigten Diskurspartnern zu schaffen.13

9	  	Vgl. Elizabeth Suzanne Kassab, Contemporary Arab thought. Cultural critique 
in comparative perspective, New York: Columbia University Press 2010, 2, 12.

10	 	Georges Corm, Pensée et politique dans le monde arabe. Contextes historiques 
et problématiques, XIXe–XXIe siècle, Paris: La Découverte 2015, 14.

11	 	 Ibid.
12	 	Vgl. ibid., 13–25.
13	 	Vgl. Geert Hendrich, Islam und Aufklärung. Der Modernediskurs in der ara-

bischen Philosophie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

Das vorliegende Buch will dazu beitragen, den Geltungs- und Wahr-
heitsansprüchen selbstkritischer Denker14 in arabischen Öffentlichkeiten 
der Gegenwart, besonders aber der dortigen Präsenz philosophischer Ar-
gumente besser gerecht zu werden. Dabei liegt ihm die Überzeugung zu-
grunde, dass transkulturelle philosophische Auseinandersetzungen nicht 
nur ein wissenschaftliches Desiderat darstellen, sondern in globalisier-
ten Kontexten und pluralen Gesellschaften notwendig sind, um Normen 
des Zusammenlebens integrativ, d. h. durch die Mobilisierung und Befra-
gung aller verfügbaren kulturellen Ressourcen philosophisch zu klären, 
um so die transkulturelle Verbindlichkeit von Begriffen wie Gerechtig-
keit, Toleranz, Freiheit oder von bestimmten Rechten zu plausibilisieren 
und zu stärken. 

Diese Notwendigkeit hat auch Folgen für akademische Disziplinen, 
die gesellschaftliche Debatten kritisch begleiten: Für die Philosophie be-
deutet dies, dass sie ihr Korpus um Texte etwa der arabisch-islamischen 
philosophischen Traditionen erweitern, d. h. globalisieren muss. Um dies 
tun zu können, ist sie auf die Hilfe anderer Disziplinen angewiesen, so 
etwa der Islamwissenschaft: Diese kann mit ihren kontext- und sprach-
kundlichen Kompetenzen dazu beitragen, arabisch-islamische philoso-
phische Konzepte hermeneutisch zu erschließen, und so als Türöffnerin 
zu einem globaleren philosophischen Diskurs dienen. Im Rahmen ihrer 
kontextsensitiven Lektüre nahöstlicher philosophischer Texte und Dis-
kurse, in denen hegemoniale westliche Wahrheitsansprüche eine wichtige 
Rolle spielen, vermag sie der westlichen Philosophie aber auch die Histo-
rizität und Kontingenz ihrer eigenen Konzeptionen und Überzeugungen 

7–11. Ähnlich auch Turki, Einführung in die arabisch-islamische Philoso-
phie, 15–21. Gleiche oder ähnliche Feststellungen wie die hier referierten 
von Kassab, Corm und Hendrich liegen folgenden Untersuchungen zugrun-
de, die sich mit selbst- und kulturkritischen Diskursen in der arabischen 
Welt auseinandergesetzt haben: Issa J. Boullata, Trends and issues in con-
temporary Arab thought, Albany: State University of New York Press 1990; 
Ibrahim M. Abu-Rabi’, Contemporary Arab thought. Studies in post-1967 
Arab intellectual history, London: Pluto Press 2004; Abdou Filali-Ansa-
ry, Réformer l’islam? Une introduction aux débats contemporains, Paris: 
La Découverte 2003; Anke von Kügelgen (Hg.), Wissenschaft, Philosophie 
und Religion. Religionskritische Positionen um 1900, Berlin: Klaus Schwarz 
Verlag 2017.

14	 	Die grammatikalischen Genera werden im vorliegenden Buch geschlechts-
neutral verwendet, solange nicht eindeutig ein Geschlecht bezeichnet wer-
den soll. Nahöstliche intellektuelle Diskurse werden zwar von Männern do-
miniert, doch sind besonders in der akademischen Philosophie auch Frauen 
zunehmend vertreten. Vgl. hierzu weiterführend von Kügelgen, »Vorrede 
zur neuen Buchreihe«, 9, FN 1. Vgl. zur Thematik auch Kapitel 1, FN 67 
dieses Buches.

DIE RÜCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

in Erinnerung zu rufen und deren Reflexion vor diesem Hintergrund ein-
zufordern. Sie kann sich aber auch direkt und aktiv in die Ausgestaltung 
gesamtgesellschaftlicher Normen des Zusammenlebens einbringen, be-
sonders dann, wenn mit Verweis auf religiöse Symbole oder vermeint-
lich kulturspezifische Eigenheiten etwa individuelle Freiheiten und Rech-
te oder Begriffe wie Toleranz und Gerechtigkeit neu verhandelt werden.

Die vorliegende Abhandlung tritt mit einem der wichtigsten arabisch-
sprachigen ›philosophischen Unruhestifter‹ der Gegenwart in einen Dia
log. Sie beschäftigt sich mit dem Werk des 1940 geborenen Libanesen 
Nassif Nassar (Nāṣīf Naṣṣār), der seit den 1960er Jahren eine selbstkri-
tische Öffentlichkeit im Nahen und Mittleren Osten und in Nordafrika 
wesentlich mitprägt, indem er mit seinen Fragen und Ideen am schein-
bar Feststehenden rüttelt und rote Linien überschreitet. Wie die meisten 
arabischen Philosophen seiner Generation war auch Nassif Nassar bis-
her noch nicht Gegenstand von Studien in europäischen Sprachen. Ein-
zig der deutsche Politologe Clemens Recker hat in einem kurzen Aufsatz 
einige Aspekte von Nassars Denken zur Sprache gebracht und ihn da-
bei als ›liberalen‹ Denker beleuchtet – ausgehend von Nassars mittler-
weile weitbekannter Forderung, das Projekt der Nahḍa, der ›arabischen 
Renaissance‹, die in Nassars Periodisierung von der Besetzung Ägyp-
tens durch Napoleon 1798 bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs und 
der Gründung Israels andauerte, in einer ›zweiten arabischen Renais-
sance‹ (nahḍa ʿarabiyya ṯāniya) wiederaufzunehmen und zu vervollstän-
digen.15 Arabischsprachige Forschungsarbeiten über Nassar gibt es der-
weil bereits einige, so auch universitäre Qualifikationsschriften.16 Auch 

15	 	Vgl. Clemens Recker, »Nassif Nassar and the quest for a second Arab Nah-
da«, in: Meir Hatina, Christoph Schumann (Hg.), Arab liberal thought af-
ter 1967. Old dilemmas, new perspectives, New York: Palgrave Macmillan 
2015, 119–134.

16	 	Sie sind leider meist insofern von geringer Qualität, als sie Nassars Ideen 
nur unkritisch wiedergeben. Verwiesen sei hier auf eine publizierte algeri-
sche und eine unveröffentlichte jordanische Dissertation sowie eine iraki-
sche und eine algerische Masterarbeit, die sich ausschließlich oder in gro-
ßen Teilen mit Nassar befassen: Ǧalūl Maqūra, Falsafat at-tawāṣul fī l-fikr 
al-ʿarabī al-muʿāṣir. Ṭāhā ʿAbdarraḥmān wa-Nāṣīf Naṣṣār baina l-qaumiyya 
wa-l-kauniyya, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2015; Fawzī 
Aḥmad ʿĀyid al-Ġwīrīn, »al-Ḥurriyya fī l-fikr al-ʿarabī al-muʿāṣir. Namāḏiǧ 
muḫtāra: Nāṣīf Naṣṣār, ʿAlāl al-Fāsī, Ḫālid Muḥammad Ḫālid, Aḥmad Luṭfī 
as-Sayyid«, Unveröffentlichte Dissertation im Fach Philosophie, ʿAmmān, 
Kulliyyat li-d-Dirāsāt al-ʿUlyā, al-Ǧāmiʿa al-Urdunniyya 2010; Haydausī 
al-Wardī, »ʿAlāqat al-muṯaqqaf bi-s-sulṭa ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, Unveröffen-
tlichte Masterarbeit im Fach Philosophie, Ǧāmiʿat al-Iḫwa Mantūrī, Qu-
sanṭīna, Kulliyyat al-ʿUlūm al-Insāniyya wa-l-Iǧtimāʿiyya, Qism al-Falsafa 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

arabischsprachige ideenhistorische Überblickswerke gehen ausführlich 
auf Nassar ein.17 Ebenfalls verwiesen sei auf die reichhaltige Literatur, in 
der Nassars Gegner mit teils heftiger Kritik auf seine Ideen reagiert und 
ihre eigenen Standpunkte gegen ihn verteidigt haben,18 woraus frucht-
bare und intellektuell hochstehende Streitgespräche entstanden sind. Sie 
mögen als Beweis für die Richtigkeit von Aḥmad Baiḍūns Feststellung 
stehen, dass der Tadel ein eindeutigeres Zeichen für die Aktivität der Ver-
nunft ist als Lob.19

Nassar hat sich bis heute aus betont philosophischer Perspektive zu 
Themen wie dem Verhältnis zwischen Religion und Politik, den Erkennt-
nisgrenzen ideologischen Denkens und Argumentierens, Menschen- und 
Bürgerrechten, der Beziehung zwischen Tradition und Moderne, Bil-
dungsfragen und solchen zur Freiheit geäußert – und zwar sowohl in 
elaborierten und ausführlichen Traktaten als auch in kürzeren, pointier-
ten Artikeln und Abhandlungen, die nicht selten auch in panarabischen 
und libanesischen Zeitungen wie al-Ḥayāh, an-Nahār oder as-Safīr ab-
gedruckt wurden. Gerade aufgrund dieser medialen Präsenz ist Nassar 
nicht nur einem akademischen Publikum bekannt, das sein Schaffen re-
zipiert und kommentiert und mit Konferenzen und Aufsatzsammlungen 
kritisch würdigt,20 sondern auch einer breiteren Öffentlichkeit. Dass der 

2011–2012; Muḥammad Ṭālib Karīm, Ǧadal al-istiqlāl al-falsafī fī l-fikr al-
ʿarabī al-muʿāṣir, Baġdād: Maktabat ʿAdnān 2011. Es scheint, dass es sich 
bei dieser Schrift Karīms um seine – wahrscheinlich ergänzte – Master-
arbeit handelt, die er 2010 unter dem Titel al-Istiqlāl al-falsaf̄i fi ̄ l-fikr al-
ʿarabī al-muʿāṣir. Nāṣīf Naṣṣār namūḏaǧan an der Mustans ̣iriyya-Universität 
von Bagdad im Fach Philosophie eingereicht hat. Vgl. dazu die Auflistung 
der dort verfassten Abschlussarbeiten: http://www.uomustansiriyah.edu.iq/
library/suonvermasseg.php?page=30, aufgerufen am 9. November 2015.

17	 	Herausgestrichen seien ʿAbdalillāh Balqazīz, al-ʿArab wa-l-ḥadāṯa, II: Min 
an-nahḍa ilā-l-ḥadāṯa, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 22011, 
87–118; Muḥammad al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyyat al-ʿaql wa-l-madīna fī l-falsafa 
al-ʿarabiyya al-muʿāṣira, Bairūt: Dār al-Maʿārif 2013, 63–116. Ebenfalls er-
wähnt sei der kürzlich in einem Überblickswerk zur philosophischen Land-
schaft im Libanon erschienene Artikel von Baskāl Laḥḥūd, »Nāṣīf Naṣṣār 
(1940– ...). Failasūf an-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya«, in: Mušīr Bāsīl ʿAun 
(Hg.), al-Fikr al-falsafī al-muʿāṣir fī Lubnān, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥ-
da al-ʿArabiyya 2017, 387–410.

18	 	Auf sie wird im Verlaufe dieser Studie immer wieder Bezug genommen, be-
sonders in Kapitel 1.

19	 	Vgl. Aḥmad Baiḍūn, »Falsafat al-miṯāl al-mumkin wa-imkān al-miṯāl al-fal-
safī«, in: ders., Kalamun. Min mufradāt al-luġa ilā murakkabāt aṯ-ṯaqāfa, 
Bairūt: Dār al-Ǧadīd 1997, 295–314: 312.

20	 	Am 18. und 20. Februar 2014 wurden Nassar und sein Werk in Casablan-
ca im Rahmen einer Konferenzreihe gewürdigt, gleich wie zuvor bereits 
ʿAbdallāh al-ʿArwī, Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, ʿAlī Umlīl, Muḥammad 

DIE RÜCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.uomustansiriyah.edu.iq/library/suonvermasseg.php?page=30
http://www.uomustansiriyah.edu.iq/library/suonvermasseg.php?page=30
https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.uomustansiriyah.edu.iq/library/suonvermasseg.php?page=30
http://www.uomustansiriyah.edu.iq/library/suonvermasseg.php?page=30


20

wirkungsreiche, saudisch finanzierte Fernsehkanal al-ʿArabiyya kürzlich 
im Rahmen der Sendung Manārāt (›Leuchttürme‹) ein längeres Gespräch 
mit Nassar ausgestrahlt hat, ist nur ein weiteres Indiz dafür, dass Nassars 
Ideen auch in einer breiten Öffentlichkeit angekommen sind.21

Wie bereits erwähnt, unterzieht Nassar in seinem umfangreichen 
Werk eine Vielzahl von Themen der philosophischen Erörterung. Im 
vorliegenden Buch wird er jedoch primär als politischer Philosoph ge-
lesen, dessen intellektuelles Projekt aus gewissen Besonderheiten der li-
banesischen Gesellschaft und als Reaktion darauf erwuchs. Es wird da-
bei argumentiert, dass Nassar aus den Eigenheiten dieses Kontextes das 
entwickelt habe, was hier sinngemäß mit ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ 
(librāliyya takāfuliyya) übersetzt wird. Dass hier der Libanon als Inter-
pretationskontext in den Vordergrund gerückt wird, bedeutet allerdings 
nicht, dass die Relevanz und damit die Rezeption von Nassars Denken 
an den Grenzen dieses kleinen Staates Halt gemacht hätten oder seine 
Ideen nur die libanesische Gesellschaft ansprächen. So, wie sich die re-
gionale und die internationale Machtpolitik seit dem 19. Jahrhundert, 
besonders aber seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs im Libanon aus-
tobt, so reflektiert auch Nassars Denken eine Vielzahl von Problemen, 
die die gesamte Region in ihrer Vernetzung mit der Welt beschäftigen 
und nach wie vor einer Lösung harren. Obwohl Nassars philosophi-
sches Projekt hier primär als ein libanesisches gelesen wird, steht es da-
mit ebenso für jene anscheinend unermüdliche intellektuelle Kreativität, 
die von der Enttäuschung postkolonialer Hoffnungen seit den 1960er 

Arkūn, Muḥammad Salībā und Hišām Ǧaʿīṭ. Aus der Konferenz, die vom 
Philosophischen Seminar (šuʿbat al-falsafa) der Universität Ḥasan aṯ-Ṯānī 
veranstaltet wurde, ging folgender Sammelband hervor: ʿAbdalillāh Balqa-
zīz (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Min al-istiqlāl al-falsafī ilā falsafat al-ḥuḍūr, Bairūt: 
Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2014. Zwei weitere Sammelbände 
beschäftigen sich mit Nassars Werk. Der eine wurde im Rahmen der Rei-
he Ism ʿAlam (in etwa: ›Name einer großen Persönlichkeit‹) der Universi-
tät Antonine im libanesischen Baʿbda herausgegeben, zunächst 2008, und 
2012 in ergänzter Form: Baskāl Laḥḥūd (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. ʿAlam al-is-
tiqlāl al-falsafī, [Baʿbdā]: Manšūrāt al-Ǧāmiʿa al-Anṭwāniyya 22012, mazī-
da [2008]. Der zweite ist eine Kollektion von Artikeln, die bereits zuvor an-
derswo publiziert wurden: Aḥmad ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. 
Al-Ḥadāṯa wa-falsafat as-sulṭa wa-l-ḥurriyya, al-Qāhira: Iṣdārāt Multaqā 
al-Falāsifa al-ʿArab 22016, mazīda [2004].

21	  Es ist online zugänglich unter https://www.alarabiya.net/ar/programs/
manarat/2017/02/18/د-ناصيف-نصّّار.html, aufgerufen am 19. Januar 2018. Das 
Interview wurde am 18. Februar 2017 ausgestrahlt. Auch der in London 
beheimatete Sender al-Ḥiwār sowie der in Ägypten ansässige panarabische 
TV-Kanal al-Ġad haben 2010 respektive 2017 längere Gespräche mit Nas-
sar geführt.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.alarabiya.net/ar/programs/manarat/2017/02/18/د-ناصيف-نصّار.html
https://www.alarabiya.net/ar/programs/manarat/2017/02/18/د-ناصيف-نصّار.html
https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Jahren in der ganzen arabischen Welt entfesselt wurde. Es steht für jene 
Enttäuschung und jenes daraus erwachsende intellektuelle Erwachen, 
für das mittlerweile besonders die Jahreszahl 1967 symbolisch steht, 
das Jahr der Niederlage der arabischen Staaten im Sechstagekrieg ge-
gen Israel.22 Doch auch über die Grenzen dieser arabischsprachigen Dis-
kurse hinaus ist Nassars Philosophie von Belang, etwa weil sie sich aus 
einer Auseinandersetzung sowohl mit arabischsprachigen mittelalterli-
chen und modernen philosophischen Quellen als auch mit europäischen 
und amerikanischen philosophischen Texten speist. Mit dem marokka-
nischen Intellektuellen Abdelkebir Khatibi kann man Nassars philoso-
phische Methode als eine Form der ›doppelten Kritik‹ bezeichnen: als 
ein Denken, das durch eine kritische Auseinandersetzung sowohl mit 
dem eigenen kulturelle Erbe als auch mit dem hegemonialen westlichen 
zu sich findet und so etwas Neues schafft.23 Besonders dürfte aber auch 
Nassars Anspruch aufhorchen lassen, mit seinem ›Liberalismus mit Ge-
meinsinn‹ einen Beitrag zur Neubegründung des Liberalismus zu leis-
ten. Dazu sieht sich Nassar als arabischer Intellektueller geradezu be-
rufen. Denn als solcher kenne er nicht nur die negativen Konsequenzen 
angeblich liberaler, westlicher Machtpolitik, sondern verfüge auch über 
ein reichhaltiges kulturelles Gedächtnis, da er in einer Region wirken 
könne, in der sich wie kaum sonst wo das Erbe einer Vielzahl großer Zi-
vilisationen überkreuze. Aber auch die Tatsache, dass Nassar sein philo-
sophisches Überzeugungsgeflecht gerade aus dem libanesischen Kontext 
heraus entwickelt, verleiht seinem Anspruch auf ein Neudenken des Li-
beralismus Plausibilität. Denn die Geschichte des Libanons ist diejenige 
eines Gemeinwesens, das sich wegen seiner sehr freiheitlichen Markt-
strukturen und der Existenz zahlreicher gemeinschaftlicher Partikular
interessen immer wieder darum bemühen musste, einen gesellschaftli-
chen Konsens zu finden, der das Land vor dem Abgleiten in Chaos und 
Bürgerkrieg bewahrte. Das Nachdenken Nassars über individuelle Frei-
heiten, das Vernunftdenken des Bürgers, Gemeinwohl und Gesellschaft 
dürfte besonders vor diesem Hintergrund auch für politische Philoso-
phinnen und Philosophen von Bedeutung sein, in deren Reflexionen au-
ßereuropäische Kontexte normalerweise keine Rolle spielen.

22	 	Vgl. dazu Samer Frangie, »Historicism, socialism and liberalism after the 
defeat. On the political thought of Yasin al-Hafiz«, in: Modern Intellectual 
History 12/2 (2015), 325–352: 325–327, 351; Samer Frangie, »Theorizing 
from the periphery. The intellectual project of Mahdi ʿAmil«, in: Interna-
tional Journal of Middle East Studies 44/3 (2012), 465–482: 466–467.

23	 	Vgl. Abdelkebir Khatibi, Maghreb pluriel, Paris: Éditions Denoël 1983, 12, 
20, 47–49.

DIE RÜCKKEHR EINER UNRUHESTIFTERIN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

2. Wie liest man zeitgenössische arabische Philosophie?

Die Argumente und der Aufbau dieser Studie werden gleich noch prä-
zisiert, zudem im Anschluss daran einige Details zu Nassars Biographie 
geklärt. Zunächst bedarf es hier jedoch einiger methodischer Vorüberle-
gungen, die die Frage miteinschließen, wie zeitgenössische arabische Phi-
losophie im Allgemeinen gelesen werden kann und soll.

Die vorliegende Auseinandersetzung mit Nassars Schaffen ist primär 
als ein Beitrag zur intellectual history der arabisch-islamischen respektive 
nahöstlichen Moderne zu begreifen. Sie nimmt Nassars Selbstbezeichnung 
als Philosoph und sein Denken als philosophisches ernst, ist aber mehr um 
ein rekonstruierendes Verstehen seiner Überzeugungen bemüht denn da-
rum, seine Ideen und die Qualität seiner Argumente als solche zu bewer-
ten, zu prüfen, zu verteidigen oder zurückzuweisen. Ihr Anspruch ist folg-
lich nicht in erster Linie systematisch-philosophisch, d. h. nicht primär um 
die Erörterung oder Lösung eines bestimmten philosophischen, losgelöst 
von historischen Kontexten betrachteten Problems bemüht.24 An vielerlei 
Stellen werden zwar Nassars Kritiker zu Wort kommen, deren Voten auch 
Anlass zu weitergehenden philosophischen Reflexionen bieten. Die Über-
legungen des letzten Kapitels suchen zudem nach den philosophischen 
Anschlussmöglichkeiten seines Überzeugungsgeflechts. Da das rekonstru-
ierende Moment hier aber überwiegt, ist die Untersuchung primär als intel-
lectual history und nicht als philosophisch im engeren Sinne zu verstehen.

Wie es in der intellectual history üblich ist, beschränkt sich die vorlie-
gende Untersuchung nicht ausschließlich auf eine einzige Methode.25 So 
wird hier versucht, Nassars Argumente bezüglich bestimmter Probleme 
und Fragen, zu denen wir noch kommen werden, systematisch-kritisch 
zu rekonstruieren. Diese Argumente werden aber auch in einen werk
immanenten Entwicklungszusammenhang gestellt und damit in Nas-
sars philosophisches Gesamtprojekt eingebettet. Auch biographische 

24	 	 Ich lehne mich mit dieser Unterscheidung zwischen intellectual history und 
Philosophie an Peter Gordon an. Sie ist bei ihm aber sehr flexibel und durch-
lässig, vgl. Peter Gordon »What is intellectual history? A frankly partisan in-
troduction to a frequently misunderstood field«, The University of Sydney, 
https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-
history.pdf, letzer Zugriff: 20. Januar 2018. Mit der Bezeichnung meines 
Ansatzes als intellectual history sei hier auch eine Grenze zur history of ideas 
bzw. der Ideengeschichte gezogen, sofern letztere – wie dies Gordon tut – als 
die Geschichte von sogenannten unit ideas im Sinne Arthur Lovejoys ver-
standen wird oder etwas allgemeiner als Geschichte bestimmter Ideen im 
platonischen Sinne. Vgl. dazu ibid., 1–3.

25	 	Vgl. ibid., 1. Vgl. auch Ralph Weber, Martin Beckstein, Politische Ideenge
schichte. Interpretationsansätze in der Praxis, Göttingen, Bristol: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2014, 237.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-history.pdf
https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-history.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-history.pdf
https://sydney.edu.au/intellectual-history/documents/gordon-intellectual-history.pdf


23

Elemente werden an einigen Stellen dieser Abhandlung in die Argumen-
tation einfließen. Besonders wichtig ist zudem die historische Kontextu-
alisierung von Nassars philosophischem Gesamtprojekt innerhalb des 
Gesamtgeflechts soziopolitischer Gegebenheiten und damit auch dessen 
Verortung in bestimmten Diskurszusammenhängen. Wie bereits ange-
deutet, nimmt die Argumentation dieser Studie bei einer solchen histori-
schen Kontextualisierung ihren Anfang, um davon ausgehend Eingang 
in Nassars philosophische Ideenwelt zu finden.

Die Notwendigkeit der zuletzt genannten soziopolitischen und dis-
kursiven Kontextualisierung von Nassars Denken ergibt sich allerdings 
nicht ausschließlich aus dem Umstand, dass die intellectual history eine 
historische Disziplin ist, die deshalb nicht ohne Bezug auf ein Weltge-
schehen auskommt. Die Verbundenheit der Philosophie mit ihren histo-
rischen Gegebenheiten gehört auch zum Selbstverständnis der arabisch-
sprachigen Gegenwartsphilosophie: Dies legen zwei Protagonisten dieser 
Philosophie nahe, und zwar Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī sowie der be-
reits erwähnte Muḥammad al-Miṣbāḥī.

Ihrer beider Überlegungen zum Verhältnis von mittelalterlicher respek-
tive zeitgenössischer nahöstlicher Philosophie und Geschichte legen nahe, 
dass eine soziopolitische Verortung philosophischer Überzeugungen gera-
dezu eine Notwendigkeit darstellt, um ihrer philosophischen Bedeutung 
vollumfänglich gerecht werden zu können. Die Argumente zeitgenössi-
scher arabischer Philosophen zu kontextualisieren und intellectual history 
zu schreiben heißt deshalb nicht etwa, ihre Ideen auf eine eingeschränkte 
kontextuelle oder kulturelle Relevanz zu reduzieren, um ihnen einen mög-
lichen universellen Wahrheitsanspruch abzusprechen. Vielmehr ist diese 
Kontextualisierung zentraler Bestandteil davon, die zeitgenössische arabi-
sche Philosophie in ihrem Selbstverständnis als Philosophie ernst zu neh-
men. Ǧābirī und Miṣbāḥī sollen in diesen methodischen Vorüberlegungen 
zu Wort kommen. Wie die von ihnen vorgeschlagene kontextuelle Lek-
türe von Texten darüber hinaus auch für die westliche Philosophie lehr-
reich sein kann, hilft uns danach zusätzlich Quentin Skinner verstehen.

Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī ist Autor einer vielbeachteten vierbändi-
gen Kritik der arabischen Vernunft (Naqd al-ʿaql al-ʿarabī),26 in der er 
eine kritische Relektüre des klassischen arabischen ›eigenkulturellen Er-
bes‹ (turāṯ) vornimmt, um darin das charakteristisch Moderne ausfin-
dig zu machen.27 Diese Relektüre hat er u. a. in seinem 1980 erstmals 

26	 	Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, Naqd al-ʿaql al-ʿarabī, I: Takwīn al-ʿaql al-ʿarabī, 
II: Bunyat al-ʿaql al-ʿarabī, III: al-ʿAql as-siyāsī al-ʿarabī, IV: al-ʿAql al-aḫlāqī 
al-ʿarabī, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 1984–2001.

27	 	Vgl. zu Ǧābirī Anke von Kügelgen, Averroes und die arabische Moderne. 
Ansätze zu einer Neubegründung des Rationalismus im Islam, Leiden: Brill 
1994, 260–288.

WIE LIEST MAN ZEITGENÖSSISCHE ARABISCHE PHILOSOPHIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

erschienenen Werk Wir und unser Erbe (Naḥnu wa-t-turāṯ) methodolo-
gisch reflektiert und die Prämissen erläutert, auf denen seine Methode be-
ruht.28 Obwohl sich Ǧābirī selbst fast ausschließlich mit den ›klassischen‹, 
d. h. mittelalterlichen arabisch-islamischen Philosophen auseinanderge-
setzt hat, sind einige dieser Prämissen und die methodischen Folgerungen, 
die er daraus ableitet, auch für den Umgang mit zeitgenössischen arabi-
schen philosophischen Texten relevant, v. a. deshalb, weil Ǧābirī sie mit ei-
ner Kritik am Umgang der Orientalistik mit dieser Philosophie verbindet.

Von besonderer Wichtigkeit auch im Umgang mit zeitgenössischen 
arabischen philosophischen Texten ist Ǧābirīs Unterscheidung zwischen 
dem ›Erkenntnisfeld‹ (haql maʿrifī) einerseits, in dem sich das theoreti-
sche Denken einer Epoche (ʿaṣr) oder einer Gesellschaft bewegt, und dem 
›ideologischen Gehalt‹ (maḍmūn aidiyūlūǧī) andererseits, der bestimm-
ten Elementen dieses Denkens zugewiesen wird. Das Erkenntnisfeld um-
schließt die ›kognitive Materie‹ (mādda maʿrifiyya), d. h. jene Begriffe, 
Konzepte, Methoden, Sichtweisen etc., die ein Zeitalter dazu verwendet, 
seine eigene ›Problematik‹ (iškāliyya) zu bewältigen. Unter der Proble-
matik eines Zeitalters versteht Ǧābirī die Gesamtheit von miteinander 
verflochtenen und somit nicht voneinander trennbaren Einzelfragen.29 
Die Einheit der Problematik einer Epoche spiegelt sich dabei gemäß Ǧā-
birī sowohl in der Summe des Schaffens all ihrer Autoren als auch in 
den einzelnen Schriften bestimmter isoliert betrachteter Denker wider. 
Unter dem ideologischen Gehalt hingegen versteht er die soziopolitische 
Funktion, die ein Autor bestimmten Elementen dieses Denkens zuweist. 
Einzelne Elemente der kognitiven Materie können dabei zu ganz unter-
schiedlichen, gar gegenteiligen Zwecken in soziale oder politische Kon-
flikte hineingetragen werden, um sie so strategisch einzusetzen.30

28	 	Vgl. Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, Naḥnu wa-t-turāṯ. Qirāʾāt muʿāṣira fī 
turāṯinā al-falsafī, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2006, 15–
59. Diese in Naḥnu wa-t-turāṯ angestellten methodischen Überlegungen und 
die Prämissen, auf denen sie beruhen, sind auch ins Deutsche übersetzt wor-
den, vgl. Mohamed Abed Jabri, Kritik der arabischen Vernunft. Die Ein-
führung, Berlin: Perlen Verlag 2009, 82–115.

29	 	Ǧābirī nennt als Beispiel die ›Renaissance‹ oder den ›Aufbruch‹ (nahḍa) als 
Problematik des modernen arabischen Denkens. Dieser Problematik sind 
einzelne Probleme wie jene des europäischen Kolonialismus, des türkischen 
Despotismus, der Bildung, der Lage der Frau etc. unter- oder zugeordnet, die 
sich theoretisch nicht losgelöst voneinander betrachten lassen und alle einen 
Bezug zur Problematik des Aufbruchs haben. Die Problematik der mittel-
alterlichen arabisch-islamischen Philosophie war die Versöhnung zwischen 
Vernunft und Überlieferung, vgl. al-Ǧābirī, Naḥnu wa-t-turāṯ, 32, 35; Jabri, 
Kritik der arabischen Vernunft, 101, 107.

30	 	Vgl. al-Ǧābirī, Naḥnu wa-t-turāṯ, 31–35; Jabri, Kritik der arabischen Ver-
nunft, 99–107.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

Mit Blick auf diese Unterscheidung stellt Ǧābirī zunächst fest, dass die 
arabisch-islamische Philosophie des Mittelalters ihre Problematik stets 
durch eine Relektüre der griechischen und folglich ›anderer Philosophen‹ 
(falāsifa āḫarūn) zu bewältigen versucht habe. Damit unterscheidet sie 
sich ihm gemäß nicht nur von der antiken wie auch der modernen euro-
päischen Philosophie, die ihre kognitive Materie stets in Auseinanderset-
zung mit der eigenen Geschichte konstituiert und erneuert hätten. Auch 
stimme aufgrund dieser Lektüre des fremden Griechischen zwecks der 
Bewältigung der eigenen Problematik das Erkenntnisfeld der arabisch-is-
lamischen Philosophie mitsamt der darin zur Anwendung gebrachten 
kognitiven Materie mit demjenigen der antiken Philosophie überein.31

Aufgrund dieser Übereinstimmung zu behaupten, die arabisch-islami-
sche Philosophie des Mittelalters sei nur eine Imitation der griechischen, 
ist laut Ǧābirī allerdings ein Fehlschluss – ein Irrtum, dem jedoch eine be-
trächtliche Anzahl von Orientalisten aufgesessen sei. Dieser Fehlschluss 
sei zustande gekommen, weil die Orientalistik die arabisch-islamische 
Philosophie nicht in ihrer Ganzheit betrachtet habe, d. h. nur auf das Er-
kenntnisfeld fokussiert gewesen sei und den ideologischen Gehalt dieses 
Denkens völlig außer Acht gelassen habe. Deshalb habe sie diese Philo-
sophie als lebloses Abbild des griechischen Originals dargestellt. Wenn 
hingegen die klassische arabisch-islamische Philosophie von der Aufga-
be her betrachtet werde, die sie in der Ganzheit der Widersprüche und 
Kämpfe ihrer Gesellschaft spielte, d. h. auch ihr ›ideologischer Gehalt‹ 
in Erwägung gezogen werde, werde sie als origineller und dynamischer 
Diskurs erkennbar, der für Wissenschaft und Fortschritt und gegen kon-
servative und reaktionäre Kräfte eingestanden sei.32

Ǧābirīs Kritik an der Orientalistik und ihrer Sichtweise der ara-
bisch-islamischen Philosophie des Mittelalters lässt sich nicht vollstän-
dig auf den Umgang mit zeitgenössischen arabischen philosophischen 
Texten übertragen. Auch muss allgemein in Frage gestellt werden, ob 
sich, wie Ǧābirī behauptet, die Kreativität der klassischen arabisch-isla-
mischen Philosophie in ihrem ›ideologischen‹ Moment erschöpft und sie 
die ›kognitive Materie‹ des Ererbten tatsächlich unberührt beließ. Ernst 
zu nehmen ist jedoch auch in der Auseinandersetzung mit moderner 

31	 	Vgl. al-Ǧābirī, Naḥnu wa-t-turāṯ, 35–36; Jabri, Kritik der arabischen Ver-
nunft, 107–109.

32	 	Vgl. al-Ǧābirī, Naḥnu wa-t-turāṯ, 35–38, 40–41; Jabri, Kritik der arabischen 
Vernunft, 107–115. Vgl. zu Ǧābirīs Kritik am Umgang der Orientalistik 
mit dem arabisch-islamischen mittelalterlichen philosophischen Erbe auch 
Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, at-Turāṯ wa-l-ḥadāṯa. Dirāsāt wa-munāqašāt, 
Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 32006, 63–94. Vgl. zu die-
ser Argumentation Ǧābirīs im Kontext seiner Relektüre des arabisch-isla-
mischen kulturellen Erbes insgesamt auch von Kügelgen, Averroes und die 
arabische Moderne, 271–274.

WIE LIEST MAN ZEITGENÖSSISCHE ARABISCHE PHILOSOPHIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

arabischer Philosophie die Gefahr, ihre Originalität zu verkennen, wenn 
ihr Inhalt auf die ›kognitive Materie‹ reduziert und ihr ›ideologischer 
Gehalt‹ außer Acht gelassen wird, um bei der Begrifflichkeit Ǧābirīs zu 
bleiben. Auch in der Gegenwart ließe sich argumentieren, dass die Phi-
losophie in der arabischen Welt sich ihr Erkenntnisfeld großteils durch 
eine Lektüre ›anderer‹, nämlich europäischer und amerikanischer phi-
losophischer Texte sowie der eigenen mittelalterlichen Quellen ausge-
staltet, um Antworten auf die Einzelfragen der Problematik ihrer Ge-
sellschaften zu erhalten. Die Eigenleistung, die ein solcher Bezug auf 
›fremde‹ Denker auf den ersten Blick vielleicht vermissen lässt, ließe 
sich in einigen Fällen möglicherweise erst in bestimmten historischen 
Relationalitäten erkennen, d. h. wenn auch darauf geachtet wird, wie 
sich ein Autor oder eine Autorin mit bestimmten ›anderen‹ Erkennt-
nissen in soziopolitische Kontexte einschreibt und so in laufenden De-
batten Stellung bezieht. Es gilt deshalb auch in der Gegenwart zu be-
rücksichtigen, was ein Intellektueller mit einem Argument oder einer 
Prämisse in einem bestimmten Kontext tut oder damit möglicherwei-
se zu bewerkstelligen beabsichtigt. Die Berücksichtigung des ›ideologi-
schen Gehalts‹ von philosophischen Texten würde zudem womöglich 
auch jene Stimmen arabischer zeitgenössischer Philosophen, die nach 
wie vor selbst den Mangel an Kreativität philosophischer Produktion 
im nahöstlichen Kontext monieren, zu einem etwas milderen Urteil da-
rüber führen können.

Dass Ǧābirīs Thesen, die auf den Umgang mit mittelalterlicher ara-
bisch-islamischer Philosophie zugeschnitten sind, auch für eine kontext-
gebundene Lektüre zeitgenössischer Denker sprechen, lässt sich durch 
einen Blick in Muḥammad al-Miṣbāḥīs Dialektik von Vernunft und Ge-
meinwesen in der zeitgenössischen arabischen Philosophie bekräftigen.33

Miṣbāḥī bezweifelt allgemein die Möglichkeit einer Trennung zwi-
schen einerseits der ›Polis‹ oder dem ›Gemeinwesen‹ (madīna) als Me-
tapher des Politischen und andererseits der Philosophie als im Namen 
der Vernunft sprechend. Er stellt zur Diskussion, ob – wie Platons Höh-
lengleichnis suggeriert – in modernen demokratischen Gesellschaf-
ten sich die Philosophie komplett vom Politischen, also der Höhle der 
Machtkämpfe und der divergierenden Meinungen über das Schicksal 
des Staates, lossagen müsse, um Philosophie sein zu können, oder nicht 
vielmehr gerade die Polis die Bedingung dafür sei, dass die Philosophie 
von etwas ›Potenziellem‹ (quwwa) zu etwas ›Tatsächlichem‹ (fiʿl) werde. 
Miṣbāḥī glaubt, dass eine enge Verbindung zwischen Philosophie (der 
Vernunft) und Polis (dem Staat) besteht, die daher rührt, dass einerseits 
beide auf das menschliche Selbst verweisen, andererseits aber auch bei-
de für eine ›Ordnung‹ (niẓām) stehen. Das Vernunftdenken verweist ihm 

33	 	Vgl. al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

zufolge auf den individuellen Menschen als vernunftbegabtes Wesen, der 
Staat hingegen sei Ausdruck seiner sozialen Natur. Gleichzeitig steht der 
Staat aber auch für eine Ordnung aus Institutionen und Gesetzen, die 
den politischen Kampf um Herrschaft strukturieren. Die Vernunft dage-
gen stehe für eine kognitive Ordnung aus Begriffen und Ideen, anhand 
derer der Mensch der Welt Bedeutung verleihe und die Welt zu beherr-
schen suche. Miṣbāḥī kommt zu dem Schluss, dass aus der engen Ver-
bundenheit von Vernunft und Sozialität im menschlichen Wesen auch die 
Notwendigkeit erwächst, dass sie ebenso in ihrer ordnenden Funktion 
zusammenwirken. Ein Gemeinwesen, das nicht auf die Vernunft höre, sei 
deshalb dem Untergang geweiht – zudem sei eine Vernunft, die sich nicht 
in irgendeiner Weise auch für das Schicksal des Staates und die Proble-
me der Menschen darin interessiere, nichtig.34

Die enge Verbundenheit von Vernunft und Polis ist für Miṣbāḥī ein 
Merkmal moderner Zivilisation (ḥaḍāra ḥadīṯa) allgemein. Im moder-
nen Staat sei die Vernunft zu einem effektiven Instrument geworden, 
das Schicksal der Polis zu ordnen. In ihrer wissenschaftlich-technischen 
Form sei sie der Hauptantrieb fortschrittlicher Wirtschaftssysteme, wäh-
rend die praktische Vernunft mit ihren Moralurteilen der ›Haupt-Gesetz-
geber‹ (mušarriʿ raʾīsī) demokratischer Herrschaft sei. So sei die Vernunft 
heute gleichzeitig ein Instrument der Macht und Stärke wie auch ein Mit-
tel zur Behauptung der Souveränität und der Würde und der Befreiung 
des Menschen von jeder Art von Bevormundung.35

Die enge Verknüpfung von Vernunft und Polis beobachtet Miṣbāḥī 
aber nicht nur als Merkmal der Moderne allgemein, sondern besonders 
auch als Eigenschaft des Denkens zeitgenössischer arabischer Philoso-
phen. Diese würden sich nämlich nicht für die ›ontologische Dimension‹ 
(al-buʿd al-unṭūlūǧī) der Vernunft interessieren. Vielmehr seien die Ver-
nunftprobleme, mit denen sie sich beschäftigten, eigentlich Probleme der 
Polis, also Fragen, die den Menschen als ›bürgerlich-politisches Wesen‹ 
(kāʾin madanī-siyāsī) betreffen. Wenn sie sich Vernunftfragen zuwenden, 
geht es ihnen laut Miṣbāḥī nicht um die Frage, was Vernunft sei, son-
dern darum, welche Vernunft sich dazu eigne, innerhalb der Polis die ge-
wünschten Veränderungen herbeizuführen. Es gehe ihnen um die Frage, 
wie das Kleinere, also die Vernunft, reformiert werden könne, um das 
Größere, d. h. die Polis, so zu verändern, dass sie auf den Weg der Mo-
derne gebracht werden könne. Von diesem Standpunkt her betrachtet sei 
die Vernunftfrage bei zeitgenössischen arabischen Denkern eine prak-
tische, die auch nicht umhinkomme, folgende Fragen zu beantworten: 

Was machen wir mit der ererbten praktischen Vernunft (ʿaql ʿamalī 
turāṯī), mit ihren Verbindungen zum Religionsgesetz und zum religiösen 

34	 	Vgl. ibid., 301–303.
35	 	Vgl. ibid., 302–303.

WIE LIEST MAN ZEITGENÖSSISCHE ARABISCHE PHILOSOPHIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Dogma? Versuchen wir, sie zu reformieren, oder müssen wir uns ganz von 
ihr trennen, weil sie gar nicht erneuert werden kann? Wenn wir uns wi-
derwillig dafür entscheiden, sie zu reformieren: erneuern wir ihr Erkennt-
nissystem dann von innen oder müssen wir ihr inneres abgekämpftes 
System durch ein von außen hergebrachtes, effektives epistemologisches 
System, von der ›modernen Vernunft‹ (al-ʿaql al-ḥadāṯī) her, erneuern?36 

Laut Miṣbāḥī ist es die Frage nach dem Schicksal der Polis, die der Frage 
nach der Vernunft in der arabischen Gegenwartsphilosophie überhaupt 
erst Sinn verleiht. Auch die umfangreichen vernunftkritischen Projek-
te etwa eines Mohammed Arkoun oder von Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī, 
d. h. deren Kritiken der ›islamischen‹ respektive der ›arabischen Vernunft‹, 
lassen diesen Zusammenhang laut Miṣbāḥī deutlich erkennen: Es sei das 
Scheitern der Nahḍa und der anschließenden nationalistischen Revolu
tionen gewesen, das sie die Schwere des historischen und zivilisatorischen 
Versagens besonders schmerzhaft fühlen ließ und sie zu ihren Vernunft-
kritiken veranlasst habe.37

Diese Ausführungen Miṣbāḥīs legen wie jene Ǧābirīs nahe, zeitgenös-
sische arabischsprachige Philosophie vor dem Hintergrund ihrer sozio-
politischen Gegebenheiten zu lesen, denn der epistemische Raum die-
ser Philosophie ist die Gesellschaft. In ihrer Grundtendenz erinnern sie 
damit an Quentin Skinners kontextuellen ideengeschichtlichen Ansatz, 
der von der sprechakttheoretischen Prämisse ausgeht, »dass Worte auch 
Taten sind«.38 Skinner, der sich vorwiegend mit Texten der politischen 
Theorie beschäftigt hat, ist der Ansicht, dass man, um Aussagen in sol-
chen Texten in ihrer Ganzheit verstehen zu können, sie als Interventio-
nen und Einmischungen in einen bereits bestehenden Gesprächs- oder 
Argumentationskontext verstehen müsse, also als Manöver, Positionie-
rung oder Stellungnahme innerhalb eines Diskussionszusammenhangs. 
Die Interpretation von Texten erfordert es laut ihm deshalb, dass der In-
terpret zunächst die Bedeutung relevanter Äußerungen erfasse, um in ei-
nem zweiten Schritt zu bestimmen, wie diese zu anderen Äußerungen zur 
selben Problematik in einem weiteren argumentativen Kontext stehen. 
Welcher Kontext genau für die Ermittlung der illokutionären Kraft ei-
ner Äußerung herangezogen wird, lässt Skinner relativ offen: Es soll je-
ner Kontext beigezogen werden, der für das Verständnis der mit der Äu-
ßerung vollzogenen Intervention am aufschlussreichsten ist.39

36	 	 Ibid., 303.
37	 	Vgl. ibid., 303–306, 328–329.
38	 	Quentin Skinner, Freiheit und Pflicht. Thomas Hobbes’ politische Theorie, 

Frankfurt/M.: Suhrkamp 2008, 15.
39	 	Vgl. Quentin Skinner, »Interpretation und das Verstehen von Sprechakten«, 

in: Marion Heinz, Martin Ruehl (Hg.), Visionen des Politischen, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2009, 64–90: 76–79.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Uns interessieren hier jedoch nicht so sehr die Parallelen zwischen Ǧā-
birīs und Miṣbāḥīs Überzeugungen einerseits und Skinners Ansatz ande-
rerseits, und auch nicht dessen methodische Anweisungen. Für die vor-
liegende Studie von Bedeutung sind aber Skinners Überlegungen dazu, 
wie eine kontextgebundene Lektüre philosophischer Texte nicht nur his-
torisch, sondern auch philosophisch lehrreich sein kann.

Das Ziel von Skinners Methode ist es, philosophische Texte vor dem 
Hintergrund ihrer jeweiligen kulturellen und diskursiven Entstehungskon-
texte zu lesen und zu erklären. Auf den ersten Blick scheint eine solche Les-
art philosophischer Texte zwar historisch interessant, nicht aber philoso-
phisch lehrreich zu sein. Diese Annahme beruht für Skinner allerdings auf 
einem falschen Verständnis dessen, was es heißt, aus einer Auseinander-
setzung mit diesen Texten einen philosophischen Mehrwert zu generieren. 
Zwar darf man sich gemäß Skinner von der von ihm vorgeschlagenen 
kontextuellen Auseinandersetzung mit Ideen tatsächlich nicht erhoffen, 
direkte Antworten auf die eigenen philosophischen Fragen zu erhalten. 
Die Annahme, dass sich diese Texte auch in irgendeiner Weise mit unseren 
Fragen und Problemen beschäftigt hätten, beurteilt er gar als anmaßend. 
Vielmehr sieht er den philosophischen Gewinn aus einer Auseinanderset-
zung mit uns historisch oder kulturell unvertrauten Überzeugungsgeflech-
ten darin, dass die Konfrontation mit ihnen es uns ermöglicht, durch einen 
Prozess der Selbstreflexion eine gewisse Distanz zu den eigenen Überzeu-
gungen und Wertesystemen zu gewinnen. Der Wert solcher Untersuchun-
gen liegt für ihn folglich nicht darin, in ihnen Gemeinsamkeiten mit dem 
von uns Gedachten zu finden, sondern darin, die Vielfalt philosophischer 
Ideen zu erkennen. Solche Untersuchungen machen uns aber nicht nur auf 
eine historische und kulturelle Pluralität intellektueller Traditionen auf-
merksam, sondern können uns auch dazu zwingen, in Anbetracht alter-
nativer Denkmöglichkeiten die eigenen Überzeugungen zu hinterfragen 
oder zu schärfen und damit möglicherweise argumentativ auch zu stär-
ken. Auf diese Weise den Blick in die philosophische Weite schweifen zu 
lassen, erachtet Skinner folglich auch als notwendig, damit die eigenen 
philosophischen Überzeugungen ideologisch nicht versteinern.40 Die kon-
textualistische Lektüre Skinners soll dabei helfen, sich aus »undurchschau-
ten gedanklichen Fixierungen der Gegenwart befreien [zu] können«,41 wie 
Axel Honneth es formuliert hat.

40	 	Vgl. Quentin Skinner, »Bedeutung und Verstehen in der Ideengeschichte«, 
in: Martin Muslow, Andreas Mahler (Hg.), Die Cambridge School der 
politischen Ideengeschichte, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2010, 21–87: 83–87; 
Skinner, »Interpretation«, 88–90.

41	 	Axel Honneth, »Geschichtsschreibung als Befreiung. Quentin Skinners 
Revolutionierung der Ideengeschichte«, in: ders., Vivisektionen eines Zeit-
alters, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2014, 263–280.

WIE LIEST MAN ZEITGENÖSSISCHE ARABISCHE PHILOSOPHIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

Die Feststellung Skinners, dass das philosophisch Lehrreiche an der 
historischen Auseinandersetzung mit Philosophie darin liegt, dass der 
Dialog mit uns historisch oder eben kulturell unvertrauten Überzeu-
gungen zur Hinterfragung der eigenen Anschauungen anregen kann, 
ist für die vorliegende Untersuchung wichtig. Dass dieser Dialog uns 
dazu verhelfen kann, auch Antworten auf unsere eigenen philosophi-
schen Fragen zu finden, sei hier allerdings nicht ausgeschlossen. Auch 
Skinner selbst sucht zumindest in seinen späteren Schriften in der Aus-
einandersetzung mit der Geschichte der republikanischen Denktradi
tion nach Antworten auf gegenwärtige Fragen, wie seine Beiträge zum 
republikanischen Freiheitsbegriff und zu dessen Verteidigung gegen ein 
negatives Freiheitsverständnis zeigen. Es sind dies Beiträge, mit denen 
er sich über historische Abhandlungen in aktuelle philosophische De-
batten eingemischt hat.42

Einen solchen direkten Beitrag zu einem bestimmten philosophischen 
Problem zu leisten, erhebt die vorliegende Auseinandersetzung mit Nas-
sars Schaffen zwar nicht primär als unmittelbaren Anspruch. Indem sie 
sich Nassars Werk, ausgehend von bestimmten zeithistorischen Gegeben-
heiten, nähert und seine Überzeugungen systematisch rekonstruiert, hofft 
sie jedoch, sowohl dem Selbstverständnis der zeitgenössischen arabischen 
Philosophie, wie es Ǧābirī und Miṣbāḥī zum Ausdruck bringen, gerecht zu 
werden als auch – zumindest in Bezug auf bestimmte Themen – eine ge-
wisse transkulturelle Selbstreflexion in der westlichen Philosophie mit an-
regen zu können. In diesem Sinne hofft sie, auch als Beitrag zur intellectu-
al history der arabisch-islamischen respektive nahöstlichen Moderne einen 
philosophischen Mehrwert zu generieren. Sie hofft, dazu beitragen zu kön-
nen, dass, wie dies Miṣbāḥī mit Verweis auf Habermas fordert, der philo-
sophische Diskurs zu einem ›neutralen Ort‹ (makān muḥāyad) der Begeg-
nung und des Kennenlernens und Aneignens des Anderen wird, zu einem 
Ort, an dem die eine menschliche Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen 
jenseits partikularer Identitätsansprüche Eingang in eine wahrhaft globa-
le Moderne findet.43

42	 	Vgl. v. a. Liberty before liberalism, Cambridge, New York: Cambridge Uni-
versity Press 1998. Vgl. dazu auch Honneth, »Geschichtsschreibung als Be-
freiung«, 273–280. Zur Debatte insgesamt, die Skinner an der Seite von 
Philip Pettit gegen Verfechter eines negativen Freiheitsbegriffs wie etwa 
Matthew Kramer geführt hat, vgl. Cécile Laborde, John Maynor (Hg.), Re-
publicanism and political theory, Oxford: Blackwell 2008. 

43	 	Vgl. Muḥammad al-Miṣbāḥī, Min aǧli ḥadāṯa mutaʿaddidat al-aṣwāt. Wiraš 
li-falsafāt al-ḥaqq wa-ṯ-ṯaqāfa wa-s-siyāsa wa-d-dīn, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
2010, 5–7, 256–266.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

3. Argumente und Aufbau

In Nassars Gesamtwerk lassen sich trotz der thematischen Breite, die es 
abdeckt, grob zwei Themenschwerpunkte festmachen. Zum einen be-
schäftigt ihn seit Beginn seiner philosophischen Karriere die Frage, wie 
die Philosophie in der arabischsprachigen Welt der Gegenwart krea-
tiv wirken und das weit verbreitete ideologische Denken überwinden 
kann. Bereits diese gegen das Ideologische gerichteten metaphilosophi-
schen Betrachtungen versteht er selbst als Teil einer politischen Philo-
sophie, wie sie die arabische Welt der Gegenwart vonnöten hat. Der 
zweite Schwerpunkt Nassars ist diese politische Philosophie im enge-
ren Sinne, d. h. das normative Nachdenken über die gerechte Ordnung 
eines menschlichen Gemeinwesens. Beide Themenschwerpunkte haben 
auch ein sozialphilosophisches Element, insofern sie Nassars Werk von 
einer Diagnose bestimmter ›Pathologien des Sozialen‹ her zu prägen be-
gonnen haben.44

Dass vieles von dem, was Nassar zu diesen beiden Themen geschrie-
ben hat, in irgendeiner Weise mit der modernen Geschichte und der so-
ziopolitischen Gegenwart seines Wirkungsortes, des Libanon, zu tun hat 
und dass er seine philosophischen Fragen aus diesem Kontext gewonnen 
hat, scheint naheliegend – nicht zuletzt deshalb, weil er sich in seinem 
ersten arabischsprachigen Werk mit dem Titel In Richtung einer neuen 
Gesellschaft (Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd, erschienen 1970) mit dem Liba-
non befasst hat. Einige Kommentatoren seines Schaffens haben deshalb 
auch bereits – indes eher vage – auf diesen Zusammenhang hingewie-
sen. ʿAbdalillāh Balqazīz etwa liest Nassar als ›Verteidiger der Moderne‹ 
(mudāfiʿ al-ḥadāṯa) im Libanon zu einer Zeit, als die Moderne dort mit 
dem Ausbruch des Bürgerkriegs (1975–1990) von den konfessionalis-
tisch-traditionalistischen Kräften dieser Gesellschaft ›bloßgestellt wur-
de‹ (infaḍaḥa) und in der Folge in sich zusammenbrach.45 Auch as-Sayyid 
Nafādī und Muḥammad Sabīlā machen auf den Zusammenhang zwi-
schen Nassars philosophischem Projekt und der konfessionellen Zerris-
senheit der libanesischen Gesellschaft aufmerksam.46 Miṣbāḥī schließlich 

44	 	Vgl. zum Begriff der Sozialphilosophie als Beschäftigung mit den ›Patholo-
gien des Sozialen‹ Axel Honneth, »Sozialphilosophie«, in: Stefan Gosepath 
(Hg.), Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphilosophie, Berlin: 
De Gruyter 2008, 1234–1241: 1234; Axel Honneth, »Pathologien des So-
zialen. Tradition und Aktualität der Sozialphilosophie«, in: ders., Das An-
dere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp 2000, 11–69.

45	 	Vgl. Balqazīz, al-ʿArab wa-l-ḥadāṯa, II, 100.
46	 	Vgl. as-Sayyid Nafādī, »Īdiyūlūǧiyya ʿilmiyya am salafiyya«, in: Taḥaddi-

yyāt ṯaqāfiyya 1/4 (2001), 23–44: 23–24; Muḥammad Sabīlā, »Āliyāt al-ʿaql 
al-aidiyūlūǧī fī kitābāt Ṇāṣīf Naṣṣār«, in: ʿAbdalillāh Balqazīz (Hg.), Nāṣīf 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

findet bei Nassar einen ›ausgewogenen Rationalismus‹ (ʿaqlāniyya muta-
wāzina) vor, den er als eine Art kriegsbedingten Rationalismus deutet 
– als das Einfordern eines Vernunftdenkens, das auch Zugeständnisse 
an die irrationalen Kräfte im Konfliktgeschehen zu machen bereit ist.47

Auch die vorliegende Studie nimmt diese naheliegende Verbindung 
zwischen bestimmten Besonderheiten des libanesischen Kontextes und 
Nassars philosophischem Gesamtprojekt als Ausgangspunkt und spricht 
damit auch dem Frühwerk Naḥwa48 eine Schlüsselrolle beim Verständnis 
von Nassars philosophischen Überzeugungen zu. Es wird argumentiert, 
dass Nassar aus den Erfahrungen der konfessionell-gemeinschaftlichen 
Desintegration des libanesischen Gemeinwesens ein neues Gesellschafts-
modell zu entwerfen begann, dessen normative Architektur als ›Libe-
ralismus mit Gemeinsinn‹ bezeichnet werden kann. ›Liberalismus mit 
Gemeinsinn‹ ist dabei eine sinngemäße Übersetzung von librāliyya takā-
fuliyya – einem Begriff, den Nassar in einem seiner späteren Werke ein-
führt. Es ist dies ein Liberalismus, der individuelle Freiheitsrechte ebenso 
einfordert wie zwischenmenschliche Solidarität, die wiederum in gewis-
sen Denkvoraussetzungen gründet. ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ greift 
damit sowohl Nassars Verteidigung eines bestimmten philosophischen 
Vernunftdenkens gegenüber der Ideologie als auch die Prämissen seiner 
politischen Philosophie im engeren Sinne auf. 

Man ist geneigt, wenn Nassars philosophisches Projekt in seiner 
Ganzheit betrachtet wird, sich an Thomas Hobbes’ politische Philoso-
phie zu erinnern: Nassar wie auch Hobbes nahmen sich die konfessi-
onalistische Desintegration ihrer Gesellschaft und die darin gemachten 
Unrechtserfahrungen zum Anlass, das Politische von Grund auf neu zu 
denken. Dabei glaubten sie beide fest an das »Werk der rechten Ver-
nunft, d. h. der Philosophie«,49 um dem »Gift aufrührerischer Doktri-
nen«50 und dem »Ausschließlichkeitsanspruch der feindlichen Parteien«51 

Naṣṣār. Min al-istiqlāl al-falsafī ilā falsafat al-ḥuḍūr, Bairūt: Markaz Dirāsāt 
al-Waḥda al-ʿArabiyya 2014, 93–100: 93.

47	 	Vgl. al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 86. Vgl. zur Gegenwärtigkeit des Libanon in 
Nassars Schaffen jüngst auch Baskāl Laḥḥūd, »Baḥṯan ʿan Lubnān Nāṣīf 
Naṣṣār«, in: dies., ʿAlā š-šafīr. Qirāʾāt ḥudūdiyya fī l-fikr al-lubnānī, [Baʿbdā, 
Bairūt]: Dār Našr al-Ǧāmiʿa al-Anṭūniyya, Dār al-Fārābī 2018, 187–198.

48	 	Den einzelnen Werken Nassars wurde jeweils ein Kurztitel zugewiesen, um 
sie einfacher zitieren zu können. Ein tabellarischer Überblick über alle seine 
Werke inklusive der Kurztitel findet sich am Ende des vorliegenden Buches.

49	 	Thomas Hobbes, Vom Menschen; Vom Bürger. Elemente der Philosophie 
II/III. Eingeleitet und herausgegeben von Günter Gawlick, Hamburg: Felix 
Meiner Verlag 1994, 60.

50	 	Reinhart Koselleck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bür-
gerlichen Welt, Frankfurt/M.: Suhrkamp 122013, 22.

51	 	 Ibid.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

entgegenzutreten und um davon ausgehend einen neuen normativen 
Konsens, einen ›neuen Gesellschaftsvertrag‹ für ein konfessionell desin-
tegriertes Gemeinwesen zu formulieren.52 Diese Parallelen in einer ge-
wissen Ausgangslage und philosophischen Motivation sollen aber nicht 
darüber hinwegtäuschen, dass Nassars ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ 
sich in den meisten Belangen stark von Hobbes’ politischer Philosophie 
unterscheidet, ja den meisten Hobbes’schen Prämissen und Konklusio-
nen gar explizit widerspricht, wie im Verlaufe dieser Untersuchung noch 
deutlich wird.

Die Argumentation dieses Buches verläuft im Hinblick auf die einzelnen 
Kapitel in folgenden groben Schritten:

Kapitel 1 nimmt Nassars Darstellung seines philosophischen Projekts 
als eines, das sich von Buch zu Buch kontinuierlich entfaltet hat, zum An-
lass, die zentralen Anliegen seiner einzelnen Texte vorzustellen. Ebenfalls 
zu Wort kommen in diesem deskriptiven und dokumentierenden ersten 
Kapitel einzelne Rezipienten seiner Schriften.

Kapitel 2 rekonstruiert mithilfe von Sekundärliteratur zur modernen 
Geschichte des Libanon in groben Zügen die Entstehung der dortigen 
konfessionell geprägten soziopolitischen Ordnung seit der Mitte des 19. 
Jahrhunderts. Damit wird der Libanon als Interpretationskontext für die 
Genese von Nassars philosophischem Projekt etabliert.

In Kapitel 3 steht Nassars Kritik des libanesischen Konfessionalismus 
in seinem bereits erwähnten Frühwerk Naḥwa im Fokus. Es wird gezeigt, 
wie sich in seiner Auseinandersetzung mit dem libanesischen Kontext die 
Konturen eines philosophischen Projekts abzuzeichnen beginnen. Zu-
nächst wird begründet, weshalb Naḥwa große werkimmanente Bedeu-
tung zuzumessen ist. Danach wird Naḥwa als ein Werk gelesen, das in 
seiner Grundtendenz das Gesellschaftliche (muǧtamaʿ) gegenüber dem 
Gemeinschaftlichen (ǧamāʿa) in Wert setzt. Es wird argumentiert, dass 
Nassar, ähnlich wie Helmuth Plessner in seinen 1924 erschienenen Gren-
zen der Gemeinschaft, Kritik an einer bestimmten, und zwar konfessio
nellen ›Gemeinschaftsgesinnung‹ – so der Ausdruck bei Plessner – übt 
und ihr seine eigene ›Gesellschaftsgesinnung‹ entgegenhält. Diese Inwert-
setzung der Gesellschaft gegenüber der partikularen Gemeinschaft spielt 
auch in Nassars späterem Schaffen eine wichtige Rolle – dort, wo er sich 
nur noch punktuell mit dem libanesischen Kontext auseinandersetzt, 

52	 	Vgl. dazu auch Wolfgang Kersting, »Die Begründung der politischen Philos-
ophie der Neuzeit im Leviathan«, in: W. Kersting (Hg.), Leviathan, oder 
Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen Staates, Berlin: 
Akademie Verlag 22008, 9–24: 13–19; Heiner Bielefeldt, »Universale Men-
schenrechte angesichts der Pluralität der Kulturen«, in: Hans-Richard Reu-
ter (Hg.), Ethik der Menschenrechte. Zum Streit um die Universalität einer 
Idee, Tübingen: Mohr Siebeck 1999, 43–73: 47–56.

ARGUMENTE UND AUFBAU

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

wo er aber die in Naḥwa festgestellte Problematik philosophisch weiter-
denkt. ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ als hermeneutische Leitbegrif-
fe ermöglichen es also, zu wesentlichen Aspekten von Nassars Denken 
auf kontextueller wie auch auf systematischer Ebene Zugang zu finden.

Bevor wir jedoch zu diesem philosophischen Weiterdenken kommen, 
wird in Kapitel 3 zusätzlich gezeigt, dass Nassar in Naḥwa das Konfessi-
onell-Gemeinschaftliche auf zwei Ebenen kritisiert: als etwas, das sowohl 
die soziopolitische Ordnung des Libanon durchdrungen hat als auch die 
individuellen Denkgewohnheiten bestimmt. Damit eine ›neue Gesellschaft‹ 
entstehen kann, die Nassar in Naḥwa noch als ›wissenschaftlich-säkula-
re Gesellschaft‹ bezeichnet, bedarf es deshalb neben der Entkonfessionali-
sierung der soziopolitischen Strukturen auch einer Befreiung der mensch-
lichen Vernunft von der konfessionell-gemeinschaftlichen Heteronomie. 
Bereits in seiner Konfessionalismuskritik in Naḥwa zeichnet sich folglich 
ein enges Zusammendenken von epistemischer und sozialer Ordnung ab.

Die Kapitel 4 bis 6 beschäftigen sich im Anschluss an diese historische 
Kontextualisierung von Nassars Schaffen damit, wie Nassar die Fragen 
und Probleme, die sich in seiner Auseinandersetzung mit dem libane-
sischen Konfessionalismus im Orbit des Begriffspaares ›Gemeinschaft‹ 
und ›Gesellschaft‹ herauskristallisiert haben, systematisch weiterdenkt. 
Sowohl seine Kritik am ideologischen Denken (Kapitel 5) als auch seine 
politische Philosophie im engeren Sinne (Kapitel 6) werden in Kontinui
tät zu Naḥwa gelesen.

Zunächst rückt jedoch Kapitel 4 den Begriff librāliyya takāfuliyya, 
der hier sinngemäß mit ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ übersetzt wird, 
in den Fokus. Nassar führt ihn erst 2003 in einem Buch über Freiheit 
(Bāb al-ḥurriyya) ein. Doch wird hier argumentiert, dass ›Liberalismus 
mit Gemeinsinn‹ für die normative Architektur jener ›neuen Gesellschaft‹ 
steht, die Nassar in Naḥwa anzudenken begann und seither kontinuier-
lich weiterentwickelte – die Bezeichnung ›wissenschaftlich-säkulare Ge-
sellschaft‹ verwendet Nassar nur in Naḥwa.

Es handelt sich dabei um einen Liberalismus, der großen Wert auf die 
Freiheitsrechte des Individuums legt, gleichzeitig aber den moralischen 
Anspruch an den einzelnen Menschen stellt, gemeinwohlorientiert, d. h. 
intersubjektiv gemeinsinnig zu handeln. Voraussetzung dieses intersub-
jektiv-gemeinsinnigen Handelns ist ein Gemeinsinn in einer zweiten, und 
zwar intrasubjektiven Bedeutung: der Gemeinsinn als Denkvermögen, 
welches das Individuum überhaupt erst dazu befähigen soll, sich von sei-
nen persönlichen und besonders auch seinen gemeinschaftsspezifischen 
Einschränkungen und Kontingenzen loszudenken, um sich in die Situa-
tion eines jeden anderen in der Gesellschaft hineinversetzen zu können. 
Es ist dieser Zusammenhang zwischen einem intrasubjektiven, auf das 
Intersubjektive ausgerichteten Denkvermögen einerseits und dem Inter-
subjektiv-Gesellschaftlichen andererseits in Nassars ›Liberalismus mit 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

Gemeinsinn‹, der bereits in Naḥwa als enge Verbindung zwischen epis-
temischer und sozialer Ordnung hervorgetreten ist.

Nachdem Kapitel 4 mit Überlegungen dazu schließt, inwiefern dieser 
›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ republikanische Züge hat, fächern Ka-
pitel 5 und 6 dessen epistemische sowie soziale Prämissen weiter auf.

Kapitel 5 zeigt, wie Nassar in Abgrenzung zum ideologischen Denken 
einen ›kritisch-offenen Rationalismus‹ (ʿaqlāniyya naqdiyya munfatiḥa) 
als epistemische Grundlage seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ ent-
wickelt. Es ist dies ein Vernunftdenken, das den Bereich der Vernunft-
geltung entschieden verteidigt, anderen Denkarten aber keineswegs 
kategorisch ihre Diskursberechtigung in gesellschaftlichen Aushand-
lungsprozessen abspricht. Nassars Kritik am Ideologischen steht dabei 
insofern in Kontinuität zu seiner Konfessionalismuskritik in Naḥwa, als 
er Ideologie als ein von der Gemeinschaft und ihren Interessen bestimm-
tes Denken definiert. Auch hier bestimmt folglich die gemeinschaftliche 
Heteronomie das individuelle Vernunftdenken – allerdings nicht mehr 
nur diejenige des konfessionellen Kollektivs, sondern von Gemeinschaft 
allgemein. Was diese Verallgemeinerung seiner Gemeinschaftskritik in 
seiner Ideologiekritik mit eigenen ideologischen Neigungen Nassars zu 
tun haben könnte, wird in diesem Kapitel ebenfalls geklärt.

Kapitel 6 nimmt die politisch-philosophische Ausgestaltung von Nas-
sars ›liberal-gemeinsinniger Gesellschaft‹ in den Blick. Es zeigt, wie bei 
Nassar sowohl die Notwendigkeit zur Respektierung individueller Rech-
te wie auch die Pflicht, innerhalb der Gesellschaft – aber auch darüber 
hinaus mit der Menschheit insgesamt – solidarisch zu handeln, aus be-
stimmten ontologischen Prämissen erwächst. Das Kapitel zeigt zudem, 
dass in Nassars Vorstellung eines freiheitlichen Gemeinwesens universell 
gültige intrinsische Werte eine zentrale Rolle spielen, und widmet sich 
deshalb auch seiner Wertetheorie, die er in einem seiner jüngsten Wer-
ke etabliert hat.

Kapitel 7 kehrt nochmals zum libanesischen Kontext zurück. Es wer-
den dort die ›Ermöglichungsbedingungen‹ von Nassars philosophischem 
Projekt untersucht, d. h. es wird der Frage nachgegangen, wie im Liba-
non Nassar zufolge faktisch eine ›liberal-gemeinsinnige ‹ Gesellschafts- 
und Staatsordnung entstehen soll. Es werden Nassars konkrete sozial
reformerische Vorschläge und Bemühungen untersucht, die auf einer 
Reform des Philosophieunterrichts im Libanon beruhen. Der Philoso-
phieunterricht soll so verändert werden, dass ein konfessionell unge-
bundener mündiger Bürger sich als Teil einer neuen libanesischen Ge-
sellschaft rechtlich gleichgestellter Bürgerinnen und Bürger denken kann.

Kapitel 8 schließt diese Abhandlung nach einer kurzen Zusammenfas-
sung der Ergebnisse mit Überlegungen dazu ab, welche philosophischen 
Anschlussmöglichkeiten und Chancen Nassars Projekt im Hinblick so-
wohl auf regionale als auch globale Entwicklungen bietet.

ARGUMENTE UND AUFBAU

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Die über diese acht Kapitel hinweg verfolgte Argumentation greift auf 
sämtliche von Nassars Werken in irgendeiner Weise zurück, geht aber 
selbstredend nicht auf alle Aspekte und Themen ein, die er darin abhan-
delt, und gewichtet die einzelnen Schriften unterschiedlich stark. Nur 
noch am Rande berücksichtigt werden konnte für diese Untersuchung 
Nassars Anfang 2018 erschienenes Werk Das Licht und die Bedeutung.53

In den Jahren 2013 (August bis Oktober) sowie 2014 (August) wur-
den im Rahmen dieser Untersuchung auch insgesamt sechs Gespräche 
mit Nassar im Libanon geführt. Sie hatten den Zweck, mir bei der ma-
teriellen und ideellen Erschließung von Nassars Werk zu helfen. So hat 
mich Nassar etwa auf seine unveröffentlichte, in Paris verfasste Thèse 
complémentaire über Gabriel Marcel hingewiesen, die ich sodann an 
der Université Saint-Joseph in Beirut habe einsehen können, oder auf ei-
nige seiner älteren Schriften, die nicht mehr auf dem Markt erhältlich 
sind und sich, wenn überhaupt, in den allerwenigsten Beständen westli-
cher Universitäten befinden. Auch wurden in den Gesprächen begriffli-
che Schwierigkeiten sowie einige biographische Fragen geklärt. Auf die 
Argumentation dieser Untersuchung hatten diese Gespräche nur ganz 
am Rande Einfluss. In den wenigen Fällen, in denen Informationen aus 
diesen Gesprächen aufgegriffen wurden, habe ich in den Fußnoten da-
rauf verwiesen. 

Erwähnt sei hier auch, dass ich während dieser Aufenthalte in Beirut 
mit libanesischen Intellektuellen gesprochen habe, die bereits mit Nas-
sars Schaffen in Berührung gekommen waren und teilweise über ihn ge-
schrieben hatten.54

4. Nassif Nassar – ein biographischer Abriss

Bevor wir in Nassars Textwelten eintauchen, seien hier noch einige De-
tails zu seinem Leben geklärt. Nassar hat sich in den Gesprächen, die im 

53	 	Nāṣīf Naṣṣār, an-Nūr wa-l-maʿnā. Taʾammulāt ʿalā ḍifāf al-amal, Bairūt: Dār 
aṭ-Ṭalīʿa 2018.

54	 	Es handelte sich dabei um folgende Personen (in alphabetischer Reihenfol-
ge): Adūnīs al-ʿAkra (Philosophieprofessor Université Libanaise), ʿAlī Ballūṭ 
(Philosophieprofessor Université Libanaise), Bashshar Haydar (Philosophie-
professor American University of Beirut), Elizabeth Suzanne Kassab (Auto-
rin von Contemporary Arab thought), Safia Saadeh (Geschichtsprofessorin 
American University of Beirut), Anṭwān Saif (Philosophieprofessor Univer-
sité Libanaise), Waḍḍāḥ Šarāra (Soziologieprofessor Université Libanaise), 
Fāris Sāsīn (Philosophieprofessor Université Libanaise), Riḍwān as-Sayyid 
(Professor für Islamwissenschaft Université Libanaise), Georges Tamer (Pro-
fessor für Islamwissenschaft Universität Erlangen-Nürnberg), Mūsā Wahba 
(Philosophieprofessor Université Libanaise, Kant-Übersetzer ins Arabische).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Rahmen dieser Untersuchung mit ihm geführt wurden, gegenüber Fra-
gen bezüglich seines Lebens eher verschlossen gezeigt. Er hat sie zwar 
beantwortet, dies aber eher lustlos und knapp und stets herausstrei-
chend, sein Oeuvre sei wichtiger als seine Person. Der folgende biogra-
phische Abriss muss sich deshalb mit wenigen Eckdaten begnügen, die 
größtenteils auch in den wenigen biographischen Skizzen etwa in Sam-
melbänden über Nassars Werk zu finden sind,55 hier aufgrund der Ge-
spräche mit Nassar und durch weitere Recherchen aber auch ergänzt 
wurden.56

Nassif Nassar wurde am 3. Dezember 1940 in dem libanesischen Dorf 
Nabay (Nābaih) in eine maronitische Familie hineingeboren. Nach seiner 
Schulzeit an der École Saint-Michel in Nabay, dem Collège Saint-Maron 
in Ġāzīr sowie dem Collège Notre-Dame de Jamhour (Madrasat Sayyi-
dat al-Ǧamhūr) absolvierte er an der Université Libanaise (UL) in Bei-
rut ein Studium der Philosophie und der Sozialwissenschaften. Die da-
mals noch junge UL war die erste öffentliche Hochschule des Libanon. 
1951 als École Normale Supérieure gegründet, also mit dem Zweck der 
Ausbildung von Lehrkräften, wurde ihr 1953 der Status einer Univer-
sität verliehen.57 Philosophie wurde seit 1953 am Lehrerseminar un-
terrichtet,58 wo auch Nassar zunächst seine philosophische Ausbildung 
erhielt.59 So schloss er sein Studium 1959 mit dem Lehrdiplom (iǧāza 
taʿlīmiyya) ab.60

1962 zog es Nassar wie viele andere libanesische Intellektuelle seiner 
Generation nach Paris, wo er 1967 an der Sorbonne in Philosophie pro-
moviert wurde. Seine unter dem Titel La pensée réaliste d’Ibn Khaldūn 

55	 	So etwa in Laḥḥūd, Nāṣīf Naṣṣār; Balqazīz, Nāṣīf Naṣṣār.
56	 	Der folgende biographische Abriss deckt sich teilweise (auch wörtlich) mit 

meinem Beitrag über Nassar im bald erscheinenden Grundriss der Geschich-
te der Philosophie: Philosophie in der islamischen Welt, Band IV (Basel: 
Schwabe).

57	 	Vgl. zu den Gründerjahren der UL sowie der sozialen Herkunft der dama-
ligen Studentenschaft Theodor Hanf, Erziehungswesen in Gesellschaft und 
Politik des Libanon, Bielefeld: Bertelsmann Universitätsverlag 1969, 133–
136.

58	 	Vgl. ʿAfīf ʿUṯmān, »Tadrīs al-falsafa fī Lubnān, 2: Tadrīs al-falsafa fī l-marḥa-
la al-ǧāmiʿiyya«, in: ʿA. ʿUṯmān (Hg.), Ḥāl tadrīs al-falsafa fī l-ʿālam al-ʿarabī, 
Bīblūs: al-Markaz ad-Daulī li-ʿUlūm al-Insān 2015, 136–149: 136.

59	 	Vgl. dazu auch Nāṣīf Naṣṣār, Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa. Matā yaṣīr al-fard fī 
d-duwal al-ʿarabiyya, muwāṭinan?, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22005 [2000], 5.

60	 	Vgl. Baskāl Laḥḥūd, »Sīrat Nāṣīf Naṣṣār«, in: B. Laḥḥūd (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. 
ʿAlam al-istiqlāl al-falsafī, [Baʿbdā]: Manšūrāt al-Ǧāmiʿa al-Anṭūniyya 22012, 
mazīda, 15–17: 15. Im selben Jahr erhielt die Philosophie mit der Gründung 
der historisch-philosophischen Fakultät einen eigenen spezialisierten Ab-
schluss. Vgl. ʿUṯmān, »Tadrīs al-falsafa fī Lubnān, 2«, 136.

NASSIF NASSAR – EIN BIOGRAPHISCHER ABRISS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

publizierte Dissertation betreute der Orientalist Robert Brunschvig,61 sei-
ne Thèse complémentaire über den französischen Philosophen und Dra-
matiker Gabriel Marcel entstand unter der Ägide von Maurice de Gan-
dillac (1906–2006);62 dem Bewertungskomitee gehörte zudem auch Jean 
Wahl (1888–1974) an. Des Weiteren stand Nassar im Rahmen seiner 
zweiten Qualifikationsschrift mit dem aus Ägypten stammenden, damals 
aber bis zum Ausbruch des Bürgerkriegs 1975 in Beirut lehrenden Exis-
tenzphilosophen und Personalisten René Habachi (1915–2003) in Kon-
takt, der sich selbst mit Marcel auseinandergesetzt hatte.63 Habachi ist die 
Arbeit auch mit folgenden Worten gewidmet: »A Monsieur René Haba-
chi, avec l’expression de mon intime gratitude«.64 In Paris soll u. a. auch 
Georges Gurvitch zu Nassars akademischen Lehrern gehört haben.65

Die verschiedenen Angebote europäischer und nordamerikanischer 
Universitäten, die er nach eigenen Angaben nach der Promotion aufgrund 
seiner vielbeachteten Studie über Ibn Ḫaldūn erhalten hatte, schlug Nas-
sar aus und kehrte stattdessen in den Libanon zurück, da ihn das dor-
tige, auch von der Niederlage der arabischen Staaten im Sechstagekrieg 
geprägte lebhafte und anregende intellektuelle Klima mehr reizte als eine 
akademische Karriere im Westen. Dieses intellektuelle Klima begann er 
auch aktiv mitzugestalten, so u. a. mit einer Rezension zu Ṣādiq al-ʿAẓms 
1969 erschienenem und stark skandalisiertem Buch Kritik des religiösen 
Denkens (Naqd al-fikr ad-dīnī),66 das Nassar in der Beilage zur Wochen-
endausgabe der Tageszeitung an-Nahār mit dem religiösen Reformdenken 

61	 	Nassif Nassar, La pensée réaliste d’Ibn Khaldūn, Paris: Presses Universitaires 
de France 1967, 4. Angeblich hatte sich Nassar überlegt, sich nach seinem Stu-
dium auf Logik und die Philosophie der Mathematik zu spezialisieren. Da er 
sich mit diesen Themen aber von der Auseinandersetzung mit der arabischen 
Realität hätte abwenden müssen, habe er sich dann doch Ibn Ḫaldūn zugewen-
det. Vgl. Baskāl Laḥḥūd, »an-Nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 
in: dies., ʿAlā š-šafīr. Qirāʾāt ḥudūdiyya fī l-fikr al-lubnānī, [Baʿbdā, Bairūt]: Dār 
Našr al-Ǧāmiʿa al-Anṭūniyya, Dār al-Fārābī 2018, 175–186: 185.

62	 	Nassif Nassar, »Recherches sur la notion d’approche de l’être [d’après Ga-
briel Marcel]«, Thèse complémentaire pour le Doctorat ès lettres, Universi-
té de Paris 1967.

63	 	So Nassar in einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Studie am 
26. August 2014 in Nābaih (Libanon) geführt wurde. Vgl. zu René Haba-
chi Habib C. Malik, »The reception of Kierkegaard in the Arab World«, in: 
Jon Stewart (Hg.), Kierkegaard’s international reception, III: The Near East, 
Asia, Australia and the Americas, Farnham: Ashgate 2009, 39–91: 83–87.

64	 	Nassar, »Recherches«, 2.
65	 	So Nassar in einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Studie 

am 2. Oktober 2013 in Ǧal ad-Dīb (Libanon) geführt wurde.
66	 	Ṣādiq Ǧalāl al-ʿAẓm, Naqd al-fikr ad-dīnī, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 102009 

[1969].

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

ʿAlī ʿAbdarrāziqs verglich – ein Vergleich, in dem ʿAẓm die sozialistisch-re-
volutionäre Absicht seiner Schrift aber verkannt sah und den er deshalb 
in der gleichen Zeitung mit deutlichen Worten zurückwies.67

Von den Ereignissen 1967 und den damit verbundenen regionalen 
Veränderungen sieht Nassar auch sein eigenes Werk stark geprägt: Er ge-
höre mit seinem Denken vollständig in eine Epoche, die in diesem Jahr 
anfing und nach wie vor anhalte.68 Angeblich hat Nassar seine Disserta-
tion über Ibn Ḫaldūn just am Tag des Falls von Jerusalem während des 
Sechstagekriegs verteidigt und damit den Grundstein seines philosophi-
schen Gesamtprojekts gelegt.69 Mit seiner Entscheidung, in den Liba-
non zurückzukehren, fiel wohl auch sein Entschluss zusammen, künftig 
in arabischer Sprache und nicht mehr wie in seinen Qualifikationsschrif-
ten auf Französisch zu schreiben.70

In Beirut lehrte Nassar von 1967 bis 2005 als Assistenz- und ordent-
licher Professor an der Université Libanaise Philosophie, sowohl an der 
pädagogischen Fakultät – dem vormaligen Lehrerseminar – wie auch an 
der geisteswissenschaftlichen. Dieser stand er von 1993 bis 1997 als De-
kan vor. Er leitete mehrere Male das Institut für Philosophie und setzte 
sich dabei für Reformen des Philosophieunterrichts sowohl auf Univer-
sitäts- wie auch auf Schulstufe ein.71 Zu Nassars akademischen Zöglin-
gen gehörte u. a. die Jordanierin Ḫadīǧa al-ʿAzīzī, die bei ihm mit einer 
Arbeit über die philosophischen Grundlagen des feministischen Denkens 
im Westen promoviert wurde.72

67	  Vgl. Stefan Wild, »Gott und Mensch im Libanon. Die Affäre Ṣādiq al-ʿAẓm«, 
in: Der Islam 48/2 (1971), 206–253: 235. Vgl. dazu auch Maḥmūd az-Ziy-
bāwī (16.12.2016), »ad-Dimašqī al-kāfir«, in: al-Mudun. Ǧarīda iliktrūniyya 
mustaqilla, http://www.almodon.com/culture/2016/12/16/الدمشقي-الكافر, letzer 
Zugriff: 21.02.2018.

68	 	So Nassar in einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Studie 
am 26. August 2014 in Nābaih (Libanon) geführt wurde.

69	 	So Anṭwān Saif, »al-Istiqlāl al-falsafī ʿ inda Nāṣīf Naṣṣār. Mafhūm wa-mašrūʿ 
ṭarīq«, in: ʿAbdalillāh Balqazīz (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Min al-istiqlāl al-falsafī 
ilā falsafat al-ḥuḍūr, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2014, 
49–91: 91; Laḥḥūd, »Nāṣīf Naṣṣār (1940– ...)«, 387.

70	 	Vgl. Muḥammad al-Miṣbāḥī, »Qirāʾa fī kitāb aḏ-Ḏāt wa-l-ḥuḍūr«, in: ʿAbda-
lillāh Balqazīz (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Min al-istiqlāl al-falsafī ilā falsafat al-ḥuḍūr, 
Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2014, 101–117: 103, FN 101.

71	 	Vgl. Laḥḥūd, »Sīrat Nāṣīf Naṣṣār«, 15–16.
72	 	Nassar hat für die Publikation der Dissertation al-ʿAzīzīs ein Vorwort geschrie-

ben, in dem er die Notwendigkeit betont, dass sich der Feminismus in den Ge-
sellschaften der arabischen Welt mit philosophischen Ideen bewaffnet, um den 
Kampf gegen patriarchalische Strukturen gewinnen zu können. Vgl. Ḫadīǧa al-
ʿAzīzī, al-Usus al-falsafiyya li-l-fikr an-niswī al-ġarbī, Bairūt: Bīsān 2005, 5–7. 

NASSIF NASSAR – EIN BIOGRAPHISCHER ABRISS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.almodon.com/culture/2016/12/16/الدمشقي-الكافر
https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Auch außerhalb der Universität war ihm die Förderung der Philosophie 
ein Anliegen: Er war Mitbegründer der in ʿAmmān domizilierten Ara-
bischen Philosophischen Gesellschaft (al-Ǧamʿiyya al-Falsafiyya al-ʿAra-
biyya), deren Vizepräsident er zwischen 1982 und 1992 sowie 1997 war. 
Zusammen mit einer Vielzahl anderer wichtiger Intellektueller aus der 
ganzen arabischen Welt, darunter Mohammed Arkoun, Naṣr Ḥāmid Abū 
Zaid und Ǧūrǧ Ṭarābīšī, gründete er zudem 2003 in Genf die Arabische 
Organisation für die intellektuelle Modernisierung (al-Muʾassasa al-ʿA-
rabiyya li-t-Taḥdīṯ al-Fikrī), die allerdings nur kurze Zeit Bestand hatte.73

Nassar nahm 1978 im belgischen Löwen eine Gastprofessur wahr, ver-
ließ den Libanon ansonsten jedoch auch während des Bürgerkriegs nur 
für Konferenzen und andere wissenschaftliche Tätigkeiten. Es ist deshalb 
auch von rein biographischer Warte naheliegend, dass sein Werk von den 
politischen und gesellschaftlichen Umbrüchen, die das Land während sei-
ner Lebzeiten durchlief, nicht unberührt blieb. In einem Gespräch bedau-
erte Nassar jedoch, einen bestimmten Aspekt dieses Kontextes bisher phi-
losophisch noch nicht in einer eigenen Abhandlung reflektiert zu haben: 
die rohe menschliche Gewalt, die er während der Kriegsjahre bezeugt und 
die ihn völlig überrascht und im Tiefsten erschüttert habe.74

Aus dem politischen Tagesgeschäft versuchte sich Nassar, abgesehen 
von der Bildungspolitik, bewusst herauszuhalten, kommentierte und re-
flektierte das Zeitgeschehen jedoch immer wieder auch in regionalen und 
panarabischen Tages- und Wochenzeitungen. Diese politischen Bezug-
nahmen trugen ihm denn auch den Ruf ein, gleich wie viele andere Intel-
lektuelle seiner Generation mit Anṭūn Saʿādahs faschistoider Syrisch-So-
zial-Nationalistischer Partei (SSNP, al-Ḥizb as-Sūrī al-Qaumī al-Iǧtimāʿī) 
und ihrer Ideologie zu sympathisieren,75 einer Partei, die sich v. a. den 
Kampf gegen die konfessionalistische politische Ordnung des Libanon 
auf die Fahne schrieb und – zumindest in ihrer frühen Phase – eine Ver-
einigung Großsyriens anstrebte. Diese Zuschreibung Nassars zu den Sy-
rischen Nationalisten, die v. a. seinen apologetischen Ausführungen zum 
Denken Saʿādahs in Teilen von Naḥwa, Istiqlāl sowie Taṣawwurāt ge-
schuldet ist, haftet ihm noch heute an.76 Nassar verneinte hingegen stets, 

73	 	Laḥḥūd, »Sīrat Nāṣīf Naṣṣār«, 16.
74	 	So Nassar in einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Studie 

am 26. August 2014 in Nābaih (Libanon) geführt wurde.
75	 	Der bekannteste dieser Intellektuellen war wohl der syrische Dichter Ado-

nis, vgl. Franck Mermier, »À l’ombre du leader disparu. Antoun Saadé et le 
Parti syrien national social«, in: F. Mermier, Sabrina Marvin (Hg.), Leaders 
et partisans au Liban, Paris, Beyrouth: Éditions Kharthala, IFPO et IISMM 
2012, 187–217: 188.

76	 	Dies hat sich in den oben erwähnten Gesprächen mit libanesischen Intellek-
tuellen gezeigt, die ich im Rahmen dieser Untersuchung geführt habe.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

etwas mit Saʿ ādahs Partei zu tun gehabt zu haben.77 Auch Ǧān Dāya, sei-
nes Zeichens selbst mit der SSNP verbandelt, betont im Vorwort zu von 
ihm herausgegebenen Schriften Saʿādahs, Nassar werde fälschlicherwei-
se mit den Syrischen Nationalisten in Verbindung gebracht.78 Trotzdem 
muss Nassars Verhältnis zum Denken Saʿādahs und der Ideologie der 
SSNP an einigen Stellen dieser Studie thematisiert werden.

Die große Mehrzahl von Nassars Schriften ist im bekannten Beiru-
ter Verlagshaus Dār aṭ-Ṭalīʿa (›Haus der Avantgarde‹) erschienen, wel-
ches der in den USA promovierte Ökonom Bašīr ad-Dāʿūq (1931–2008) 
1959 ins Leben gerufen hatte. Das Haus, das auch die von Dāʿūq ge-
gründete Zeitschrift Arabische Studien (Dirāsāt ʿArabiyya) herausgab 
und das wegen seiner eher linken Ausrichtung auch schon als »arabi-
sches Maspero«79 bezeichnet wurde, erlangte nicht zuletzt dadurch Be-
rühmtheit, dass gegen Dāʿūq wegen seiner verlegerischen Tätigkeiten 
zweimal prozessiert wurde: das eine Mal, als er 1969 das religionskriti-
sche Traktat Kritik des religiösen Denkens (Naqd al-fikr ad-dīnī) des sy-
rischen Philosophen Ṣādiq Ǧalāl al-ʿAẓm verlegte,80 das andere Mal, als 
er Adūnīs al-ʿAkrahs philosophisch-literarische Verarbeitung seiner Ge-
fangenschaft 2001 in einem syrischen Gefängnis veröffentlichte.81 Dāʿūq 
war selbst Mitglied der Baʿṯ-Partei,82 sein Dār aṭ-Ṭalīʿa aber einem brei-
ten Spektrum des aufklärerisch-kritischen Denkens geöffnet. Dieses zu 
fördern war, wie verschiedene Intellektuelle immer wieder betont haben, 
der hauptsächliche Impetus hinter Dāʿūqs verlegerischer Tätigkeit, und 

77	 	So auch in einem persönlichen Gespräch, das mit Nassar im Rahmen dieser 
Studie am 5. September 2013 in Ǧal ad-Dīb (Libanon) geführt wurde. 

78	 	Vgl. Ǧān Dāya, »Muqaddima«, in: Ǧ. Dāya (Hg.), Raʾy an-nahḍa. 238  
naṣṣan maǧhūlan. Anṭūn Saʿādah, maqālāt ḍāʾiʿa, 1937-1938, Bairūt: Faǧr 
an-Nahḍa 2014, 19–32: 31. 

79	 	 ʿAbbās Baiḍūn, »Ḥuḍūr tārīḫī«, in: Ġādat as-Sammān (Hg.), Bašīr ad-Dāʿūq. 
Ka-annahu al-wadāʿ, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2008, 101–103: 102.

80	 	Vgl. zu Ṣādiq al-ʿAẓms Buch und seiner Anklage Wild, »Gott und Mensch 
im Libanon«. 

81	 	Sie trägt den Titel Als mein Name [Nr.] 16 wurde: Adūnīs al-ʿAkrah, ʿIndamā 
ṣāra ismī [raqm] 16. Ḫamsat ʿašar yauman fī l-iʿtiqāl, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
2003. ʿAkrah, der mit Nassars Werk gut vertraut ist, hat an der im Novem-
ber 2000 in Kairo abgehaltenen Konferenz über die philosophischen Aktivi-
täten in der arabischen Welt während der letzten hundert Jahre einen Beitrag 
zu Nassars Werk präsentiert: Adūnīs al-ʿAkrah, »Nāṣīf Naṣṣār: Fī Maʿrakat 
al-istiqlāl al-falsafī«, in: Ḥasan Ḥanafī, al-Ǧamʿiyya al-Falsafiyya al-Miṣri-
yya (Hg.), al-Falsafa fī l-waṭan al-ʿarabī fī mi’at ʿām, Bairūt: Markaz Dirāsāt 
al-Waḥda al-ʿArabiyya 2002, 531–539.

82	 	Ḫairaddīn Ḥusain, »Bašīr ad-Dāʿūq: al-Mayyit al-ḥaiy. Ṣadāqa ʿumruhā ar-
baʿa wa-ḫamsūn ʿāman«, in: Ġādat as-Sammān (Hg.), Bašīr ad-Dāʿūq. Ka-an-
nahu al-wadāʿ, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2008, 85–90: 87.

NASSIF NASSAR – EIN BIOGRAPHISCHER ABRISS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

nicht der kommerzielle Erfolg.83 Dāʿūq war auch Mitbegründer des Cen-
tre for Arab Unity Studies (Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya),84 ei-
nes wichtigen, in Beirut ansässigen Forschungsinstituts, das 2016 auch 
mehrere von Nassars Büchern neu aufzulegen begann.

Nassar erhielt 1995 von der Jordanischen Autorenvereinigung den 
Munīf ar-Razzāz-Preis sowie 1999 den Sulṭān ibn ʿAlī al-ʿUwais-Preis; 
2018 wurde er in Beirut vom Pariser Institut du Monde Arabe (IMA) so-
wie von der libanesischen Université Antonine für sein Lebenswerk geehrt. 
Er ist mit Martā al-Ḫūrī Sālim verheiratet, mit der er drei Kinder hat.85

Bevor im Folgenden die Untersuchung von Nassars Denken in Angriff 
genommen wird, sei im Zusammenhang mit seiner Biographie noch auf 
Folgendes hingewiesen: Dass Nassar Maronit und damit orientalischer 
Christ ist, wird in dieser Studie keine Rolle spielen, obwohl das Thema Re-
ligion für ihn sehr wichtig ist. Georges Corm hat zu Recht kritisiert, dass 
in Untersuchungen zum arabischsprachigen modernen Denken immer wie-
der Dichotomisierungen zwischen den Überzeugungen von Christen einer-
seits und von Muslimen andererseits vorgenommen wurden und werden 
– so auch in Albert Houranis einflussreichem Werk Arabic thought in the 
liberal age (erstmals 1962 erschienen). Im Speziellen, was ihre Sichtweise 
des Verhältnisses von Religion und Politik betrifft, werden orientalische 
Christen dort pauschal als säkular dargestellt, Muslime dagegen als grund-
sätzlich die Verbindung von Religion und Staat bevorzugend, wie Corm 
zeigt.86 Hudā Niʿma, die Dekanin der philosophisch-historischen Fakultät 
der Holy Spirit University of Kaslik im Libanon, hat in einer erst kürzlich 
erschienenen Studie zum arabischen säkularen Denken auch Nassar in ein 
solches eindeutig dichotomisierendes Narrativ eingesponnen.87

Dabei ist gerade Nassars Werk ein sehr gutes Beispiel dafür, dass sol-
che religiöse Essentialisierungen und Dichotomisierungen, wenn über-
haupt, dann nur sehr bedingt zum Verständnis der arabischsprachigen 
intellectual history der letzten Jahrzehnte beitragen können. Nassar ist 
zwar eindeutig ein säkularer Denker, und seinen Säkularismus verteidigt 
er auch gegen politische Ansprüche des Islam. Seit der Iranischen Revolu-
tion 1979 hat seine Islamkritik deshalb nochmals an Deutlichkeit gewon-
nen. Doch auch den Versuch des Maroniten Kamāl al-Ḥāǧǧ (1917–1976), 

83	 	So etwa Ǧihād Fāḍil, »ʿAn Dār aṭ-Ṭalīʿa. Ka-annahā al-muqaddima aiḍan«, 
in: Ġādat as-Sammān (Hg.), Bašīr ad-Dāʿūq. Ka-annahu al-wadāʿ, Bairūt: 
Dār aṭ-Ṭalīʿa 2008, 41–44: 41–42. Auch andere Autoren in jenem Gedenk-
band schlagen in die gleiche Kerbe.

84	 	Ḥusain, »Bašīr ad-Dāʿūq«, 87.
85	 	Laḥḥūd, »Sīrat Nāṣīf Naṣṣār«, 16–17.
86	 	Vgl. Corm, Pensée et politique, 79–85.
87	 	Vgl. Hudā Niʿma, Abraz masālik al-fikr al-ʿalmānī wa-l-iṣlāḥī al-ʿarabī. Min 

Nāṣīf al-Yāziǧī ilā Nāṣīf Naṣṣār, al-Kaslīk: Manšūrāt Ǧāmiʿat ar-Rūḥ al-Qudus 
2013. Vgl. zu Niʿma (Hoda Nehmé) auch Corm, Pensée et politique, 85.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

die konfessionalistische politische Ordnung des Libanon durch eine phi-
losophische Theorie zu rechtfertigen, die davon ausgeht, dass diese Ord-
nung Ausdruck der religiösen Essenz des Menschen in der Existenz sei, 
unterzieht Nassar wegen dieser Befürwortung der Integration von Re-
ligion und Politik einer äußerst scharfen Kritik. Ḥāǧǧ behauptete gar, 
dass auch das Christentum wie der Islam grundsätzlich keine Trennung 
zwischen Staat und Religion kenne, was er philosophisch aufwendig zu 
begründen suchte.88 Der Philosophie des griechisch-orthodoxen Charles 
Malik, ebenfalls ein Verteidiger konfessionalistischer politischer Struk-
turen im Libanon, widmete Nassar mit Wuǧūd gar eine ganze, ebenfalls 
sehr kritische philosophische Abhandlung. Stein des Anstoßes ist ihm 
darin Maliks neothomistisch anmutende Verknüpfung von Religion und 
Vernunft, die er in seiner philosophischen Autobiographie verteidigt.89

Es ist für einen maronitischen Christen wie Nassar gar eher untypisch, 
dass er die libanesische konfessionalistische Ordnung so entschieden zu-
rückweist wie in Naḥwa oder später in Tarbiya, da die Maroniten zu den 
Nutznießern dieser sehr eigentümlichen libanesischen Verknüpfung des 
Religiösen mit der Politik in diesem System gehören.90 

Ebenfalls ein deutliches Zeichen dafür, dass weder Nassars Denken 
mit seinem Christsein noch dasjenige von Muslimen mit ihrem Muslim-
sein erklärt werden kann und sollte, ist die Tatsache, dass Nassars Ide-
en gerade auch von Muslimen in der ganzen arabischen Welt nach wie 
vor positiv rezipiert werden. Bei der Rezeption dieser Ideen spielt, auch 
bei seinen Kritikern, Nassars Religionszugehörigkeit schlichtweg keine 
Rolle, d. h. sie wird nirgends thematisiert und steht nirgends zur Debatte. 
Nassar und die Rezeption seines Denkens sind deshalb ein Beweis dafür, 
dass auch religionskritisches Denken wie das seinige im arabischsprachi-
gen Kontext keinen Halt an religiösen Grenzen macht und folglich nicht 
Religionszugehörigkeiten, sondern andere Faktoren für das Verständnis 
seiner und anderer Ideen geltend gemacht werden müssen.91

88	 	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd. Muqaddimāt asāsiyya fī naqd al-
muǧtamaʿ aṭ-ṭāʾifī, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 51995 [1970], 51–73. Vgl. zu Kamāl 
al-Ḥāǧǧ: Yasir Suleiman, The Arabic language and national identity. A study 
in ideology, Washington, D.C.: Georgetown University Press 2003, 210–219.

89	 	Vgl. dazu die Werkbeschreibung von Wuǧūd unten 1.13. Vgl. zur Kritik 
Nassars an der Verteidigung des Konfessionalismus durch Malik auch Nāṣīf 
Naṣṣār, »Fī Falsafat at-tarbiya al-muwāṭiniyya. At-Taǧriba al-lubnāniyya«, 
in: ders., Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa. Matā yaṣīr al-fard fī d-duwal al-ʿarabiyya, 
muwāṭinan?, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22005, 13–53: 46–47.

90	 Vgl. zum libanesischen Konfessionalismus unten Kapitel 2.
91	 Vgl. dazu auch Corm, Pensée et politique, 85.

NASSIF NASSAR – EIN BIOGRAPHISCHER ABRISS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12 - am 22.01.2026, 00:19:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Die Rückkehr einer Unruhestifterin
	2.  Wie liest man zeitgenössische arabische Philosophie?
	3.  Argumente und Aufbau
	4.  Nassif Nassar – ein biographischer Abriss

