Theater als empathische Anstalt

Necati Oziri

Der folgende Text basiert auf einem Gesprich zwischen Necati Oziri, Lisa
Skwirblies und Azadeh Sharifi. Die im Gesprich von Necati Oziri formulier-
ten Gedanken und Ideen zu einem Konzept der Schaubithne als empathische
Anstalt sind hier als FliefRtext zusammengefithrt worden.

Die Schaubiihne als moralische Anstalt vs. die Schaubiihne
als empathische Anstalt

Das Theater als empathische Anstalt ist kein ausgearbeitetes dsthetisches Sys-
tem. Es ist eine stetige Entwicklung. Ich mag jedoch den Gedanken oder die
Vorstellung, nicht nur die Korrektur von Klassikern vorzunehmen, sondern
auch ein dsthetisches Konzept wie Schillers Schaubiihne als moralische Anstalt
niher zu betrachten und nach der Korrekturbediirftigkeit der Asthetik und
der dahinter liegenden Poetologie zu fragen. Das ist eine (isthetische und
politische) Praxis, mit der ich seit mehreren Jahren arbeite und die sich ver-
selbststindigt hat. Um meine Gedanken iiber das Theater als empathische
Anstalt nuancierter darstellen zu konnen, mochte ich hier eine modellhafte
Zweiteilung bzw. eine Dichotomie vornehmen und die Schaubiihne als mo-
ralische Anstalt der empathischen gegeniiberstellen.

Die Schaubiithne als moralische Anstalt steht fiir mich fir das dstheti-
sche System, das auf den deutschsprachigen Kanon zutrifft. Das gilt natiirlich
nicht wirklich oder nur bedingt fiir alle Klassiker, und es miissten von dieser
These aus viele Ausdifferenzierungen getroffen werden. Und doch ist es so,
dass es bei den meisten Klassikern und der Schaubiihne als moralischer An-
stalt hdufig um die Gedanken und die Taten eines Helden geht, meistens eines
Helden, seltener einer Heldin. Dagegen ist es bei der Schaubiihne als empa-
thische Anstalt so, dass es um den Charakter und den Korper eines*r Held*in

14.02.2026, 18:57:1


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Necati Oziri

geht. Bei der Schaubithne als moralischer Anstalt gibt es Werte, Ideologien,
Moralvorstellungen, die im Streit miteinander liegen. Bei der empathischen
Anstalt sind es Erfahrungen, Angste, Vorgeschichten, Kindheitstraumata etc.,
die im Streit miteinander liegen.

Wiahrend es also bei dem einen um eine Art von moralischer und politi-
scher Integritit geht und auch um die Uberlegenheit einer Figur gegeniiber
den anderen - es gibt die Guten und die Bosen —, geht es bei der Schaubiih-
ne als empathischer Anstalt um die Nachvollziehbarkeit einer Figur und die
gegenseitige Anerkennung als Menschen und nicht so sehr nur als politische
Trager oder Reprisentanten von Werten. Es geht um das Aufzeigen dreidi-
mensionaler Charaktere, die auch inkongruent oder sogar widerspriichlich
sind, die gerade dadurch menschlich werden, dass sie Fehler haben.

Ich finde, dass marginalisierte Perspektiven oft eine reprisentative Funk-
tion haben und deshalb auch oft den Anspruch erfillen miissen, makellos
zu sein. Und dieser Anspruch, dass sie makellos sein miissen, fithrt zu ihrer
Verunmenschlichung. Gerade das Fehlerhafte macht Figuren weniger repri-
sentativ, aber dafiir menschlicher. Es geht also nicht darum, den perfekten
Helden, der anderen iiberlegen ist, zu prisentieren — Wilhelm Tell als Bei-
spiel —, sondern um die Inkongruenz des paradoxen Charakters. Gegen ei-
ne dominante Perspektive auf den Plot werden Perspektiven gesetzt, die sich
gegenseitig ver- und beschrinken und die ihre Legitimation aus Erfahrungen
und weniger aus abstrakten Werten beziehen.

Wihrend die Schaubithne als moralische Anstalt versucht zu zeigen, wie
die sozialen, politischen und gesellschaftlichen Bedingungen sind, geht es bei
der empathischen Anstalt um das Aufzeigen, wie sich diese Bedingungen an-
fithlen. Wihrend das eine oft auktorial geschrieben ist, damit meine ich, dass
Dialoge stattfinden, auf die das Publikum sozusagen »draufschaut« und wo
sich eine Hierarchie in der Trennung zwischen Bithne und Publikum mani-
festiert, ist das andere personlich geschrieben. Es geht nicht immer um die
vollstindige Aufthebung zwischen der Trennung von Publikum und Biihne,
aber es sind oft Textflichen, die diese Trennung zumindest thematisieren und
das Publikum direkt ansprechen, und weniger gut oder besser gelungene rea-
listische Dialoge. Bei der Schaubiihne als moralischer Anstalt geht es um das
Verstindnis vom Menschen als historisch-politisches Wesen, bei der Schau-
bithne als empathischer Anstalt geht es um die Wahrnehmung des Menschen
als kérperlich-soziales Wesen. Bei dem einen ist die Bithne Situation fiir den
Plot, eine Setzung, vor deren Hintergrund der*die Zuschauer*in die Hand-
lungen verstehen soll. Bei der empathischen Anstalt ist die Bithne eine Set-

14.02.2026, 18:57:1


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theater als empathische Anstalt

zung, die die Darstellung des Innenlebens eines Charakters erméglicht und
erweitert. Bithne und Kostiime werden vielleicht sogar selbst zum Charak-
ter mit eigenem Innenleben. Wie gesagt, das ist hier nur ein Modell, das die
Kontinuititen wegldsst, und auch bei Schillers Figuren kann viel Innenleben
gefunden werden. Aber dennoch zeigt das dichotomische Gegeniiberstellen,
was eine grundsitzlich andere Asthetik sein kénnte.

In meinen Theaterstiicken gibt es weniger die klassischen Haupt- und Ne-
benrollen, sondern die Figuren entblittern sich im Laufe des Stiicks, eher wie
in einer Serie oder einem Episodenfilm. Es gibt keine klassische lineare Dra-
maturgie, in der ein Charakter erst etabliert und dann durch einen Plot bzw.
in die Schlacht geschickt wird. Bei der Schaubithne als empathischer Anstalt
ist der Charakter selbst der Plot. Wir erkunden das Schlachtfeld der Seele
hinterher, wenn nur Erinnerungen und Traumata herumliegen. Wir lernen
den Charakter immer mehr kennen, und es findet eine Form von Entblitte-
rung oder Landschaftserkundung statt. Es ist mehr eine Zirkel-Dramaturgie,
in der ein Gebiet oder eine Konfliktzone erkundet wird. Es gibt nicht nur die
klassisch Guten oder Bosen, es sind unterschiedliche Figuren, die miteinan-
der zu tun haben und die alle irgendwie recht haben, oder genauer: die alle
berechtigt sind.

Bei Schiller geht es oft um die Versdhnung unterschiedlicher Triebe bzw.
Neigungen. Es geht um die Verséhnung des Verstands und der Herzen an-
dererseits. Ich behaupte aber, bei Schiller sieht die Verséhnung derart aus,
dass sich das Herz unter den exzentrischen Verstand unterordnen muss. Es
geht vor allem um die Vernunft als Einsicht in die Notwendigkeit einer all-
gemeinen Gesetzmifigkeit im Kantischen Sinne. Ich finde es problematisch,
dass ich — der Zuschauer - die Einsicht der Handelnden in die Notwendig-
keit einer allgemeinen GesetzmiRigkeit verstehen soll. Bei der Schaubiithne
als empathischer Anstalt ist das Gegenteil der Fall, nimlich die gefithlte Ein-
sicht in die Unzulinglichkeit jeder allgemeinen GesetzmiRigkeit, dass es bei
jedem allgemeinen Gesetz immer jemanden gibt, der oder die durchfillt. Ir-
gendwer wird von der allgemeinen GesetzmafSigkeit nicht aufgefangen, oder
mit Adorno gesprochen: Das Abstrakte tut dem Individuellen immer Gewalt
an. Diese erfahrene Realitit gilt es zu zeigen, nicht das allgemeine Gesetz
oder die allgemeine Idee der Freiheit zu personifizieren. Wihrend das Thea-
ter als moralische Anstalt also eine Denkiibung ist, bietet sie als empathischer
Raum eher eine Wahrnehmungsiibung an. Sasha Marianna Salzmann nannte
das im Gesprich mit mir einmal Blicktraining. Wahrend das eine die Prisen-
tation eines Werkes ist, geht es beim dem anderen um die Teilhabe an dem

14.02.2026, 16:57:1

167


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Necati Oziri

Prozess. Daher sind es oft Theaterstiicke, die immer auch das Schreiben selbst
mit thematisieren und den Prozess des Schreibens als solchen ausstellen. Sie
tun weniger so, als wiren sie abgeschlossene, hermetisch abgeriegelte Werke,
und machen klar, dass Kunstwerke immer auch die Verlaufsprotokolle ihrer
eigenen Entstehung sind. Sie machen sich damit verwundbarer und sind sub-
jektiver, sie haben viel weniger einen Anspruch auf Totalitit bzw. darauf, die
ganze Welt auf diesen Brettern abzubilden.

In der Schaubiihne als empathischer Anstalt geht es um Verletzlichkeit.
James Baldwin sagt sinngemif: Die Sprache, mit der sie mich beschreiben,
sagt nichts iiber mich aus, aber alles iiber sie. Und hier ankniipfend nutze ich
Empathie als eine Form von Widerstand, damit sie — die weifle Dominanz-
gesellschaft — mich nicht mehr entmenschlichen kann und stattdessen sieht,
was sie ihrer eigenen Menschlichkeit damit antun. Du kannst nicht jemanden
ver-anderen, ohne dich von dir selbst zu entfremden. In meinem Schreiben
versuche ich diesen Mechanismus zu spiegeln. Und es wird damit klar, dass
es nicht die Funktion der Empathie ist, einfach zurtickzuschlagen, sondern
aufzuzeigen: Meine Wunden sagen mehr tiber dich aus als éiber mich, und du
hast sie mir zugeftigt. Im Theater sind wir als Koérper einander ausgeliefert.
Da steht sozusagen ein anderer Korper, und ich baue, ob ich will oder nicht,
eine Beziehung zu diesem auf.

Empathie vs. Solidaritat

Die Schaubiihne als moralische Anstalt ist zu einem historischen Zeitpunkt
entstanden, an dem das Theater die Funktion eines Bildungsinstruments der
biirgerlichen Selbstverstindigung iibernommen hat. Es sollte den Menschen
die Moglichkeit geben, sich iiber die politischen Verhiltnisse aufzukliren. Es
wurde von Schiller postuliert in einem Moment, da (mit Luhmann gespro-
chen) die Ausdifferenzierung der Systeme, auch des Bildungssystems, auch
der Schulen, in vollem Gange war. Das ist eine Form von Bildungsauftrag,
die wir heute im Theater so nicht einfach iibernehmen kénnen. Heutzutage,
im digitalen Zeitalter, sind Theater offentliche Orte, an denen dennoch eine
grofitmogliche Intimitdt moglich ist. Und diese Intimitit kann zu Empathie
fithren. Und diese Empathie kann wiederum zu Solidaritit fithren. So wird
die empathische Anstalt wieder eine moralische.

Wobei ich den Begriff der Solidaritit auch oft problematisch finde. In vie-
len Konzepten von Solidaritit gibt es ein bestimmtes kausales Verhiltnis zwi-

14.02.2026, 18:57:1


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theater als empathische Anstalt

schen jenen, die solidarisch sind, und jenen, mit denen solidarisch gehandelt
wird. Das klassische Solidarititsprinzip ist ja so etwas wie: 10 Leute haben
ein Haus, und die versichern sich gegen etwas wie Blitzeinschlag. Eines der
zehn Hiuser wird dann vom Blitz getroffen und ist kaputt. Die anderen neun
Hausbesitzer sagen dann, alles klar, wir sind jetzt solidarisch, wir tun so, als
wire das uns allen gemeinsam passiert, und wir bauen jetzt alle zusammen
dieses zehnte Haus wieder auf. Auf diese Art kénnen wir aber nicht wirklich
solidarisch sein mit Menschen, die fliehen miissen. Denn hier gibt es keinen
Blitzschlag, sondern fast immer eine Machtbeziehung. Wenn ich dein Haus
kaputt mache und es dann aufbaue, dann bin ich nicht solidarisch. Ich hab
es selbst kaputt gemacht und mache héchstens wieder gut, was sozusagen
meine Aggression und nicht einfach der Zufall vorher kaputt gemacht hat.
Es wird oft in der Solidaritit ein Machtverhiltnis unbewusst reproduziert,
indem die eigene Verantwortung und die eigene Verwobenheit verschleiert
werden. Wenn wir sagen, wir sind solidarisch mit Gefliichteten, betonen wir
nicht unbedingt, dass es eine Verschuldung in die Situation der Menschen
gibt, als ob das koloniale, kapitalistische, neoliberale, konomische System,
von dem wir in Europa seit Jahrhunderten profitieren, die Lebenssituation/-
gefahr der Gefliichteten nicht ausgeldst hat. Der Blitzschlag, fiir den keiner
etwas kann und der unsere Hilfsbereitschaft ausgeldst hat, ist also ein irre-
fithrender Vergleich. Dieses Konzept der Solidaritit entlisst die Menschen
aus ihrer Position der nachhaltigen Verantwortung.

Bei der Empathie geht es um das Verstehen, dass ich etwas mit der Grenz-
ziehung (und der Gewalt) zu tun habe, und deswegen auch um die gegensei-
tige Anwesenheit und Anerkennung, die sich auch in den formal dsthetischen
Bedingungen der Kunst wiederfinden. Eine Form von Blicktraining, also die
Suche nach dem, was auf Anhieb erst einmal nicht sichtbar ist. Dieses Ver-
hiltnis der gegenseitigen Anwesenheit, das durch den Blick als Muskel trai-
niert werden muss, um zu einem empathischen Blick zu werden, der so nah
heranzoomt, dass die Figur nicht mehr nur reprisentativ oder symbolisch
ist, sondern dass daraus ein dreidimensionaler Charakter wird und alle La-
bels (identititszuschreibende Beschreibungen) verschwinden. Es geht nicht
mehr darum zu zeigen, welche tollen Tugenden ein Held wie Wilhelm Tell
oder eine Johanna von Orleans hat. Es geht darum, wie eine Form von Ver-
bindung von echter Empathie und Intimitat auf der Bithne hergestellt werden
kann, die itber die Machtverhiltnisse hinausweist; und das gerade jetzt, in
einem Zeitalter, indem wir uns nur noch tiber Zoom begegnen kénnen. Das
macht das Theater heutzutage politisch, dass wir als Korper einander aus-

14.02.2026, 16:57:1

169


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Necati Oziri

geliefert sind, dass wir fir einen Moment die gleiche Luft atmen, dass wir
uns in die Augen schauen und verstehen »ecce homox, da ist ein Mensch,
und hier ist auch ein Mensch. Und deswegen ist eine Dramaturgie notwen-
dig, die nicht so tut, als gibe es da kein Publikum. Joey (former Jill) Soloway
beschreibt das in der Rede zum Female Gaze ungefihr so: »Ich bin hier und
ich sehe, dass ihr mich seht. Und ich werfe diesen Blick zuriick.« Deswegen
ist meines Erachtens Empathie ein politisches Instrument, wobei es weniger
um Identifikation mit den Betroffenen bzw. den Held *innen gehen soll wie im
klassischen Stiick. Es geht eigentlich um die Aufhebung dieser Identifikation,
denn ich als Necati Oziri werde nie wissen, wie es ist und was es bedeutet,
als Schwarze Frau einen Raum zu betreten. Und Empathie meint auch nicht
Mitleid, sondern es ist die Anerkennung und die Feststellung, dass ich etwas
mit diesem Menschen, mit diesem Korper zu tun habe, dass mein Handeln
eine Auswirkung auf andere Korper hat. Es ist gerade die Anerkennung (oder
auch die gefiihlte Erkenntnis), den eigenen Kérper nicht verlassen zu kénnen
und dabei zu reflektieren, was verloren geht zwischen dir und mir. Empathie
ist hier als ein »In-Sich-Platz-Schaffen« gedacht: »Ich gebe in mir Raum, da-
mit du hineinkommst und meine Wahrnehmung verinderst.« Und damit ist
sie das Gegenteil von Okkupation und das Gegenteil von Grenzziehung und
Besetzung.

Die Ubersetzung der Schaubiihne als empathische Anstalt
auf die eigene kiinstlerische Praxis

In meiner eigenen Kunstpraxis der Korrektur versuche mit Empathie oder
mit dem empathischen Blick vorzugehen. Ich frage dann: Welche Figur hat
Tiefe? Wer hat Dreidimensionalitit? Wer hat Fehler, Vorgeschichten etc. und
wer nicht? Und dann stelle ich die Frage, warum manche Figuren keine Vor-
geschichte haben und andere schon. Ich setze mich ins Verhiltnis zu diesen
Figuren und frage mich: Durch welche literarischen Mechanismen oder Stra-
tegien werden sie flach? Was macht das mit mir? Und dann versuche ich mein
Blicktraining auf sie anzuwenden und genauer hinzuschauen. Was ging ver-
loren?

Fir viele bedeutet Empowerment: Wer hat am Ende recht? Wer stirbt und
wer stirbt nicht? Das ist mit Sicherheit auch wichtig. Fiir mich persénlich
ist es aber nicht so wichtig, wer recht hat oder wer stirbt bzw. nicht stirbt,
sondern wie viel Zeit und Aufmerksamkeit ich einer Figur widme. Ich befrage

14.02.2026, 18:57:1


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theater als empathische Anstalt

mich beim Schreibprozess, warum ich einer Figur zehn Seiten Charakter-
Sheets gewidmet habe und der anderen nur zwei. Und warum ist die Figur
mit nur zwei Seiten eine Frau? Und was bedeutet das, dass ich fiir sie so viel
weniger Material, also Personlichkeit, habe? Die Antwort ist, dass ich dieser
Figur weniger Aufmerksamkeit gewidmet habe. Und wenn ich schon dieser
Figur weniger Aufmerksamkeit gewidmet habe, dann wird sich das spiter
auch auf die Bithne iibersetzen. Wer erscheint dann nur oberflichlich und
reprisentativ und wer hat Tiefe?

Mein Schreibvorgehen beinhaltet viele Fragen nach Vorgeschichte, nor-
mierten Schliissen, Machtverhiltnissen und Reprisentation, aber auch nach
Anderungen im Plot und méglicherweise nach notwendigen anderen Enden.
Auch muss ich in die Sprache eingreifen, und damit meine ich nicht nur,
mit dem Rotstift heranzugehen (das N-Wort sozusagen herausstreichen ist
die einfachste Operation), sondern ich meine damit: Wie lisst sich eine ver-
meintlich auktoriale Geschichte mit Objektivititsanspruch in eine subjektive
Geschichte tiber Erfahrungen umformulieren? Dazu beschiftige ich mich viel
mit dem historischen Auftritt und der Perspektivitit der Umstinde. Wo wird
nur eine Seite der Geschichte der Gewalt gezeigt? Wo ist der gewihlte Aus-
schnitt manipulativ und verschleiert dies? Wo wird Gewalt so dargestellt, dass
ich korrumpiert werde? Wo wird sie nur erzihlt?

Das Politische im Schreiben und auf der Biihne

Viele Theatermacher®innen denken, wenn ein Mann auf der Bithne eine Frau
schlagt und danach sagt: »Das war jetzt iibrigens sexistisch«, dann hitten
sie diese sexistische Gewalt schon dekonstruiert. Sie sagen: »Wir zeigen doch
genau das, indem wir es auf die Bithne stellen.« Das stimmt nicht, da wur-
de noch gar nichts dekonstruiert, sondern nur reproduziert mit dem Verweis
darauf, dass man es gerade reproduziert hat. Trotzdem findet die Perpetuie-
rung der Gewalt auf der Bithne immer noch statt. Eine echte Dekonstruktion
wire etwas anderes. Theater ist nicht einfach ein Spiegel der Gesellschaft.
Er ist eher ein zerbrochener, eingeschlagener Spiegel, der die Dinge anders
zuriickwirft, und darin spiegelt sich eben der vorhergegangene Gewaltake.
Daher decke ich Widerspriiche von Klassikern auf. Und das bedeutete bisher
immer, das Theaterstiick komplett neu zu schreiben, weil eine ganze andere
Form des Umgangs mit der Gewalt gefunden werden muss.

14.02.2026, 18:57:1


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Necati Oziri

Dazu gehort auch, dass ich Identititspolitik als Strategie verwende, um
marginalisierte Kérper auf die Bithne zu holen. Allerdings kommen wir mit
Identititspolitik auch nur bis zu einem bestimmten Punkt. Sind marginali-
sierte Korper erst einmal auf der Bithne, sehe ich es als meine Aufgabe, alle
Labels und Zuschreibungen, die an ihnen kleben, wieder loszuwerden. (Es
ist eine paradoxe Situation, die auf die Paradoxien von Rassismus reagie-
ren muss: Es geht darum, das Allgemein- Menschliche zu finden, also die
reprasentative Funktion wieder wegzunehmen und zugleich das Individuelle
zu bewahren. Natiirlich wollen wir endlich »andere« Geschichten im Thea-
ter horen. Das heifdt aber nicht, dass ich als »der Andere« beauftragt werden
will.) Eine Auffithrungsbedingung fiir die Theaterinstitutionen ist daher zum
Beispiel, dass die Hilfte des Ensembles fiir meine Theaterstiicke POCs sein
miissen. Aber dann geht es im zweiten Schritt natiirlich darum, dass sie eben
nicht nur die Funktion haben, als POCs, als markierte und marginalisierte
(rassifizierte) Kérper auf der Bithne zu reprisentieren. Es geht dann darum,
das Allgemein-Menschliche und Fehlerhafte in diesen Charakteren zu zeigen.

Ich benutze eine Quote als Teil der Produktionsbedingungen. Ich gebe vor,
dass je nach Stiick mindestens die Hilfte der Beteiligten BIPOC sein miissen.
Vor und hinter der Bithne. Diese Quote hat drei Funktionen. Zum einen hole
ich mir oft die Perspektive herein, die mir fehlt. Also im Fall von »Die Verlo-
bungen in Santo Domingo — Ein Widerspruch«, wo es um Rassismus gegen
Schwarze geht, war es eine Bedingung, dass die Hilfte der Menschen auf
der Bithne Erfahrungen mit Rassismus gegen Schwarze haben miissen. Die
Korrektur des Stiicks beinhaltet also immer auch die Einladung, dass ande-
re mich korrigieren. Heutzutage wiirde ich auch sagen, dass auch hinter der
Bithne die Halfte Schwarze Kiinstler*innen sein miissen.

Die zweite Funktion ist, dass ich qua Form herstelle, was auch Inhalt des
Stiicks sein soll, indem

schon die Produktionsbedingungen den Austausch von unterschiedlichen
Perspektiven garantieren konnen. Da geht es explizit nicht darum, dass Men-
schen mit Rassismuserfahrung nur das spielen sollen, was sie erlebt haben.
Es geht um den nuancierten Umgang und eine tiefere sthetische Auseinan-
dersetzung.

Und die dritte Funktion ist, dass ich die Institution Theater zwinge, ihre
Ensemble-Politik zu itberdenken. Indem ich andere Figuren schreibe, miissen
sie andere — nicht-weife normierte — Kiinstler*innen engagieren. Die Quote
ist hier nur eine Sicherheitsstruktur. Ich habe keine Lust mehr auf relevantes
Theater, sondern auf ein Theater, das einen Effekt hat. Ich habe aber auch

14.02.2026, 18:57:1


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theater als empathische Anstalt

keine Lust, dass diese Kiinstler*innen nur die Giste sind. Dafiir brauche ich
noch eine Losung.

Meine Praxis hat viel mit Chimamanda Ngozi Adichies TED Talk »The
Danger of a Single Story« zu tun, der fiir mich eine Initialziindung war. Es
hat mich dazu gebracht, dariiber nachzudenken, was eine »andere« Geschich-
te zu erzihlen eigentlich bedeutet, also die Kehrseite der hegemonialen Er-
zihlung, und wie sich das iibersetzen lisst ins Theater. Wie kann man das
in eine andere dsthetische Form transformieren? Im Moment machen alle im
Theater auf Diversitit, was eigentlich oft nur bedeutet, dass wir das Gleiche
machen, nur halt mit anderen Gesichtern. Aber was bedeutet es, auch eine
andere Sprache, ein anderes dsthetisches System, eine andere Form von Ver-
hiltnis zum Publikum zu finden?

In Deutschland stehen die Theater als Institutionen immer noch in der
Tradition zumindest eines aufklirerischen Anstrichs. Schiller schreibt iiber
die Schaubiihne als moralische Anstalt, dass das Theater so auch eine Form
von Staatsdienst leisten kann. Die zeitgendssische Kunst versucht das Ge-
genteil, sie sucht die Dialektik der Aufklirung und versteht sich mehr als Er-
schiitterung denn nur als kritischer Dienst. Sie hat nicht eine stabilisieren-
de, sondern eine destabilisierende Funktion. Und der Einsatz einer anderen
Sprache und Asthetik kann genau diese Erschiitterung spiirbar haben.

Dekoloniale Praxis?

Meine Praxis eine dekoloniale Praxis zu nennen, wiirde ich vermessen finden.
Am Ende beschiftige ich mich mit deutschen Klassikern, weil das nun einmal
die Klassiker sind, die mich verfolgt und geprigt haben. Und wenn ich jetzt
z.B. an meine Korrektur von Die Verlobung in Santo Domingo denke, dann bin
ich ja nicht aus Haiti. Ich habe nicht den auRereuropiischen Blick darauf. Na-
tiirlich lerne ich ganz viel von literarischen Autorinnen und Autoren, die auch
nicht aus postkolonialen Kontexten kommen, viel aus den Schwarzen Biirger-
rechtsbewegungen, aus den USA iiberhaupt, wo viele Diskurse vor Dekaden
schon gefithrt wurden und jetzt erst nach Deutschland heriiberkommen. Ich
frage mich aber dann eher, was der Transfer in den Raum meiner Praxis be-
deutet, und bestimmt kann ich als die Person, die ganz lange staatenlos in
Deutschland aufgewachsen ist, bestimmte Erfahrungen und Strategien auch
teilen. Aber eben nur bedingt.

14.02.2026, 18:57:1

173


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Necati Oziri

Ich habe letztens einen interessanten Talk von Marc Terkessidis und Hi-
to Steyerl gesehen. Da wurde beschrieben, inwiefern es in Deutschland ne-
ben dem postkolonialen Verhiltnis auch ein postimperiales Verhiltnis gibt.
Deutschland hatte natiirlich Kolonien, keine Frage. Trotzdem miisste man
bei Deutschland auch einmal darauf schauen, inwiefern eigentlich ein post-
imperiales Verhiltnis zu vielen Lindern herrscht, wie das Deutsche Reich mit
Polen, mit dem Balkan, mit der Tiirkei umgegangen ist. Da gibt es viele Ana-
logien zwischen postkolonial und postimperialistisch. Es wird bspw. die wirt-
schaftliche Durchdringung genannt, dass man ein Land abhingig macht von
den eigenen Produkten, Giitern, von der Industrie. Postkoloniale Verhiltnisse
spiegeln sich hiufig in der Tatsache, dass es Einwanderung aus den ehemali-
gen Kolonien gab. Welche Einwanderungsgeschichte wir denn in Deutschland
haben, fragt Terkessidis, um dann zu antworten, dass es kein Zufall sei, dass
mit Griechenland, der Tiirkei und den ehemaligen jugoslawischen Lindern
Abkommen geschlossen wurden. Das spiegelt sich auch im postimperialen
Verhaltnis und der Fortsetzung der Gastarbeiter*innen wider. Hier verorte
ich vielmehr meine Praxis. Ich finde es interessant, nach »shared strategies«
zu suchen. Ich méchte, dass jemand mit mir auf eine Art verbiindet ist, auch
wenn die Person nicht mit mir im gleichen Boot sitzt. Und deswegen finde ich
empathische Allianzen viel nachhaltiger als strategische. Deniz Utlu hat ein-
mal in einem Beitrag »Verletzt Vernetzt« von Freitext geschrieben: »Empathi-
sche Solidaritit sind Verbindungen, die nicht nur nach Mafigabe des Nutzens
fir die Ziele einer Gruppe eingegangen werden, sondern bei denen die Ver-
bindung selbst das Ziel ist.« Natiirlich geht es immer auch um den Austausch
von Strategien und Erfahrungen und so weiter. Aber wenn POCs miteinan-
der reden, dann ist das oft auch emotionale erste Hilfeleistung. Diesen Aspekt
darf man nicht vergessen. Auch im Theater. Heilend kann das Zuhéren sein,
auch wenn man nichts Strategisches dabei lernt.

14.02.2026, 18:57:1


https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

