
Theater als empathische Anstalt

Necati Öziri

Der folgende Text basiert auf einem Gespräch zwischen Necati Öziri, Lisa

Skwirblies und Azadeh Sharifi. Die im Gespräch von Necati Öziri formulier-

ten Gedanken und Ideen zu einem Konzept der Schaubühne als empathische

Anstalt sind hier als Fließtext zusammengeführt worden.

Die Schaubühne als moralische Anstalt vs. die Schaubühne
als empathische Anstalt

DasTheater als empathische Anstalt ist kein ausgearbeitetes ästhetisches Sys-

tem. Es ist eine stetige Entwicklung. Ich mag jedoch den Gedanken oder die

Vorstellung, nicht nur die Korrektur von Klassikern vorzunehmen, sondern

auch ein ästhetisches Konzept wie Schillers Schaubühne als moralische Anstalt

näher zu betrachten und nach der Korrekturbedürftigkeit der Ästhetik und

der dahinter liegenden Poetologie zu fragen. Das ist eine (ästhetische und

politische) Praxis, mit der ich seit mehreren Jahren arbeite und die sich ver-

selbstständigt hat. Um meine Gedanken über das Theater als empathische

Anstalt nuancierter darstellen zu können, möchte ich hier eine modellhafte

Zweiteilung bzw. eine Dichotomie vornehmen und die Schaubühne als mo-

ralische Anstalt der empathischen gegenüberstellen.

Die Schaubühne als moralische Anstalt steht für mich für das ästheti-

sche System, das auf den deutschsprachigen Kanon zutrifft. Das gilt natürlich

nicht wirklich oder nur bedingt für alle Klassiker, und es müssten von dieser

These aus viele Ausdifferenzierungen getroffen werden. Und doch ist es so,

dass es bei den meisten Klassikern und der Schaubühne als moralischer An-

stalt häufig umdie Gedanken und die Taten einesHelden geht,meistens eines

Helden, seltener einer Heldin. Dagegen ist es bei der Schaubühne als empa-

thische Anstalt so, dass es um den Charakter und den Körper eines*r Held*in

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Necati Öziri

geht. Bei der Schaubühne als moralischer Anstalt gibt es Werte, Ideologien,

Moralvorstellungen, die im Streit miteinander liegen. Bei der empathischen

Anstalt sind es Erfahrungen, Ängste, Vorgeschichten, Kindheitstraumata etc.,

die im Streit miteinander liegen.

Während es also bei dem einen um eine Art von moralischer und politi-

scher Integrität geht und auch um die Überlegenheit einer Figur gegenüber

den anderen – es gibt die Guten und die Bösen –, geht es bei der Schaubüh-

ne als empathischer Anstalt um die Nachvollziehbarkeit einer Figur und die

gegenseitige Anerkennung als Menschen und nicht so sehr nur als politische

Träger oder Repräsentanten von Werten. Es geht um das Aufzeigen dreidi-

mensionaler Charaktere, die auch inkongruent oder sogar widersprüchlich

sind, die gerade dadurch menschlich werden, dass sie Fehler haben.

Ich finde, dass marginalisierte Perspektiven oft eine repräsentative Funk-

tion haben und deshalb auch oft den Anspruch erfüllen müssen, makellos

zu sein. Und dieser Anspruch, dass sie makellos sein müssen, führt zu ihrer

Verunmenschlichung. Gerade das Fehlerhafte macht Figuren weniger reprä-

sentativ, aber dafür menschlicher. Es geht also nicht darum, den perfekten

Helden, der anderen überlegen ist, zu präsentieren – Wilhelm Tell als Bei-

spiel –, sondern um die Inkongruenz des paradoxen Charakters. Gegen ei-

ne dominante Perspektive auf den Plot werden Perspektiven gesetzt, die sich

gegenseitig ver- und beschränken und die ihre Legitimation aus Erfahrungen

und weniger aus abstrakten Werten beziehen.

Während die Schaubühne als moralische Anstalt versucht zu zeigen, wie

die sozialen, politischen und gesellschaftlichen Bedingungen sind, geht es bei

der empathischen Anstalt um das Aufzeigen, wie sich diese Bedingungen an-

fühlen.Während das eine oft auktorial geschrieben ist, damit meine ich, dass

Dialoge stattfinden, auf die das Publikum sozusagen »draufschaut« und wo

sich eine Hierarchie in der Trennung zwischen Bühne und Publikum mani-

festiert, ist das andere persönlich geschrieben. Es geht nicht immer um die

vollständige Aufhebung zwischen der Trennung von Publikum und Bühne,

aber es sind oft Textflächen, die diese Trennung zumindest thematisieren und

das Publikum direkt ansprechen, und weniger gut oder besser gelungene rea-

listische Dialoge. Bei der Schaubühne als moralischer Anstalt geht es um das

Verständnis vom Menschen als historisch-politisches Wesen, bei der Schau-

bühne als empathischer Anstalt geht es um die Wahrnehmung des Menschen

als körperlich-soziales Wesen. Bei dem einen ist die Bühne Situation für den

Plot, eine Setzung, vor deren Hintergrund der*die Zuschauer*in die Hand-

lungen verstehen soll. Bei der empathischen Anstalt ist die Bühne eine Set-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater als empathische Anstalt 167

zung, die die Darstellung des Innenlebens eines Charakters ermöglicht und

erweitert. Bühne und Kostüme werden vielleicht sogar selbst zum Charak-

ter mit eigenem Innenleben. Wie gesagt, das ist hier nur ein Modell, das die

Kontinuitäten weglässt, und auch bei Schillers Figuren kann viel Innenleben

gefunden werden. Aber dennoch zeigt das dichotomische Gegenüberstellen,

was eine grundsätzlich andere Ästhetik sein könnte.

InmeinenTheaterstücken gibt es weniger die klassischenHaupt- undNe-

benrollen, sondern die Figuren entblättern sich im Laufe des Stücks, eher wie

in einer Serie oder einem Episodenfilm. Es gibt keine klassische lineare Dra-

maturgie, in der ein Charakter erst etabliert und dann durch einen Plot bzw.

in die Schlacht geschickt wird. Bei der Schaubühne als empathischer Anstalt

ist der Charakter selbst der Plot. Wir erkunden das Schlachtfeld der Seele

hinterher, wenn nur Erinnerungen und Traumata herumliegen. Wir lernen

den Charakter immer mehr kennen, und es findet eine Form von Entblätte-

rung oder Landschaftserkundung statt. Es ist mehr eine Zirkel-Dramaturgie,

in der ein Gebiet oder eine Konfliktzone erkundet wird. Es gibt nicht nur die

klassisch Guten oder Bösen, es sind unterschiedliche Figuren, die miteinan-

der zu tun haben und die alle irgendwie recht haben, oder genauer: die alle

berechtigt sind.

Bei Schiller geht es oft um die Versöhnung unterschiedlicher Triebe bzw.

Neigungen. Es geht um die Versöhnung des Verstands und der Herzen an-

dererseits. Ich behaupte aber, bei Schiller sieht die Versöhnung derart aus,

dass sich das Herz unter den exzentrischen Verstand unterordnen muss. Es

geht vor allem um die Vernunft als Einsicht in die Notwendigkeit einer all-

gemeinen Gesetzmäßigkeit im Kantischen Sinne. Ich finde es problematisch,

dass ich – der Zuschauer – die Einsicht der Handelnden in die Notwendig-

keit einer allgemeinen Gesetzmäßigkeit verstehen soll. Bei der Schaubühne

als empathischer Anstalt ist das Gegenteil der Fall, nämlich die gefühlte Ein-

sicht in die Unzulänglichkeit jeder allgemeinen Gesetzmäßigkeit, dass es bei

jedem allgemeinen Gesetz immer jemanden gibt, der oder die durchfällt. Ir-

gendwer wird von der allgemeinen Gesetzmäßigkeit nicht aufgefangen, oder

mit Adorno gesprochen: Das Abstrakte tut dem Individuellen immer Gewalt

an. Diese erfahrene Realität gilt es zu zeigen, nicht das allgemeine Gesetz

oder die allgemeine Idee der Freiheit zu personifizieren. Während das Thea-

ter als moralische Anstalt also eine Denkübung ist, bietet sie als empathischer

Raum eher eineWahrnehmungsübung an. SashaMarianna Salzmann nannte

das im Gespräch mit mir einmal Blicktraining.Während das eine die Präsen-

tation eines Werkes ist, geht es beim dem anderen um die Teilhabe an dem

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Necati Öziri

Prozess. Daher sind es oftTheaterstücke, die immer auch das Schreiben selbst

mit thematisieren und den Prozess des Schreibens als solchen ausstellen. Sie

tun weniger so, als wären sie abgeschlossene, hermetisch abgeriegelte Werke,

und machen klar, dass Kunstwerke immer auch die Verlaufsprotokolle ihrer

eigenen Entstehung sind. Siemachen sich damit verwundbarer und sind sub-

jektiver, sie haben viel weniger einen Anspruch auf Totalität bzw. darauf, die

ganze Welt auf diesen Brettern abzubilden.

In der Schaubühne als empathischer Anstalt geht es um Verletzlichkeit.

James Baldwin sagt sinngemäß: Die Sprache, mit der sie mich beschreiben,

sagt nichts über mich aus, aber alles über sie. Und hier anknüpfend nutze ich

Empathie als eine Form von Widerstand, damit sie – die weiße Dominanz-

gesellschaft – mich nicht mehr entmenschlichen kann und stattdessen sieht,

was sie ihrer eigenenMenschlichkeit damit antun. Du kannst nicht jemanden

ver-anderen, ohne dich von dir selbst zu entfremden. In meinem Schreiben

versuche ich diesen Mechanismus zu spiegeln. Und es wird damit klar, dass

es nicht die Funktion der Empathie ist, einfach zurückzuschlagen, sondern

aufzuzeigen: MeineWunden sagen mehr über dich aus als über mich, und du

hast sie mir zugefügt. Im Theater sind wir als Körper einander ausgeliefert.

Da steht sozusagen ein anderer Körper, und ich baue, ob ich will oder nicht,

eine Beziehung zu diesem auf.

Empathie vs. Solidarität

Die Schaubühne als moralische Anstalt ist zu einem historischen Zeitpunkt

entstanden, an dem das Theater die Funktion eines Bildungsinstruments der

bürgerlichen Selbstverständigung übernommen hat. Es sollte den Menschen

die Möglichkeit geben, sich über die politischen Verhältnisse aufzuklären. Es

wurde von Schiller postuliert in einem Moment, da (mit Luhmann gespro-

chen) die Ausdifferenzierung der Systeme, auch des Bildungssystems, auch

der Schulen, in vollem Gange war. Das ist eine Form von Bildungsauftrag,

die wir heute im Theater so nicht einfach übernehmen können. Heutzutage,

im digitalen Zeitalter, sind Theater öffentliche Orte, an denen dennoch eine

größtmögliche Intimität möglich ist. Und diese Intimität kann zu Empathie

führen. Und diese Empathie kann wiederum zu Solidarität führen. So wird

die empathische Anstalt wieder eine moralische.

Wobei ich den Begriff der Solidarität auch oft problematisch finde. In vie-

len Konzepten von Solidarität gibt es ein bestimmtes kausales Verhältnis zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater als empathische Anstalt 169

schen jenen, die solidarisch sind, und jenen, mit denen solidarisch gehandelt

wird. Das klassische Solidaritätsprinzip ist ja so etwas wie: 10 Leute haben

ein Haus, und die versichern sich gegen etwas wie Blitzeinschlag. Eines der

zehn Häuser wird dann vom Blitz getroffen und ist kaputt. Die anderen neun

Hausbesitzer sagen dann, alles klar, wir sind jetzt solidarisch, wir tun so, als

wäre das uns allen gemeinsam passiert, und wir bauen jetzt alle zusammen

dieses zehnte Haus wieder auf. Auf diese Art können wir aber nicht wirklich

solidarisch sein mit Menschen, die fliehen müssen. Denn hier gibt es keinen

Blitzschlag, sondern fast immer eine Machtbeziehung. Wenn ich dein Haus

kaputt mache und es dann aufbaue, dann bin ich nicht solidarisch. Ich hab

es selbst kaputt gemacht und mache höchstens wieder gut, was sozusagen

meine Aggression und nicht einfach der Zufall vorher kaputt gemacht hat.

Es wird oft in der Solidarität ein Machtverhältnis unbewusst reproduziert,

indem die eigene Verantwortung und die eigene Verwobenheit verschleiert

werden. Wenn wir sagen, wir sind solidarisch mit Geflüchteten, betonen wir

nicht unbedingt, dass es eine Verschuldung in die Situation der Menschen

gibt, als ob das koloniale, kapitalistische, neoliberale, ökonomische System,

von dem wir in Europa seit Jahrhunderten profitieren, die Lebenssituation/-

gefahr der Geflüchteten nicht ausgelöst hat. Der Blitzschlag, für den keiner

etwas kann und der unsere Hilfsbereitschaft ausgelöst hat, ist also ein irre-

führender Vergleich. Dieses Konzept der Solidarität entlässt die Menschen

aus ihrer Position der nachhaltigen Verantwortung.

Bei der Empathie geht es um das Verstehen, dass ich etwasmit der Grenz-

ziehung (und der Gewalt) zu tun habe, und deswegen auch um die gegensei-

tige Anwesenheit und Anerkennung, die sich auch in den formal ästhetischen

Bedingungen der Kunst wiederfinden. Eine Form von Blicktraining, also die

Suche nach dem, was auf Anhieb erst einmal nicht sichtbar ist. Dieses Ver-

hältnis der gegenseitigen Anwesenheit, das durch den Blick als Muskel trai-

niert werden muss, um zu einem empathischen Blick zu werden, der so nah

heranzoomt, dass die Figur nicht mehr nur repräsentativ oder symbolisch

ist, sondern dass daraus ein dreidimensionaler Charakter wird und alle La-

bels (identitätszuschreibende Beschreibungen) verschwinden. Es geht nicht

mehr darum zu zeigen, welche tollen Tugenden ein Held wie Wilhelm Tell

oder eine Johanna von Orleans hat. Es geht darum, wie eine Form von Ver-

bindung von echter Empathie und Intimität auf der Bühne hergestellt werden

kann, die über die Machtverhältnisse hinausweist; und das gerade jetzt, in

einem Zeitalter, indem wir uns nur noch über Zoom begegnen können. Das

macht das Theater heutzutage politisch, dass wir als Körper einander aus-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Necati Öziri

geliefert sind, dass wir für einen Moment die gleiche Luft atmen, dass wir

uns in die Augen schauen und verstehen »ecce homo«, da ist ein Mensch,

und hier ist auch ein Mensch. Und deswegen ist eine Dramaturgie notwen-

dig, die nicht so tut, als gäbe es da kein Publikum. Joey (former Jill) Soloway

beschreibt das in der Rede zum Female Gaze ungefähr so: »Ich bin hier und

ich sehe, dass ihr mich seht. Und ich werfe diesen Blick zurück.« Deswegen

ist meines Erachtens Empathie ein politisches Instrument, wobei es weniger

um Identifikationmit den Betroffenen bzw. denHeld*innen gehen soll wie im

klassischen Stück. Es geht eigentlich um die Aufhebung dieser Identifikation,

denn ich als Necati Öziri werde nie wissen, wie es ist und was es bedeutet,

als Schwarze Frau einen Raum zu betreten. Und Empathie meint auch nicht

Mitleid, sondern es ist die Anerkennung und die Feststellung, dass ich etwas

mit diesem Menschen, mit diesem Körper zu tun habe, dass mein Handeln

eine Auswirkung auf andere Körper hat. Es ist gerade die Anerkennung (oder

auch die gefühlte Erkenntnis), den eigenen Körper nicht verlassen zu können

und dabei zu reflektieren, was verloren geht zwischen dir und mir. Empathie

ist hier als ein »In-Sich-Platz-Schaffen« gedacht: »Ich gebe in mir Raum, da-

mit du hineinkommst und meine Wahrnehmung veränderst.« Und damit ist

sie das Gegenteil von Okkupation und das Gegenteil von Grenzziehung und

Besetzung.

Die Übersetzung der Schaubühne als empathische Anstalt
auf die eigene künstlerische Praxis

In meiner eigenen Kunstpraxis der Korrektur versuche mit Empathie oder

mit dem empathischen Blick vorzugehen. Ich frage dann: Welche Figur hat

Tiefe? Wer hat Dreidimensionalität? Wer hat Fehler, Vorgeschichten etc. und

wer nicht? Und dann stelle ich die Frage, warum manche Figuren keine Vor-

geschichte haben und andere schon. Ich setze mich ins Verhältnis zu diesen

Figuren und frage mich: Durch welche literarischen Mechanismen oder Stra-

tegien werden sie flach?Wasmacht das mit mir? Und dann versuche ichmein

Blicktraining auf sie anzuwenden und genauer hinzuschauen. Was ging ver-

loren?

Für viele bedeutet Empowerment: Wer hat am Ende recht? Wer stirbt und

wer stirbt nicht? Das ist mit Sicherheit auch wichtig. Für mich persönlich

ist es aber nicht so wichtig, wer recht hat oder wer stirbt bzw. nicht stirbt,

sondern wie viel Zeit und Aufmerksamkeit ich einer Figur widme. Ich befrage

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater als empathische Anstalt 171

mich beim Schreibprozess, warum ich einer Figur zehn Seiten Charakter-

Sheets gewidmet habe und der anderen nur zwei. Und warum ist die Figur

mit nur zwei Seiten eine Frau? Und was bedeutet das, dass ich für sie so viel

weniger Material, also Persönlichkeit, habe? Die Antwort ist, dass ich dieser

Figur weniger Aufmerksamkeit gewidmet habe. Und wenn ich schon dieser

Figur weniger Aufmerksamkeit gewidmet habe, dann wird sich das später

auch auf die Bühne übersetzen. Wer erscheint dann nur oberflächlich und

repräsentativ und wer hat Tiefe?

Mein Schreibvorgehen beinhaltet viele Fragen nach Vorgeschichte, nor-

mierten Schlüssen, Machtverhältnissen und Repräsentation, aber auch nach

Änderungen im Plot und möglicherweise nach notwendigen anderen Enden.

Auch muss ich in die Sprache eingreifen, und damit meine ich nicht nur,

mit dem Rotstift heranzugehen (das N-Wort sozusagen herausstreichen ist

die einfachste Operation), sondern ich meine damit: Wie lässt sich eine ver-

meintlich auktoriale Geschichte mit Objektivitätsanspruch in eine subjektive

Geschichte über Erfahrungen umformulieren? Dazu beschäftige ich mich viel

mit dem historischen Auftritt und der Perspektivität der Umstände. Wo wird

nur eine Seite der Geschichte der Gewalt gezeigt? Wo ist der gewählte Aus-

schnitt manipulativ und verschleiert dies?Wowird Gewalt so dargestellt, dass

ich korrumpiert werde? Wo wird sie nur erzählt?

Das Politische im Schreiben und auf der Bühne

Viele Theatermacher*innen denken, wenn ein Mann auf der Bühne eine Frau

schlägt und danach sagt: »Das war jetzt übrigens sexistisch«, dann hätten

sie diese sexistische Gewalt schon dekonstruiert. Sie sagen: »Wir zeigen doch

genau das, indem wir es auf die Bühne stellen.« Das stimmt nicht, da wur-

de noch gar nichts dekonstruiert, sondern nur reproduziert mit dem Verweis

darauf, dass man es gerade reproduziert hat. Trotzdem findet die Perpetuie-

rung der Gewalt auf der Bühne immer noch statt. Eine echte Dekonstruktion

wäre etwas anderes. Theater ist nicht einfach ein Spiegel der Gesellschaft.

Er ist eher ein zerbrochener, eingeschlagener Spiegel, der die Dinge anders

zurückwirft, und darin spiegelt sich eben der vorhergegangene Gewaltakt.

Daher decke ich Widersprüche von Klassikern auf. Und das bedeutete bisher

immer, das Theaterstück komplett neu zu schreiben, weil eine ganze andere

Form des Umgangs mit der Gewalt gefunden werden muss.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Necati Öziri

Dazu gehört auch, dass ich Identitätspolitik als Strategie verwende, um

marginalisierte Körper auf die Bühne zu holen. Allerdings kommen wir mit

Identitätspolitik auch nur bis zu einem bestimmten Punkt. Sind marginali-

sierte Körper erst einmal auf der Bühne, sehe ich es als meine Aufgabe, alle

Labels und Zuschreibungen, die an ihnen kleben, wieder loszuwerden. (Es

ist eine paradoxe Situation, die auf die Paradoxien von Rassismus reagie-

ren muss: Es geht darum, das Allgemein- Menschliche zu finden, also die

repräsentative Funktion wieder wegzunehmen und zugleich das Individuelle

zu bewahren. Natürlich wollen wir endlich »andere« Geschichten im Thea-

ter hören. Das heißt aber nicht, dass ich als »der Andere« beauftragt werden

will.) Eine Aufführungsbedingung für die Theaterinstitutionen ist daher zum

Beispiel, dass die Hälfte des Ensembles für meine Theaterstücke POCs sein

müssen. Aber dann geht es im zweiten Schritt natürlich darum, dass sie eben

nicht nur die Funktion haben, als POCs, als markierte und marginalisierte

(rassifizierte) Körper auf der Bühne zu repräsentieren. Es geht dann darum,

das Allgemein-Menschliche und Fehlerhafte in diesen Charakteren zu zeigen.

Ich benutze eineQuote als Teil der Produktionsbedingungen. Ich gebe vor,

dass je nach Stück mindestens die Hälfte der Beteiligten BIPOC sein müssen.

Vor und hinter der Bühne. Diese Quote hat drei Funktionen. Zum einen hole

ich mir oft die Perspektive herein, die mir fehlt. Also im Fall von »Die Verlo-

bungen in Santo Domingo – Ein Widerspruch«, wo es um Rassismus gegen

Schwarze geht, war es eine Bedingung, dass die Hälfte der Menschen auf

der Bühne Erfahrungen mit Rassismus gegen Schwarze haben müssen. Die

Korrektur des Stücks beinhaltet also immer auch die Einladung, dass ande-

re mich korrigieren. Heutzutage würde ich auch sagen, dass auch hinter der

Bühne die Hälfte Schwarze Künstler*innen sein müssen.

Die zweite Funktion ist, dass ich qua Form herstelle, was auch Inhalt des

Stücks sein soll, indem

schon die Produktionsbedingungen den Austausch von unterschiedlichen

Perspektiven garantieren können. Da geht es explizit nicht darum, dass Men-

schen mit Rassismuserfahrung nur das spielen sollen, was sie erlebt haben.

Es geht um den nuancierten Umgang und eine tiefere ästhetische Auseinan-

dersetzung.

Und die dritte Funktion ist, dass ich die Institution Theater zwinge, ihre

Ensemble-Politik zu überdenken. Indem ich andere Figuren schreibe,müssen

sie andere – nicht-weiße normierte – Künstler*innen engagieren. Die Quote

ist hier nur eine Sicherheitsstruktur. Ich habe keine Lust mehr auf relevantes

Theater, sondern auf ein Theater, das einen Effekt hat. Ich habe aber auch

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater als empathische Anstalt 173

keine Lust, dass diese Künstler*innen nur die Gäste sind. Dafür brauche ich

noch eine Lösung.

Meine Praxis hat viel mit Chimamanda Ngozi Adichies TED Talk »The

Danger of a Single Story« zu tun, der für mich eine Initialzündung war. Es

hatmich dazu gebracht, darüber nachzudenken,was eine »andere« Geschich-

te zu erzählen eigentlich bedeutet, also die Kehrseite der hegemonialen Er-

zählung, und wie sich das übersetzen lässt ins Theater. Wie kann man das

in eine andere ästhetische Form transformieren? Im Moment machen alle im

Theater auf Diversität, was eigentlich oft nur bedeutet, dass wir das Gleiche

machen, nur halt mit anderen Gesichtern. Aber was bedeutet es, auch eine

andere Sprache, ein anderes ästhetisches System, eine andere Form von Ver-

hältnis zum Publikum zu finden?

In Deutschland stehen die Theater als Institutionen immer noch in der

Tradition zumindest eines aufklärerischen Anstrichs. Schiller schreibt über

die Schaubühne als moralische Anstalt, dass das Theater so auch eine Form

von Staatsdienst leisten kann. Die zeitgenössische Kunst versucht das Ge-

genteil, sie sucht die Dialektik der Aufklärung und versteht sich mehr als Er-

schütterung denn nur als kritischer Dienst. Sie hat nicht eine stabilisieren-

de, sondern eine destabilisierende Funktion. Und der Einsatz einer anderen

Sprache und Ästhetik kann genau diese Erschütterung spürbar haben.

Dekoloniale Praxis?

Meine Praxis eine dekoloniale Praxis zu nennen,würde ich vermessen finden.

Am Ende beschäftige ich mich mit deutschen Klassikern, weil das nun einmal

die Klassiker sind, die mich verfolgt und geprägt haben. Und wenn ich jetzt

z.B. an meine Korrektur von Die Verlobung in Santo Domingo denke, dann bin

ich ja nicht aus Haiti. Ich habe nicht den außereuropäischen Blick darauf.Na-

türlich lerne ich ganz viel von literarischen Autorinnen und Autoren, die auch

nicht aus postkolonialen Kontexten kommen, viel aus den Schwarzen Bürger-

rechtsbewegungen, aus den USA überhaupt, wo viele Diskurse vor Dekaden

schon geführt wurden und jetzt erst nach Deutschland herüberkommen. Ich

frage mich aber dann eher, was der Transfer in den Raum meiner Praxis be-

deutet, und bestimmt kann ich als die Person, die ganz lange staatenlos in

Deutschland aufgewachsen ist, bestimmte Erfahrungen und Strategien auch

teilen. Aber eben nur bedingt.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Necati Öziri

Ich habe letztens einen interessanten Talk von Marc Terkessidis und Hi-

to Steyerl gesehen. Da wurde beschrieben, inwiefern es in Deutschland ne-

ben dem postkolonialen Verhältnis auch ein postimperiales Verhältnis gibt.

Deutschland hatte natürlich Kolonien, keine Frage. Trotzdem müsste man

bei Deutschland auch einmal darauf schauen, inwiefern eigentlich ein post-

imperiales Verhältnis zu vielen Ländern herrscht, wie das Deutsche Reich mit

Polen, mit dem Balkan, mit der Türkei umgegangen ist. Da gibt es viele Ana-

logien zwischen postkolonial und postimperialistisch. Es wird bspw. die wirt-

schaftliche Durchdringung genannt, dass man ein Land abhängig macht von

den eigenen Produkten, Gütern, von der Industrie. Postkoloniale Verhältnisse

spiegeln sich häufig in der Tatsache, dass es Einwanderung aus den ehemali-

gen Kolonien gab.Welche Einwanderungsgeschichte wir denn inDeutschland

haben, fragt Terkessidis, um dann zu antworten, dass es kein Zufall sei, dass

mit Griechenland, der Türkei und den ehemaligen jugoslawischen Ländern

Abkommen geschlossen wurden. Das spiegelt sich auch im postimperialen

Verhältnis und der Fortsetzung der Gastarbeiter*innen wider. Hier verorte

ich vielmehr meine Praxis. Ich fände es interessant, nach »shared strategies«

zu suchen. Ich möchte, dass jemand mit mir auf eine Art verbündet ist, auch

wenn die Person nicht mit mir im gleichen Boot sitzt. Und deswegen finde ich

empathische Allianzen viel nachhaltiger als strategische. Deniz Utlu hat ein-

mal in einem Beitrag »Verletzt Vernetzt« von Freitext geschrieben: »Empathi-

sche Solidarität sind Verbindungen, die nicht nur nachMaßgabe des Nutzens

für die Ziele einer Gruppe eingegangen werden, sondern bei denen die Ver-

bindung selbst das Ziel ist.« Natürlich geht es immer auch um den Austausch

von Strategien und Erfahrungen und so weiter. Aber wenn POCs miteinan-

der reden, dann ist das oft auch emotionale erste Hilfeleistung.Diesen Aspekt

darf man nicht vergessen. Auch im Theater. Heilend kann das Zuhören sein,

auch wenn man nichts Strategisches dabei lernt.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

