
Antirassistische Erinnerung als Instrument 

zur Demokratisierung? 

Çağrı Kahveci 

1. Der Brandanschlag in Solingen 

Am 29. Mai 1993 erschütterte ein rassistisch motivierter Brandanschlag in So
lingen das Leben der Familie Genç. Fünf Familienangehörige – Gürsün İnce 
(27 Jahre alt), Hatice Genç (18 Jahre alt), Gülüstan Öztürk (12 Jahre alt), Hülya 
Genç (9 Jahre alt) und Saime Genç (4 Jahre alt) – verloren tragisch ihr Leben, 
und vierzehn weitere wurden teilweise schwer verletzt. Mevlüde Genç und ihr 
Mann Durmuş, die in den 1970er Jahren auf der Suche nach einem besseren 
Leben als Arbeiter*innen nach Deutschland eingewandert waren, hatten ein 
Haus erworben, das ihnen ein Gefühl von Geborgenheit und Solidarität bot. 
Dieses Heim, ein Symbol ihrer Hoffnung und ihres Zusammenhalts, wurde 
durch den schrecklichen Anschlag zerstört. 

Dieser Angriff markierte einen Höhepunkt der Welle rassistischer Gewalt, 
die Deutschland nach der Wiedervereinigung erfasste. Bereits in den 1980er 
Jahren war rechter Terror präsent, nahm jedoch nach der Wende an Intensi
tät zu (Schmitz 2023). Die rassistischen Übergriffe in Hoyerswerda, Rostock- 
Lichtenhagen und anderen Städten waren Teil eines Musters, das durch hit
zige politische Debatten und mediale Feindbilder angeheizt wurde (Poutrus 
2019). Solche Angriffe wurden nicht nur geduldet, sondern teilweise durch die 
gesellschaftliche und staatliche Ignoranz gegenüber rassistischen Strukturen 
ermöglicht. 

Der Brandanschlag in Solingen bietet tiefe Einblicke in die Herausforde
rungen, mit denen Deutschland konfrontiert ist, wenn es um die Auseinan
dersetzung mit der rassistischen Gewalt seiner jüngeren Vergangenheit geht; 
eine Vergangenheit, die für die Betroffenen nie vergeht. Die Aufarbeitung die
ser Themen ist komplex und wird immer wieder durch neue Gewaltausbrüche 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit 

untergraben. Trotz der zu beobachtbaren Fortschritte in der Entwicklung ei
ner kritischen und demokratischen Erinnerungskultur und Gedenkpolitik be
finden sich diese Bemühungen noch immer in der Anfangsphase. Der Druck 
der Betroffenen und das zivilgesellschaftliche Engagement haben zwar zu Ver
besserungen geführt – sichtbar in zahlreichen Publikationen, öffentlichen Ge
denkveranstaltungen, Vernetzungen von Opfern sowie der Errichtung von Ar
chiven und Ausstellungen (Rodríguez 2023) –, doch die immer noch virulenten 
rassistischen Phantasien von ethnischer Säuberung und primordialen Stam
mesdenken in Deutschland zeigen, wie weit der Weg noch ist. Die zahlreichen 
Initiativen in Solingen, die vielen Gedenkveranstaltungen und pädagogischen 
Projekte belegen zwar eine aktive Auseinandersetzung mit der Vergangenheit 
(Demirtas et al. 2023), machen jedoch deutlich, dass die Entwicklung einer 
umfassenden und wirksamen Erinnerungskultur weiterhin eine zentrale Her
ausforderung bleibt. 

Im Folgenden wird die Debatte um den rassistischen Brandanschlag auf 
die Familie Genç in Solingen im Jahr 1993 nachgezeichnet und der Frage nach
gegangen, warum es nach dem Brandanschlag nicht zu einer adäquaten Ge
denkkultur kam. Die Analyse beleuchtet, wie politische Entscheidungen, me
diale Darstellungen und gesellschaftliche Strukturen die Erinnerungspolitik 
beeinflusst haben – und wie sich diese Dynamiken in den letzten Jahren ver
ändert haben. 

2. Die Erinnerungspolitik als Schauplatz der Zivilgesellschaft 

Um die Erinnerungspolitik in Solingen nach dem Brandanschlag von 1993 zu 
verstehen, ist es wichtig, die allgemeinen Dynamiken der Erinnerungspolitik 
zu betrachten – insbesondere im Umgang mit Ungerechtigkeiten gegenüber 
marginalisierten Gruppen. Erinnerungskultur und -politik spiegeln wider, wie 
eine Gesellschaft ihre Geschichte interpretiert, ihr Bedeutung verleiht und sie 
in die Gegenwart integriert. 

Bis in die 1980er Jahre dominierten Nationalstaaten die Erinnerungspo
litik, wobei öffentliche Narrative durch staatliche Instrumente wie Archive, 
Denkmäler und Bildungscurricula geprägt wurden (Traverso 2016). Diese 
selektive Sichtweise auf die Vergangenheit diente oft der Legitimierung be
stehender politischer Ordnungen und machte das Leid und die Ausgrenzung 
der als »Andere« Konstruierten unsichtbar. Stattdessen betonten diese Narra

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Çağrı Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung? 105 

tive eine makellose Vergangenheit und eine optimistische Zukunft (Traverso 
2007). 

Gegen Ende des 20. Jahrhunderts begann der Einfluss der Nationalstaaten 
auf die Erinnerungspolitik zu erodieren, angetrieben durch zivilgesellschaft
lichen Druck. Globale Entwicklungen wie das Ende des Kalten Krieges und 
die wachsende Bedeutung von Menschenrechtsdiskursen trugen zu diesem 
Wandel bei. Levy und Sznaider (2006) sprechen in diesem Zusammenhang 
von »kosmopolitischer Erinnerung« – einem globalen Gedächtnis, das na
tionale Grenzen überschreitet und universelle Werte wie Menschenrechte in 
den Vordergrund stellt. Dieses Konzept öffnet den Raum für marginalisierte 
Perspektiven, die im nationalen Gedächtnis oft vernachlässigt wurden. 

Maßnahmen der Erinnerungspolitik, die sich auf gewaltsame Vergangen
heiten beziehen, zielen darauf ab, Intoleranz und Gewalt zu verhindern. Eine 
zentrale Rolle spielt dabei die reflektierte und kritische Darstellung dieser 
Vergangenheit, die dazu anregen soll, aus der Geschichte zu lernen und das 
eigene Verhalten entsprechend zu überdenken, um das Ideal von »toleranten 
Bürger*innen« zu fördern (Gensburger/Lefranc 2020). Zeitzeugen, Schrift
steller*innen, Historiker*innen, Künstler*innen, Akademiker*innen und 
Journalist*innen tragen durch ihre subjektiven Erfahrungen und kritischen 
Werke – darunter Testimonien, Memoiren, Literatur, Kunst, Architektur 
und Geschichtsbücher – maßgeblich zur Schaffung und Verbreitung solcher 
Narrative bei (von Tunzelmann 2022). In westeuropäischen Staaten und den 
USA zielen Kämpfe um die Entfernung von Statuen, die Umbenennung von 
Straßen und die Einführung marginalisierter Erzählungen darauf ab, bisher 
übersehene Geschichten sichtbar zu machen. 

In Deutschland verlief die Entwicklung der Erinnerungspolitik nach dem 
Zweiten Weltkrieg anders als in vielen anderen westeuropäischen Staaten. Die 
Schwere der nationalsozialistischen Verbrechen verhinderte eine Glorifizie
rung der Vergangenheit (Terkessidis 2019). Stattdessen herrschte zunächst ein 
kollektives Schweigen, das Mitscherlich und Mitscherlich (1970) als »Unfähig
keit zu trauern« analysierten (Neiman 2020). Erst in den 1980er Jahren begann 
eine systematische Aufarbeitung dieser Verbrechen, insbesondere durch den 
Druck zivilgesellschaftlicher Akteur*innen (Assmann 2020). Dieser Prozess, 
der die deutsche Gesellschaft zunehmend mit ihren dunklen Kapiteln konfron
tierte, ist jedoch noch immer nicht abgeschlossen.1 

1 Czollek (2018) hinterfragt kritisch die deutsche Erinnerungskultur und diagnostiziert 
dabei eine Tendenz zur Selbstgefälligkeit, die er als »Gedächtnistheater« bezeichnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit 

Ein ähnliches Muster zeigt sich bei der Aufarbeitung kolonialer Verbre
chen. Auch hier trieb zivilgesellschaftlicher Druck – durch lokale Initiativen, 
Bürgerbewegungen und kulturelle Akteur*innen – institutionelle Verän
derungen voran (Zimmerer/Bechhaus-Gerst 2013). Dabei zeigt sich, dass 
institutionelle Veränderungen oft erst durch diesen Druck initiiert werden, 
was eine Diskrepanz zwischen der Zivilgesellschaft und politischen Entschei
dungsträger*innen in der Erinnerungspolitik offenbart. 

Um diese Dynamiken besser zu verstehen, greife ich auf die Überlegun
gen von Gramscis bezüglich der gesellschaftlichen Machtstrukturen zurück. 
Gramsci (1971) beschreibt, wie unterschiedliche Gruppen um kulturelle Hege
monie ringen. Seine Unterscheidung zwischen der politischen Gesellschaft – 
verkörpert durch Verwaltung und Behörden, die direkten Zwang ausüben – 
und der Zivilgesellschaft, die als Arena ideologischer Auseinandersetzungen 
dient, bietet wertvolle Einblicke in die Mechanismen hinter dem Wandel der 
Erinnerungspolitik. Diese Perspektive wird im Folgenden anhand des Falls So
lingen detaillierter analysiert. 

3. Der Umgang mit dem Brandanschlag in Solingen – 
Zwischen Verdrängung und Engagement 

Der Umgang der Stadt Solingen mit dem rassistischen Brandanschlag von 
1993 und die Entwicklung einer Erinnerungskultur sind geprägt von kontro
versen Entscheidungen und Spannungen. Während die Stadt eher widerwillig 
des Ereignisses gedenkt und bemüht ist, nicht ausschließlich durch diesen 
tragischen Vorfall definiert zu werden, fühlt sich die Familie Genç in ihren 
Anliegen häufig übergangen. Dieser Balanceakt zwischen städtischen Zie
len und den Wünschen der Familie offenbart tiefgehendes Unbehagen und 
gesellschaftliche Spannungen. 

Bereits 1994 wurde auf private Initiative hin ein erstes Mahnmal vor der 
Mildred-Scheel-Schule als Symbol gegen Rassismus und rechte Gewalt aufge

Damit meint er eine performative Erinnerungspolitik, die seiner Ansicht nach weni
ger auf eine ehrliche Auseinandersetzung abzielt, sondern vor allem der symbolischen 
Selbstvergewisserung dient. Neiman (2020), die dieser Erinnerungspolitik generell 
positiv gegenübersteht, bleibt vorsichtig optimistisch und betont die Notwendigkeit 
einer nüchternen Betrachtung ihrer Bemühungen. Leo (2021) schlägt einen Mittelweg 
ein, indem er die erzielten Fortschritte anerkennt, jedoch eine Tendenz zur Selbstzu
friedenheit mahnt und für eine fortlaufende kritische Reflexion plädiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Çağrı Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung? 107 

stellt. Die Stadtverwaltung unterstützte diesen Standort. Laut einem beteilig
ten Sozialpädagogen sollte die Platzierung insbesondere junge Menschen sen
sibilisieren (Siering 2023). Die Familie Genç hingegen lehnte diesen Standort 
ab, da er weder eine Verbindung zur Familie noch zum Tatort des Anschlags 
aufwies. Sie forderte stattdessen, das Mahnmal an der Unteren Wernerstraße, 
dem Ort des Anschlags, zu errichten. Die Stadt lehnte diesen Vorschlag mit der 
Begründung eines angeblichen Platzmangels ab, ohne ernsthaft auf das Anlie
gen der Familie einzugehen. 

Auch die pädagogische Zielsetzung, junge Menschen über den Brandan
schlag aufzuklären, bewertete die Familie kritisch. Während die Stadt argu
mentierte, dass die Platzierung vor der Schule gerade Jugendlichen den Zu
gang erleichtere, stellte Hatice Genç2 fest, dass viele Schüler*innen in Solin
gen nichts über den Anschlag wüssten (Genç 2023). Zudem äußerte sie Ent
täuschung über die jährlichen Gedenkfeiern: »Den Schmerz, den ich empfin
de, kann dort niemand beschreiben. […] Man hält Ansprachen, als wenn alles in 
bester Ordnung wäre« (Genç 2023: 50). Die musikalische Gestaltung der Veran
staltungen widersprach zudem den religiösen Vorstellungen der Familie, was 
erst nach beharrlichem Druck seitens der Familie geändert wurde. 

Ein weiteres Anliegen der Familie war die Umbenennung der Unteren Wer
nerstraße in »Genç-Straße« Dies wurde von der Stadtverwaltung jahrelang ab
gelehnt (Genç 2023). Erst 2012, fast 20 Jahre nach dem Anschlag, erfolgte nach 
langen Verhandlungen die Umbenennung eines Platzes in der Nähe des So
linger Rathauses in »Mercimek-Platz«, benannt nach dem Heimatdorf der Fa
milie Genç. Zum 30. Jahrestag des Anschlags (2023) wurde dieser Platz erneut 
umgewidmet – dieses Mal zu Ehren von Mevlüde Genç. 

Diese Namensänderung, die Einweihung einer neuen Gedenkstätte am 
Ort des Anschlags und die Erweiterung des Mahnmals am Mildred-Scheel- 
Berufskolleg um Portraits der fünf Verstorbenen im Jahr 2023 sind Beispiele 
für kleine, aber bedeutsame Schritte, die das Leid der Betroffenen sichtbar 
machen und eine Anerkennung ihres Schmerzes signalisieren. Auch die Teil
nahme hochrangiger Politiker*innen aus Bund und Ländern an den Gedenk
veranstaltungen der letzten Jahre steht in starkem Kontrast zu Bundeskanzler 
Helmut Kohl, der sich 1993 der Trauer und dem Gedenken verweigerte. Diese 
Entwicklungen deuten auf eine langsam wachsende Bereitschaft der Stadt

2 Hatice Genç verlor bei dem Brandanschlag ihre beiden Kinder. Ihre Schwägerin, die 
den gleichen Namen trug, überlebte den Angriff nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit 

verwaltung hin, in Kooperation mit der Familie Genç deren Anliegen in eine 
kollektive, stadtgesellschaftliche Erinnerungspolitik einzubinden. 

Trotz dieser positiven Fortschritte bleibt festzustellen, dass sie erst nach 
einer langen Phase des Schweigens und der Gleichgültigkeit erfolgten – nicht 
nur seitens der kommunalen und nationalen Politik, sondern auch innerhalb 
der Zivilgesellschaft. Erst in den letzten Jahren beginnt sich diese Haltung all
mählich zu ändern. Bevor jedoch der langsame Wandel in der Erinnerungspo
litik von Solingen analysiert werden kann, ist es notwendig, die Gründe dafür 
zu beleuchten, warum es der Zivilgesellschaft über Jahrzehnte hinweg nicht 
gelungen ist, eine demokratische und integrative Gedenk- und Erinnerungs
kultur zu etablieren. 

4. Die gleichgültige Zivilgesellschaft und ihre Abhängigkeit 
von der Politik 

4.1 Negation von Rassismus, Negation von Erinnerung 

Im Kontext der Gedenkpolitik zu Solingen spielte der staatliche Diskurs eine 
zentrale Rolle bei der Verharmlosung von Rassismus und der Verdrängung ei
ner kritischen Debatte sowie notwendiger emotionaler Reaktionen wie Scham 
und Verantwortung. Insbesondere die Weigerung von Bundeskanzler Helmut 
Kohl, der Familie Genç einen Kondolenzbesuch abzustatten, verdeutlicht, wie 
Rassismus selbst auf höchster staatlicher Ebene bagatellisiert wurde. 

Darüber hinaus wurden rassistische Angriffe in den 1990er Jahren häufig 
als nahezu »natürliche« Reaktion der deutschen Bevölkerung auf die Präsenz 
von Migrant*innen interpretiert. Nach den pogromartigen Ausschreitungen 
in Rostock-Lichtenhagen 1992 bemühten sich beispielsweise politische Ver
antwortungsträger*innen darum, die rassistische Gewalt als Ausdruck einer 
Überforderung der Bevölkerung darzustellen. So erklärte Ministerpräsident 
Seite, die Rostocker Bürger*innen seien nicht rassistisch, »sie seien jedoch 
nicht bereit, den hier vorliegenden Missbrauch des Asylrechts, vorwiegend 
durch Sinti und Roma, hinzunehmen« (ak 1992). Bundesinnenminister Sei
ters ergänzte, das Hauptproblem liege im »unkontrollierten Zustrom von 
Wirtschaftsflüchtlingen«, und erklärte: »Die Vorfälle der vergangenen Tage 
machen deutlich, dass eine Ergänzung des Asylrechts dringend erforderlich 
ist, weil die Bevölkerung durch den ungebremsten Zustrom von Asylanten 
überfordert wird« (Heitmeyer 2003). Diese Narrative verschoben die Schuld 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Çağrı Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung? 109 

für rassistische Gewalt von den Täter*innen auf die Opfer und legitimierten 
damit indirekt die Gewalt. Sie sind ein klassisches Beispiel für die Opfer- 
Täter*innen-Umkehr, ein Wahrnehmungsmuster, das bis heute in politischen 
und medialen Diskursen erkennbar ist. 

Kurz vor dem Brandanschlag in Solingen führte der sogenannte Asylkom
promiss, befeuert durch rassistische und populistische Stimmungen, zu einer 
deutlichen Verschärfung des bis dahin relativ liberalen Asylrechts. Statt die tief 
verwurzelten Ursachen von Rassismus anzugehen, konzentrierte sich die Poli
tik darauf, Migration einzudämmen, getragen von der Annahme, dass die blo
ße Präsenz von Migrant*innen per se zur Verschärfung rassistischer Tenden
zen beitrage. 

Die Verharmlosung des Brandanschlags in Solingen durch staatliche In
stanzen und die gleichzeitige Verdrängung und Negierung von Rassismus 
führten dazu, dass in der Zivilgesellschaft kein ausreichender Impuls ent
stand, eigenständige Initiativen zur Aufarbeitung und zum Gedenken zu 
entwickeln. Ohne eine proaktive öffentliche Auseinandersetzung mit Rassis
mus bleibt die Herausforderung bestehen, eine kritische Gedächtniskultur zu 
etablieren, die sowohl strukturelle Probleme adressiert als auch die emotionale 
Verantwortung für rassistische Gewalt übernimmt. 

4.2 Das Fehlen einer sozialen Bewegung 

Nach dem Brandanschlag in Solingen kam es zu Protesten, vor allem durch 
türkeistämmige Jugendliche, die ihrer Wut und Verzweiflung Ausdruck verlie
hen. Diese Proteste, die teils in gewaltsame Auseinandersetzungen mit der Po
lizei mündeten, spiegelten die tiefe Frustration der Betroffenen wider. Gleich
zeitig nutzte die rechtsextreme türkische Gruppierung der »Grauen Wölfe« die 
Situation, um ihre nationalistischen Ideologien zu propagieren (Bozay 2023). 
Dies führte zu Konflikten mit linken und antifaschistischen Gruppen, die sich 
ebenfalls Solidarität mit den Opfern zeigten. Diese internen Spannungen er
schwerten eine einheitliche und kraftvolle Reaktion auf den rassistischen An
schlag und verstärkten die Zersplitterung der sozialen Bewegungen. 

Auch auf politischer Ebene wurde der Anschlag unterschiedlich auf
genommen. Vertreter der türkischen Regierung, darunter der Sohn des 
damaligen Präsidenten Turgut Özal, reisten nach Solingen, um der Familie 
Genç Beistand zu leisten. Während diese Geste von vielen als Solidaritäts
bekundung wahrgenommen wurde, gab es auch kritische Stimmen, die sie 
als politisch motivierte Symbolik interpretierten (ebd.). In Deutschland hin

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit 

gegen blieb die notwendige Empathie weitgehend aus. Der Familie Genç 
wurde von staatlicher Seite keine Entschädigung angeboten. Unterstützung 
kam lediglich durch die türkische Firma Enka, die nach dem Anschlag die 
Renovierung des Daches des Hauses übernahm (Genç 2023). Dieses Feh
len staatlicher Unterstützung vertiefte die Kluft zwischen den Betroffenen 
und der Mehrheitsgesellschaft und verstärkte das Gefühl von Isolation und 
Missachtung. 

Die mediale Berichterstattung trug zusätzlich zu dieser Entfremdung bei. 
Anstatt die Perspektive der Opfer in den Vordergrund zu stellen, richteten sich 
viele Berichte auf die Täter*innen oder die Proteste migrantischer und antifa
schistischer Gruppen, die als Bedrohung der öffentlichen Ordnung dargestellt 
wurden. Paradoxerweise wurden die Opfer und ihre Unterstützer*innen in der 
medialen Darstellung häufig zu einer Gefahr stilisiert (Demirtas 2023). 

Ein besonders problematisches Beispiel der Berichterstattung war die Be
gleitung eines Journalist*innenteams zur Beerdigung der Opfer im Heimat
dorf der Familie Genç. Der Ton der Berichte war von einem orientalistischen 
Blick geprägt, der suggerierte, dass das wahre Ausmaß von Trauer und Verlust 
nur im »Herkunftsland« der Familie verstanden werden könne. Dadurch wur
de der Anschlag letztlich als eine »Angelegenheit der Türk*innen« inszeniert 
und aus dem deutschen Kontext externalisiert. Hatice Genç (2023) kritisierte 
zudem, dass die journalistische Darstellung den Eindruck eines »Urlaubs« er
weckte, statt den Schmerz der Familie in den Mittelpunkt zu stellen. 

Hinzu kamen absurde Gerüchte, wie die Behauptung, die Familie Genç ha
be den Brand selbst gelegt, um Versicherungsbetrug zu begehen. Diese Un
terstellungen, die 2023 noch immer in Solingen kursierten, führten zu einem 
massiven Vertrauensverlust und einer weiteren sozialen Isolation der Familie 
(ebd.). 

Die Kombination aus problematischer Berichterstattung, internen Kon
flikten zwischen verschiedenen Gruppen, nationalistischen Vereinnahmun
gen durch die »Grauen Wölfe« und der weitgehenden Abwesenheit einer 
unterstützenden Mehrheitsgesellschaft verhinderte letztlich die Entstehung 
einer kraftvollen sozialen Bewegung. Während migrantische Jugendliche und 
antifaschistische Gruppen aktiv protestierten, fehlte es an einer breiteren 
gesellschaftlichen Unterstützung durch lokale Institutionen, Vereine oder 
prominente Persönlichkeiten. Dieses fehlende Engagement und die gesell
schaftlichen Ressentiments verdeutlichen die tiefen Gräben zwischen den 
Betroffenen und der Mehrheitsgesellschaft, die bis heute nachwirken. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Çağrı Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung? 111 

4.3 Kommunikative Barrieren und die Isolation der Betroffenen 

In einem Interview hebt Hatice Genç hervor, dass Sprachbarrieren eine ent
scheidende Rolle dabei spielten, die Erfahrungen und das Leid der Familie 
Genç nach dem Brandanschlag wirksam zu kommunizieren (ebd.). Diese 
Kommunikationsschwierigkeiten verdeutlichen jedoch mehr als nur sprach
liche Defizite. Sie offenbaren eine tiefere gesellschaftliche Problematik: das 
fehlende Interesse der Mehrheitsgesellschaft an einer Auseinandersetzung 
mit den Betroffenen rassistischer Gewalt. Hatice Genç beschreibt ein Gefühl 
von Isolation, das durch das Ausbleiben von Empathie und öffentlichem 
Beistand verstärkt wurde. Es mangelte nicht nur an solidarischen Gesten, 
sondern auch an einer grundlegenden gesellschaftlichen Aufmerksamkeit für 
das Leid der Familie. Diese Ignoranz und Gleichgültigkeit verhinderten, dass 
Familie Genç einen Raum finden konnte, um ihr Trauma zu verarbeiten und 
öffentlich Gehör zu finden. 

Inan (2022) beschreibt diesen Zustand als »enteignete Trauer« – ein Be
griff, der die Unfähigkeit betont, eine Politik der Trauer unter den Bedingun
gen rassistischer Gewalt zu etablieren. Die »Enteignung« der Trauer bedeutet, 
dass den Betroffenen nicht nur der Raum für die Verarbeitung ihres Schmer
zes genommen wird, sondern dass ihre Trauer auch aus dem öffentlichen Be
wusstsein verdrängt wird. In diesem Kontext wird Trauer nicht als ein kollekti
ver Prozess verstanden, sondern bleibt auf die Betroffenen begrenzt und wird 
dadurch ihrer gesellschaftlichen Dimension beraubt. Die Sprachbarrieren und 
die mangelnde gesellschaftliche Unterstützung sind somit nicht nur prakti
sche Hindernisse, sondern symptomatisch für eine breitere gesellschaftliche 
Gleichgültigkeit gegenüber den Opfern rassistischer Gewalt. Dies erschwerte 
es der Familie Genç nicht nur, ihr Trauma zu bewältigen, sondern auch, in der 
deutschen Gesellschaft Solidarität und Unterstützung zu finden. 

4.4 Anonymisierung der Opfer und fehlende öffentliche Trauer 

Die Distanzierung, die in der fehlenden Unterstützung und Empathie für die 
Opfer des Brandanschlags in Solingen zum Ausdruck kommt, zeigt sich auch 
in der Art und Weise, wie an sie erinnert wird. Die Erinnerung bleibt oft abs
trakt und unkonkret: Die Namen und Gesichter der Opfer waren über viele 
Jahre hinweg kaum bekannt. Diese Anonymisierung reduzierte die Opfer auf 
ein namenloses und geschichtsloses Dasein, wodurch ihre Individualität und 
Menschlichkeit verschleiert wurden. Diese Anonymisierung ist mehr als nur 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit 

ein Ausdruck mangelnder Anerkennung. Sie stellt ein wesentliches Hindernis 
für gesellschaftliche Trauer und die Aufarbeitung der Ereignisse dar. Soziale 
Bewegungen wie Black Lives Matter oder die Initiative 19. Februar Hanau verdeut
lichen, wie wichtig es ist, die Namen der Opfer rassistischer Gewalt öffentlich 
zu nennen und ihre Geschichten zu erzählen. Diese Praxis des Say Their Names 
nutzt Erinnerung und Trauer als politische Werkzeuge. Das Nennen der Na
men und das Teilen der Lebensgeschichten der Opfer leisten Widerstand ge
gen das Vergessen und stärken ihre symbolische Präsenz in der Gesellschaft. 
Durch diesen Prozess wird den Opfern ihre Würde und Individualität zurück
gegeben. Gleichzeitig fordert diese Form des Gedenkens dazu auf, die struktu
rellen Ungerechtigkeiten, die solche Tragödien ermöglichen, zu erkennen und 
ihnen entgegenzuwirken. 

Die Bedeutung dieses Ansatzes liegt nicht nur in der Erinnerung an die 
Vergangenheit, sondern auch in der Gestaltung der Zukunft. Derrida (1995) 
beschreibt diesen Prozess des Erinnerns als eine lebensbejahende Kraft, die 
nicht nur die Vergangenheit würdigt, sondern auch eine kritische Auseinan
dersetzung mit gesellschaftlichen Strukturen ermöglicht. Durch das bewusste 
Gedenken werden die Opfer symbolisch wieder in die Gesellschaft integriert, 
und die Erinnerung wird zu einem aktiven Werkzeug für Veränderung. 

4.5 Unzureichende Gerechtigkeit und der Ruf nach Veränderung 

Die Täter, vier junge Männer im Alter von 16 bis 23 Jahren, wurden nach der 
Tat gefasst und wegen fünffachen Mordes, vierzehnfachen versuchten Mor
des und schwerer Brandstiftung zu Haftstrafen zwischen zehn und fünfzehn 
Jahren verurteilt. Das Gericht erkannte rassistische Motive als treibende Kraft 
hinter der Tat an. Diese Verurteilungen waren ein wichtiger Schritt im juristi
schen Prozess, doch sie allein reichen nicht aus, um Gerechtigkeit umfassend 
herzustellen. 

Umfassende Gerechtigkeit geht über strafrechtliche Maßnahmen hinaus. 
Sie umfasst auch restaurative Elemente, die darauf abzielen, den Opfern Ge
hör zu verschaffen, das soziale Gefüge wiederherzustellen und gesellschaftli
che Heilung zu fördern. Dazu gehören materielle Unterstützung, moralische 
Wiedergutmachung und die öffentliche Anerkennung des erlittenen Unrechts. 
Diese Elemente sind entscheidend, um den Opfern nicht nur Recht zuzuspre
chen, sondern ihnen auch einen Raum für Trauer und Verarbeitung zu schaf
fen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Çağrı Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung? 113 

In Solingen jedoch blieben viele dieser Elemente unzureichend umgesetzt. 
Besonders auffällig war das Fehlen angemessener finanzieller Hilfe, um die 
unmittelbaren und langfristigen Folgen des Anschlags zu bewältigen. Diese 
Vernachlässigung verschärfte die soziale und wirtschaftliche Belastung der be
troffenen Familien. Auch moralische Wiedergutmachung – wie formelle Ent
schuldigungen oder eine klare öffentliche Anerkennung des erlittenen Leids – 
wurde nur zögerlich geleistet. 

Darüber hinaus blieben Gedenkmaßnahmen lange Zeit oberflächlich. 
Mahnmale und Gedenkfeiern sollten nicht nur die Erinnerung an die Opfer 
bewahren, sondern auch die Tragweite des Geschehenen vermitteln. Die 
unzureichende Gestaltung dieser öffentlichen Erinnerungsorte hinderte die 
Gesellschaft daran, die Ereignisse als kollektives Trauma zu begreifen und 
angemessen aufzuarbeiten. 

Die Kombination aus fehlender materieller und moralischer Unterstüt
zung sowie einer mangelhaften öffentlichen Auseinandersetzung zeigt, dass 
Gerechtigkeit in Solingen auf eine rein punitive Dimension reduziert blieb. 
Doch ohne restaurative Maßnahmen bleibt die Möglichkeit verwehrt, die 
tieferen gesellschaftlichen Ursachen von Rassismus zu adressieren und lang
fristige Veränderungen herbeizuführen. 

5. Wandel in der Erinnerungspolitik: Fortschritte und Grenzen 

Angesichts der sozialen Mechanismen, die bisher eine partizipative und in
klusive Erinnerungspolitik in Solingen verhindert haben, stellt sich die Frage, 
wie es dennoch in den letzten Jahren zu einem, wenn auch kleinen und zöger
lichen, Wandel kommen konnte. Dieser Wandel ist auf eine Kombination von 
lokalen und internationalen Ereignissen zurückzuführen, die insbesondere zu 
einer veränderten Wahrnehmung und Anerkennung von Rassismus als ernst 
zu nehmendes Problem beigetragen haben. 

Ein zentraler Wendepunkt war die Selbstenttarnung des NSU-Netzwerks, 
das zwischen 2000 und 2007 zehn Menschen ermordete – acht türkeistämmi
ge Migranten, einen Migranten griechischer Herkunft und eine deutsche Po
lizistin. Die Aufdeckung der umfassenden Unterstützungsstruktur des NSU, 
die tiefe Verstrickung staatlicher Organe, katastrophale Ermittlungen, Täter- 
Opfer-Umkehr, sekundäre Viktimisierung der Betroffenen und die Missach
tung journalistischer Grundsätze in der Berichterstattung (zu denken sei etwa 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit 

an Bezeichnungen wie »Döner-Morde«, »Türken-Mafia« oder »Clan-Krimina
lität«) haben in der deutschen Mehrheitsgesellschaft ein Umdenken initiiert. 

Die Häufung rassistischer, antisemitischer und extrem rechter Gewaltta
ten nach dem Sommer 2015, wie der Anschlag in München 2016 und in Halle 
2019, der Mord an Walter Lübcke 2019 sowie der Anschlag in Hanau 2020 zei
gen die tiefe Verwurzelung und Präsenz rassistischer Gewalt in Deutschland. 
Diese Ereignisse führten nicht nur zu verstärktem Engagement von Antifa
schist*innen und Antirassist*innen, sondern auch zu einer breiteren öffent
lichen Sichtbarkeit dieser Bewegungen (Lierke/Perinelli 2020). 

International trugen ebenfalls entscheidende Ereignisse zur Sensibili
sierung bei. Der weltweite Aufschrei nach dem Mord an George Floyd in 
den USA und die daraus resultierende Dynamik der Black Lives Matter-Bewe
gung erreichten auch Deutschland und setzten Rassismus verstärkt auf die 
politische Agenda. Gleichzeitig förderten Debatten über die Anerkennung ko
lonialer Verbrechen eine Auseinandersetzung mit den historischen Wurzeln 
rassistischer Strukturen. 

Neue Initiativen entstanden, die auch vergangene rassistische Anschläge, 
wie den in Solingen, erneut in den Fokus rückten. Die Initiative Duisburg 
1984 thematisierte beispielsweise einen Brandanschlag, bei dem sieben tür
keistämmige Menschen ums Leben kamen (Türkmen 2018). In Saarbrücken 
wurde 30 Jahre nach einem rassistischen Brandanschlag eine erneute öffent
liche Debatte angestoßen und die Bundesanwaltschaft erhob 2023 Anklage 
gegen den damaligen Anführer der Neonaziszene in Saarlouis (Stand Novem
ber 2023). 

Diese Entwicklungen verdeutlichen, dass der Wandel in der Wahrneh
mung und Anerkennung rassistischer Gewalt auf dem Zusammenspiel lokaler 
Aufarbeitungsprozesse und internationaler Bewegungen basiert. Während in 
Solingen der Brandanschlag von 1993 lange nur unzureichend aufgearbeitet 
wurde, tragen diese neuen Dynamiken dazu bei, das Ereignis nicht nur in die 
lokale, sondern auch in die nationale und internationale Erinnerungskultur 
zu integrieren. 

Trotz dieser Fortschritte zeigt sich jedoch, dass symbolische Akte allein 
nicht ausreichen, um tief verwurzelte Strukturen von Rassismus und Diskri
minierung zu überwinden. Die Umbenennung eines zentralen Platzes in So
lingen nach Mevlüde Genç ist ein Schritt, der die Vergangenheit sichtbar macht 
und in die Gegenwart integriert. Doch er wirft auch die Frage auf, wie Erinne
rungspolitik über symbolische Anerkennung hinausgehen und als Grundlage 
für strukturelle Veränderungen dienen kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Çağrı Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung? 115 

6. Schlussfolgerungen: Wege zu einer kritischen Erinnerungskultur 

Bei der Einweihungszeremonie zur Umbenennung eines zentralen Platzes in 
Solingen nach Mevlüde Genç, einem langjährigen Wunsch der Familie, sagte 
der Bürgermeister: »Aus den Straßennamen erschließt sich der Geist, der in 
einer Kommune herrscht.«3 Diese Aussage verdeutlicht, wie die Umgestaltung 
öffentlicher Räume als Ausdruck von Werten und Identität einer Gemeinschaft 
verstanden wird. Gleichzeitig zeigt sie den Versuch, die Vergangenheit durch 
symbolische Akte in die Gegenwart zu holen und neu zu verhandeln. 

Die Worte des Bürgermeisters erinnern an Derridas Konzept der »Haun
tologie«, das beschreibt, wie die Vergangenheit als eine Art »Gespenst« die 
Gegenwart heimsucht (Derridas 1995). Diese »Geister« verweisen auf ungelöste 
historische Wunden und konfrontieren die Gesellschaft mit der Verantwor
tung, sowohl die Vergangenheit anzuerkennen als auch ihre Konsequenzen 
kritisch zu reflektieren. Die Umbenennung des Platzes nach Mevlüde Genç 
ist ein Beispiel dafür, wie Erinnerung nicht nur bewahrt, sondern aktiv in die 
Gestaltung der Gegenwart einbezogen wird. Sie macht die »Geisterhaftigkeit« 
der Vergangenheit sichtbar und fordert eine fortwährende gesellschaftliche 
Auseinandersetzung. 

Doch Erinnerung ist immer auch politisch. Die Entscheidung, welche Ge
schichten im öffentlichen Raum erzählt werden, prägt nicht nur das kollektive 
Gedächtnis, sondern beeinflusst auch die Werte und Identität einer Gemein
schaft. Die Umbenennung des Platzes ist nicht nur ein symbolischer Akt der 
Anerkennung, sondern auch ein Versuch, den »Geist« der Kommune zu ge
stalten. Solche Entscheidungen zeigen, welche Narrative gestärkt und welche 
verdrängt werden sollen. Damit wird Erinnerungspolitik zu einem hegemo
nialen Kampf, in dem gesellschaftliche Machtverhältnisse und deren symboli
sche Repräsentationen neu verhandelt werden. 

Wie Gramsci betont, findet dieser Kampf nicht allein auf der Ebene staat
licher Entscheidungen statt. Der eigentliche Konflikt um Hegemonie wird 
in der Zivilgesellschaft ausgetragen, wo ideologische Auseinandersetzungen 
darüber entscheiden, welche Werte und Narrative akzeptiert werden. Neben 
staatlichen Erinnerungsinstrumenten wie Denkmälern oder Gedenkfeiern 
spielen auch Literatur, Kunst und Memoiren eine zentrale Rolle in der For

3 Siehe https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-pl 
atz-100.html 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-platz-100.html
https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-platz-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-platz-100.html
https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-platz-100.html


116 Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit 

mung einer lebendigen Erinnerungskultur. Die Stadtgesellschaft übernimmt 
hierbei eine Schlüsselrolle, da sie den Diskurs aktiv mitgestaltet. 

Symbolische Akte wie die Platzumbenennung sind ein notwendiger An
fang, um Anerkennung und Auseinandersetzung mit der Vergangenheit zu er
möglichen. Doch allein reichen sie nicht aus, um tief verwurzelte Strukturen 
von Ungerechtigkeit zu überwinden. Die wiederholten rassistischen Anschlä
ge in Solingen, zuletzt im März 2024, zeigen, dass die »Geister der Vergangen
heit« weiterhin präsent sind. Während symbolische Akte kulturelle Hegemonie 
zu etablieren versuchen, bleiben die strukturellen Ungerechtigkeiten, die tief 
in der politischen Gesellschaft verankert sind, oft unberührt. 

Wie Zuckermann (2018) betont, muss Erinnerungspolitik darauf abzielen, 
diese strukturellen Ungerechtigkeiten zu bekämpfen, indem politische, sozia
le und kulturelle Praktiken gefördert werden, die soziale Gerechtigkeit, De
mokratie und Freiheit stärken. Eine solche umfassende und kritische Erin
nerungskultur kann die Vergangenheit nicht nur anerkennen, sondern auch 
als transformatives Potenzial für die Zukunft nutzen. Dies erfordert die akti
ve Beteiligung sowohl politischer Institutionen als auch der Zivilgesellschaft. 
Nur durch die Verbindung von symbolischer Anerkennung und struktureller 
Veränderung kann die Erinnerungspolitik dazu beitragen, die Vergangenheit 
kritisch zu reflektieren und eine gerechtere Zukunft zu gestalten. 

Literaturverzeichnis 

Assmann, Aleida (2020): Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine 
Intervention, München: C.H. Beck. 

Czollek, Max (2018): Desintegriert euch!, München: Hanser. 
Derrida, Jacques (1995): Marx’ Gespenster: Der verschuldete Staat, die Trauer

arbeit und die neue Internationale, Frankfurt a.M.: Fischer. 
Demirtas, Birgül/Schmitz, Adelheid/Gür-Seker, Derya/Kahveci, Cagri (Hg.) 

(2023): Solingen, 30 Jahre nach dem Brandanschlag: Rassismus, extrem 
rechte Gewalt und die Narben einer vernachlässigten Aufarbeitung, Bie
lefeld: transcript. 

Gensburger, Sarah/Lefranc, Sandrine (2020): Beyond Memory: Can We Really 
Learn from the Past?, Cham: Palgrave Macmillan. 

Genç, Hatice (2023): »Keine Sprache der Welt kann unsere Verluste und die 
Folgen des rassistischen und extrem rechten Brandanschlags von Solingen 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Çağrı Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung? 117 

1993 beschreiben«, in: Demirtas/Schmitz/Gür-Seker/Kahveci, Solingen, 30 
Jahre nach dem Brandanschlag, S. 37–52. 

Gramsci, Antonio (1971): Selections from the Prison Notebooks, New York: In
ternational Publishers. 

Heitmeyer, Wilhelm (Hg.) (2003): Deutsche Zustände. Folge 2, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Inan, Çiğdem (2021): »NSU, rassistische Gewalt und affektives Wissen«, in: 
ZRex – Zeitschrift für Rechtsextremismusforschung 1, S. 212–227. 

Leo, Per (2021): Tränen ohne Trauer: nach der Erinnerungskultur, Stuttgart: 
Klett-Cotta. 

Levy, Daniel/Natan Sznaider (2006): The Holocaust and Memory in the Global 
Age, Philadelphia: Temple University Press. 

Lierke, Lydia/Perinelli, Massimo (Hg.) (2020): Erinnern stören: Der Mauerfall 
aus migrantischer und jüdischer Perspektive, Berlin: Verbrecher. 

Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich, Margarete (1970): Die Unfähigkeit zu 
trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens. München: Piper. 

Neiman, Susan (2020): Von den Deutschen lernen. Wie Gesellschaften mit dem 
Bösen in ihrer Geschichte umgehen können, München: Hanser Berlin. 

Poutrus, Patrice (2019): Umkämpftes Asyl. vom Nachkriegsdeutschland bis in 
die Gegenwart, Berlin: Christoph Links. 

Rodríguez, Encarnación Gutiérrez (2023): Decolonial Mourning and the Car
ing Commons: Migration-Coloniality Necropolitics and Conviviality In
frastructure, London: Anthem Press. 

Schmitz, Adelheid (2023): »Rassismus, extrem rechte Gewalt und restrikti
ve Verdrängungspolitik in der Dekade vor dem Solinger Brandanschlag«, 
in: Demirtas/Schmitz/Gür-Seker/Kahveci, Solingen, 30 Jahre nach dem 
Brandanschlag, S. 183–196. 

Sierung, Heinz (2023): »Niemals vergessen«, in: Demirtas/Schmitz/Gür-Se
ker/Kahveci, Solingen, 30 Jahre nach dem Brandanschlag, S. 385–389. 

Türkmen, Ceren (2018): »Duisburg 1984«, in: ak 642, https://www.akweb.de/g 
esellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom 16.10.2018. 

Traverso, Enzo (2016): Left-wing melancholia: Marxism, history, and memory, 
New York: Columbia University Press. 

Traverso, Enzo (2007): Gebrauchsanleitungen für die Vergangenheit: Ge
schichte, Erinnerung, Politik, Münster: Unrast. 

Terkessidis, Mark (2019): Wessen Erinnerung zählt? Koloniale Vergangenheit 
und Rassismus heute, Hamburg: Hoffmann und Campe. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.akweb.de/gesellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom
https://www.akweb.de/gesellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom
https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.akweb.de/gesellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom
https://www.akweb.de/gesellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom


118 Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit 

von Tunzelmann, Alex (2022): Heldendämmerung: Wie moderne Gesellschaf
ten mit umstrittenen Denkmälern umgehen, München: Goldmann. 

Zimmerer, Jürgen/Marianne Bechhaus-Gerst (Hg.) (2013): Kein Platz an der 
Sonne: Erinnerungsorte der deutschen Kolonialgeschichte, Frankfurt 
a.M.: Campus. 

Zuckermann, Moshe (2018): Der allgegenwärtige Antisemit oder die Angst der 
Deutschen vor der Vergangenheit, Frankfurt a.M.: Westend. 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006 - am 13.02.2026, 14:58:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

