Antirassistische Erinnerung als Instrument
zur Demokratisierung?

Gagn Kahveci

1. Der Brandanschlag in Solingen

Am 29. Mai 1993 erschiitterte ein rassistisch motivierter Brandanschlag in So-
lingen das Leben der Familie Geng. Fiinf Familienangehérige — Giirsiin Ince
(27 Jahre alt), Hatice Geng (18 Jahre alt), Giiliistan Oztiirk (12 Jahre alt), Hiilya
Geng (9 Jahre alt) und Saime Geng (4 Jahre alt) — verloren tragisch ihr Leben,
und vierzehn weitere wurden teilweise schwer verletzt. Mevliide Geng und ihr
Mann Durmus, die in den 1970er Jahren auf der Suche nach einem besseren
Leben als Arbeiter*innen nach Deutschland eingewandert waren, hatten ein
Haus erworben, das ihnen ein Gefithl von Geborgenheit und Solidaritit bot.
Dieses Heim, ein Symbol ihrer Hoffnung und ihres Zusammenhalts, wurde
durch den schrecklichen Anschlag zerstort.

Dieser Angriff markierte einen Hohepunkt der Welle rassistischer Gewalt,
die Deutschland nach der Wiedervereinigung erfasste. Bereits in den 1980er
Jahren war rechter Terror prisent, nahm jedoch nach der Wende an Intensi-
tit zu (Schmitz 2023). Die rassistischen Ubergriffe in Hoyerswerda, Rostock-
Lichtenhagen und anderen Stidten waren Teil eines Musters, das durch hit-
zige politische Debatten und mediale Feindbilder angeheizt wurde (Poutrus
2019). Solche Angriffe wurden nicht nur geduldet, sondern teilweise durch die
gesellschaftliche und staatliche Ignoranz gegeniiber rassistischen Strukturen
ermoglicht.

Der Brandanschlag in Solingen bietet tiefe Einblicke in die Herausforde-
rungen, mit denen Deutschland konfrontiert ist, wenn es um die Auseinan-
dersetzung mit der rassistischen Gewalt seiner jingeren Vergangenheit geht;
eine Vergangenheit, die fiir die Betroffenen nie vergeht. Die Aufarbeitung die-
ser Themen ist komplex und wird immer wieder durch neue Gewaltausbriiche

13.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit

untergraben. Trotz der zu beobachtbaren Fortschritte in der Entwicklung ei-
ner kritischen und demokratischen Erinnerungskultur und Gedenkpolitik be-
finden sich diese Bemithungen noch immer in der Anfangsphase. Der Druck
der Betroffenen und das zivilgesellschaftliche Engagement haben zwar zu Ver-
besserungen gefiihrt — sichtbar in zahlreichen Publikationen, 6ffentlichen Ge-
denkveranstaltungen, Vernetzungen von Opfern sowie der Errichtung von Ar-
chiven und Ausstellungen (Rodriguez 2023) —, doch die immer noch virulenten
rassistischen Phantasien von ethnischer Siuberung und primordialen Stam-
mesdenken in Deutschland zeigen, wie weit der Weg noch ist. Die zahlreichen
Initiativen in Solingen, die vielen Gedenkveranstaltungen und padagogischen
Projekte belegen zwar eine aktive Auseinandersetzung mit der Vergangenheit
(Demirtas et al. 2023), machen jedoch deutlich, dass die Entwicklung einer
umfassenden und wirksamen Erinnerungskultur weiterhin eine zentrale Her-
ausforderung bleibt.

Im Folgenden wird die Debatte um den rassistischen Brandanschlag auf
die Familie Geng in Solingen im Jahr 1993 nachgezeichnet und der Frage nach-
gegangen, warum es nach dem Brandanschlag nicht zu einer adiquaten Ge-
denkkultur kam. Die Analyse beleuchtet, wie politische Entscheidungen, me-
diale Darstellungen und gesellschaftliche Strukturen die Erinnerungspolitik
beeinflusst haben — und wie sich diese Dynamiken in den letzten Jahren ver-
andert haben.

2. Die Erinnerungspolitik als Schauplatz der Zivilgesellschaft

Um die Erinnerungspolitik in Solingen nach dem Brandanschlag von 1993 zu
verstehen, ist es wichtig, die allgemeinen Dynamiken der Erinnerungspolitik
zu betrachten - insbesondere im Umgang mit Ungerechtigkeiten gegeniiber
marginalisierten Gruppen. Erinnerungskultur und -politik spiegeln wider, wie
eine Gesellschaft ihre Geschichte interpretiert, ihr Bedeutung verleiht und sie
in die Gegenwart integriert.

Bis in die 1980er Jahre dominierten Nationalstaaten die Erinnerungspo-
litik, wobei 6ffentliche Narrative durch staatliche Instrumente wie Archive,
Denkmiler und Bildungscurricula geprigt wurden (Traverso 2016). Diese
selektive Sichtweise auf die Vergangenheit diente oft der Legitimierung be-
stehender politischer Ordnungen und machte das Leid und die Ausgrenzung
der als »Andere« Konstruierten unsichtbar. Stattdessen betonten diese Narra-

13.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gadri Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung?

tive eine makellose Vergangenheit und eine optimistische Zukunft (Traverso
2007).

Gegen Ende des 20. Jahrhunderts begann der Einfluss der Nationalstaaten
auf die Erinnerungspolitik zu erodieren, angetrieben durch zivilgesellschaft-
lichen Druck. Globale Entwicklungen wie das Ende des Kalten Krieges und
die wachsende Bedeutung von Menschenrechtsdiskursen trugen zu diesem
Wandel bei. Levy und Sznaider (2006) sprechen in diesem Zusammenhang
von »kosmopolitischer Erinnerung« — einem globalen Gedichtnis, das na-
tionale Grenzen iiberschreitet und universelle Werte wie Menschenrechte in
den Vordergrund stellt. Dieses Konzept 6ffnet den Raum fiir marginalisierte
Perspektiven, die im nationalen Gedichtnis oft vernachlissigt wurden.

Mafnahmen der Erinnerungspolitik, die sich auf gewaltsame Vergangen-
heiten beziehen, zielen darauf ab, Intoleranz und Gewalt zu verhindern. Eine
zentrale Rolle spielt dabei die reflektierte und kritische Darstellung dieser
Vergangenheit, die dazu anregen soll, aus der Geschichte zu lernen und das
eigene Verhalten entsprechend zu iiberdenken, um das Ideal von »toleranten
Biirger*innen« zu férdern (Gensburger/Lefranc 2020). Zeitzeugen, Schrift-
stellerinnen, Historiker*innen, Kiinstler*innen, Akademiker*innen und
Journalist*innen tragen durch ihre subjektiven Erfahrungen und kritischen
Werke - darunter Testimonien, Memoiren, Literatur, Kunst, Architektur
und Geschichtsbiicher — mafigeblich zur Schaffung und Verbreitung solcher
Narrative bei (von Tunzelmann 2022). In westeuropdischen Staaten und den
USA zielen Kampfe um die Entfernung von Statuen, die Umbenennung von
Strafien und die Einfithrung marginalisierter Erzahlungen darauf ab, bisher
tibersehene Geschichten sichtbar zu machen.

In Deutschland verlief die Entwicklung der Erinnerungspolitik nach dem
Zweiten Weltkrieg anders als in vielen anderen westeuropiischen Staaten. Die
Schwere der nationalsozialistischen Verbrechen verhinderte eine Glorifizie-
rung der Vergangenheit (Terkessidis 2019). Stattdessen herrschte zunichst ein
kollektives Schweigen, das Mitscherlich und Mitscherlich (1970) als »Unfihig-
keit zu trauern« analysierten (Neiman 2020). Erst in den 1980er Jahren begann
eine systematische Aufarbeitung dieser Verbrechen, insbesondere durch den
Druck zivilgesellschaftlicher Akteur*innen (Assmann 2020). Dieser Prozess,
der die deutsche Gesellschaft zunehmend mit ihren dunklen Kapiteln konfron-
tierte, ist jedoch noch immer nicht abgeschlossen.

1 Czollek (2018) hinterfragt kritisch die deutsche Erinnerungskultur und diagnostiziert
dabei eine Tendenz zur Selbstgefalligkeit, die er als »Cedadchtnistheater« bezeichnet.

12.02.2026, 14:58:47. op

105


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit

Ein dhnliches Muster zeigt sich bei der Aufarbeitung kolonialer Verbre-
chen. Auch hier trieb zivilgesellschaftlicher Druck — durch lokale Initiativen,
Biirgerbewegungen und kulturelle Akteur*innen - institutionelle Verin-
derungen voran (Zimmerer/Bechhaus-Gerst 2013). Dabei zeigt sich, dass
institutionelle Veranderungen oft erst durch diesen Druck initiiert werden,
was eine Diskrepanz zwischen der Zivilgesellschaft und politischen Entschei-
dungstriger*innen in der Erinnerungspolitik offenbart.

Um diese Dynamiken besser zu verstehen, greife ich auf die Uberlegun-
gen von Gramscis beziiglich der gesellschaftlichen Machtstrukturen zuriick.
Gramsci (1971) beschreibt, wie unterschiedliche Gruppen um kulturelle Hege-
monie ringen. Seine Unterscheidung zwischen der politischen Gesellschaft —
verkorpert durch Verwaltung und Behérden, die direkten Zwang ausiiben —
und der Zivilgesellschaft, die als Arena ideologischer Auseinandersetzungen
dient, bietet wertvolle Einblicke in die Mechanismen hinter dem Wandel der
Erinnerungspolitik. Diese Perspektive wird im Folgenden anhand des Falls So-
lingen detaillierter analysiert.

3. Der Umgang mit dem Brandanschlag in Solingen -
Zwischen Verdrangung und Engagement

Der Umgang der Stadt Solingen mit dem rassistischen Brandanschlag von
1993 und die Entwicklung einer Erinnerungskultur sind geprigt von kontro-
versen Entscheidungen und Spannungen. Wahrend die Stadt eher widerwillig
des Ereignisses gedenkt und bemiiht ist, nicht ausschliefdlich durch diesen
tragischen Vorfall definiert zu werden, fiihlt sich die Familie Geng in ihren
Anliegen hiufig iibergangen. Dieser Balanceakt zwischen stidtischen Zie-
len und den Wiinschen der Familie offenbart tiefgehendes Unbehagen und
gesellschaftliche Spannungen.

Bereits 1994 wurde auf private Initiative hin ein erstes Mahnmal vor der
Mildred-Scheel-Schule als Symbol gegen Rassismus und rechte Gewalt aufge-

Damit meint er eine performative Erinnerungspolitik, die seiner Ansicht nach weni-
geraufeine ehrliche Auseinandersetzung abzielt, sondern vor allem der symbolischen
Selbstvergewisserung dient. Neiman (2020), die dieser Erinnerungspolitik generell
positiv gegeniibersteht, bleibt vorsichtig optimistisch und betont die Notwendigkeit
einer niichternen Betrachtung ihrer Bemithungen. Leo (2021) schldgt einen Mittelweg
ein, indem er die erzielten Fortschritte anerkennt, jedoch eine Tendenz zur Selbstzu-
friedenheit mahnt und fiir eine fortlaufende kritische Reflexion pladiert.

13.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gadri Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung?

stellt. Die Stadtverwaltung unterstiitzte diesen Standort. Laut einem beteilig-
ten Sozialpadagogen sollte die Platzierung insbesondere junge Menschen sen-
sibilisieren (Siering 2023). Die Familie Geng hingegen lehnte diesen Standort
ab, da er weder eine Verbindung zur Familie noch zum Tatort des Anschlags
aufwies. Sie forderte stattdessen, das Mahnmal an der Unteren Wernerstrafle,
dem Ort des Anschlags, zu errichten. Die Stadtlehnte diesen Vorschlag mit der
Begriindung eines angeblichen Platzmangels ab, ohne ernsthaft auf das Anlie-
gen der Familie einzugehen.

Auch die pidagogische Zielsetzung, junge Menschen iiber den Brandan-
schlag aufzukliren, bewertete die Familie kritisch. Wihrend die Stadt argu-
mentierte, dass die Platzierung vor der Schule gerade Jugendlichen den Zu-
gang erleichtere, stellte Hatice Geng” fest, dass viele Schiiler*innen in Solin-
gen nichts tiber den Anschlag witssten (Geng 2023). Zudem dufderte sie Ent-
tiuschung iiber die jihrlichen Gedenkfeiern: »Den Schmerz, den ich empfin-
de, kann dort niemand beschreiben. [...] Man hilt Ansprachen, als wenn alles in
bester Ordnung wire« (Geng 2023:50). Die musikalische Gestaltung der Veran-
staltungen widersprach zudem den religiosen Vorstellungen der Familie, was
erst nach beharrlichem Druck seitens der Familie geindert wurde.

Ein weiteres Anliegen der Familie war die Umbenennung der Unteren Wer-
nerstrafie in »Geng-Strafie« Dies wurde von der Stadtverwaltung jahrelang ab-
gelehnt (Geng 2023). Erst 2012, fast 20 Jahre nach dem Anschlag, erfolgte nach
langen Verhandlungen die Umbenennung eines Platzes in der Nihe des So-
linger Rathauses in »Mercimek-Platz«, benannt nach dem Heimatdorf der Fa-
milie Geng. Zum 30. Jahrestag des Anschlags (2023) wurde dieser Platz erneut
umgewidmet — dieses Mal zu Ehren von Mevliide Geng.

Diese Namensinderung, die Einweihung einer neuen Gedenkstitte am
Ort des Anschlags und die Erweiterung des Mahnmals am Mildred-Scheel-
Berufskolleg um Portraits der finf Verstorbenen im Jahr 2023 sind Beispiele
fir kleine, aber bedeutsame Schritte, die das Leid der Betroffenen sichtbar
machen und eine Anerkennung ihres Schmerzes signalisieren. Auch die Teil-
nahme hochrangiger Politiker*innen aus Bund und Lindern an den Gedenk-
veranstaltungen der letzten Jahre steht in starkem Kontrast zu Bundeskanzler
Helmut Kohl, der sich 1993 der Trauer und dem Gedenken verweigerte. Diese
Entwicklungen deuten auf eine langsam wachsende Bereitschaft der Stadt-

2 Hatice Geng verlor bei dem Brandanschlag ihre beiden Kinder. Ihre Schwaégerin, die
den gleichen Namen trug, iberlebte den Angriff nicht.

12.02.2026, 14:58:47. op

107


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit

verwaltung hin, in Kooperation mit der Familie Geng deren Anliegen in eine
kollektive, stadtgesellschaftliche Erinnerungspolitik einzubinden.

Trotz dieser positiven Fortschritte bleibt festzustellen, dass sie erst nach
einer langen Phase des Schweigens und der Gleichgiiltigkeit erfolgten — nicht
nur seitens der kommunalen und nationalen Politik, sondern auch innerhalb
der Zivilgesellschaft. Erst in den letzten Jahren beginnt sich diese Haltung all-
mahlich zu dndern. Bevor jedoch der langsame Wandel in der Erinnerungspo-
litik von Solingen analysiert werden kann, ist es notwendig, die Griinde dafiir
zu beleuchten, warum es der Zivilgesellschaft iiber Jahrzehnte hinweg nicht
gelungen ist, eine demokratische und integrative Gedenk- und Erinnerungs-
kultur zu etablieren.

4. Die gleichgiiltige Zivilgesellschaft und ihre Abhangigkeit
von der Politik

4.1 Negation von Rassismus, Negation von Erinnerung

Im Kontext der Gedenkpolitik zu Solingen spielte der staatliche Diskurs eine
zentrale Rolle bei der Verharmlosung von Rassismus und der Verdringung ei-
ner kritischen Debatte sowie notwendiger emotionaler Reaktionen wie Scham
und Verantwortung. Insbesondere die Weigerung von Bundeskanzler Helmut
Kohl, der Familie Geng einen Kondolenzbesuch abzustatten, verdeutlicht, wie
Rassismus selbst auf hochster staatlicher Ebene bagatellisiert wurde.
Dariiber hinaus wurden rassistische Angriffe in den 1990er Jahren hiufig
als nahezu »natiirliche« Reaktion der deutschen Bevolkerung auf die Prisenz
von Migrant*innen interpretiert. Nach den pogromartigen Ausschreitungen
in Rostock-Lichtenhagen 1992 bemiihten sich beispielsweise politische Ver-
antwortungstriger*innen darum, die rassistische Gewalt als Ausdruck einer
Uberforderung der Bevélkerung darzustellen. So erklirte Ministerprisident
Seite, die Rostocker Biirger*innen seien nicht rassistisch, »sie seien jedoch
nicht bereit, den hier vorliegenden Missbrauch des Asylrechts, vorwiegend
durch Sinti und Roma, hinzunehmen« (ak 1992). Bundesinnenminister Sei-
ters erginzte, das Hauptproblem liege im »unkontrollierten Zustrom von
Wirtschaftsflichtlingen«, und erklirte: »Die Vorfille der vergangenen Tage
machen deutlich, dass eine Erginzung des Asylrechts dringend erforderlich
ist, weil die Bevolkerung durch den ungebremsten Zustrom von Asylanten
tiberfordert wird« (Heitmeyer 2003). Diese Narrative verschoben die Schuld

13.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gadri Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung?

fir rassistische Gewalt von den Titer*innen auf die Opfer und legitimierten
damit indirekt die Gewalt. Sie sind ein klassisches Beispiel fiir die Opfer-
Tater*innen-Umbkehr, ein Wahrnehmungsmuster, das bis heute in politischen
und medialen Diskursen erkennbar ist.

Kurz vor dem Brandanschlag in Solingen fiihrte der sogenannte Asylkom-
promiss, befeuert durch rassistische und populistische Stimmungen, zu einer
deutlichen Verschirfung des bis dahin relativliberalen Asylrechts. Statt die tief
verwurzelten Ursachen von Rassismus anzugehen, konzentrierte sich die Poli-
tik darauf, Migration einzudimmen, getragen von der Annahme, dass die blo-
3e Prasenz von Migrant*innen per se zur Verschirfung rassistischer Tenden-
zen beitrage.

Die Verharmlosung des Brandanschlags in Solingen durch staatliche In-
stanzen und die gleichzeitige Verdringung und Negierung von Rassismus
fithrten dazu, dass in der Zivilgesellschaft kein ausreichender Impuls ent-
stand, eigenstindige Initiativen zur Aufarbeitung und zum Gedenken zu
entwickeln. Ohne eine proaktive 6ffentliche Auseinandersetzung mit Rassis-
mus bleibt die Herausforderung bestehen, eine kritische Gedachtniskultur zu
etablieren, die sowohl strukturelle Probleme adressiert als auch die emotionale
Verantwortung fir rassistische Gewalt iibernimmt.

4.2 Das Fehlen einer sozialen Bewegung

Nach dem Brandanschlag in Solingen kam es zu Protesten, vor allem durch
tiirkeistimmige Jugendliche, die ihrer Wut und Verzweiflung Ausdruck verlie-
hen. Diese Proteste, die teils in gewaltsame Auseinandersetzungen mit der Po-
lizei miindeten, spiegelten die tiefe Frustration der Betroffenen wider. Gleich-
zeitig nutzte die rechtsextreme tiirkische Gruppierung der »Grauen Wolfe« die
Situation, um ihre nationalistischen Ideologien zu propagieren (Bozay 2023).
Dies fithrte zu Konflikten mit linken und antifaschistischen Gruppen, die sich
ebenfalls Solidaritit mit den Opfern zeigten. Diese internen Spannungen er-
schwerten eine einheitliche und kraftvolle Reaktion auf den rassistischen An-
schlag und verstirkten die Zersplitterung der sozialen Bewegungen.

Auch auf politischer Ebene wurde der Anschlag unterschiedlich auf-
genommen. Vertreter der tiirkischen Regierung, darunter der Sohn des
damaligen Prisidenten Turgut Ozal, reisten nach Solingen, um der Familie
Geng Beistand zu leisten. Wihrend diese Geste von vielen als Solidaritits-
bekundung wahrgenommen wurde, gab es auch kritische Stimmen, die sie
als politisch motivierte Symbolik interpretierten (ebd.). In Deutschland hin-

13.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit

gegen blieb die notwendige Empathie weitgehend aus. Der Familie Geng
wurde von staatlicher Seite keine Entschidigung angeboten. Unterstiitzung
kam lediglich durch die tirkische Firma Enka, die nach dem Anschlag die
Renovierung des Daches des Hauses itbernahm (Geng 2023). Dieses Feh-
len staatlicher Unterstiitzung vertiefte die Kluft zwischen den Betroffenen
und der Mehrheitsgesellschaft und verstirkte das Gefiihl von Isolation und
Missachtung.

Die mediale Berichterstattung trug zusitzlich zu dieser Entfremdung bei.
Anstatt die Perspektive der Opfer in den Vordergrund zu stellen, richteten sich
viele Berichte auf die Titer*innen oder die Proteste migrantischer und antifa-
schistischer Gruppen, die als Bedrohung der 6ffentlichen Ordnung dargestellt
wurden. Paradoxerweise wurden die Opfer und ihre Unterstiitzer“innenin der
medialen Darstellung hiufig zu einer Gefahr stilisiert (Demirtas 2023).

Ein besonders problematisches Beispiel der Berichterstattung war die Be-
gleitung eines Journalist*innenteams zur Beerdigung der Opfer im Heimat-
dorf der Familie Geng. Der Ton der Berichte war von einem orientalistischen
Blick geprigt, der suggerierte, dass das wahre Ausmafd von Trauer und Verlust
nur im »Herkunftsland« der Familie verstanden werden kénne. Dadurch wur-
de der Anschlag letztlich als eine »Angelegenheit der Tiirk *innen« inszeniert
und aus dem deutschen Kontext externalisiert. Hatice Geng (2023) kritisierte
zudem, dass die journalistische Darstellung den Eindruck eines »Urlaubs« er-
weckte, statt den Schmerz der Familie in den Mittelpunkt zu stellen.

Hinzu kamen absurde Geriichte, wie die Behauptung, die Familie Geng ha-
be den Brand selbst gelegt, um Versicherungsbetrug zu begehen. Diese Un-
terstellungen, die 2023 noch immer in Solingen kursierten, fithrten zu einem
massiven Vertrauensverlust und einer weiteren sozialen Isolation der Familie
(ebd.).

Die Kombination aus problematischer Berichterstattung, internen Kon-
flikten zwischen verschiedenen Gruppen, nationalistischen Vereinnahmun-
gen durch die »Grauen Wolfe« und der weitgehenden Abwesenheit einer
unterstiitzenden Mehrheitsgesellschaft verhinderte letztlich die Entstehung
einer kraftvollen sozialen Bewegung. Wihrend migrantische Jugendliche und
antifaschistische Gruppen aktiv protestierten, fehlte es an einer breiteren
gesellschaftlichen Unterstiitzung durch lokale Institutionen, Vereine oder
prominente Personlichkeiten. Dieses fehlende Engagement und die gesell-
schaftlichen Ressentiments verdeutlichen die tiefen Griben zwischen den
Betroffenen und der Mehrheitsgesellschaft, die bis heute nachwirken.

12.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gadri Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung?

4.3 Kommunikative Barrieren und die Isolation der Betroffenen

In einem Interview hebt Hatice Geng hervor, dass Sprachbarrieren eine ent-
scheidende Rolle dabei spielten, die Erfahrungen und das Leid der Familie
Geng nach dem Brandanschlag wirksam zu kommunizieren (ebd.). Diese
Kommunikationsschwierigkeiten verdeutlichen jedoch mehr als nur sprach-
liche Defizite. Sie offenbaren eine tiefere gesellschaftliche Problematik: das
fehlende Interesse der Mehrheitsgesellschaft an einer Auseinandersetzung
mit den Betroffenen rassistischer Gewalt. Hatice Geng beschreibt ein Gefiihl
von Isolation, das durch das Ausbleiben von Empathie und offentlichem
Beistand verstirkt wurde. Es mangelte nicht nur an solidarischen Gesten,
sondern auch an einer grundlegenden gesellschaftlichen Aufmerksambkeit fiir
das Leid der Familie. Diese Ignoranz und Gleichgiiltigkeit verhinderten, dass
Familie Geng einen Raum finden konnte, um ihr Trauma zu verarbeiten und
offentlich Gehor zu finden.

Inan (2022) beschreibt diesen Zustand als »enteignete Trauer« — ein Be-
griff, der die Unfihigkeit betont, eine Politik der Trauer unter den Bedingun-
gen rassistischer Gewalt zu etablieren. Die »Enteignung« der Trauer bedeutet,
dass den Betroffenen nicht nur der Raum fur die Verarbeitung ihres Schmer-
zes genommen wird, sondern dass ihre Trauer auch aus dem 6ffentlichen Be-
wusstsein verdringt wird. In diesem Kontext wird Trauer nicht als ein kollekti-
ver Prozess verstanden, sondern bleibt auf die Betroffenen begrenzt und wird
dadurch ihrer gesellschaftlichen Dimension beraubt. Die Sprachbarrieren und
die mangelnde gesellschaftliche Unterstiitzung sind somit nicht nur prakti-
sche Hindernisse, sondern symptomatisch fiir eine breitere gesellschaftliche
Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Opfern rassistischer Gewalt. Dies erschwerte
es der Familie Geng nicht nur, ihr Trauma zu bewiltigen, sondern auch, in der
deutschen Gesellschaft Solidaritit und Unterstiitzung zu finden.

4.4 Anonymisierung der Opfer und fehlende éffentliche Trauer

Die Distanzierung, die in der fehlenden Unterstiitzung und Empathie fir die
Opfer des Brandanschlags in Solingen zum Ausdruck kommt, zeigt sich auch
in der Art und Weise, wie an sie erinnert wird. Die Erinnerung bleibt oft abs-
trakt und unkonkret: Die Namen und Gesichter der Opfer waren iiber viele
Jahre hinweg kaum bekannt. Diese Anonymisierung reduzierte die Opfer auf
ein namenloses und geschichtsloses Dasein, wodurch ihre Individualitit und
Menschlichkeit verschleiert wurden. Diese Anonymisierung ist mehr als nur

13.02.2026, 14:58:47. op

m


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit

ein Ausdruck mangelnder Anerkennung. Sie stellt ein wesentliches Hindernis
fir gesellschaftliche Trauer und die Aufarbeitung der Ereignisse dar. Soziale
Bewegungen wie Black Lives Matter oder die Initiative 19. Februar Hanau verdeut-
lichen, wie wichtig es ist, die Namen der Opfer rassistischer Gewalt 6ffentlich
zu nennen und ihre Geschichten zu erzihlen. Diese Praxis des Say Their Names
nutzt Erinnerung und Trauer als politische Werkzeuge. Das Nennen der Na-
men und das Teilen der Lebensgeschichten der Opfer leisten Widerstand ge-
gen das Vergessen und stirken ihre symbolische Prisenz in der Gesellschaft.
Durch diesen Prozess wird den Opfern ihre Wiirde und Individualitit zuriick-
gegeben. Gleichzeitig fordert diese Form des Gedenkens dazu auf, die struktu-
rellen Ungerechtigkeiten, die solche Tragédien ermdglichen, zu erkennen und
ihnen entgegenzuwirken.

Die Bedeutung dieses Ansatzes liegt nicht nur in der Erinnerung an die
Vergangenheit, sondern auch in der Gestaltung der Zukunft. Derrida (1995)
beschreibt diesen Prozess des Erinnerns als eine lebensbejahende Kraft, die
nicht nur die Vergangenheit wiirdigt, sondern auch eine kritische Auseinan-
dersetzung mit gesellschaftlichen Strukturen erméglicht. Durch das bewusste
Gedenken werden die Opfer symbolisch wieder in die Gesellschaft integriert,
und die Erinnerung wird zu einem aktiven Werkzeug fur Verinderung.

4.5 Unzureichende Gerechtigkeit und der Ruf nach Verénderung

Die Téter, vier junge Minner im Alter von 16 bis 23 Jahren, wurden nach der
Tat gefasst und wegen ftnffachen Mordes, vierzehnfachen versuchten Mor-
des und schwerer Brandstiftung zu Haftstrafen zwischen zehn und fiinfzehn
Jahren verurteilt. Das Gericht erkannte rassistische Motive als treibende Kraft
hinter der Tat an. Diese Verurteilungen waren ein wichtiger Schritt im juristi-
schen Prozess, doch sie allein reichen nicht aus, um Gerechtigkeit umfassend
herzustellen.

Umfassende Gerechtigkeit geht tiber strafrechtliche Mafinahmen hinaus.
Sie umfasst auch restaurative Elemente, die darauf abzielen, den Opfern Ge-
hér zu verschaffen, das soziale Gefiige wiederherzustellen und gesellschaftli-
che Heilung zu férdern. Dazu geh6ren materielle Unterstittzung, moralische
Wiedergutmachung und die 6ffentliche Anerkennung des erlittenen Unrechts.
Diese Elemente sind entscheidend, um den Opfern nicht nur Recht zuzuspre-
chen, sondern ihnen auch einen Raum fiir Trauer und Verarbeitung zu schaf-
fen.

13.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gadri Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung?

In Solingen jedoch blieben viele dieser Elemente unzureichend umgesetzt.
Besonders auffillig war das Fehlen angemessener finanzieller Hilfe, um die
unmittelbaren und langfristigen Folgen des Anschlags zu bewiltigen. Diese
Vernachlissigung verschirfte die soziale und wirtschaftliche Belastung der be-
troffenen Familien. Auch moralische Wiedergutmachung — wie formelle Ent-
schuldigungen oder eine klare 6ffentliche Anerkennung des erlittenen Leids —
wurde nur zégerlich geleistet.

Dariiber hinaus blieben Gedenkmafnahmen lange Zeit oberflichlich.
Mahnmale und Gedenkfeiern sollten nicht nur die Erinnerung an die Opfer
bewahren, sondern auch die Tragweite des Geschehenen vermitteln. Die
unzureichende Gestaltung dieser 6ffentlichen Erinnerungsorte hinderte die
Gesellschaft daran, die Ereignisse als kollektives Trauma zu begreifen und
angemessen aufzuarbeiten.

Die Kombination aus fehlender materieller und moralischer Unterstiit-
zung sowie einer mangelhaften 6ffentlichen Auseinandersetzung zeigt, dass
Gerechtigkeit in Solingen auf eine rein punitive Dimension reduziert blieb.
Doch ohne restaurative Mafinahmen bleibt die Moéglichkeit verwehrt, die
tieferen gesellschaftlichen Ursachen von Rassismus zu adressieren und lang-
fristige Verinderungen herbeizufithren.

5. Wandel in der Erinnerungspolitik: Fortschritte und Grenzen

Angesichts der sozialen Mechanismen, die bisher eine partizipative und in-
klusive Erinnerungspolitik in Solingen verhindert haben, stellt sich die Frage,
wie es dennoch in den letzten Jahren zu einem, wenn auch kleinen und zéger-
lichen, Wandel kommen konnte. Dieser Wandel ist auf eine Kombination von
lokalen und internationalen Ereignissen zuriickzufithren, die insbesondere zu
einer veranderten Wahrnehmung und Anerkennung von Rassismus als ernst
zu nehmendes Problem beigetragen haben.

Ein zentraler Wendepunkt war die Selbstenttarnung des NSU-Netzwerks,
das zwischen 2000 und 2007 zehn Menschen ermordete — acht tiirkeistdmmi-
ge Migranten, einen Migranten griechischer Herkunft und eine deutsche Po-
lizistin. Die Aufdeckung der umfassenden Unterstiitzungsstruktur des NSU,
die tiefe Verstrickung staatlicher Organe, katastrophale Ermittlungen, Tater-
Opfer-Umbkehr, sekundire Viktimisierung der Betroffenen und die Missach-
tung journalistischer Grundsitze in der Berichterstattung (zu denken sei etwa

12.02.2026, 14:58:47. op

13


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

k4

Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit

an Bezeichnungen wie »Déner-Morde, »Tiirken-Mafia« oder »Clan-Krimina-
litdt«) haben in der deutschen Mehrheitsgesellschaft ein Umdenken initiiert.

Die Hiufung rassistischer, antisemitischer und extrem rechter Gewaltta-
ten nach dem Sommer 2015, wie der Anschlag in Miinchen 2016 und in Halle
2019, der Mord an Walter Liibcke 2019 sowie der Anschlag in Hanau 2020 zei-
gen die tiefe Verwurzelung und Prisenz rassistischer Gewalt in Deutschland.
Diese Ereignisse fihrten nicht nur zu verstirktem Engagement von Antifa-
schist*innen und Antirassist*innen, sondern auch zu einer breiteren éffent-
lichen Sichtbarkeit dieser Bewegungen (Lierke/Perinelli 2020).

International trugen ebenfalls entscheidende Ereignisse zur Sensibili-
sierung bei. Der weltweite Aufschrei nach dem Mord an George Floyd in
den USA und die daraus resultierende Dynamik der Black Lives Matter-Bewe-
gung erreichten auch Deutschland und setzten Rassismus verstirke auf die
politische Agenda. Gleichzeitig férderten Debatten iiber die Anerkennung ko-
lonialer Verbrechen eine Auseinandersetzung mit den historischen Wurzeln
rassistischer Strukturen.

Neue Initiativen entstanden, die auch vergangene rassistische Anschlige,
wie den in Solingen, erneut in den Fokus riickten. Die Initiative Duisburg
1984 thematisierte beispielsweise einen Brandanschlag, bei dem sieben tiir-
keistimmige Menschen ums Leben kamen (Tiirkmen 2018). In Saarbriicken
wurde 30 Jahre nach einem rassistischen Brandanschlag eine erneute 6ffent-
liche Debatte angestofien und die Bundesanwaltschaft erhob 2023 Anklage
gegen den damaligen Anfithrer der Neonaziszene in Saarlouis (Stand Novem-
ber 2023).

Diese Entwicklungen verdeutlichen, dass der Wandel in der Wahrneh-
mung und Anerkennung rassistischer Gewalt auf dem Zusammenspiel lokaler
Aufarbeitungsprozesse und internationaler Bewegungen basiert. Wihrend in
Solingen der Brandanschlag von 1993 lange nur unzureichend aufgearbeitet
wurde, tragen diese neuen Dynamiken dazu bei, das Ereignis nicht nur in die
lokale, sondern auch in die nationale und internationale Erinnerungskultur
zu integrieren.

Trotz dieser Fortschritte zeigt sich jedoch, dass symbolische Akte allein
nicht ausreichen, um tief verwurzelte Strukturen von Rassismus und Diskri-
minierung zu itberwinden. Die Umbenennung eines zentralen Platzes in So-
lingen nach Mevliide Geng ist ein Schritt, der die Vergangenheit sichtbar macht
und in die Gegenwart integriert. Doch er wirft auch die Frage auf, wie Erinne-
rungspolitik itber symbolische Anerkennung hinausgehen und als Grundlage
fir strukturelle Verinderungen dienen kann.

12.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gadri Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung?

6. Schlussfolgerungen: Wege zu einer kritischen Erinnerungskultur

Bei der Einweihungszeremonie zur Umbenennung eines zentralen Platzes in
Solingen nach Mevliide Geng, einem langjihrigen Wunsch der Familie, sagte
der Biirgermeister: »Aus den Strafdennamen erschlief3t sich der Geist, der in
einer Kommune herrscht.«® Diese Aussage verdeutlicht, wie die Umgestaltung
offentlicher Riume als Ausdruck von Werten und Identitit einer Gemeinschaft
verstanden wird. Gleichzeitig zeigt sie den Versuch, die Vergangenheit durch
symbolische Akte in die Gegenwart zu holen und neu zu verhandeln.

Die Worte des Biirgermeisters erinnern an Derridas Konzept der »Haun-
tologie«, das beschreibt, wie die Vergangenheit als eine Art »Gespenst« die
Gegenwart heimsucht (Derridas 1995). Diese »Geister« verweisen auf ungeldste
historische Wunden und konfrontieren die Gesellschaft mit der Verantwor-
tung, sowohl die Vergangenheit anzuerkennen als auch ihre Konsequenzen
kritisch zu reflektieren. Die Umbenennung des Platzes nach Mevliide Geng
ist ein Beispiel dafiir, wie Erinnerung nicht nur bewahrt, sondern aktiv in die
Gestaltung der Gegenwart einbezogen wird. Sie macht die »Geisterhaftigkeit«
der Vergangenheit sichtbar und fordert eine fortwihrende gesellschaftliche
Auseinandersetzung.

Doch Erinnerung ist immer auch politisch. Die Entscheidung, welche Ge-
schichten im 6ffentlichen Raum erzihlt werden, pragt nicht nur das kollektive
Gedichtnis, sondern beeinflusst auch die Werte und Identitit einer Gemein-
schaft. Die Umbenennung des Platzes ist nicht nur ein symbolischer Akt der
Anerkennung, sondern auch ein Versuch, den »Geist« der Kommune zu ge-
stalten. Solche Entscheidungen zeigen, welche Narrative gestarkt und welche
verdrangt werden sollen. Damit wird Erinnerungspolitik zu einem hegemo-
nialen Kampf, in dem gesellschaftliche Machtverhiltnisse und deren symboli-
sche Reprisentationen neu verhandelt werden.

Wie Gramsci betont, findet dieser Kampf nicht allein auf der Ebene staat-
licher Entscheidungen statt. Der eigentliche Konflikt um Hegemonie wird
in der Zivilgesellschaft ausgetragen, wo ideologische Auseinandersetzungen
dariiber entscheiden, welche Werte und Narrative akzeptiert werden. Neben
staatlichen Erinnerungsinstrumenten wie Denkmilern oder Gedenkfeiern
spielen auch Literatur, Kunst und Memoiren eine zentrale Rolle in der For-

3 Siehe https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-pl
atz-100.html

13.02.2026, 14:58:47. op

115


https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-platz-100.html
https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-platz-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-platz-100.html
https://www1.wdr.de/nachrichten/brandanschlag-solingen-mevluede-genc-platz-100.html

116

Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit

mung einer lebendigen Erinnerungskultur. Die Stadtgesellschaft itbernimmt
hierbei eine Schliisselrolle, da sie den Diskurs aktiv mitgestaltet.

Symbolische Akte wie die Platzumbenennung sind ein notwendiger An-
fang, um Anerkennung und Auseinandersetzung mit der Vergangenheit zu er-
moglichen. Doch allein reichen sie nicht aus, um tief verwurzelte Strukturen
von Ungerechtigkeit zu tiberwinden. Die wiederholten rassistischen Anschli-
gein Solingen, zuletzt im Mirz 2024, zeigen, dass die »Geister der Vergangen-
heit«weiterhin prisent sind. Wahrend symbolische Akte kulturelle Hegemonie
zu etablieren versuchen, bleiben die strukturellen Ungerechtigkeiten, die tief
in der politischen Gesellschaft verankert sind, oft unberiihrt.

Wie Zuckermann (2018) betont, muss Erinnerungspolitik darauf abzielen,
diese strukturellen Ungerechtigkeiten zu bekimpfen, indem politische, sozia-
le und kulturelle Praktiken gefordert werden, die soziale Gerechtigkeit, De-
mokratie und Freiheit stirken. Eine solche umfassende und kritische Erin-
nerungskultur kann die Vergangenheit nicht nur anerkennen, sondern auch
als transformatives Potenzial fiir die Zukunft nutzen. Dies erfordert die akti-
ve Beteiligung sowohl politischer Institutionen als auch der Zivilgesellschaft.
Nur durch die Verbindung von symbolischer Anerkennung und struktureller
Veranderung kann die Erinnerungspolitik dazu beitragen, die Vergangenheit
kritisch zu reflektieren und eine gerechtere Zukunft zu gestalten.

Literaturverzeichnis

Assmann, Aleida (2020): Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine
Intervention, Miinchen: C.H. Beck.

Czollek, Max (2018): Desintegriert euch!, Miinchen: Hanser.

Derrida, Jacques (1995): Marx’ Gespenster: Der verschuldete Staat, die Trauer-
arbeit und die neue Internationale, Frankfurt a.M.: Fischer.

Demirtas, Birgiil/Schmitz, Adelheid/Giir-Seker, Derya/Kahveci, Cagri (Hg.)
(2023): Solingen, 30 Jahre nach dem Brandanschlag: Rassismus, extrem
rechte Gewalt und die Narben einer vernachlissigten Aufarbeitung, Bie-
lefeld: transcript.

Gensburger, Sarah/Lefranc, Sandrine (2020): Beyond Memory: Can We Really
Learn from the Past?, Cham: Palgrave Macmillan.

Geng, Hatice (2023): »Keine Sprache der Welt kann unsere Verluste und die
Folgen des rassistischen und extrem rechten Brandanschlags von Solingen

13.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gadri Kahveci: Antirassistische Erinnerung als Instrument zur Demokratisierung?

1993 beschreiben, in: Demirtas/Schmitz/Giir-Seker/Kahveci, Solingen, 30
Jahre nach dem Brandanschlag, S. 37-52.

Gramsci, Antonio (1971): Selections from the Prison Notebooks, New York: In-
ternational Publishers.

Heitmeyer, Wilhelm (Hg.) (2003): Deutsche Zustidnde. Folge 2, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Inan, Cigdem (2021): »NSU, rassistische Gewalt und affektives Wissen, in:
ZRex — Zeitschrift fiir Rechtsextremismusforschung 1, S. 212-227.

Leo, Per (2021): Trinen ohne Trauer: nach der Erinnerungskultur, Stuttgart:
Klett-Cotta.

Levy, Daniel/Natan Sznaider (2006): The Holocaust and Memory in the Global
Age, Philadelphia: Temple University Press.

Lierke, Lydia/Perinelli, Massimo (Hg.) (2020): Erinnern stéren: Der Mauerfall
aus migrantischer und jidischer Perspektive, Berlin: Verbrecher.

Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich, Margarete (1970): Die Unfihigkeit zu
trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens. Miinchen: Piper.

Neiman, Susan (2020): Von den Deutschen lernen. Wie Gesellschaften mitdem
Bosen in ihrer Geschichte umgehen kénnen, Miinchen: Hanser Berlin.
Poutrus, Patrice (2019): Umkidmpftes Asyl. vom Nachkriegsdeutschland bis in

die Gegenwart, Berlin: Christoph Links.

Rodriguez, Encarnacién Gutiérrez (2023): Decolonial Mourning and the Car-
ing Commons: Migration-Coloniality Necropolitics and Conviviality In-
frastructure, London: Anthem Press.

Schmitz, Adelheid (2023): »Rassismus, extrem rechte Gewalt und restrikti-
ve Verdrangungspolitik in der Dekade vor dem Solinger Brandanschlagg,
in: Demirtas/Schmitz/Giir-Seker/Kahveci, Solingen, 30 Jahre nach dem
Brandanschlag, S. 183-196.

Sierung, Heinz (2023): »Niemals vergessen«, in: Demirtas/Schmitz/Giir-Se-
ker/Kahveci, Solingen, 30 Jahre nach dem Brandanschlag, S. 385-389.
Tiirkmen, Ceren (2018): »Duisburg 1984« in: ak 642, https://www.akweb.de/g

esellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom 16.10.2018.

Traverso, Enzo (2016): Left-wing melancholia: Marxism, history, and memory,
New York: Columbia University Press.

Traverso, Enzo (2007): Gebrauchsanleitungen fiir die Vergangenheit: Ge-
schichte, Erinnerung, Politik, Minster: Unrast.

Terkessidis, Mark (2019): Wessen Erinnerung zahlt? Koloniale Vergangenheit
und Rassismus heute, Hamburg: Hoffmann und Campe.

12.02.2026, 14:58:47. op

n7


https://www.akweb.de/gesellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom
https://www.akweb.de/gesellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom
https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.akweb.de/gesellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom
https://www.akweb.de/gesellschaft/rassistischer-brandanschlag-duisburg-1984/vom

8

Stadtgesellschaft und Aufarbeitung: Dynamiken der lokalen Gedenkarbeit

von Tunzelmann, Alex (2022): Heldendimmerung: Wie moderne Gesellschaf-
ten mit umstrittenen Denkmalern umgehen, Miinchen: Goldmann.

Zimmerer, Jirgen/Marianne Bechhaus-Gerst (Hg.) (2013): Kein Platz an der
Sonne: Erinnerungsorte der deutschen Kolonialgeschichte, Frankfurt
a.M.: Campus.

Zuckermann, Moshe (2018): Der allgegenwirtige Antisemit oder die Angst der
Deutschen vor der Vergangenheit, Frankfurt a.M.: Westend.

12.02.2026, 14:58:47. op


https://doi.org/10.14361/9783839472385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

