Laokoon — oder die Grenze des Schmerzes

BORIS ROLAND MANNER (WIEN)

Fir S. H.

Wenn im folgenden eine Debatte, die vor iiber 200 Jahren stattgefun-
den hat, als Ausgangspunkt fiir einige Uberlegungen zum Schmerz
und dessen Darstellbarkeit genommen wird, so geschieht dies nicht
aus historischem oder, genauer gesagt, aus wissenschaftsgeschichtli-
chem Interesse. Die Uberzeugung, die eine entscheidende Motivation
fiir diese Untersuchung ist, besteht darin, dafl Lessing in seiner Schrift
Laokoon, oder die Grenzen der Mahlerey und Poesie an einem Punkt
der Problematik des Schmerzes als Grenzphinomen der Darstellung
angelangt war, der nicht durch ein Fortschreiten der historischen Dis-
ziplinen eingeholt werden und in eine beruhigende Verfiigbarkeit der
Archive gebracht werden konnte. Dal der Punkt, an dem Lessing in
die Befragung der Problematik einsteigt, eine poetologische oder —
wie wir heute sagen wiirden — eine kunsttheoretische Position ist, be-
sagt schon der Titel. Und doch hat Lessing in diesem Text an Fragen
gerithrt, die weit beunruhigender fiir unser Selbstverstindnis sein
mogen als ein blofler Disput, welche Form welchem Gehalt angemes-
sen sein mag.

Die Verunsicherung tritt schon bei der Lektiire des Titels der les-
singschen Schrift ein. Verspricht diese doch eine Behandlung der
Grenzen der Malerei und Poesie. Doch der Haupttitel des Werkes
Skulpturengruppe, die den Tod des gleichnamigen trojanischen Prie-
sters und seiner zwei Sohne darstellt. Vertraut mit den Scheidun-
gen der Kunst in verschiedene Bereiche und Ausdrucksformen, sind
wir erstaunt iiber diese Zuordnung, die Lessing macht: Malerei und
Skulptur in eine Zusammengehorigkeit gegeniiber Sprache zu denken.
Aber zeigt sich nicht gerade hier ein Rif, der wesentlich ist? — und
es sind Risse, Differenzen und Trennungen, die den Gang dieser Ar-
beit weiterbestimmen werden. Namlich die Scheidung des Kosmos in

269

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Laokoon

25.01.2026, 11:44:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einen bildenden und in einen sprachlichen Bereich. Ein Rif}, dessen
Scheidungskraft so stark ist, daB er den Unterschied von Malerei und
Skulptur ausblenden kann, wobei dem sprachlichen Bereich allein
schon durch die Tatsache des Textes von Lessing ein weiterer Raum
zugedacht wird. Findet doch die Darstellung zweier Phinomene, der
Malerei und der Poesie, die beide in einem anderen der oben er-
wihnten Bereiche angesiedelt sind, in der Sprache statt. Einer Spra-
che, die vordergriindig scheinbar alles in ihrer Darstellung beherber-
gen kann. Das Verhiltnis von Bild und Sprache in diesem Vorver-
standnis zu belassen, ist an dieser Stelle nicht vermeidbar. Doch soll
angedeutet werden, ob nicht vielleicht Sprache hier (in einer engen
Verwandtschaft zu Denken gedacht, zu einem Denken, das vor allem
integrativ, das heifit in ein Bewuftsein einholend, vorgestellt wird)
einer Vorgingigkeit ausgesetzt ist, die sich durchaus auch in einem
Werk der Bildenden Kunst ankiindigen kann.

1. Metapher und Sinn

Der Schmerz, und wir folgen hier einem Gedankengang von Emma-
nuel Lévinas, als duBlerste Position des Daseins, in dem dasselbe
nichts mehr iibernehmen kann, bezeichnet zugleich auch die duferte
Moglichkeit der Sprache. Wenn bei Heidegger die Sprache der ausge-
zeichnete Ort des Ereignisses des Seins genannt wird, was in der Fol-
ge zu einer Nobilitierung des Dichtens und des Dichters fiihrt, so un-
terlduft das Denken von Lévinas diese Position, indem es einem Er-
eignis, dem Tod, zudenkt, was von diesem Denken, und im Gefolge
dessen auch von der Sprache, nicht mehr iibernommen und also auch
nicht mehr dargestellt werden kann. Der Schmerz kiindigt dieses Er-
eignis an, aber er kiindigt es nur an, ohne an ihm teilzuhaben. Der
Schmerz des Laokoon ist es auch, der in der Darstellung Lessings die
Scheidelinie markiert, die den Bereich der Poesie und den der Malerei
scharf trennt. Dieser Schmerz deutet auf den Ri3, der unverséhnlich
und eifersiichtig die Grenze der beiden Kiinste besetzt hélt und jeden
Transfer von Bedeutung in ein Ubersetzen verwandelt. Ein Uberset-
zen, dessen Ziel das Erreichen von Bedeutung in Sprache ist. Bedeu-
tung, die ein Verstindnis anzeigen wiirde. Ein Verstidndnis, das zu
einer Beruhigung filhren miiite — beinhaltet doch die Moglichkeit

271

25012026, 11:44:27. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eines Verstehens ein Belassen-k6nnen desjenigen, das in ein Verste-
hen gekommen ist.

Die Unruhe, die ein Gegenstand dem Denken bereiten kann, indem
sich derselbe nicht von selbst dem Zugriff der integrativen Bewegung
tibereignet, wire immer eine zu iiberwindende. Sie wire zwar uner-
laBlich fiir den Fortgang dieses Denkens, das aber fiir sich selbst ge-
nommen nur den Charakter eines schlechten Denkens bedeuten wiir-
de, das heif}t eines Denkens, das sich noch nicht als eine Erfiillung des
Besitzes des Ausstindigen in eine Gegenwart gebracht hat. Unter-
nehmen der Deutung, die eine Gegenstindlichkeit, in vorliegendem
Fall eine Skulptur, zum AnlaB ihres Denkganges hitten, wiren un-
vermeidlich an den Fluchtpunkt des Erscheinens ihres vorgegebenen
Gegenstandes in der Sprache verwiesen. Einer Sprache, die in einer
Selbstdarstellung — gemaf einer Vision Heideggers — nur noch Sagen,
nur noch Ankunft ohne Trennung wire. Sagen, das mdoglicherweise
kein Gesprochenes mehr sein konnte. Sagen, das sich jeglichem Ge-
sagten entwinde. Absolute Priasenz ohne die Mdglichkeit eines Ver-
gehens oder Verfallens. Ein wie auch immer geartetes Auflen von
Sprache wire demzufolge fiir ein Denken unerreichbar, wire zwar
nichts Neues, aber dennoch unwesentlich, solange es den Weg in die
Sprache nicht gefunden hitte.

Diese scheinbar unvorginglich Ndhe von Denken und Sprechen,
dieses Zusammenfallen von Denken — sei es nun integratives oder
reines Sagen — mit Sprache, entbirgt eine Trauer, eine Resignation
von der Grenze des Sagbaren, die zugleich die Grenze der Moglich-
keiten des Denkens markiert. Die Anndherung des Sprechens an sei-
nen Ursprung, wie es Michel Foucault' formuliert, mag wohl diese
Situation mitbeschreiben. Ein Sprechen, das sich — mitgerissen von
einer Bewegung des Denkens — als privilegierter Darstellungsort und
als Fluchtpunkt jeder Integration vorgestellt hat, keinem Anderen
mehr, sondern letztendlich nur noch den Weisen der eigenen Tétigkeit
verpflichtet ist.

Doch dieses beklemmende Geriusch, wie es Foucault nennt, das
am Grund der Sprache lauert, dessen Uberdeckung plotzlich im Spre-
chen selbst zur Aufgabe wird, 16st eine Unruhe aus, die nur noch
durch ein immer lauter sich fortsetzendes Sprechen verdriangt werden
kann. Unruhe, die vielleicht nur von dem Unabdingbaren her, das kein

272

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Etwas mehr sein kann, dem Tod, sich selbst als diese Unruhe begrei-
fen kann. Doch kann sich Sprache nur unendlich ihrem Ursprung ni-
hern. Der Eintritt in diesen Grund bleibt vorweg verwehrt. Die Unru-
he selbst weist darauf hin. Doch es ist nicht nur die Unruhe, ausgel6st
durch dieses Unabdingbare, welche die Sprache auf die Niahe des
eigenen Grundes horchen und auch das Sprechen zu keinem Ende
kommen 14Bt. Zumindest in zwei Konfigurationen scheint sich Spra-
che nicht aus einer Bedingung, die in einem Verhiltnis zu einem An-
deren gegeben ist, I6sen zu kénnen. Gemeint sind hier die Metapher
und die Allegorie. Die Metapher wird hier im Anschluf3 an einen Ge-
dankengang Jean Pauls als ein Verhiltnis zwischen Bild und Schrift
einerseits und Sprechen und einem Anderen andererseits gedeutet:

Der bildliche Witz kann entweder den Korper beseelen oder den Geist ver-
korpern. Urspriinglich, wo der Mensch noch mit der Welt auf einem Stamme
geimpfet blithte, war dieser Doppel-Tropus noch keiner; jener verglich nicht
Unéhnlichkeiten, sondern verkiindigte Gleichheit; die Metaphern waren, wie
bei Kindern, nur abgedrungene Synonymen des Leibes und des Geistes. Wie
im Schreiben Bilderschrift frither war als Buchstabenschrift, so war im Spre-
chen die Metapher, insofern sie Verhiltnisse und nicht Gegenstinde bezeich-
net, das frilhere Wort, welches sich erst allméhlich zum eigentlichen Aus-
druck entfirben mufite. Das tropische Beseelen und Beleiben fiel noch in eins
zusammen, weil noch Ich und Welt verschmolz. Daher ist jede Sprache in
Riicksicht geistiger Beziehungen ein Worterbuch erblasseter Metaphem.2

Die SchluBfolgerung daraus, daB zwei Prinzipien des menschlichen
Verhaltens sich hier abzeichnen, nimlich das der Logik, die "den
Denkraum — zwischen Mensch und Objekt — durch begrifflich son-
dernde Bezeichnung schafft, und Magie, die eben diesen Denkraum
durch abergldubisch zusammenziehende — ideelle oder praktische —
Verkniipfung von Mensch und Objekt wieder zerstort",® scheint zu-
treffend zu sein. Wendet man diese Vorstellung auf die heutige Spra-
che an, so iiben auch die erblaBten Metaphern immer noch eine ver-
bindende Kraft aus, die stets auf ein Anderes, Jenseitiges von Spra-
che, verweist und es den Sprachformen konstitutiv verunméglicht,
sich selber isomorph zu definieren.

Die andere Konstellation wire die der Allegorien, die in ihrer
Amalgamierung von Sprach- und Bildsinn immer beider Bereiche be-
darf, um sich selbst erfiillen zu kénnen. Eine Allegorie, die einseitig

273

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entweder Bild oder Text werden kann, ist nicht mehr als solche zu
bezeichnen. Die Allegorie oder das Sinnbild bleibt immer in einem
Verweisungszusammenhang zwischen Bild und sprachlicher Deutung,
deren Verschwinden die Konfiguration selbst verschwinden l48t. Dies
stellt Edgar Wind in seinem Buch Heidnische Mysterien in der Re-
naissance iiberzeugend dar. Der allegorische Sinn wire demnach in
einer Schwebe zwischen Verbergen und Entbergen angesiedelt, die
eines dauernden Ausgleiches zwischen Bild- und Sprachsinn bediirfte.
Wichtig fiir uns wire nur der Umstand, daB es offensichtlich Konfigu-
rationen gibt, in denen Sprache den Bildsinn nicht ausscheiden kann,
ohne den Sinn desselben preiszugeben. Die Frage, die wir uns im
Anschluf} daran stellen, soll noch weitergreifen: Was geschieht einem
Sprechen, das der Frage seiner Erméglichung in einem AuBlen begeg-
net? Sprechen, das sich mit der Repréasentation der eigenen Bedingung
konfrontiert findet? Sprechen, das auf die Mdoglichkeit des eigenen
Verstummens trifft? Sprechen, das die Bedingung seiner eigenen
Moglichkeit in einem Anderen vorgebildet findet?

2. Eine historische Kontroverse

Winckelmann wirft in seinen Gedanken iiber die Nachahmung der
griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst einen mif3bil-
ligenden Seitenblick auf die Erzdhlung des Todes des Priesters Lao-
koon und seiner beiden Séhne in der Aneis des Vergil. Fiir Lessing
wird dieser Seitenblick zum Angelpunkt seines ganzen Essay.
Winckelmann beschreibt ndmlich die Laokoongruppe folgender-
malen:

So wie die Tiefe des Meeres allezeit ruhig bleibt, die Oberfliche mag auch
noch so wiithen, eben so zeiget der Ausdruck in den Figuren der Griechen bey
allen Leidenschaften eine grofle und gesetzte Seele. Diese Seele schildert sich
in dem Gesichte des Laokoons, und nicht in dem Gesichte allein, bey dem
heftigsten Leiden. Der Schmerz, welcher sich in allen Muskeln und Sehnen
des Korpers entdecket, und den man ganz allein, ohne das Gesicht und andere
Theile zu betrachten, an dem schmerzlich eingezogenen Unterleibe bey nahe
selbst zu empfinden glaubt; dieser Schmerz, sage ich, dufert sich dennoch mit
keiner Wuth in dem Gesichte in der ganzen Stellung. Er erhebt kein schreck-
liches Geschrey, wie Virgil von seinem Laokoon singet; die Oefnung des

274

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mundes gestattet es nicht; es ist vielmehr ein &ngstliches und beklemmtes
Seufzen, wie es Sadolet beschreibt. Der Schmerz des Korpers und die Grofe
der Seele sind durch den ganzen Bau der Figur mit gleicher Stirke ausge-
theilet und gleichsam abgewogen, Laokoon leidet, aber er leidet wie des So-
phokles Philoktet; sein Elend gehet uns bis an die Seele; aber wir wiinschen,
wie dieser grole Mann das Elend ertragen zu konnen.*

Lessing stimmt dieser Beschreibung vorbehaltlos zu, zogert jedoch,
aus derselben allgemeine Regeln fiir die Darstellung eines Stoffes
abzuleiten. Die Scheidung zwischen dem Reich der Bildenden Kiinste
und dem der Poesie dient ihm zu einer Verteidigung der Poesie. Die
im Zuge dieser Verteidigung ausgearbeiteten unterschiedlichen Cha-
rakterziige der Bildenden Kunst und der Poesie — bzw. der bildlichen
Darstellung und der Sprache — sollen uns AnlaB fiir weiteres Nach-
denken sein: "Schreyem ist der natiirliche Ausdruck des korperlichen
Schmerzes," schreibt Lessing und deutet auf Homer, der in seiner
Ilias seine verwundeten Krieger "nicht selten mit Geschrey" zu Boden
sinken l4Bt. Er verweist auch auf das wiederholte und anhaltende
Schreien des Philoktet in der gleichnamigen Tragodie des Sophokles
und schliefit dann, "daB das Schreyen bei Empfindung korperlichen
Schmerzes, besonders nach der alten griechischen Denkungsart, gar
wohl mit einer groBen Seele bestehen kann."* Der Dichter ist in seiner
Vorgehensweise nicht — wie der Bildhauer — an einen einzigen Au-
genblick gebunden. Der Schrei, den der Dichter seinen Helden aus-
stoBen 1aBt, wihrt nicht dauernd. Hitten aber die drei Bildhauerschop-
fer den Laokoon schreiend vorgestellt, so wiirde dieser unablaBig
schreien. Und dieses wire widernatiirlich, denn "der heftige Schmerz,
welcher das Schreyen auspresst, 1aBt entweder bald nach, oder zer-
stort das leidende Subjekt". Weiters wire der héchste Affekt, der zu-
gleich die entschiedensten Ziige im Gesicht der Gepeinigten hervor-
ruft, fiir die bildliche Darstellung duBerst unvorteilhaft. Die Einbil-
dungskraft wire nicht mehr in der Lage, dem Dargestellten noch et-
was hinzuzufiigen, denn

wenn Laokoon also seufzet, so kann ihn die Einbildungskraft schreyen horen;
wenn er aber schreiet, so kann sie von dieser Vorstellung weder eine Stufe
hoher, noch eine Stufe tiefer steigen, ohne ihn in einem leidlichern, folglich
uninteressanten Zustande zu erblicken. Sie hort ihn erst dchzen, oder sie sieht
ihn schon todt.®

275

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demnach besidBe das Reich des Dichters umfassendere Moglichkei-
ten, und es liele sich in jenem Reich der Affekt in seiner hochsten
Steigerung ausdriicken. Der Grund hierfiir liegt darin, daB die zeit-
liche Entfaltung des dichterisch vorgestellten Schmerzes mit der Ent-
faltung des realen Schmerzablaufs analog, ja zeitdeckend sein kann.
In beiden Fillen bildet das transitorische Moment den Vorgang.
Uberdies wird die Einbildungskraft in ihrer Freiheit durch die sprach-
liche Darstellung nicht in dem MaBe der bildlichen Darstellung be-
schrankt. Dennoch wire hier die Frage zu stellen, ob die Simultaneitit
in der Skulptur nur aus dem Wegfallen der Zeitsukzession zu denken
ist. Der Dichter 148t den Laokoon schreien und danach auch ster-
ben. Der Bildhauer kann nur einen einzigen Moment vergegenwarti-
gen. Aber dafiir ist uns die Skulptur unmittelbar gegeben: Sie ist
ein Gegenstand, der sich unseren Sinnen darbietet. Wir konnen um
die Skulptur herumgehen, sie betrachten, sie betasten. Doch was ist
es, das sich uns entgegenstellt, abgesehen vom scheinbar unwandel-
baren Marmor, dessen Kiihle unsere Finger verspiiren? Was sehen
wir?

Es ist die Gestalt eines nackten Mannes, der auf einem Podest sitzt.
Links und rechts stehen zwei Jiinglinge. Alle drei werden von einer
Schlange umwunden und dadurch zu einem Ganzen verbunden. Der
Jiingling rechts von Laokoon wird schon vom Druck des Schlangen-
korpers, der ihn an das angewinkelte Bein des Laokoon zieht, der
Schwerkraft enthoben. Der zweite Jiingling versucht, aus einer Win-
dung des Schlangenkorpers um sein Bein herauszusteigen. Er blickt
mit schmerzlichem Gesicht zu Laokoon empor. Dessen Korper selber
ist gestreckt, aber ruhig. Mit beiden Hinden hilt er die Schlange, de-
ren Kopf an seiner Hiifte gerade zum BiB ansetzt. Keiner der Darge-
stellten zeigt ein Zeichen der Gegenwehr gegen die sie alle umwin-
dende Schlange. Ohne die sich auf diesen Moment beziehende Stelle
bei Vergil nachlesen zu miissen, allein durch die Vorstellung der
Skulptur, wird uns klar, daf} alle drei, Laokoon und seine beiden S6h-
ne, in kurzer Zeit vom Tod ereilt werden. Das Gesicht des Laokoon
driickt, wie schon erwihnt, nicht den gréfiten Schmerz aus, vielmehr
ein schmerzliches Hingegeben-sein. Das Vermeiden des hochsten
Affektes gebietet jedoch nicht nur die Einbildungskraft, die beim An-
blick desselben an die eigene Grenze stofen wiirde,

276

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weil der Anblick des Schmerzes Unlust erregt, ohne daB3 die Schonheit des
leidenden Gegenstandes diese Unlust in das siie Gefiihl des Mitleids ver-
wandeln kann. Die blosse weite Oefnung des Mundes, — bey Seite gesetzt,
wie gewaltsam und Eckel auch die iibrigen Theile des Gesichts dadurch ver-
zerret und verschoben werden — ist in der Mahlerey ein Fleck und in der
Bil(%hauerey eine Vertiefung, welche die widrigste Wirkung von der Welt
hat.

Welcher GesetzmaBigkeit entspringt diese Forderung nach Beruhi-
gung des Affektes in der Darstellung desselben? Winckelmann be-
merkt liber die Werke der Griechen, daB "in ihren Meisterstiicken
nicht allein die schonste Natur [ist, sondern] gewisse idealistische
Schonheiten derselben, die, wie uns ein alter Ausleger des Plato lehrt,
von Bildern, die im Verstande entworfen, gemacht" wurden.? Die
Ausbildung der korperlichen Schonheit forderten bei den Griechen,
nach Winckelmann, einerseits die klimatischen Verhiltnisse, anderer-
seits die leibliche Erziehung, die ihren Niederschlag in den Korpern
der Athener und Spartaner gefunden hitten. Die kiinstlerische Nach-
ahmung dieser Korper allein jedoch wire fiir das Erreichen der
Schonheit im Kunstwerk ungeniigend gewesen:

Die Nachahmung des Schonen der Natur ist entweder auf einen einzelnen
Vorwurf gerichtet, oder sie sammelt die Bemerkungen aus verschiedenen
einzelnen und bringt sie in eins. Jenes heifit eine dhnliche Kopie, ein Portrit
machen; es ist der Weg zu hollédndischen Formen und Figuren. Dieses aber ist
der Weg zum allgemeinen Schénen und zu idealischen Bildern desselben, und
derselbe ist es, den die Griechen genommen haben.’

3. Beherrschung des Affektes und Ausbleiben des Todes

Ubertragen auf den Laokoon heifit dies, daB uns in dieser Skulptur
nicht das Abbild eines konkreten Menschen vorgestellt wird. Was uns
erscheint, ist der Entwurf eines Leibes, ist ein idealisierter Leib in
seiner Vergegenwirtigung. Wenn nun Friedrich Schiller in seiner
Schrift Uber das Pathetische auf Winckelmanns Beschreibung des
Laokoon Bezug nimmt, so meint er damit nicht die bislang vorge-
stellte, sondern diejenige, die Winckelmann in seiner Geschichte der
Kunst des Altertums entwickelt. Und dort ist es die Rolle Laokoons
als Vater, die entscheidend wird und an die Schiller anschlieit: "Wére

277

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nun Laokoon bloB ein gemeiner Mensch, so wiirde er seines Vortheils
wahrnehmen, und wie die iibrigen Trojaner in einer schnellen Flucht
seine Rettung suchen."'® Doch es ist das Verderben seiner Kinder, das
ihn zuriickhilt, und dadurch wird sein Tod zu einer Willenshandlung.
Die Darstellung des Affektes ist, nach Schiller, Mittel zur Darstellung
der Willensfreiheit. Die Vernunft soll, als eine von der Natur unab-
hiangige Kraft gedacht, zutage treten. Erst im duflersten Angriff der
Natur, im beherrschten kérperlichen Leid, bewahre und zeige sich die
Willensfreiheit und unser wahres Menschentum. Genau an dieser
Stelle erschiene auch das Pathos, "weil nie das Leiden an sich, nur der
Widerstand gegen das Leiden pathetisch und der Darstellung wiirdig
ist. Daher sind alle absolut hchsten Grade des Affects dem Kiinstler
sowohl als dem Dichter untersagt"."" Dieser Kampf des Willens mit
der Natur ist jedoch nicht nur ein Kampf mit dem Affekt; es ist auch
ein Kampf mit der Sinnlichkeit. Denn es gébe auch mechanische,
kausale Wege, dem Schmerz auszuweichen, doch dieselben lagen
immer im Bereich des Sinnlichen.

Pathos wire mithin die Schnittstelle, an der Vernunft iiber Natur zu
herrschen beginnt und dadurch ihre Freiheit zeigen kann. Das dstheti-
sche Urteil — und darauf zielt Schillers Schrift — soll an beiden teilha-
ben, sich jedoch weder dem Gesetz der Natur, noch dem der Vernunft
unterordnen. Wenn Schiller sagt, daBB der Affekt und dessen Darstel-
lung etwas fiir sich Gleichgiiltiges und ohne dsthetischen Wert wiren,
so hilt er dem etwas spiter entgegen, dal die Poesie ihren Weg nicht
durch die "kalte Region des Gedichtnisses"'> nehmen und die Gelehr-
samkeit zu ihrer Auslegerin machen sollte. Genau diese prekire
Schnittstelle wire der Ort der Kunst und ihrer Darstellung. Hier zeigte
sich die Verschriankung unserer geistigen und sinnlichen Anteile, die
wir als Menschen in uns tragen. Der Aktivitit der Vernunft, die eine
die Sinnlichkeit bekdmpfende und beherrschende wire, entspriche die
notwendige Passivitit der Sinnlichkeit. Das Interesse des dsthetischen
Urteils wire, ganz im Unterschied zu dem der Vernunft, zwar an der
Freiheit und der Willenskraft interessiert, jedoch nicht mehr an ihrer
Kraft als einer aus derselben resultierenden GesetzmiBigkeit. Und
folglich generiert sich aus dem #sthetischen Urteil kein Handlungs-
gesetz. Eine seltsame Indifferenz gegeniiber dem Guten und Schlech-
ten stellt sich ein:

278

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Woher sonst kann es kommen, daB wir den halbguten Charakter mit Wider-
willen von uns stofien, und dem ganz schlimmen oft mit schaudernder Be-
wunderung folgen? Daher unstreitig, weil wir bey jenem auch die Moglichkeit
das absolut freien Wollens aufgeben, diesem hingegen es in jeder AuBerung
anmerken, daf er durch einen einzigen Willensakt sich zur ganzen Wiirde der
Menschheit aufrichten kann."

In der Kunst, als dem Reich der Mdoglichkeiten, erscheint nicht das
Unsichtbare, weder das Unsichtbare der Vernunft, noch das Unsicht-
bare der Natur. Die Kunst wire zwar immer schon Komplizin der
Vernunft, da sie an der Stelle auftaucht, an der jene sich selbst zu
wissen beginnt im Moment ihrer Herrschaft iiber das Reich der Sinn-
lichkeit. Doch markiert das Kunstwerk gerade deshalb einen Extrem-
punkt, da sich an ihm dieser Moment zeigt. Er wird fiir uns sichtbar.
Auf die Skulptur gewendet, bedeutet dies, dal dieser Extrempunkt als
Moment vergegenwirtigt wird. Er wird dem Betrachter mit-gegen-
wirtig. Blicke ich auf die Laokoongruppe, kann ich nicht sagen, wann
sie anfiangt. Der Anfang wird an mich zuriickgegeben. Mein Blick
fillt auf diesen Leib und bezeichnet zugleich einen Anfang. Doch
nicht den Beginn einer Abfolge, sondern das Eintreten eines Verhilt-
nisses.

Die Unlust, von der Lessing meinte, da wir sie beim Anblick des
zum Schrei gedffneten Mundes des Laokoon empfinden wiirden,
konnten wir in AnschluB an Schiller auch aus der Unangemessenheit
der reinen Affektdarstellung gegeniiber dem ésthetischen Urteil den-
ken. Andererseits konnten wir diese Unlust als Protest der Einbil-
dungskraft oder Phantasie deuten, die ihrer Freiheit beraubt werden.
Aber wire dieser Freiheitsraub nicht belanglos? Ist es nicht unaus-
weichlich, wenn wir die Statue betrachten, daB die Dargestellen in
kiirzester Zeit tot sein werden? Sie sind rettungslos verloren. Und
doch wird an der skulpturalen Darstellung der Tod nie sichtbar wer-
den. Wir finden uns hier mit der unausweichlichen Konsequenz des
Todes konfrontriert, der jedoch niemals Gegenwart wird, obwohl der
Schrei, als Reprasentant des Schmerzes, nicht die letzte Stufe vor dem
Eintreten des Todes ist, sondern bereits das Sterben bedeutet. Tref-
fend beschreibt Lévinas diesen Umstand folgendermalBen:

Nicht im Augenblick des Leidens, in dem ich, in das Sein hinein in die Enge
getrieben, es noch ergreife, in dem ich noch Subjekt des Leidens bin, sondern

279

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Weinen und Schluchzen, in die das Leiden sich wandelt; dort, wo das
Leiden zu seiner reinen Form gelangt, wo es nichts mehr zwischen uns und
ihm gibt, dort schldgt die hochste Verantwortlichkeit dieser duBersten Uber-
nahme in hochste Verantwortungslosigkeit, in Kindlichkeit um. Dies ist das
Schluchzen und genau dadurch kiindigt es den Tod an."

Daran anschlieBend behaupten wir, dal im Laokoon ein Bild des
Subjekts in seiner duBersten Grenze vorgestellt wird. Jedoch nicht nur
im Moment seines Erscheinens als ein freies in der Beherrschung der
Sinnlichkeit, sondern zugleich im Moment des Verschwindens, der
Umkehrung der Aktivitit in Passivitit. Das Ende des Verschwindens
entzieht sich dem Subjekt im Entgrenzen desselben; das Subjekt ist
dann das Verschwundene. Die weiter oben behauptete Mit-Gegenwar-
tigkeit der Skulptur wendet sich in eine Ungleichzeitigkeit. Die Mate-
rialitdt des Steines ermdglicht eine Dauer dieses prekdren Momentes,
dessen Verinderung den Tod, das Verschwinden das Angeschauten
zur Folge hitte. Die GewiBlheit, daB Laokoon sterben muB, trifft auf
die in der Skulptur dargestellte Ankiindigung des Todes, die sich in
der uneinholbaren Zukiinftigkeit erfiillt. Hier wird in einem vis-g-vis
begreiflich, was in seiner Form als Skulptur unwandelbar erscheint.
Die Erméglichung dieses Begreifens resultiert daraus, daB8 der Be-
trachter, der die Wahrnehmungen in ihrer Folge als Momente anein-
ander reiht, immer wieder seine Aufmerksamkeit auf den Gegenstand
richten kann und ihn unverwandelt vorfindet. Obwohl er immer weif3,
daB die Dargestellten ihr Leben rettungslos verloren haben, findet er
sie bei jeder erneuten Riickkehr des Blickes in eben dem Zustand, in
dem er dieselben verlassen hat. Diese Riickkehr ermdglicht jedoch
auch ein Festhalten des Gegenstandes in einer stets erneuerten Pri-
senz. Solange ich zuriickkehren kann, lebe ich mithin noch. Gegen-
wart wird zur Moglichkeit der Riickkehr; Zukunft ist die Unmdglich-
keit derselben. Wiirde Laokoon schreien, sihen wir ihn schon tot, und
es gibe keine Riickkehr mehr, da er verschwunden sein miifite, auch
nur nach einem kurzen SchlieBen unserer Augen. Der in der Un-
verdnderlichkeit des Steines getroffene Moment wird zum MaB unse-
rer Zeit. Zeit ist nicht mehr die Dauer des Betrachtens, des Erlebens;
Zeit ist die Ermoglichung der Riickkehr zur Dauer der Nicht-Zukunft.

280

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Bestimmung des Leibes und Umarmung des Denkens

Im mythischen Denken bestimmen zwei Motive die Idee des in der
Skulptur erscheinenden menschlichen Leibes. Zum einen in der Ge-
schichte, in der das elfenbeinerne Bild der Goéttin Aphrodite, das
Pygmalion verfertigt hat und mit sich in sein Bett legt, durch das Be-
gehren Pygmalions, das die Géttin erhért, beseelt wird und sich in den
Leib der Galathea wandelt. Dagegen steht das Haupt der Medusa,
dessen Anblick jeden Betrachter in Stein verwandelt. In diesem
Wechselspiel des Begehrens und des Blickes, in dem sich einerseits
das Zeichen des Korpers in einen Leib wandelt, wie in der Geschichte
von Pygmalion, andererseits die Leiber zu Stein gefrieren, wie in der
Geschichte des Perseus, der die Krieger des Agenor mit Hilfe des
abgeschlagenen Hauptes der Medusa versteinert, zeigt sich das para-
doxe Verhiltnis zum Leib des Anderen.

In der durch das Begehren des Pygmalion bedingten Beseelung der
Statue tritt diese aus der Représentation der Gottin, die sie an eine
uneinholbare Zukunft bindet, in das Leben, das aber zugleich zum
Beginn ihres Sterbens wird. Ihr Sterben ist nun unaufhaltsam in ihr
Leben verwoben. Thr Korper wird altern, und weiter in einer Zukunft,
die dem Moglichkeitsraum der Gegenwart entwichst, sterben und
verwesen. Das Begehren des Pygmalion erwdrmt und erweicht das
Elfenbein in eine Ekstase des Zeugens, die das Andere der Skulptur
verschwinden und zu einer Anderen, zu Galathea, werden lafit. Das
Zeichen des Korpers als Skulptur lduft im Begehren des Pygmalion
auf diesen selbst zuriick, und zwar in seinem Wunsch, den anderen
Leib zu durchdringen. Dessen Erstarrung, die ihn zum Zeichen fiir die
nie eintretende Zukunft, den Tod, macht, soll verfliissigt werden. Ge-
lingt dies jedoch, wie bei Pygmalion, belebt sich die Statue; bedeutet
diese nicht mehr das Andere des eigenen Leibes und den Tod. Die
Ungleichzeitigkeit, uniiberbriickbare Kluft zwischen Leib und Skulp-
tur, wendet sich in eine Gleichzeitigkeit.

In der Gegenbewegung, in der die Leiber der Krieger des Agenor
durch den Blick der Medusa versteinern, erstarren sie zu Zeichen, die
fir die verschwundenen Menschen stehen. Der in dieser Versteine-
rung erscheinende Korper deutet auf keine Zukunft desselben mehr
hin, sondern ist nur noch Spur des Verschwundenen. Er be-zeugt Ge-
schichte. Das Andenken an die Skulptur, die das portréthafte Abbild

281

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des verschwundenen Menschen darstellt, wird zum Andenken an den
Verschwundenen. Das Denken des Mythos setzt so an den Réndern
des Zeichens ein, des Males, dem anzudenken ist. Es miindet entwe-
der in das Begehren des Eros nach Verfliissigung oder in das Begeh-
ren des Blickes nach Fixierung. Das Festschreiben der Krieger in der
Versteinerung er-zeugt Gegenwartigkeit, die Erinnerung und Ge-
schichte als Herkunft ermdglicht. Das lebendig-gegenwirtige Er-
scheinen der Galathea fiihrt zu einer Zukiinftigkeit eines Lebens, das
unausweichlich von der Kraft der Gleichzeitigkeit der Gegenwart
ermoglicht wird. Das uneinholbare Verhiltnis des Leibes als Skulptur
(dem die Spur des Elementaren, des aus seinem Element geschlage-
nen Steines, innewohnt) zum Blick und zum Begehren des Betrachters
soll in einer Gleichzeitigkeit eingeholt werden. Der als Ankiindigung
dieses Anderen in der Skulptur erscheinende Leib wire dann nur Sta-
dium einer Entwicklung, die iiber die Grenze des Zeichens reicht. Das
Zeichen, als es selbst gedacht, entzieht sich jedoch den Schleifen des
Begehrens.

"Des Bogens Name ist Leben, sein Werk ist der Tod." Dieser
Spruch Heraklits," dem die Doppeldeutigkeit des griechischen Wor-
tes bios, als Bogen und Leben zugrundeliegt, deutet auf die Tat des
Blickes. Das durch den Bogenschuf3 getroffene Wesen ist tot. Der
durch den Blick der Medusa erfafite Leib ist tot. Das Fixierte, als sei-
ner ehemaligen Beweglichkeit beraubt und uns dadurch zuhanden
seiend, geht seiner Selbstindigkeit verlustig. Doch der Blick wird in
seinem Ankommen, in der Fixierung selbst, noch von einem Begehren
durchwaltet: "Was das Sehen uns lehre, mufl wortlich genommen wer-
den: daB es uns die Sonne, die Sterne beriihren 14d6t, da wir zu glei-
cher Zeit iiberall sind." Dieser Satz Maurice Merleau-Pontys'® illu-
striert, dal im Moment des Erstarrens, des Gefrierens, eine Moglich-
keit entsteht. Der Blick, der fixiert und in einem Bild als Spur bleibt,
ermoglicht uns zugleich, iiberall zu sein, indem er uns im Betrachten
desselben die Last des eigenen Blickes abnimmt. Diese grenzenlose
Freiheit der Einbildungskraft wird durch die Ortlosigkeit ermdglicht.

Das stumme Denken der Malerei, von dem Merleau-Ponty spricht,
riickt den Blick in eine Ndhe zum Denken, das seinen Ort in der Spra-
che gefunden hat. Zwar kann sich kein Denken ganz und gar von sei-
nem Tréger 16sen, "doch das einzige Privileg des sprachlichen Den-

282

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kens ist, das seinige handlich gemacht zu haben"."” Doch kénnte man
dies nicht auch vom Blick behaupten, der die grenzenlose Freiheit des
Uberall-zur-gleichen-Zeit-seins ermoglicht? Eine Moglichkeit, die
Jjedoch aus einer Ortlosigkeit erwichst. Ortlosigkeit der Tat des Blik-
kes. Das Bild verspricht mir, indem es mir die Last des eigenen Blik-
kes abnimmt, in dieser Fixierung iiberall sein zu konnen. Es antwortet
auf ein Begehren, das Begehren, das wir in der Geschichte der Medu-
sa vorgestellt finden: das Begehren, die fixierten Leiber der Anderen
in die Simultaneitit eines Ortes mit uns zu bringen. Es ist der Traum
des Betrachters, der die Dauer zu einer Unendlichkeit des Jetzt hin
verlassen will.

Die Skulptur, als Zeichen, lehrt uns jedoch, daB wir nicht zur glei-
chen Zeit iiberall sein konnen. Aristoteles denkt den Ort weder als
Material, noch als Gestalt, noch als Hohlraum: "Der Ort ist die un-
mittelbare (das heiflt nichstgelegene) nicht in Bewegung begriffene
Angrenzungsfliche des (den Gegenstand) umschlieBenden Korpers."
Er ist die Grenzflidche des den Gegenstand enthaltenden Korpers. Das
Kontinuum ist nur Méglichkeit des Ortes, das Auseinanderliegen der
Teile, "mogen sie sich auch beriihren, wie etwa in einem (Sand-)Hau-
fen".'"® Die Skulptur als Zeichen erscheint an der Grenze zwischen der
Beriithrung des Blickes und dem Stein. Das Netz des Reliefs bildet
diese Grenze nach und laBt diese sichtbar werden. Der Marmor, an
dem die Skulptur erscheint, weist nach unten auf den Stein der Erde,
auf dem wir stehen. Die Skulptur ist in ihrem Erscheinen Ort und
zugleich Grenze, an der Andenken ermdglicht wird. Aus dem Anden-
ken der Trennung des Ortes entwichst Mitleid, wie Lessing schon be-
merkt hat. Die "Siifle des Mitleids", die Lust desselben, kommt nicht
aus dem Begehren, den steinernen Leib in die Bewegung des eigenen
Eros zu ziehen, aber auch nicht aus der Erinnerung an einen einstmals
lebendigen Laokoon, fiir den diese Skulptur als Mal steht. Der Ort des
Widerstandes des Konkreten, der die Skulptur erscheinen laft — Ort,
den wir nie einnehmen kénnen, markiert die Trennung vom ange-
schauten Leid, auch in der Beriihrung des Blickes. Mitleid ist die Er-
fahrung, daB jener Schmerz nie der meine sein kann. Dieser ist die
Einsamkeit des Anderen. Die Grenze dieser Einsamkeit und wodurch
diese nie iiberschritten werden kann, bezeichnet Lévinas'® folgender-
maflen:

283

25.01.2026, 11:44:27. Op:



https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist kein Erkennen, denn durch das Erkennen wird das Objekt, ob man will
oder nicht, ganz vom Subjekt vereinnahmt und die Dualitit verschwindet. Es
ist keine Ekstase, denn in der Ekstase wird das Subjekt vom Objekt verein-
nahmt und befindet sich wiederum in einer Einheit. Alle diese Beziehungen
laufen auf das Verschwinden des Anderen hinaus.

Das Konkreteste, der Stein, ist Zeichen fiir das, was er nie sein kann.
Doch was im Zeichen erscheint, das Andere des Anderen und des
Todes, kann nur in diesem erscheinen. Der duflerste Moment der Dar-
stellung ist nicht der Moment des Todes, sondern der Moment, an
dem alles entschieden ist. Wir wissen, da3 Laokoon sterben muf,
doch wir sehen ihn nie tot. Wir sehen sein schmerzliches Antlitz, doch
dieses hat sich nicht im Schmerz verloren. Wir sehen die drei Kérper
in den todlichen Windungen der Schlange gefangen, doch kein Befehl
erreicht uns, ihnen zu Hilfe zu eilen. Das "siile Mitleid" stellt sich ein
und bedeutet die uniiberschreitbare Trennung zwischen uns und dem
Angeschauten, dem leidenden Subjekt. Das Andere des Todes, auf das
hier im Schmerz des Anderen gedeutet wird, ist nicht das Dunkel im
Sinne des Gegenspielers des Lichtes, des Dunkels; das nicht sichtbar
ist. Es ist das Dunkel des Anderen, das kein Licht kennen kann. Es
entzieht sich den Umarmungen des Begehrens und denen des Blickes.

Das Kunstwerk diente uns in dieser Untersuchung als Bedeutungs-
knoten. Zu diesem konnten wir immer wieder zuriickkehren. Wenn
wir Skulptur als Ort, und diesen Ort als Grenze charakterisiert haben,
so war es diese Grenze, die eine Riickkehr des Andenkens ermdg-
lichte. Deutung ist nicht mehr ein archdologischer Vorgang, der Sinn-
schichte um Sinnschichte freilegt, diese darauthin dokumentiert, um
dann weiters in immer vorgingigere Regionen vorzustoflen, wie dies
etwa auch bei Husserl der Fall ist. Deutung ist eine Bewegung des
Ausholens und des darauf folgenden Einholens des Deutsamen. Die-
ser Vorgang ermdglicht eine Gegenwirtigkeit und das Erfassen des
Gegenstandes. Ein Abreifien dieses Vorganges macht Bedeutung und
Sinn unméglich. Die Hoffnung, das Reich des Sinnes durch die Inter-
pretation des Laokoon gegebenenfalls auszuweiten, hat sich nicht
erfiillt. Die Erfahrung der Grenze, die von diesem Werk bezeichnet
wird, ist Zeichen eines Kosmos geworden, der kein Licht und keine
sagbare Wahrheit kennen kann. Das Werk ist Zeichen des Anderen
und zugleich Zeichen der Grenze, die den Gang der Auslegung er-

284

25012026, 11:44:27. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moglicht. Eine Grenze, die — selber uneinholbar — den Schmerz des
Anderen und den Schrecken des Todes des Anderen bedeutet. Einen
Schrecken, mit dem jede Geschichte beginnt.

Anmerkungen

. Vgl. Schriften zur Literatur, Frankfurt/M: Ullstein 1979, 96 (Das unendliche Spre-
chen)

Vorschule der Asthetik (Werke 5), Miinchen: Miller 1963, 184.

A. WARBURG, Heidnisch-antike Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten,
Heidelberg 1920; zit. E. WIND, Heidnische Mysterien der Renaissance, Frankfurt/M:
Suhrkamp 1981, 404.

Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen Werke; zit. G. E. LESSING,
Lakoon oder iiber die Grenzen der Mahlerey und Poesie, Berlin: F. Vo8 und Sohn
1788, 1.

G. E. LESSING, Laokoon, 4 und 9.

Ebenda 26 und 25.

Ebenda 20 f.

Werke, Berlin/Weimar: Aufbau Verlag 1982, 3 (Gedanken iiber die Nachahmung
der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst).

10Ebenda 1.

Kleinere prosaische Schriften, 2. Teil, Wien: Anton Doll 1810, 331 f. (Ueber das
Fathetlsche)

Ebenda 319.

2 Ebenda 344.
:j Ebenda 346 f.
S Die Zeit und der Andere, Hamburg: Meiner, 45.

Fragment 48: H. DIELS/W. KrANZ (Hg.), Fragmente der Vorsokratiker griechisch
und deutsch, Berlin: Weidmannsche Verlagsbuchhandlung 1961, 231.

% Das Auge und der Geist. Philosophische Essays, Hamburg: Meiner 1984, 40.
g Ebenda 42 f.

Physikvorlesung, hg. von E. GRUMACH (Werke 11), Darmstadt: Wissenschaftliche
Bguchgesellschaﬁ 1967, 93.

Die Zeit und der Andere, 19.

0 N A W

17

285

25.01.2026, 11:44:27. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

