
Laokoon - oder die Grenze des Schmerzes

Boris Roland Manner (Wien)

Für S. H.
Wenn im folgenden eine Debatte, die vor über 200 Jahren stattgefun­
den hat, als Ausgangspunkt für einige Überlegungen zum Schmerz 
und dessen Darstellbarkeit genommen wird, so geschieht dies nicht 
aus historischem oder, genauer gesagt, aus wissenschaftsgeschichtli­
chem Interesse. Die Überzeugung, die eine entscheidende Motivation 
für diese Untersuchung ist, besteht darin, daß Lessing in seiner Schrift 
Laokoon, oder die Grenzen der Mahlerey und Poesie an einem Punkt 
der Problematik des Schmerzes als Grenzphänomen der Darstellung 
angelangt war, der nicht durch ein Fortschreiten der historischen Dis­
ziplinen eingeholt werden und in eine beruhigende Verfügbarkeit der 
Archive gebracht werden konnte. Daß der Punkt, an dem Lessing in 
die Befragung der Problematik einsteigt, eine poetologische oder- 
wie wir heute sagen würden - eine kunsttheoretische Position ist, be­
sagt schon der Titel. Und doch hat Lessing in diesem Text an Fragen 
gerührt, die weit beunruhigender für unser Selbstverständnis sein 
mögen als ein bloßer Disput, welche Form welchem Gehalt angemes­
sen sein mag.

Die Verunsicherung tritt schon bei der Lektüre des Titels der les- 
singschen Schrift ein. Verspricht diese doch eine Behandlung der 
Grenzen der Malerei und Poesie. Doch der Haupttitel des Werkes 
Skulpturengruppe, die den Tod des gleichnamigen trojanischen Prie­
sters und seiner zwei Söhne darstellt. Vertraut mit den Scheidun­
gen der Kunst in verschiedene Bereiche und Ausdrucksformen, sind 
wir erstaunt über diese Zuordnung, die Lessing macht: Malerei und 
Skulptur in eine Zusammengehörigkeit gegenüber Sprache zu denken. 
Aber zeigt sich nicht gerade hier ein Riß, der wesentlich ist? - und 
es sind Risse, Differenzen und Trennungen, die den Gang dieser Ar­
beit weiterbestimmen werden. Nämlich die Scheidung des Kosmos in

269

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Laokoon

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen bildenden und in einen sprachlichen Bereich. Ein Riß, dessen 
Scheidungskraft so stark ist, daß er den Unterschied von Malerei und 
Skulptur ausblenden kann, wobei dem sprachlichen Bereich allein 
schon durch die Tatsache des Textes von Lessing ein weiterer Raum 
zugedacht wird. Findet doch die Darstellung zweier Phänomene, der 
Malerei und der Poesie, die beide in einem anderen der oben er­
wähnten Bereiche angesiedelt sind, in der Sprache statt. Einer Spra­
che, die vordergründig scheinbar alles in ihrer Darstellung beherber­
gen kann. Das Verhältnis von Bild und Sprache in diesem Vorver­
ständnis zu belassen, ist an dieser Stelle nicht vermeidbar. Doch soll 
angedeutet werden, ob nicht vielleicht Sprache hier (in einer engen 
Verwandtschaft zu Denken gedacht, zu einem Denken, das vor allem 
integrativ, das heißt in ein Bewußtsein einholend, vorgestellt wird) 
einer Vorgängigkeit ausgesetzt ist, die sich durchaus auch in einem 
Werk der Bildenden Kunst ankündigen kann.

1. Metapher und Sinn

Der Schmerz, und wir folgen hier einem Gedankengang von Emma­
nuel Levinas, als äußerste Position des Daseins, in dem dasselbe 
nichts mehr übernehmen kann, bezeichnet zugleich auch die äußerte 
Möglichkeit der Sprache. Wenn bei Heidegger die Sprache der ausge­
zeichnete Ort des Ereignisses des Seins genannt wird, was in der Fol­
ge zu einer Nobilitierung des Dichtens und des Dichters fuhrt, so un­
terläuft das Denken von Levinas diese Position, indem es einem Er­
eignis, dem Tod, zudenkt, was von diesem Denken, und im Gefolge 
dessen auch von der Sprache, nicht mehr übernommen und also auch 
nicht mehr dargestellt werden kann. Der Schmerz kündigt dieses Er­
eignis an, aber er kündigt es nur an, ohne an ihm teilzuhaben. Der 
Schmerz des Laokoon ist es auch, der in der Darstellung Lessings die 
Scheidelinie markiert, die den Bereich der Poesie und den der Malerei 
scharf trennt. Dieser Schmerz deutet auf den Riß, der unversöhnlich 
und eifersüchtig die Grenze der beiden Künste besetzt hält und jeden 
Transfer von Bedeutung in ein Übersetzen verwandelt. Ein Überset­
zen, dessen Ziel das Erreichen von Bedeutung in Sprache ist. Bedeu­
tung, die ein Verständnis anzeigen würde. Ein Verständnis, das zu 
einer Beruhigung führen müßte - beinhaltet doch die Möglichkeit 

271

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines Verstehens ein Belassen-können desjenigen, das in ein Verste­
hen gekommen ist.

Die Unruhe, die ein Gegenstand dem Denken bereiten kann, indem 
sich derselbe nicht von selbst dem Zugriff der integrativen Bewegung 
übereignet, wäre immer eine zu überwindende. Sie wäre zwar uner­
läßlich für den Fortgang dieses Denkens, das aber für sich selbst ge­
nommen nur den Charakter eines schlechten Denkens bedeuten wür­
de, das heißt eines Denkens, das sich noch nicht als eine Erfüllung des 
Besitzes des Ausständigen in eine Gegenwart gebracht hat. Unter­
nehmen der Deutung, die eine Gegenständlichkeit, in vorliegendem 
Fall eine Skulptur, zum Anlaß ihres Denkganges hätten, wären un­
vermeidlich an den Fluchtpunkt des Erscheinens ihres vorgegebenen 
Gegenstandes in der Sprache verwiesen. Einer Sprache, die in einer 
Selbstdarstellung - gemäß einer Vision Heideggers - nur noch Sagen, 
nur noch Ankunft ohne Trennung wäre. Sagen, das möglicherweise 
kein Gesprochenes mehr sein könnte. Sagen, das sich jeglichem Ge­
sagten entwände. Absolute Präsenz ohne die Möglichkeit eines Ver­
gehens oder Verfallens. Ein wie auch immer geartetes Außen von 
Sprache wäre demzufolge für ein Denken unerreichbar, wäre zwar 
nichts Neues, aber dennoch unwesentlich, solange es den Weg in die 
Sprache nicht gefunden hätte.

Diese scheinbar unvergänglich Nähe von Denken und Sprechen, 
dieses Zusammenfallen von Denken - sei es nun integratives oder 
reines Sagen - mit Sprache, entbirgt eine Trauer, eine Resignation 
von der Grenze des Sagbaren, die zugleich die Grenze der Möglich­
keiten des Denkens markiert. Die Annäherung des Sprechens an sei­
nen Ursprung, wie es Michel Foucault1 formuliert, mag wohl diese 
Situation mitbeschreiben. Ein Sprechen, das sich - mitgerissen von 
einer Bewegung des Denkens - als privilegierter Darstellungsort und 
als Fluchtpunkt jeder Integration vorgestellt hat, keinem Anderen 
mehr, sondern letztendlich nur noch den Weisen der eigenen Tätigkeit 
verpflichtet ist.

Doch dieses beklemmende Geräusch, wie es Foucault nennt, das 
am Grund der Sprache lauert, dessen Überdeckung plötzlich im Spre­
chen selbst zur Aufgabe wird, löst eine Unruhe aus, die nur noch 
durch ein immer lauter sich fortsetzendes Sprechen verdrängt werden 
kann. Unruhe, die vielleicht nur von dem Unabdingbaren her, das kein 

272

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Etwas mehr sein kann, dem Tod, sich selbst als diese Unruhe begrei­
fen kann. Doch kann sich Sprache nur unendlich ihrem Ursprung nä­
hern. Der Eintritt in diesen Grund bleibt vorweg verwehrt. Die Unru­
he selbst weist daraufhin. Doch es ist nicht nur die Unruhe, ausgelöst 
durch dieses Unabdingbare, welche die Sprache auf die Nähe des 
eigenen Grundes horchen und auch das Sprechen zu keinem Ende 
kommen läßt. Zumindest in zwei Konfigurationen scheint sich Spra­
che nicht aus einer Bedingung, die in einem Verhältnis zu einem An­
deren gegeben ist, lösen zu können. Gemeint sind hier die Metapher 
und die Allegorie. Die Metapher wird hier im Anschluß an einen Ge­
dankengang Jean Pauls als ein Verhältnis zwischen Bild und Schrift 
einerseits und Sprechen und einem Anderen andererseits gedeutet:
Der bildliche Witz kann entweder den Körper beseelen oder den Geist ver­
körpern. Ursprünglich, wo der Mensch noch mit der Welt auf einem Stamme 
geimpfet blühte, war dieser Doppel-Tropus noch keiner; jener verglich nicht 
Unähnlichkeiten, sondern verkündigte Gleichheit; die Metaphern waren, wie 
bei Kindern, nur abgedrungene Synonymen des Leibes und des Geistes. Wie 
im Schreiben Bilderschrift früher war als Buchstabenschrift, so war im Spre­
chen die Metapher, insofern sie Verhältnisse und nicht Gegenstände bezeich­
net, das frühere Wort, welches sich erst allmählich zum eigentlichen Aus­
druck entfärben mußte. Das tropische Beseelen und Beieiben fiel noch in eins 
zusammen, weil noch Ich und Welt verschmolz. Daher ist jede Sprache in 
Rücksicht geistiger Beziehungen ein Wörterbuch erblasseter Metaphern.2

Die Schlußfolgerung daraus, daß zwei Prinzipien des menschlichen 
Verhaltens sich hier abzeichnen, nämlich das der Logik, die "den 
Denkraum - zwischen Mensch und Objekt - durch begrifflich son­
dernde Bezeichnung schafft, und Magie, die eben diesen Denkraum 
durch abergläubisch zusammenziehende- ideelle oder praktische- 
Verknüpfung von Mensch und Objekt wieder zerstört",3 scheint zu­
treffend zu sein. Wendet man diese Vorstellung auf die heutige Spra­
che an, so üben auch die erblaßten Metaphern immer noch eine ver­
bindende Kraft aus, die stets auf ein Anderes, Jenseitiges von Spra­
che, verweist und es den Sprachformen konstitutiv verunmöglicht, 
sich selber isomorph zu definieren.

Die andere Konstellation wäre die der Allegorien, die in ihrer 
Amalgamierung von Sprach- und Bildsinn immer beider Bereiche be­
darf, um sich selbst erfüllen zu können. Eine Allegorie, die einseitig 

273

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entweder Bild oder Text werden kann, ist nicht mehr als solche zu 
bezeichnen. Die Allegorie oder das Sinnbild bleibt immer in einem 
Verweisungszusammenhang zwischen Bild und sprachlicher Deutung, 
deren Verschwinden die Konfiguration selbst verschwinden läßt. Dies 
stellt Edgar Wind in seinem Buch Heidnische Mysterien in der Re­
naissance überzeugend dar. Der allegorische Sinn wäre demnach in 
einer Schwebe zwischen Verbergen und Entbergen angesiedelt, die 
eines dauernden Ausgleiches zwischen Bild- und Sprachsinn bedürfte. 
Wichtig für uns wäre nur der Umstand, daß es offensichtlich Konfigu­
rationen gibt, in denen Sprache den Bildsinn nicht ausscheiden kann, 
ohne den Sinn desselben preiszugeben. Die Frage, die wir uns im 
Anschluß daran stellen, soll noch weitergreifen: Was geschieht einem 
Sprechen, das der Frage seiner Ermöglichung in einem Außen begeg­
net? Sprechen, das sich mit der Repräsentation der eigenen Bedingung 
konfrontiert findet? Sprechen, das auf die Möglichkeit des eigenen 
Verstummens trifft? Sprechen, das die Bedingung seiner eigenen 
Möglichkeit in einem Anderen vorgebildet findet?

2. Eine historische Kontroverse

Winckelmann wirft in seinen Gedanken über die Nachahmung der 
griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst einen mißbil­
ligenden Seitenblick auf die Erzählung des Todes des Priesters Lao- 
koon und seiner beiden Söhne in der Äneis des Vergil. Für Lessing 
wird dieser Seitenblick zum Angelpunkt seines ganzen Essay. 
Winckelmann beschreibt nämlich die Laokoongruppe folgender­
maßen:

So wie die Tiefe des Meeres allezeit ruhig bleibt, die Oberfläche mag auch 
noch so wüthen, eben so zeiget der Ausdruck in den Figuren der Griechen bey 
allen Leidenschaften eine große und gesetzte Seele. Diese Seele schildert sich 
in dem Gesichte des Laokoons, und nicht in dem Gesichte allein, bey dem 
heftigsten Leiden. Der Schmerz, welcher sich in allen Muskeln und Sehnen 
des Körpers entdecket, und den man ganz allein, ohne das Gesicht und andere 
Theile zu betrachten, an dem schmerzlich eingezogenen Unterleibe bey nahe 
selbst zu empfinden glaubt; dieser Schmerz, sage ich, äußert sich dennoch mit 
keiner Wuth in dem Gesichte in der ganzen Stellung. Er erhebt kein schreck­
liches Geschrey, wie Virgil von seinem Laokoon singet; die Oefhung des 

274

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mundes gestattet es nicht; es ist vielmehr ein ängstliches und beklemmtes 
Seufzen, wie es Sadolet beschreibt. Der Schmerz des Körpers und die Größe 
der Seele sind durch den ganzen Bau der Figur mit gleicher Stärke ausge- 
theilet und gleichsam abgewogen, Laokoon leidet, aber er leidet wie des So­
phokles Philoktet; sein Elend gehet uns bis an die Seele; aber wir wünschen, 
wie dieser große Mann das Elend ertragen zu können.4

Lessing stimmt dieser Beschreibung vorbehaltlos zu, zögert jedoch, 
aus derselben allgemeine Regeln für die Darstellung eines Stoffes 
abzuleiten. Die Scheidung zwischen dem Reich der Bildenden Künste 
und dem der Poesie dient ihm zu einer Verteidigung der Poesie. Die 
im Zuge dieser Verteidigung ausgearbeiteten unterschiedlichen Cha­
rakterzüge der Bildenden Kunst und der Poesie - bzw. der bildlichen 
Darstellung und der Sprache - sollen uns Anlaß für weiteres Nach­
denken sein: "Schreyern ist der natürliche Ausdruck des körperlichen 
Schmerzes," schreibt Lessing und deutet auf Homer, der in seiner 
Ilias seine verwundeten Krieger "nicht selten mit Geschrey" zu Boden 
sinken läßt. Er verweist auch auf das wiederholte und anhaltende 
Schreien des Philoktet in der gleichnamigen Tragödie des Sophokles 
und schließt dann, "daß das Schreyen bei Empfindung körperlichen 
Schmerzes, besonders nach der alten griechischen Denkungsart, gar 
wohl mit einer großen Seele bestehen kann."5 Der Dichter ist in seiner 
Vorgehensweise nicht - wie der Bildhauer - an einen einzigen Au­
genblick gebunden. Der Schrei, den der Dichter seinen Helden aus­
stoßen läßt, währt nicht dauernd. Hätten aber die drei Bildhauerschöp­
fer den Laokoon schreiend vorgestellt, so würde dieser unabläßig 
schreien. Und dieses wäre widernatürlich, denn "der heftige Schmerz, 
welcher das Schreyen auspresst, läßt entweder bald nach, oder zer­
stört das leidende Subjekt". Weiters wäre der höchste Affekt, der zu­
gleich die entschiedensten Züge im Gesicht der Gepeinigten hervor­
ruft, für die bildliche Darstellung äußerst unvorteilhaft. Die Einbil­
dungskraft wäre nicht mehr in der Lage, dem Dargestellten noch et­
was hinzuzufügen, denn

wenn Laokoon also seufzet, so kann ihn die Einbildungskraft schreyen hören; 
wenn er aber schreiet, so kann sie von dieser Vorstellung weder eine Stufe 
höher, noch eine Stufe tiefer steigen, ohne ihn in einem leidlichem, folglich 
uninteressanten Zustande zu erblicken. Sie hört ihn erst ächzen, oder sie sieht 
ihn schon todt.6

275

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demnach besäße das Reich des Dichters umfassendere Möglichkei­
ten, und es ließe sich in jenem Reich der Affekt in seiner höchsten 
Steigerung ausdrücken. Der Grund hierfür liegt darin, daß die zeit­
liche Entfaltung des dichterisch vorgestellten Schmerzes mit der Ent­
faltung des realen Schmerzablaufs analog, ja zeitdeckend sein kann. 
In beiden Fällen bildet das transitorische Moment den Vorgang. 
Überdies wird die Einbildungskraft in ihrer Freiheit durch die sprach­
liche Darstellung nicht in dem Maße der bildlichen Darstellung be­
schränkt. Dennoch wäre hier die Frage zu stellen, ob die Simultaneität 
in der Skulptur nur aus dem Wegfällen der Zeitsukzession zu denken 
ist. Der Dichter läßt den Laokoon schreien und danach auch ster­
ben. Der Bildhauer kann nur einen einzigen Moment vergegenwärti­
gen. Aber dafür ist uns die Skulptur unmittelbar gegeben: Sie ist 
ein Gegenstand, der sich unseren Sinnen darbietet. Wir können um 
die Skulptur herumgehen, sie betrachten, sie betasten. Doch was ist 
es, das sich uns entgegenstellt, abgesehen vom scheinbar unwandel­
baren Marmor, dessen Kühle unsere Finger verspüren? Was sehen 
wir?

Es ist die Gestalt eines nackten Mannes, der auf einem Podest sitzt. 
Links und rechts stehen zwei Jünglinge. Alle drei werden von einer 
Schlange umwunden und dadurch zu einem Ganzen verbunden. Der 
Jüngling rechts von Laokoon wird schon vom Druck des Schlangen­
körpers, der ihn an das angewinkelte Bein des Laokoon zieht, der 
Schwerkraft enthoben. Der zweite Jüngling versucht, aus einer Win­
dung des Schlangenkörpers um sein Bein herauszusteigen. Er blickt 
mit schmerzlichem Gesicht zu Laokoon empor. Dessen Körper selber 
ist gestreckt, aber ruhig. Mit beiden Händen hält er die Schlange, de­
ren Kopf an seiner Hüfte gerade zum Biß ansetzt. Keiner der Darge­
stellten zeigt ein Zeichen der Gegenwehr gegen die sie alle umwin­
dende Schlange. Ohne die sich auf diesen Moment beziehende Stelle 
bei Vergil nachlesen zu müssen, allein durch die Vorstellung der 
Skulptur, wird uns klar, daß alle drei, Laokoon und seine beiden Söh­
ne, in kurzer Zeit vom Tod ereilt werden. Das Gesicht des Laokoon 
drückt, wie schon erwähnt, nicht den größten Schmerz aus, vielmehr 
ein schmerzliches Hingegeben-sein. Das Vermeiden des höchsten 
Affektes gebietet jedoch nicht nur die Einbildungskraft, die beim An­
blick desselben an die eigene Grenze stoßen würde,

276

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil der Anblick des Schmerzes Unlust erregt, ohne daß die Schönheit des 
leidenden Gegenstandes diese Unlust in das süße Gefühl des Mitleids ver­
wandeln kann. Die blosse weite Oefhung des Mundes, - bey Seite gesetzt, 
wie gewaltsam und Eckel auch die übrigen Theile des Gesichts dadurch ver­
zerret und verschoben werden - ist in der Mahlerey ein Fleck und in der 
Bildhauerey eine Vertiefung, welche die widrigste Wirkung von der Welt 
hat.7

Welcher Gesetzmäßigkeit entspringt diese Forderung nach Beruhi­
gung des Affektes in der Darstellung desselben? Winckelmann be­
merkt über die Werke der Griechen, daß "in ihren Meisterstücken 
nicht allein die schönste Natur [ist, sondern] gewisse idealistische 
Schönheiten derselben, die, wie uns ein alter Ausleger des Plato lehrt, 
von Bildern, die im Verstände entworfen, gemacht" wurden.8 Die 
Ausbildung der körperlichen Schönheit forderten bei den Griechen, 
nach Winckelmann, einerseits die klimatischen Verhältnisse, anderer­
seits die leibliche Erziehung, die ihren Niederschlag in den Körpern 
der Athener und Spartaner gefunden hätten. Die künstlerische Nach­
ahmung dieser Körper allein jedoch wäre für das Erreichen der 
Schönheit im Kunstwerk ungenügend gewesen:
Die Nachahmung des Schönen der Natur ist entweder auf einen einzelnen 
Vorwurf gerichtet, oder sie sammelt die Bemerkungen aus verschiedenen 
einzelnen und bringt sie in eins. Jenes heißt eine ähnliche Kopie, ein Porträt 
machen; es ist der Weg zu holländischen Formen und Figuren. Dieses aber ist 
der Weg zum allgemeinen Schönen und zu idealischen Bildern desselben, und 
derselbe ist es, den die Griechen genommen haben.9

3. Beherrschung des Affektes und Ausbleiben des Todes

Übertragen auf den Laokoon heißt dies, daß uns in dieser Skulptur 
nicht das Abbild eines konkreten Menschen vorgestellt wird. Was uns 
erscheint, ist der Entwurf eines Leibes, ist ein idealisierter Leib in 
seiner Vergegenwärtigung. Wenn nun Friedrich Schiller in seiner 
Schrift Über das Pathetische auf Winckelmanns Beschreibung des 
Laokoon Bezug nimmt, so meint er damit nicht die bislang vorge­
stellte, sondern diejenige, die Winckelmann in seiner Geschichte der 
Kunst des Altertums entwickelt. Und dort ist es die Rolle Laokoons 
als Vater, die entscheidend wird und an die Schiller anschließt: "Wäre 

277

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nun Laokoon bloß ein gemeiner Mensch, so würde er seines Vortheils 
wahmehmen, und wie die übrigen Trojaner in einer schnellen Flucht 
seine Rettung suchen."10 Doch es ist das Verderben seiner Kinder, das 
ihn zurückhält, und dadurch wird sein Tod zu einer Willenshandlung. 
Die Darstellung des Affektes ist, nach Schiller, Mittel zur Darstellung 
der Willensfreiheit. Die Vernunft soll, als eine von der Natur unab­
hängige Kraft gedacht, zutage treten. Erst im äußersten Angriff der 
Natur, im beherrschten körperlichen Leid, bewähre und zeige sich die 
Willensfreiheit und unser wahres Menschentum. Genau an dieser 
Stelle erschiene auch das Pathos, "weil nie das Leiden an sich, nur der 
Widerstand gegen das Leiden pathetisch und der Darstellung würdig 
ist. Daher sind alle absolut höchsten Grade des Affects dem Künstler 
sowohl als dem Dichter untersagt".11 Dieser Kampf des Willens mit 
der Natur ist jedoch nicht nur ein Kampf mit dem Affekt; es ist auch 
ein Kampf mit der Sinnlichkeit. Denn es gäbe auch mechanische, 
kausale Wege, dem Schmerz auszuweichen, doch dieselben lägen 
immer im Bereich des Sinnlichen.

Pathos wäre mithin die Schnittstelle, an der Vernunft über Natur zu 
herrschen beginnt und dadurch ihre Freiheit zeigen kann. Das ästheti­
sche Urteil - und darauf zielt Schillers Schrift - soll an beiden teilha­
ben, sich jedoch weder dem Gesetz der Natur, noch dem der Vernunft 
unterordnen. Wenn Schiller sagt, daß der Affekt und dessen Darstel­
lung etwas für sich Gleichgültiges und ohne ästhetischen Wert wären, 
so hält er dem etwas später entgegen, daß die Poesie ihren Weg nicht 
durch die "kalte Region des Gedächtnisses"12 nehmen und die Gelehr­
samkeit zu ihrer Auslegerin machen sollte. Genau diese prekäre 
Schnittstelle wäre der Ort der Kunst und ihrer Darstellung. Hier zeigte 
sich die Verschränkung unserer geistigen und sinnlichen Anteile, die 
wir als Menschen in uns tragen. Der Aktivität der Vernunft, die eine 
die Sinnlichkeit bekämpfende und beherrschende wäre, entspräche die 
notwendige Passivität der Sinnlichkeit. Das Interesse des ästhetischen 
Urteils wäre, ganz im Unterschied zu dem der Vernunft, zwar an der 
Freiheit und der Willenskraft interessiert, jedoch nicht mehr an ihrer 
Kraft als einer aus derselben resultierenden Gesetzmäßigkeit. Und 
folglich generiert sich aus dem ästhetischen Urteil kein Handlungs­
gesetz. Eine seltsame Indifferenz gegenüber dem Guten und Schlech­
ten stellt sich ein:

278

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Woher sonst kann es kommen, daß wir den halbguten Charakter mit Wider­
willen von uns stoßen, und dem ganz schlimmen oft mit schaudernder Be­
wunderung folgen? Daher unstreitig, weil wir bey jenem auch die Möglichkeit 
das absolut freien Wollens aufgeben, diesem hingegen es in jeder Äußerung 
anmerken, daß er durch einen einzigen Willensakt sich zur ganzen Würde der 
Menschheit aufrichten kann.13

In der Kunst, als dem Reich der Möglichkeiten, erscheint nicht das 
Unsichtbare, weder das Unsichtbare der Vernunft, noch das Unsicht­
bare der Natur. Die Kunst wäre zwar immer schon Komplizin der 
Vernunft, da sie an der Stelle auftaucht, an der jene sich selbst zu 
wissen beginnt im Moment ihrer Herrschaft über das Reich der Sinn­
lichkeit. Doch markiert das Kunstwerk gerade deshalb einen Extrem­
punkt, da sich an ihm dieser Moment zeigt. Er wird für uns sichtbar. 
Auf die Skulptur gewendet, bedeutet dies, daß dieser Extrempunkt als 
Moment vergegenwärtigt wird. Er wird dem Betrachter mit-gegen- 
wärtig. Blicke ich auf die Laokoongruppe, kann ich nicht sagen, wann 
sie anfängt. Der Anfang wird an mich zurückgegeben. Mein Blick 
fällt auf diesen Leib und bezeichnet zugleich einen Anfang. Doch 
nicht den Beginn einer Abfolge, sondern das Eintreten eines Verhält­
nisses.

Die Unlust, von der Lessing meinte, daß wir sie beim Anblick des 
zum Schrei geöffneten Mundes des Laokoon empfinden würden, 
könnten wir in Anschluß an Schiller auch aus der Unangemessenheit 
der reinen Affektdarstellung gegenüber dem ästhetischen Urteil den­
ken. Andererseits könnten wir diese Unlust als Protest der Einbil­
dungskraft oder Phantasie deuten, die ihrer Freiheit beraubt werden. 
Aber wäre dieser Freiheitsraub nicht belanglos? Ist es nicht unaus­
weichlich, wenn wir die Statue betrachten, daß die Dargestellen in 
kürzester Zeit tot sein werden? Sie sind rettungslos verloren. Und 
doch wird an der skulpturalen Darstellung der Tod nie sichtbar wer­
den. Wir finden uns hier mit der unausweichlichen Konsequenz des 
Todes konfrontriert, der jedoch niemals Gegenwart wird, obwohl der 
Schrei, als Repräsentant des Schmerzes, nicht die letzte Stufe vor dem 
Eintreten des Todes ist, sondern bereits das Sterben bedeutet. Tref­
fend beschreibt Levinas diesen Umstand folgendermaßen:
Nicht im Augenblick des Leidens, in dem ich, in das Sein hinein in die Enge 
getrieben, es noch ergreife, in dem ich noch Subjekt des Leidens bin, sondern 

279

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Weinen und Schluchzen, in die das Leiden sich wandelt; dort, wo das 
Leiden zu seiner reinen Form gelangt, wo es nichts mehr zwischen uns und 
ihm gibt, dort schlägt die höchste Verantwortlichkeit dieser äußersten Über­
nahme in höchste Verantwortungslosigkeit, in Kindlichkeit um. Dies ist das 
Schluchzen und genau dadurch kündigt es den Tod an.14

Daran anschließend behaupten wir, daß im Laokoon ein Bild des 
Subjekts in seiner äußersten Grenze vorgestellt wird. Jedoch nicht nur 
im Moment seines Erscheinens als ein freies in der Beherrschung der 
Sinnlichkeit, sondern zugleich im Moment des Verschwindens, der 
Umkehrung der Aktivität in Passivität. Das Ende des Verschwindens 
entzieht sich dem Subjekt im Entgrenzen desselben; das Subjekt ist 
dann das Verschwundene. Die weiter oben behauptete Mit-Gegenwär- 
tigkeit der Skulptur wendet sich in eine Ungleichzeitigkeit. Die Mate­
rialität des Steines ermöglicht eine Dauer dieses prekären Momentes, 
dessen Veränderung den Tod, das Verschwinden das Angeschauten 
zur Folge hätte. Die Gewißheit, daß Laokoon sterben muß, trifft auf 
die in der Skulptur dargestellte Ankündigung des Todes, die sich in 
der uneinholbaren Zukünftigkeit erfüllt. Hier wird in einem vis-ä-vis 
begreiflich, was in seiner Form als Skulptur unwandelbar erscheint.

Die Ermöglichung dieses Begreifens resultiert daraus, daß der Be­
trachter, der die Wahrnehmungen in ihrer Folge als Momente anein­
ander reiht, immer wieder seine Aufmerksamkeit auf den Gegenstand 
richten kann und ihn unverwandelt vorfindet. Obwohl er immer weiß, 
daß die Dargestellten ihr Leben rettungslos verloren haben, findet er 
sie bei jeder erneuten Rückkehr des Blickes in eben dem Zustand, in 
dem er dieselben verlassen hat. Diese Rückkehr ermöglicht jedoch 
auch ein Festhalten des Gegenstandes in einer stets erneuerten Prä­
senz. Solange ich zurückkehren kann, lebe ich mithin noch. Gegen­
wart wird zur Möglichkeit der Rückkehr; Zukunft ist die Unmöglich­
keit derselben. Würde Laokoon schreien, sähen wir ihn schon tot, und 
es gäbe keine Rückkehr mehr, da er verschwunden sein müßte, auch 
nur nach einem kurzen Schließen unserer Augen. Der in der Un­
veränderlichkeit des Steines getroffene Moment wird zum Maß unse­
rer Zeit. Zeit ist nicht mehr die Dauer des Betrachtens, des Erlebens; 
Zeit ist die Ermöglichung der Rückkehr zur Dauer der Nicht-Zukunft.

280

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Bestimmung des Leibes und Umarmung des Denkens

Im mythischen Denken bestimmen zwei Motive die Idee des in der 
Skulptur erscheinenden menschlichen Leibes. Zum einen in der Ge­
schichte, in der das elfenbeinerne Bild der Göttin Aphrodite, das 
Pygmalion verfertigt hat und mit sich in sein Bett legt, durch das Be­
gehren Pygmalions, das die Göttin erhört, beseelt wird und sich in den 
Leib der Galathea wandelt. Dagegen steht das Haupt der Medusa, 
dessen Anblick jeden Betrachter in Stein verwandelt. In diesem 
Wechselspiel des Begehrens und des Blickes, in dem sich einerseits 
das Zeichen des Körpers in einen Leib wandelt, wie in der Geschichte 
von Pygmalion, andererseits die Leiber zu Stein gefrieren, wie in der 
Geschichte des Perseus, der die Krieger des Agenor mit Hilfe des 
abgeschlagenen Hauptes der Medusa versteinert, zeigt sich das para­
doxe Verhältnis zum Leib des Anderen.

In der durch das Begehren des Pygmalion bedingten Beseelung der 
Statue tritt diese aus der Repräsentation der Göttin, die sie an eine 
uneinholbare Zukunft bindet, in das Leben, das aber zugleich zum 
Beginn ihres Sterbens wird. Ihr Sterben ist nun unaufhaltsam in ihr 
Leben verwoben. Ihr Körper wird altem, und weiter in einer Zukunft, 
die dem Möglichkeitsraum der Gegenwart entwächst, sterben und 
verwesen. Das Begehren des Pygmalion erwärmt und erweicht das 
Elfenbein in eine Ekstase des Zeugens, die das Andere der Skulptur 
verschwinden und zu einer Anderen, zu Galathea, werden läßt. Das 
Zeichen des Körpers als Skulptur läuft im Begehren des Pygmalion 
auf diesen selbst zurück, und zwar in seinem Wunsch, den anderen 
Leib zu durchdringen. Dessen Erstarrung, die ihn zum Zeichen für die 
nie eintretende Zukunft, den Tod, macht, soll verflüssigt werden. Ge­
lingt dies jedoch, wie bei Pygmalion, belebt sich die Statue; bedeutet 
diese nicht mehr das Andere des eigenen Leibes und den Tod. Die 
Ungleichzeitigkeit, unüberbrückbare Kluft zwischen Leib und Skulp­
tur, wendet sich in eine Gleichzeitigkeit.

In der Gegenbewegung, in der die Leiber der Krieger des Agenor 
durch den Blick der Medusa versteinern, erstarren sie zu Zeichen, die 
für die verschwundenen Menschen stehen. Der in dieser Versteine­
rung erscheinende Körper deutet auf keine Zukunft desselben mehr 
hin, sondern ist nur noch Spur des Verschwundenen. Er be-zeugt Ge­
schichte. Das Andenken an die Skulptur, die das porträthafte Abbild 

281

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des verschwundenen Menschen darstellt, wird zum Andenken an den 
Verschwundenen. Das Denken des Mythos setzt so an den Rändern 
des Zeichens ein, des Males, dem anzudenken ist. Es mündet entwe­
der in das Begehren des Eros nach Verflüssigung oder in das Begeh­
ren des Blickes nach Fixierung. Das Festschreiben der Krieger in der 
Versteinerung er-zeugt Gegenwärtigkeit, die Erinnerung und Ge­
schichte als Herkunft ermöglicht. Das lebendig-gegenwärtige Er­
scheinen der Galathea fuhrt zu einer Zukünftigkeit eines Lebens, das 
unausweichlich von der Kraft der Gleichzeitigkeit der Gegenwart 
ermöglicht wird. Das uneinholbare Verhältnis des Leibes als Skulptur 
(dem die Spur des Elementaren, des aus seinem Element geschlage­
nen Steines, innewohnt) zum Blick und zum Begehren des Betrachters 
soll in einer Gleichzeitigkeit eingeholt werden. Der als Ankündigung 
dieses Anderen in der Skulptur erscheinende Leib wäre dann nur Sta­
dium einer Entwicklung, die über die Grenze des Zeichens reicht. Das 
Zeichen, als es selbst gedacht, entzieht sich jedoch den Schleifen des 
Begehrens.

"Des Bogens Name ist Leben, sein Werk ist der Tod." Dieser 
Spruch Heraklits,15 dem die Doppeldeutigkeit des griechischen Wor­
tes bios, als Bogen und Leben zugrundeliegt, deutet auf die Tat des 
Blickes. Das durch den Bogenschuß getroffene Wesen ist tot. Der 
durch den Blick der Medusa erfaßte Leib ist tot. Das Fixierte, als sei­
ner ehemaligen Beweglichkeit beraubt und uns dadurch zuhanden 
seiend, geht seiner Selbständigkeit verlustig. Doch der Blick wird in 
seinem Ankommen, in der Fixierung selbst, noch von einem Begehren 
durchwaltet: "Was das Sehen uns lehre, muß wörtlich genommen wer­
den: daß es uns die Sonne, die Sterne berühren läßt, daß wir zu glei­
cher Zeit überall sind." Dieser Satz Maurice Merleau-Pontys16 illu­
striert, daß im Moment des Erstarrens, des Gefrierens, eine Möglich­
keit entsteht. Der Blick, der fixiert und in einem Bild als Spur bleibt, 
ermöglicht uns zugleich, überall zu sein, indem er uns im Betrachten 
desselben die Last des eigenen Blickes abnimmt. Diese grenzenlose 
Freiheit der Einbildungskraft wird durch die Ortlosigkeit ermöglicht.

Das stumme Denken der Malerei, von dem Merleau-Ponty spricht, 
rückt den Blick in eine Nähe zum Denken, das seinen Ort in der Spra­
che gefunden hat. Zwar kann sich kein Denken ganz und gar von sei­
nem Träger lösen, "doch das einzige Privileg des sprachlichen Den­

282

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kens ist, das seinige handlich gemacht zu haben".17 Doch könnte man 
dies nicht auch vom Blick behaupten, der die grenzenlose Freiheit des 
Überall-zur-gleichen-Zeit-seins ermöglicht? Eine Möglichkeit, die 
jedoch aus einer Ortlosigkeit erwächst. Ortlosigkeit der Tat des Blik- 
kes. Das Bild verspricht mir, indem es mir die Last des eigenen Blik- 
kes abnimmt, in dieser Fixierung überall sein zu können. Es antwortet 
auf ein Begehren, das Begehren, das wir in der Geschichte der Medu­
sa vorgestellt finden: das Begehren, die fixierten Leiber der Anderen 
in die Simultaneität eines Ortes mit uns zu bringen. Es ist der Traum 
des Betrachters, der die Dauer zu einer Unendlichkeit des Jetzt hin 
verlassen will.

Die Skulptur, als Zeichen, lehrt uns jedoch, daß wir nicht zur glei­
chen Zeit überall sein können. Aristoteles denkt den Ort weder als 
Material, noch als Gestalt, noch als Hohlraum: "Der Ort ist die un­
mittelbare (das heißt nächstgelegene) nicht in Bewegung begriffene 
Angrenzungsfläche des (den Gegenstand) umschließenden Körpers." 
Er ist die Grenzfläche des den Gegenstand enthaltenden Körpers. Das 
Kontinuum ist nur Möglichkeit des Ortes, das Auseinanderliegen der 
Teile, "mögen sie sich auch berühren, wie etwa in einem (Sand-)Hau- 
fen".18 Die Skulptur als Zeichen erscheint an der Grenze zwischen der 
Berührung des Blickes und dem Stein. Das Netz des Reliefs bildet 
diese Grenze nach und läßt diese sichtbar werden. Der Marmor, an 
dem die Skulptur erscheint, weist nach unten auf den Stein der Erde, 
auf dem wir stehen. Die Skulptur ist in ihrem Erscheinen Ort und 
zugleich Grenze, an der Andenken ermöglicht wird. Aus dem Anden­
ken der Trennung des Ortes entwächst Mitleid, wie Lessing schon be­
merkt hat. Die "Süße des Mitleids", die Lust desselben, kommt nicht 
aus dem Begehren, den steinernen Leib in die Bewegung des eigenen 
Eros zu ziehen, aber auch nicht aus der Erinnerung an einen einstmals 
lebendigen Laokoon, für den diese Skulptur als Mal steht. Der Ort des 
Widerstandes des Konkreten, der die Skulptur erscheinen läßt - Ort, 
den wir nie einnehmen können, markiert die Trennung vom ange­
schauten Leid, auch in der Berührung des Blickes. Mitleid ist die Er­
fahrung, daß jener Schmerz nie der meine sein kann. Dieser ist die 
Einsamkeit des Anderen. Die Grenze dieser Einsamkeit und wodurch 
diese nie überschritten werden kann, bezeichnet Levinas19 folgender­
maßen:

283

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist kein Erkennen, denn durch das Erkennen wird das Objekt, ob man will 
oder nicht, ganz vom Subjekt vereinnahmt und die Dualität verschwindet. Es 
ist keine Ekstase, denn in der Ekstase wird das Subjekt vom Objekt verein­
nahmt und befindet sich wiederum in einer Einheit. Alle diese Beziehungen 
laufen auf das Verschwinden des Anderen hinaus.

Das Konkreteste, der Stein, ist Zeichen für das, was er nie sein kann. 
Doch was im Zeichen erscheint, das Andere des Anderen und des 
Todes, kann nur in diesem erscheinen. Der äußerste Moment der Dar­
stellung ist nicht der Moment des Todes, sondern der Moment, an 
dem alles entschieden ist. Wir wissen, daß Laokoon sterben muß, 
doch wir sehen ihn nie tot. Wir sehen sein schmerzliches Antlitz, doch 
dieses hat sich nicht im Schmerz verloren. Wir sehen die drei Körper 
in den tödlichen Windungen der Schlange gefangen, doch kein Befehl 
erreicht uns, ihnen zu Hilfe zu eilen. Das ”süße Mitleid” stellt sich ein 
und bedeutet die unüberschreitbare Trennung zwischen uns und dem 
Angeschauten, dem leidenden Subjekt. Das Andere des Todes, auf das 
hier im Schmerz des Anderen gedeutet wird, ist nicht das Dunkel im 
Sinne des Gegenspielers des Lichtes, des Dunkels; das nicht sichtbar 
ist. Es ist das Dunkel des Anderen, das kein Licht kennen kann. Es 
entzieht sich den Umarmungen des Begehrens und denen des Blickes.

Das Kunstwerk diente uns in dieser Untersuchung als Bedeutungs­
knoten. Zu diesem konnten wir immer wieder zurückkehren. Wenn 
wir Skulptur als Ort, und diesen Ort als Grenze charakterisiert haben, 
so war es diese Grenze, die eine Rückkehr des Andenkens ermög­
lichte. Deutung ist nicht mehr ein archäologischer Vorgang, der Sinn­
schichte um Sinnschichte freilegt, diese daraufhin dokumentiert, um 
dann weiters in immer vorgängigere Regionen vorzustoßen, wie dies 
etwa auch bei Husserl der Fall ist. Deutung ist eine Bewegung des 
Ausholens und des darauf folgenden Einholens des Deutsamen. Die­
ser Vorgang ermöglicht eine Gegenwärtigkeit und das Erfassen des 
Gegenstandes. Ein Abreißen dieses Vorganges macht Bedeutung und 
Sinn unmöglich. Die Hoffnung, das Reich des Sinnes durch die Inter­
pretation des Laokoon gegebenenfalls auszuweiten, hat sich nicht 
erfüllt. Die Erfahrung der Grenze, die von diesem Werk bezeichnet 
wird, ist Zeichen eines Kosmos geworden, der kein Licht und keine 
sagbare Wahrheit kennen kann. Das Werk ist Zeichen des Anderen 
und zugleich Zeichen der Grenze, die den Gang der Auslegung er­

284

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglicht. Eine Grenze, die - selber uneinholbar - den Schmerz des 
Anderen und den Schrecken des Todes des Anderen bedeutet. Einen 
Schrecken, mit dem jede Geschichte beginnt.

Anmerkungen

1 VgL Schriften zur Literatur, Frankfurt/M: Ullstein 1979, 96 (Das unendliche Spre­
chen).
2 Vorschule der Ästhetik (Werke 5), München: Miller 1963, 184.

A. Warburg, Heidnisch-antike Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten, 
Heidelberg 1920; zit. E. Wind, Heidnische Mysterien der Renaissance, Frankfurt/M: 
Suhrkamp 1981, 404.

Gedanken über die Nachahmung der griechischen Werke; zit. G. E. Lessing, 
Lakoon oder über die Grenzen der Mahlerey und Poesie, Berlin: F. Voß und Sohn 
1788, 1.

G. E. Lessing, Laokoon, 4 und 9.
6 Ebenda 26 und 25.
7 Ebenda 20 f.
g

Werke, Berlin/Weimar: Aufbau Verlag 1982, 3 (Gedanken über die Nachahmung 
der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst).
9 Ebenda 11.

10 Kleinere prosaische Schriften, 2. Teil, Wien: Anton Doll 1810, 331 f. (Ueber das 
Pathetische).
11 Ebenda 319.
12 Ebenda 344.
13 Ebenda 346 f.
14 Die Zeit und der Andere, Hamburg: Meiner, 45.

Fragment 48: H. Diels/W. Kranz (Hg.), Fragmente der Vorsokratiker griechisch 
und deutsch, Berlin: Weidmannsche Verlagsbuchhandlung 1961, 231.

Das Auge und der Geist. Philosophische Essays, Hamburg: Meiner 1984, 40.
17 Ebenda 42 f.
18 Physikvorlesung, hg. von E. Grumach (Werke 11), Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft 1967, 93.

Die Zeit und der Andere, 19.

285

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

