
360 

Handlungsverständnis und Menschenbild 

THOMAS PETERSEN 

Korreferat zum Beitag von Bernd Siebenhüner 

Eine ernsthafte Diskussion darüber, ob die gegenwärtige Menschheit eine 
dauerhafte und stabile, das heißt nachhaltige Lebensweise erreichen kann, 
muss sich mit den, so Siebenhüner, �anthropologischen und handlungsthe-
oretischen Voraussetzungen� von Nachhaltigkeit auseinandersetzen. Bernd 
Siebenhüner hält deshalb eine Reflexion der Menschenbilder für notwen-
dig, die besonders auf die normativen Aspekte dieser Menschenbilder ach-
tet. Dabei zeigt sich: Es ist vor allem die Figur des homo oeconomicus, die 
Nachhaltigkeit als unerreichbar erscheinen lässt. Siebenhüner schlägt des-
halb vor, der Nachhaltigkeitsdiskussion den �homo sustinens� zugrunde zu 
legen. Dieser homo sustinens wird, wie der Name schon sagt, als ein Akteur 
skizziert, dessen Handeln mit der Forderung nach Nachhaltigkeit konform 
geht. Im Folgenden will ich mich im Anschluss an Siebenhüners anregen-
den Aufsatz mit drei Aspekten von Menschenbildern im Allgemeinen be-
schäftigen: 1. mit ihrer Normativität, 2. mit spezifischen Eigenschaften der 
Figuren des homo oeconomicus, des homo politicus und des homo susti-
nens. Schließlich will ich mich 3. der Frage nach dem Status solcher Men-
schenbilder zuwenden. 

1. Die Normativität von Menschenbildern 
Siebenhüner konzentriert sich auf die �normative Seite� von Menschenbil-
dern. In welchem Sinne aber sind Menschenbilder normativ? Sie können 
das zunächst in einem doppelten Sinne sein. Einmal i) als gleichsam mathe-
matische Norm: man beschreibt menschliches Verhalten auf der Grundlage 
einer Norm und charakterisiert es, wenn es dieser Norm nicht genau ent-
spricht, durch die Abweichung von dieser Norm. Eine Norm kann ein 
Menschenbild ii) im Sinne eines moralischen Sollens sein. Das Menschen-
bild impliziert eine unbedingte Forderung an den Menschen, er möge sich 
gemäß dieses Bildes verhalten. Das Menschenbild ist dann ein Ideal. Dieser 
Sinn von �normativ� aber gehört in die philosophische Ethik, nicht jedoch 
in die Wissenschaft. In diesem Sinn kann übrigens auch der homo oeconomicus 
normativ sein, wenn etwa der Wirtschaftsethiker Karl Homann verlangt, 
Unternehmen sollen Gewinne machen (Homann / Blome-Drees 1992: 24). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360


zfwu, 2/3 (2001), 360-364  361 

Darüber hinaus können Menschenbilder indes auf Normen bezogen, also 
normativ konnotiert sein, und zwar ebenfalls in einem doppelten Sinne. i) 
Insofern Menschenbilder Aussagen darüber treffen, welche Ziele (den Ei-
gennutz, das Gemeinwohl) Menschen mit welchen Mitteln (mit Gewalt, 
List, Überredung, Überzeugung) verfolgen, können wir solche Ziele und 
Mittel normativ bewerten � sie billigen oder missbilligen. ii) In einem zwei-
ten Sinn sind Menschenbilder normativ konnotiert, wenn wir sie unter 
einem ihnen zunächst externen normativen Aspekt diskutieren und fragen: 
Wie müssen Menschen, ihr Handeln und ihre Ziele gedacht werden, damit 
wir ein geschätztes Ziel, einen gewünschten Zustand als erreichbar denken 
können? Oder im konkreten Fall: Gibt es ein Menschenbild, das eine nach-
haltige Entwicklung als möglich oder sogar wahrscheinlich erscheinen lässt. 
In diesem letztgenannten Sinn ist die �Normativität� von Menschenbildern 
in Siebenhüners Aufsatz von vorrangigem Interesse. Und in dieser Bezie-
hung auf normative Ziele behalten Menschenbilder auch ihren �deskriptiv-
analytischen� Charakter. Denn sie sollen uns ja helfen, zu erklären oder zu 
verstehen, wie Menschen einen nachhaltige Entwicklung fördern oder be-
hindern können. 

2. Homo Oeconomicus, Homo Politicus und Homo Sustinens 
Siebenhüner diskutiert verschiedene Menschenbilder genau unter dieser 
Fragestellung: Was können sie zum Verständnis der Möglichkeit von 
Nachhaltigkeit beitragen? Hier nimmt der homo oeconomicus wegen seiner 
methodischen Vorzüge offenbar eine Sonderstellung ein. Der homo oeco-
nomicus ist ein rationaler Nutzenmaximierer gemäß seinen individuellen 
Präferenzen. Diese Figur scheint damit mehr als andere geeignet, menschli-
ches Handeln schlechthin zu beschreiben: Verfolgen Menschen nicht im-
mer individuell bestimmte Ziele, die sie in eine Rangordnung bringen, und 
ist es nicht rational, möglichst viele hochpräferierte Ziele erreichen zu wol-
len? Zudem gestattet der homo-oeconomicus-Ansatz dem Wissenschaftler, 
ganz in der Beobachter- oder Aussenperspektive zu bleiben. Denn die Prä-
ferenz ist ja keine innere Disposition, die durch Introspektion erschlossen 
werden müsste. Die Präferenz ist stets zuletzt eine faktische Wahl zwischen 
Alternativen. 
Gerade in seinen methodischen Vorzügen liegt freilich auch die Grenze des 
homo-oeconomicus-Ansatzes hinsichtlich der Nachhaltigkeit. Dieses Mo-
dell kann nachhaltiges Handeln nicht nur deshalb nicht erklären, weil der 
homo oeconomicus allenfalls zufällig nachhaltigkeitskonforme Präferenzen 
haben kann. Nachhaltigkeit selbst ist nämlich kein möglicher Gegenstand 
einer Präferenz. Präferenzen müssen sich stets auf klar definierte Alternati-
ven beziehen; Nachhaltigkeit ist dagegen eine Idee, die erst bestimmt und 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360


362 

konkretisiert werden muss.1 Diese Konkretisierung kann durch den homo 
oeconomicus nicht modelliert werden, da sie nicht adaptives Handeln, son-
dern spontanes Handeln und �Elemente eines freien Willens� (Siebenhü-
ner) erfordert. 
Diesem Erfordernis sollen die Konzeptionen des homo politicus und des 
homo sustinens genügen. Beide Konzepte müssen deshalb an die Absich-
ten, Zielvorstellungen und Situationsinterpretationen der Handelnden, oder 
an deren Innenperspektive anschließen. Homo politicus und homo susti-
nens sind insofern verstehende oder hermeneutische Konzepte menschli-
chen Handelns. Der homo politicus verdichtet gleichsam die politische 
Anthropologie der philosophischen Tradition (Petersen 2000: 231 ff., bes. 
233f.). Dieses Konzept schattet die Naturseite der menschlichen Existenz 
ab,2 die dagegen der �homo sustinens� zur Geltung bringen soll. Siebenhü-
ner spricht im Hinblick darauf von einem �dualen wissenschaftstheoreti-
schen Status� dieses Menschenbilds. Ich erkenne diesen �dualen Status� 
indessen nicht wie Siebenhüner in den unterschiedlichen Aspekten der 
Normativität und des �deskriptiv-explikativen Status� des homo sustinens. 
Ein dualer Status ergibt sich vielmehr aus dem Bezug auf �wissenschaftli-
che Befunde der menschlichen Natur� einerseits und Siebenhüners Verweis 
auf den freien Willen, der es ausschließe, �menschliches Handeln [...] streng 
deterministisch von außen� zu erfassen und zu erklären, andererseits. In der 
Vermittlung dieser beiden Seiten sehe ich noch Klärungsbedarf (siehe auch 
Faber / Petersen / Schiller 2002). Es wäre darüber nachzudenken, wie man 
die anspruchsvolle Konzeption des homo sustinens in einer umfassenden 
Anthropologie fundieren kann. Sonst nämlich könnte dieses Menschenbild 
als ein bloßes Konstrukt erscheinen, das allein auf bestimmte Vorausset-
zungen und Erfordernisse der Nachhaltigkeit zugeschnitten ist. 

3. Der ontologische Status von Menschenbildern 
Menschenbilder sind zunächst Heuristiken, die bestimmte Aspekte der 
Wirklichkeit sichtbar machen und andere verdunkeln können. Ihr ontologi-
scher Status ist insofern zunächst einmal unbestimmt. Ökonomen wie Jo-
seph Schumpeter und Milton Friedman haben daher den homo oeconomi-
cus als eine �Als-ob�-Konstruktion verstanden. Kollektive Prozesse werden 
als aggregierte Aktionen einzelner homines oeconomici erklärt, ohne dass 
dabei unterstellt wird, die Akteure bestimmten ihr Handeln tatsächlich als 
homines oeconomici. 
Diese Abstinenz gegenüber ontologischen Aussagen teilen nicht alle Öko-
nomen (für das Gegenteil vgl. z. B. Buchanan / Tullock 1965: 310), doch es 
gibt für diese Abstinenz einen guten Grund. Der homo oeconomicus ist ein 
reines Verhaltensmodell. Er hat kein Innen, er ist, wenn man so will, eigent-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360


zfwu, 2/3 (2001), 360-364  363 

lich gar kein Mensch, und die Frage, ob ein Mensch in seinem Handeln 
tatsächlich bewusst nur seinen eigenen Nutzen kalkuliert und verfolgt, lässt 
sich auf der Basis dieses Ansatzes gar nicht stellen. 
Anders verhält es sich mit den Konzeptionen des homo politicus und � 
wohl auch � des homo sustinens. Diese Konzeptionen beziehen sich auch 
auf das Innere des Handelns � den Willen, die Motive und Ziele und das 
Selbstverständnis des Handelnden. Die Aussage, jemand handle als homo 
politicus, ist deshalb nicht nur eine Aussage über beobachtbares Verhalten. 
Hier kann man also die Frage durchaus stellen, ob der jeweilige Akteur ein 
homo politicus ist. Allerdings sollte man diese Frage nicht in einem exklusi-
ven Sinne verstehen, dass man sagen könnte: �er/sie ist entweder ein homo 
oeconomicus oder ein homo politicus�. Vielmehr ist hier von Dimensionen 
des Menschseins zu sprechen, die an verschiedenen Individuen, in unter-
schiedlichen Situationen und zu unterschiedlichen Zeiten mehr oder weni-
ger stark hervortreten können. 
Homo politicus und homo sustinens sind nun beides Konzeptionen, in 
denen das Selbstverständnis und die Überzeugungen des Akteurs eine wich-
tige Rolle spielen. Und insofern hat die Frage nach dem Status von Men-
schenbildern noch einen weiteren Aspekt. Er betrifft weder ihre deskriptiv 
analytische noch ihre im eigentlichen Sine normative Funktion als vielmehr 
ihre Fähigkeit, ein Leitbild des Handelns zu sein (hierzu auch Manstetten 
2000). Darauf macht Siebenhüner zu Recht aufmerksam. In dieser Hinsicht 
haben Menschenbilder unmittelbare praktische Wirksamkeit. Für die Chan-
cen einer nachhaltigen Entwicklung ist es von großer Bedeutung, wie sich 
die Menschen selbst begreifen, ob sie sich auf ihren eng begrenzten eigenen 
Nutzen zurückgeworfen sehen oder ob sie die Möglichkeit erkennen, um-
fassende Ziele handelnd zu verwirklichen und dafür Verantwortung zu 
übernehmen, und diese Möglichkeit ergreifen. 
                                                      
1  Siehe dazu ausführlich Faber, Petersen, Schiller 2002. 
2  Ein Interesse an der Erhaltung der natürlichen Umwelt um ihrer selbst willen kann man 

deshalb mit diesem Konzept alleine nicht begründen. 

Literaturverzeichnis 
Buchanan, J. M./Tullock, G. (1965): The Calculus of Consent. Logical Founda-
tions of Constitutional Democracy. Ann Arbor: University of Michigan Press.  ►  
Homann, K./Blome-Drees, F. (1992): Wirtschafts- und Unternehmensethik. 
Göttingen.  ►  Petersen, Th. (2000): Nachhaltigkeit und Menschenbild. In: S. 
Hartard, C. Stahmer, F. Hinterberger (Hrsg.): Magische Dreiecke. Berichte für eine 
nachhaltige Gesellschaft. Marburg: Metroplis, S. 221-238.  ►  Faber, 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360


364 

 
M./Petersen, Th./Schiller, J. (2002): Homo Oeconomicus and Homo Politicus 
in Ecological Economics. Erscheint in: Ecological Economics.  
 
PD Dr. Thomas Petersen, Heidelberg 
Email: Petersen@urz.uni-heidelberg.de 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-360

