
IV Enthüllen und Verbergen

Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente

religiöser Praktiken

Torsten Cress

1. Einleitung

Das Interesse an der materiellen Dimension des Sozialen ist ein wesentlicher

Bestandteil praxistheoretischen Denkens. Tatsächlich richten praxistheore-

tische Ansätze von Anfang an, wenn auch mit unterschiedlich starkem Ge-

wicht, ein besonderes Augenmerk auf die materielle Bedingtheit und Ein-

bettung des Handelns. Je nach Zugriff erscheinen die Dinge etwa als objek-

tivierte Geschichte, als Träger von symbolischen Ordnungen (vgl. Bourdieu

1997, 1976) und Macht- und Disziplinierungstechniken (vgl. Foucault 1994),

als Handlungsressourcen (vgl. Giddens 1997) oder Wissensobjekte (vgl. Knorr

Cetina 1984; Preda 1999). Der Grund für diese besondere Aufmerksamkeit, die

den Dingen hier zuteilwird, liegt in der praxistheoretischen Perspektivierung

des Sozialen als körperlich-materiell basierter Vollzugswirklichkeit: Betont

wird, dass die eine Praktik konstituierenden Aktivitäten einerseits durch den

Körper hervorgebracht werden und auf dem Einsatz von »Körpertechniken«

(Mauss 1975) beruhen, andererseits aber eng an den Einbezug von Objekten

gebunden sind, die diese körperlichen Aktivitäten in vielfältiger Weise beein-

flussen und sie oft überhaupt erst ermöglichen. Dinge erscheinen so neben

den Körpern der Teilnehmer/-innen als »Träger« sozialer Praktiken (Reckwitz

2003: 291).

Für die Beschreibung der materiellen Dimension sozialer Praktiken exis-

tieren mittlerweile eine Vielzahl konzeptueller Vorschläge. So wird etwa fest-

gestellt, dass materielle Entitäten die Entstehung und Durchführung sozialer

Praktiken ermöglichen oder begünstigen, ihre Durchführung nahelegen, an

ihrer Vermittlung und Verbreitung beteiligt sind (vgl. ebd.) oder dass sie so-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Torsten Cress

ziale Praktiken beeinflussen und prägen (vgl. Hillebrandt 2014: 82f.). Dinge

erscheinen dann zum Beispiel als »Elemente« von Praktiken, die für ihren

Vollzug und ihre Reproduktion von zentraler Bedeutung sind und sie räum-

lich und zeitlich stabilisieren (vgl. Shove et al. 2012); als Bestandteil von In-

teraktionen und Diskursen (vgl. Kalthoff/Röhl 2011); als materielle »Partizi-

panden sozialer Prozesse« bzw. als in die Dynamik der Praxis verwickelte

Entitäten (Hirschauer 2004: 74); als Dinge des alltäglichen Gebrauchs, die ih-

re Nutzer immer wieder auch irritieren und zu kreativen Umgangsweisen

auffordern (vgl. Hörning 2001); als »Attraktoren«, die zur Durchführung so-

zialer Praktiken motivieren (Hillebrandt 2014: 36) und als »Affektgenerato-

ren« (Reckwitz 2016: 111f.); als »Produzenten und Träger eines öffentlichen

Raumes« (Schmidt/Volbers 2011: 30), oder als »Knotenpunkte sozial sanktio-

nierten Wissens« (Preda 1999: 347). Unterschiede existieren auch im Hinblick

darauf, ob die Dinge aus einer ›humanistischen‹ bzw. ›asymmetrischen‹ (et-

wa Schatzki 2002) oder aus einer ›posthumanistischen‹ Sicht (etwa Gherardi

2017) beschrieben werden (vgl. Reckwitz 2003: 298).

Der vorliegende Beitrag greift das praxistheoretische Interesse an derMa-

terialität sozialer Praktiken auf und fragt nach der Rolle des Lichts in religiö-

sen Praktiken, die er am Beispiel der abendlichen Kerzenprozession am süd-

französischen Marienwallfahrtsort Lourdes untersucht. Dabei nimmt er zwei

perspektivische Erweiterungen vor: Mit der Konzentration auf das Licht ver-

tritt er erstens einen weiten Materialitätsbegriff, der über die auch im praxis-

theoretischen Diskurs bevorzugt thematisierten Artefakte hinaus auch flüch-

tigere materielle Phänomene wie Helligkeit, Glanz oder Dunkelheit gleichbe-

rechtigt in den Blick nimmt und nach ihrer Bedeutung für den Vollzug sozia-

ler Praktiken fragt. Zweitens beschränkt er die materielle Dimension sozialer

Praktiken nicht auf die unmittelbare Involvierung materieller Entitäten, die

dann als Elemente solcher Praktiken begriffen werden können, sondern er-

weitert sie auch auf die Lokalisierung von Praktiken in einer materiell konsti-

tuierten Umgebung, die bestimmte Bedingungen bietet oder Ressourcen zur

Verfügung stellt, die eigens für den Vollzug solcher Praktiken hergerichtet ist

oder nicht, und die in den Vollzug entweder hineinwirkt oder eher imHinter-

grund verbleibt. Diese doppelte perspektivische Weitung ergibt sich aus dem

der Praktikentheorie Theodore Schatzkis entstammenden Konzept des mate-

riellen Arrangements, das als eine Möglichkeit zur systematischen Beforschung

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 99

des Zusammenspiels zwischen Praktiken undMaterialität herangezogenwird

und der Studie zugrunde liegt.1

2. Praktiken und materielle Arrangements

Das gestiegene Interesse an der Materialität, das seit einiger Zeit in den ver-

schiedenen Disziplinen der Sozial- und Kulturwissenschaften zu verzeichnen

ist (vgl. Kalthoff et al. 2016; Hahn 2014), schlägt sich auch in der Religionsfor-

schung nieder. Religionswissenschaft (vgl. Bräunlein 2017), Religionssoziolo-

gie (vgl. Karstein/Schmidt-Lux 2017),Theologie (vgl. Heimbrock 2013), Ethno-

logie (vgl. Kohl 2003) und insbesondere der interdisziplinäre Forschungsbe-

reich derMaterial Culture of Religion (vgl.Morgan 2010;Meyer et al. 2010) fragen

zunehmend nach der Bedeutung von Artefakten als Verkörperung religiöser

Vorstellungen (vgl. Keenan/Arweck 2006), als Ausdruck religiöser Identität

oder nach ihrer Rolle in konkreten Vollzügen religiöser Praxis. Insbesondere

dieser letzte Punkt erfährt Beachtung – ist es doch gerade die religiöse Per-

formanz, die zentral mit Artefakten, Substanzen und natürlichen Objekten

verbunden ist und die aus ihrer materiellen Situiertheit heraus noch einmal

neu verstehbar wird. Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, auf wel-

che Konzepte zurückgegriffen werden kann, um die materielle Einbettung

religiöser Praxis systematisch zu untersuchen. Ich schlage in diesem Beitrag

einen Zugang vor, der sich die Perspektive der soziologischen Praxistheorie

zu eigenmacht und ihr Interesse an dermateriellen Dimension sozialer Prak-

tiken aufgreift (vgl. Reckwitz 2003). Unter den verschiedenenTheorieangebo-

ten dieser mittlerweile breiten und vielfältigen Theoriebewegung (vgl. Schä-

fer 2016; Hui et al. 2017) stütze ich mich auf den für die Praxistheorie bis

heute maßgebenden Ansatz des Sozialphilosophen Theodore Schatzki (1996;

2002), insbesondere auf seine jüngeren Überlegungen zum Zusammenhang

von Praktiken und materiellen Arrangements (vgl. Schatzki 2010; 2016).

Ausgangspunkt der Sozialtheorie Schatzkis sind soziale Praktiken, die als

eigenständige Untersuchungseinheiten in den Fokus rücken und die in ihrem

1 Dieser Beitrag stellt einenAusschnitt aus einer umfassenderen ethnographischen Stu-

die zur materiellen Dimension religiöser Praktiken vor, die im Kontext katholischer

Glaubenspraxis durchgeführt wurde und die sich vertieft mit Schatzkis ›Morphologie‹

sozialer Praktiken als einer theoretischen Grundlage für die empirische Religionsfor-

schung auseinandersetzt (vgl. Cress 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Torsten Cress

Aufbau und ihren Organisationsmerkmalen analysiert werden (vgl. Schatz-

ki 1996: 88-132). In dieser Sichtweise setzen sich etwa Praktiken des Betens,

Meditierens oder des religiösen Gedenkens zusammen aus einer Reihe ein-

zelner Handlungen bzw. Aktivitäten etwa des Sitzens, Kniens, Fokussierens,

des Schließens der Augen, des ›Sprechens in Gedanken‹, des Benutzens ei-

ner Gebetskette etc. Der Zusammenhang solcher Aktivitäten wird organisiert

durch erstens ein praktisches Verständnis (man weiß, wie Beten oder Medi-

tieren »geht« und kann es auch als solches identifizieren), zweitens bestimmte

Regeln (explizite Instruktionen, die sich auf die Durchführung dieser Hand-

lungen beziehen), drittens eine teleo-affektive Struktur (eine ›Gerichtetheit‹,

die die Handlungen aufeinander hin ordnet, und damit verbundene Stim-

mungen und Gefühle), sowie viertens allgemeine Verständnisse (ein Sinn etwa

fürmit der Durchführung dieser Handlungen verbundenenWerte). Praktiken

werden dabei einerseits als den Teilnehmer/-innen vorgängig betrachtet, an-

dererseits gehören in diesemVerständnis Praktiken-als-Entitätenund Praktiken-

als-Performanzen untrennbar zusammen: Praktiken als relativ stabile ›Formen‹

oder ›Muster‹ sind nur insofern in der Welt, als sie durch konkrete Perform-

anzen reproduziert werden, während umgekehrt jede Performanz auf einer

schon vorgängigen Praktik aufbaut (vgl. ebd.: 90; Shove et al. 2012: 12, 17).

Kennzeichnend für diese Perspektive ist eine entschiedene Dezentrierung des

Subjekts: Im Zentrum der Analyse stehen nicht menschliche Akteure und ihre

Handlungen, sondern vielmehr die Praktiken, an denen sie teilnehmen und

die sie durch ihre Handlungen reproduzieren.

Aus dieser Perspektive, die soziale Praktiken als analytische Einheiten be-

greift, kann nun gezielt nach dem Beitrag des Materiellen für den Vollzug

und die Organisation von Praktiken gefragt werden. Bei Schatzki geschieht

dies mithilfe des Konzepts der materiellen Arrangements, das sich als komple-

mentäres Konzept zu sozialen Praktiken versteht und auf der Einsicht auf-

baut, dass sich der Vollzug sozialer Praktiken immer in einer je bestimmten,

materiell konstituierten Umgebung sowie unter Einbezug bestimmter Objek-

te ereignet (vgl. Schatzki 2016: 68-81). Schatzki beschreibt Arrangements als

Konfigurationen wechselseitig miteinander verbundener Artefakte, natürli-

cher Objekte und anderer materieller Entitäten und Phänomene.2 Ein Bei-

spiel für ein Arrangement wäre etwa der Innenraum einer Kirche, der durch

2 Schatzkis Überlegungen zu Praktiken und Arrangements, die ich hier nur in ihren

Grundzügen und in meiner eigenen Lesart wiedergebe, sind eine Weiterentwicklung

seiner ursprünglich von der Analyse sozialer Praktiken ausgehenden Praktikentheorie

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 101

eine Vielzahl von Artefakten – wie einen Altar, ein Tabernakel,Weihwasserbe-

cken oder Bilder –, aber auch durch bestimmte Substanzen wie Weihwasser

oder Weihrauch, durch natürliche Objekte wie Blumenschmuck oder auch

durch Kerzenlicht konstituiert wird. Dieses Arrangement bildet dann einer-

seits die Umgebung der hier vollzogenen gottesdienstlichen Praktiken, ande-

rerseits werden Elemente des Arrangements in den Vollzug solcher Praktiken

einbezogen, tragen, ermöglichen oder beeinflussen ihn. Arrangements las-

sen sich dabei je nach analytischem Interesse unterschiedlich ›skalieren‹: ein

Gebetsraum in einer Kirche lässt sich ebenso als ein Arrangement betrachten

wie die Kirche als ein Sakralgebäude, deren Teil dieser Gebetsraum ist und

das sich darüber hinaus aus vielen weiteren räumlichen Arrangements wie

dem Altarraum, der Krypta oder der Chorempore zusammensetzt, oder die

Wallfahrtsstätte, deren Teil dieses Sakralgebäude ist und die wiederum durch

eine Vielzahl weiterer Arrangements konstituiert wird.

Viele Praktiken, wie etwa liturgische Vollzüge, finden in je spezifischen,

eigens auf sie zugerichteten, räumlichen Arrangements statt; andere, wie et-

wa ein privat durchgeführtes Rosenkranzgebet, stützen sich lediglich auf den

Einbezug bestimmter Objekte und sind von ihrer Umgebung weniger abhän-

gig. Arrangements können für den Vollzug bestimmter Praktiken ausgelegt

sein – wie der Kirchenraum etwa für Praktiken der Liturgie, der Andacht oder

des Gebets –, sie können aber auch erst durch in und mit ihnen vollzogene

Praktiken konstituiert werden: Wenn sich etwa eine Fronleichnamsprozes-

sion durch die Straßen einer Stadt bewegt, dann werden sowohl die dabei

verwendeten Objekte wieMonstranz, Baldachin, Banner etc. als auch die Um-

gebung, durch die sich der Zug bewegt, zu Bestandteilen eines diese Praktik

einbettenden und betreffenden Arrangements verbunden. Anders als der Be-

griff suggerieren mag, sind Arrangements keineswegs immer das Resultat

von Planung oder überhaupt menschlicher Einwirkung: Auch ein plötzlicher

Starkregen gehört zu den Elementen des sich auf das Prozessionsgeschehen

auswirkenden Arrangements. Kennzeichnend für diesen Ansatz ist also ei-

ne relationale Perspektive, die Arrangements stets in ihrer Bezogenheit auf

soziale Praktiken betrachtet: Ein Arrangement ist ein Arrangement für bzw.

in Bezug auf bestimmte Praktiken. In Schatzkis Vokabular formen Praktiken

und Arrangements ein Gewebe (»mesh«, Schatzki 2010: 130) bzw. »Geflechte«

(vgl. Schatzki 1996, 2002) und verstehen sich als Versuch einer systematischen Inte-

gration von Materialität in die Sozialtheorie (vgl. Schatzki 2016: 63-68).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Torsten Cress

(nexuses, ebd.), innerhalb derer sie miteinander verbunden sind und aufein-

ander einwirken:

»Tatsächlich ereignet sich das soziale Leben […] stets als Teil eines Gewebes

aus Praktiken und Arrangements: Praktiken werden ausgeübt inmitten von

und bestimmend für, zugleich aber auch in Abhängigkeit von und beein-

flusst durch materielle Arrangements.« (Schatzki 2016: 70, Herv. im Orig.)

Schatzki identifiziert dabei mehrere Zusammenhänge zwischen Arrange-

ments und sozialen Praktiken: So ermöglichen materielle Entitäten den

Vollzug und die Reproduktion bestimmter Praktiken, die ohne diese Dinge

nicht durchführbar wären (Konstitution), zeichnen bestimmte Handlungspfa-

de vor, indem sie etwa bestimmte Vollzüge und Vollzugsweisen nahelegen

und andere ausschließen (Präfiguration), veranlassen bzw. verursachen be-

stimmte Handlungen (Kausalität), während umgekehrt materielle Entitäten

über ihren Einbezug in soziale Praktiken in Bedeutungszusammenhänge

verstrickt werden und kontextspezifische Bedeutungen zugewiesen bekom-

men (Intelligibilität, vgl. Schatzki 1996: 111ff.; Schatzki 2002: 58ff., Schatzki

2016, 79f.).

Soziale Praktiken werden hier also konsequent in ihrer Bezogenheit auf

die materielle Welt gedacht. Dieser analytische Zugriff macht die Theorie zu

einem vielversprechenden Ausgangspunkt, um die Rolle des Materiellen in

konkreten praktischenVollzügen in ganz unterschiedlichen Praxisfeldern sys-

tematisch zu untersuchen. Hier setzt der vorliegende Beitrag an: Er bezieht

sich auf Schatzkis materialitätstheoretischen Ansatz als Grundlage einer eth-

nographisch und videographisch basierten Untersuchung der materiellen Di-

mension sozialer Praktiken und wendet sich dabei gezielt religiösen Praktiken

zu. In Anlehnung an religionssoziologische Definitionen, die in Überzeugun-

gen imHinblick auf die Existenz übernatürlicherWesen, Bereichen und Ord-

nungen das zentrale Spezifikum von Religion sehen (vgl. etwa Hill 1974: 42f.),

können Praktiken dann als religiös betrachtet werden, wenn sie durch sol-

che Überzeugungenmit organisiert werden, genauer: wenn ihre teleologische

Struktur solche Überzeugungen beinhaltet bzw. auf ihnen basiert. Religiöse

Praktiken sind dann Praktiken, die die Existenz transzendenter Ordnungen

oder Entitäten voraussetzen und darauf ausgelegt sind, sichmit ihnen zu ver-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 103

binden oder sich auf sie zu beziehen (vgl. auch Meyer 2008: 705).3 Der weite

Materialitätsbegriff, wie er von Schatzki vorgeschlagen wird und der etwa

auch Naturdinge, Landschaften, Substanzen oder Wetterphänomene einbe-

zieht, erlaubt es dabei, die Perspektive über Artefakte wie Bilder, Figuren oder

Symbole auf ephemere materielle Phänomene auszuweiten und nach ihrer

Bedeutung für die religiöse Praxis zu fragen.4

Für seine Untersuchung der Rolle des Lichts in der religiösen Praxis

wendet sich der Beitrag exemplarisch der abendlichen Kerzenprozession am

südfranzösischen Marienwallfahrtsort Lourdes zu. Er begreift die Prozession

als religiöse Praktik im oben beschriebenen Sinne und fragt danach, wie

sie durch das materielle Arrangement, inmitten dessen und mit dem sie

sich vollzieht, ermöglicht, mit hervorgebracht und strukturiert wird. Die

für die Praxistheorien charakteristische subjektdezentrierende Perspektive

aufnehmend, stehen dabei nicht die menschlichen Akteure im Mittelpunkt

der Analyse, sondern vielmehr die sozio-materielle Praktik, an der sie teil-

nehmen. Welche Rolle also kommt dem Licht als einem Bestandteil des

praktikenspezifischen Arrangements für die Durchführung der Prozession

zu? Was ›leistet‹ das Licht für die Organisation und den Vollzug dieser

Praktik? Wie organisiert es die Aufmerksamkeit der Teilnehmer/-innen,

wie ist es an der Vermittlung von Bedeutungszuschreibungen beteiligt, wie

strukturiert es religiöse Vergemeinschaftung und wie korrespondiert es im

Hinblick darauf mit anderen Elementen des materiellen Arrangements?

Der Beitrag verfolgt mit dieser Fragestellung ein doppeltes Ziel: Neben der

Generierung von Einsichten zur Rolle des Lichts in der religiösen Praxis zielt

er darauf ab, die zugrunde liegende theoretische Perspektive der Praktiken-

Arrangements-Zusammenhänge daraufhin zu erproben, inwieweit sie für

eine ethnographische Analyse der Materialität religiöser Praxis bzw. des

Zusammenhangs zwischen religiösen Praktiken und religiöser materieller

Kultur fruchtbar gemacht werden kann und wie über die gezielte Verknüp-

3 Das heißt nicht, dass Teilnehmer/-innen religiöser Praktiken zwingend solche Über-

zeugungen haben müssen, sondern nur, dass die Teleologie dieser Praktiken entspre-

chend strukturiert ist.

4 In Bezug auf das Konzept des Arrangements nehme ich hier eine Modifikation vor. So

lege ich einen Begriff des Arrangements zugrunde, der Artefakte, Architektur, natürli-

che Objekte, Landschaften, Substanzen undmaterielle Phänomene berücksichtigt, im

Gegensatz zu Schatzki aber Menschen und Organismen ausklammert.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Torsten Cress

fung der theoretischen Grundlagen mit der Empirie neue Impulse für die

Untersuchung der Materialität religiöser Praxis ausgehen können.5

3. Die Lichterprozession

Die Wallfahrtsstätte im südfranzösischen Lourdes ist neben Guadalupe in

Mexiko und dem portugiesischen Fatima einer der weltweit bedeutendsten

Marienwallfahrtsorte. Jährlich kommen rund fünf Millionen Besucher hier-

her. Ihre Bekanntheit beruht auf einer Serie von Marienerscheinungen, die

sich in der Zeit vom 11. Februar bis zum 16. Juli 1858 an der Grotte von Mas-

sabielle zugetragen haben sollen, sowie auf der dortigen Quelle, deren Ur-

sprung in direktem Zusammenhang mit den Erscheinungen stehen soll und

deren Wasser seither mit einer Reihe kirchlich anerkannter Heilungswunder

in Verbindung gebracht wird (vgl. Harris 1999: 3ff.). Der heutige sogenannte

»Heilige Bezirk« umfasst neben der Erscheinungsgrotte, die gewissermaßen

das Herz der Wallfahrtsstätte bildet, mehrere eindrucksvolle Kirchen, eine

Vielzahl von Kapellen, Bäder, ein speziell für das Entzünden von Kerzen ge-

staltetes Areal sowie mehrere Gebetswege. Neben zahlreichen Gottesdiensten

und Andachten in verschiedenen Sprachen, die teils von der Wallfahrtsstät-

te aus, teils von Pilgergruppen organisiert werden, sind mit dem regelmäßig

durchgeführten »Internationalen Gottesdienst« und den täglichen Prozessio-

nen mehrere Massenveranstaltungen fester Bestandteil des praktischen Ge-

schehens. Die allabendlich um 21 Uhr beginnende Lichterprozession gehört

5 Das im Rahmen dieser explorativen Fallstudie diskutierteMaterial basiert auf teilneh-

mendenBeobachtungen, audio-visuellenAufzeichnungenund Interviewswährend ei-

nes Feldaufenthalts an derWallfahrtsstätte Lourdes. Der vorliegende Beitrag versucht

dabei, insbesondere das audio-visuelle Material und die teilnehmende Involvierung

des Forschers für die Analyse fruchtbar zu machen. Im Ergebnis beschreibt er nicht

die Vielfalt möglicher Perspektiven auf das Geschehen, wie sie etwa aus unterschied-

lichen biographischen Hintergründen, Teilnahmemotiven oder der Einnahme unter-

schiedlicher Teilnehmerrollen resultieren kann (religiöse Experten, Gläubige, Touris-

ten, Angehörige, Gesunde, Kranke etc.), sondern beschränkt sich darauf, die Leistung

des Lichts für die Organisation der Praktik herauszuarbeiten. Ich behaupte also nicht,

dass alle Teilnehmer/-innen die hier herausgearbeiteten Erfahrungenmachen oder in

gleicher Weise Bedeutungszuschreibungen vornehmen, sondern nur, dass in die Or-

ganisation der Praktik Möglichkeiten entsprechender Erfahrungen und Bedeutungs-

zuschreibungen ›eingebaut‹ sind.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 105

dabei zu den bekanntesten ›Attraktionen‹ der Wallfahrtsstätte und ist zu ei-

nem ihrer Wahrzeichen geworden.

Die Lichterprozession knüpft an denmarianischenHintergrund derWall-

fahrtsstätte an und wird als Marienprozession durchgeführt. Im Mittelpunkt

des Geschehens steht die hell illuminierte und auf einer Sänfte vorangetra-

gene Figur der Notre-Dame de Lourdes, der ein zunehmend größer werdender

Zug von Pilgerinnen und Pilgern mit Kerzen in der Hand singend und be-

tend durch die Dunkelheit folgt. Im stetigen Wechsel mit den Vorbetern und

Vorsängern, deren Stimmen über die entlang des Weges aufgestellten Laut-

sprecher deutlich zu hören sind, beten die Teilnehmer/-innen dabei in ver-

schiedenen Sprachen das Rosenkranzgebet, das um Fürbitten und eine Reihe

weiterer Elemente ergänzt und von marianischen Wechselgesängen wie dem

AveMaria de Lourdes begleitet wird. Das Ereignis dauert rund eine Stunde und

gliedert sich in zwei Abschnitte: die eigentliche Prozession, die sich als ein Ro-

senkranz-in-Bewegung vollzieht und bei der nach und nach ein großer Teil

des Wallfahrtsgeländes abgeschritten wird, und die abschließende, stärker

durch liturgische Elemente gekennzeichnete Zeremonie vor der Rosenkranz-

basilika, zu deren Beginn die Marienfigur unter Magnificat-Gesängen durch

die Menge getragen und feierlich niedergelassen wird, bevor der bischöfliche

Segen das Geschehen beschließt.

Das Arrangement der Prozession wird durch eine Vielzahl materieller En-

titäten gebildet: den Pavillon, an dem sich die Spitze des Zugesmit den ersten

Pilgerinnen und Pilgern sammelt und sich, zunächst noch ungeordnet, in Be-

wegung setzt; die Brücke, auf der sich die Teilnehmer/-innen in die richtige

Position bringen und auf das Eröffnungssignal warten; die Marienfigur auf

ihrer Sänfte, das ihr vorangetragene Kreuz, die Banner der Pilgergruppen;

den geteerten Weg, auf dem sich der Zug voran bewegt, den angrenzenden

Fluss, die das Flussufer säumendeMauer; die Gebäude amWegesrandwie das

Seitenschiff der Kirche und die Arkaden, die Erscheinungsgrotte; die im Zen-

trum des Prozessionsplatzes befindliche Statue der Gekrönten Madonna; die

Plattform mit der Balustrade vor der Oberen Basilika, an der sich Zuschauer/-

innen aufgestellt haben, die das Geschehen von oben betrachten; die Fassade

der Rosenkranzbasilika. Manche dieser Elemente des Arrangements bleiben

im Hintergrund und bilden für die Prozession lediglich eine Kulisse, andere

werden aktiv in das Geschehen einbezogen, ermöglichen, tragen oder beein-

flussen es.

Dieses Arrangement wird aber nicht nur durch ›stabile Dinge‹, sondern

auch durch flüchtige physikalische Phänomene wie natürliches oder künstli-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Torsten Cress

ches Licht konstituiert: AlsWegbeleuchtung oder in Form kleiner, in die Mau-

er am Fluss eingelassener Leuchten, die den Verlauf des Flussufers erahnen

lassen, erlaubt das Licht einerseits eine ungehinderte Bewegung des Prozes-

sionszuges über das Gelände, andererseits wird es aber auch gezielt in das

Geschehen einbezogen. Der Beginn der Prozession ist auf eine solche syste-

matische Involvierung des Lichts genau abgestimmt: Die Versammlung der

Teilnehmer/-innen findet in der aufziehenden Dämmerung statt, so dass der

Prozessionszug, wenn er sich in Bewegung gesetzt hat, immer stärker von

der Dunkelheit eingehüllt wird. Von der besonderen Illumination der Mari-

enfiguren, die das Zentrum des Geschehens bilden, über die unterschiedlich

intensive Beleuchtung des Weges und einzelner architektonischer Elemente,

bis hin zu den Kerzen in den Händen der Teilnehmer/-innen, die sich zu ei-

nem wogenden Lichtermeer addieren, ist das Licht zentral daran beteiligt,

das Prozessionsgeschehen zu ermöglichen, zu strukturieren und in Gang zu

halten. Das Licht in seinen verschiedenen Erscheinungsformen und mit sei-

nen unterschiedlichen Qualitäten schafft eine praktikenspezifische »Lights-

cape« (Bille/Sørensen 2007: 267), die ein wesentlicher Bestandteil des Arran-

gements ist, inmitten dessen sich die Prozession vollzieht.

3.1 Die Illumination von Statuen und die Konfiguration

des Arrangements

Im Mittelpunkt des Prozessionsgeschehens stehen zwei Marienstatuen: Zum

einen die etwa einhundertdreißig Zentimeter hohe, von einer Glasvitrine um-

gebene und auf einer Sänfte platzierte Figur, die von acht Personen, die die

Last der mehrere Meter langen Gestänge auf ihren Schultern verteilen und

in Zweiergruppen hintereinander her schreiten, vorangetragen wird. Sie ist

mit Rosenkranz und Krone ausgestattet, zu ihren Füßen türmen sich Pyra-

miden aus weißen und roten Rosen. Zum anderen die ähnlich gestaltete, aber

deutlich größere Figur der auf einem hohen Sockel im Zentrum des Prozes-

sionsplatzes stehenden Gekrönten Madonna, auf die der Zug zunächst zuläuft

und sie dann in einer ausladenden Bewegung einmal umrundet. Gemeinsam

ist den beiden Figuren vor allem ihre auffällige Illumination: Beide befinden

sich im Kreuzungspunkt intensiver Strahler, die an den Eckleisten der Vitri-

ne bzw. kreisförmig am Boden angebracht sind und die Figuren in hellem

Weiß erstrahlen lassen. Die Figuren reflektieren das starke, auf sie gerichtete

Licht so, dass keinerlei Konturen mehr zu erkennen sind und sie geradezu

von innen heraus zu leuchten scheinen (vgl. Abb. 1).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 107

Während die Figur auf der Sänfte dem Zug die Richtung vorgibt, teilt die

Gekrönte Madonna den Raum in verschiedene Abschnitte und markiert so den

Verlauf desWeges. Beide fungieren als visuelle Anker, als Orientierungspunk-

te und Navigationshilfen, die Aufmerksamkeit auf sich ziehen, die Blicke und

Schritte der Teilnehmer lenken, den Stromder Teilnehmer/-innen orientieren

und auf dieseWeise das Geschehen ordnen.Diese besondere Rolle, die den Fi-

guren zukommt, verdankt sich ihrer Illumination, was vor allem im Kontrast

zum Tageslicht deutlich wird: Anders als ihr mobiles Gegenstück, das jenseits

des Prozessionsgeschehens in einem Seitenraum der Rosenkranzbasilika auf-

bewahrt und vor den Augen der Öffentlichkeit verborgen wird, ist dieGekrönte

Madonna auch tagsüber präsent und für viele Pilger/-innen ein Anlaufpunkt,

die dort Blumen niederlegen und Gebete an sie richten. Obwohl die Statue

aufgrund ihres zentralen Standorts und ihrer erhöhten Position also auch am

Tag gut sichtbar ist, bildet sie hier nur eines von vielen weiteren Elementen

eines Arrangements, die man in ihrer Umgebung deutlich ausmachen kann.

Anders stellt sich dies am Abend und in der Nacht dar (vgl. Abb. 2).
 

 

Abb. 1: Marienfigur an der Spitze des Zuges und Gekrönte Madonna

 

 

Abb. 2: Gekrönte Madonna bei Tageslicht und im Dunkel

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Torsten Cress

 

Element der Prozession und damit in einen zentralen Bestandteil des Arran-

gements. Eingebunden in eine Logik des Enthüllens und Verbergens und da-

mit der Inklusion und Exklusion (vgl. Bille/Sørensen 2007: 276), ermöglicht

der Einsatz von Licht die Herstellung von Partizipation über die gezielte Ma-

nipulation ihrer Sichtbarkeit. Zugleich wird deutlich, inwiefern die Dunkel-

heit Bedingung und Ausgangspunkt für den gezielten Einbezug des Lichts ist:

Erst das Vermögen derDunkelheit,Dinge unsichtbar zumachen und siemehr

oder weniger zumVerschwinden zu bringen, ermöglicht es, die Figur über ih-

re gezielte Illumination hervorzuheben, sie in die Situation ›hereinzuholen‹

und sie zu einem tragenden Element der Situation zu machen (vgl. Böhme

2001: 146ff.). Indem Licht und Dunkelheit in ihrer jeweiligen Konfiguration

bestimmen, was gesehen und was nicht gesehen werden kann, produzieren

sie gemeinsam die Lightscape der Lichterprozession und sind so miteinander

daran beteiligt, das Arrangement, inmitten dessen undmit dessen Elementen

sich diese Praktik vollzieht, zu konstituieren.

Zugleich nimmt das Licht aber auch Einfluss darauf,wie die so einbezoge-

nen Objekte gesehen werden können. Die besondere Erscheinungsform des

Lichts als Glanz, der im Grunde ein ›Übermaß‹ an Licht darstellt, wird oft

als ein Charakteristikum göttlicher Manifestationen verstanden, als Attribut

vieler Heiliger und verbreitetes Symbol des Mächtigen und Erhabenen (vgl.

Bevan 1968: 125-150; Kapstein 2004; Werblowsky/Iversen 2005), und fungiert

insofern als Marker von Heiligkeit und Außeralltäglichkeit. Indem das Licht

diesen Objekten eine bestimmte Wahrnehmungsform gibt (vgl. Bille/Søren-

sen 2007: 270), weist es also zugleich Bedeutung zu, markiert, wie diese Ob-

jekte verstandenwerden sollen und fungiert insofern alsMedium ihrer Intelli-

 
Von der Umgebung der Figur ist hier, wie die rechte Abbildung zeigt,

kaum noch etwas zu sehen. Während die Gebäude, die Bäume, der geteerte

Weg und die Absperrung imDunkel verschwinden, wird dieGekrönteMadonna

durch ihre intensive Illumination gezielt aus der sie umgebenden Schwärze

herausgelöst und ihre Sichtbarkeit gleichzeitig um einMehrfaches gesteigert.

Die Positionierung der auf den maximalen Reflexionseffekt hin gestalteten

Figur inmitten von Lichtstrahlen erscheint vor diesem Hintergrund als eine

Strategie ihrer gezielten Involvierung, ihrer Transformation in ein tragendes

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 109

gibilisierung. Darüber hinaus werden die Figuren damit in besonderer Weise

erfahrbar: Der eher unauffälligen Erscheinung bei Tageslicht steht am Abend

eine verklärende (vgl. Fischer-Lichte 2008: 231ff.) Repräsentation der Heiligen

entgegen, die den ihr zugeschriebenen Status der Heiligkeit auch sinnlich er-

fahrbar macht. Das Verhalten der Besucher, die oft stehen bleiben, wenn sie

in die Nähe der Figuren kommen, schauen, zeigen, fotografieren oder filmen,

verweist auf die hiervon ausgehende Wirkung sowie auf das besondere Ver-

mögen des Glanzes, bestimmte Empfindungen zu evozieren, einen Sinn für

das Herrliche und Erhabene anzusprechen und Bewunderung hervorzurufen

(vgl. Bevan 1968: 142, 148; Böhme 2001: 154ff.). Licht strukturiert so gesehen

Intelligibilität und Affektivität.

Ein weiterer Aspekt der Rolle des Lichts in Zusammenhang mit den

Figuren erschließt sich mit Blick auf das eigentliche Prozessionsgesche-

hen und seinen Charakter als Ausdrucksmittel bzw. als Aufführung, in

der Wertvorstellungen, Glaubensvorstellungen und soziale Konstellationen

dargestellt, verkörpert, theatralisch inszeniert und mimetisch bekräftigt

werden (vgl. Stokes 2001: 241). Die Besonderheit der Lichterprozession,

die in ihrer Choreografie vergleichbaren Heiligenprozessionen in vielen

Hinsichten ähnelt (vgl. etwa Mitchell 2010), besteht hier darin, dass das

Geschehen über Konstellationen von Licht und Dunkelheit informiert wird,

die den in dieser Choreographie transportierten Ausdruck von Ehrerbietung

und Gefolgschaft, Bekenntnis und Heilshoffnung durch die Zuweisung eines

Mehr und Weniger an Licht zusätzlich unterstreichen: Während etwa die auf

der Sänfte befindliche, gleißend helle Figur weithin sichtbar ist, bleiben die

Männer, die das Gewicht der Sänfte auf ihren Schultern tragen, weitgehend

im Dunkel verborgen. Die im Akt des Tragens zum Ausdruck kommende

hierarchische Relation zwischen der Getragenen und ihren Trägern wird

über diese gezielte Verteilung von Licht und Dunkelheit hervorgehoben und

bekräftigt.

Ähnlich verhält es sich mit der Aufteilung des Zuges in Spitze und Ge-

folge: Der hell illuminierten Figur an der Spitze steht eine große Menge von

Kerzenlichtern gegenüber, die sie wie eine Schleppe hinter sich herzuziehen

scheint.6 Der Gegensatz von Führen und Folgen übersetzt sich hier in einen

Gegensatz zwischen dem gleißenden, auf der Figur konzentrierten Licht und

6 Dieser Anblick zeigt sich in erster Linie denjenigen Besucherinnen und Besuchern, die

nicht aktiv an der Prozession teilnehmen, sondern sich an der Balustrade vor der Obe-

ren Basilika versammelt haben und das Geschehen aus der Distanz von oben beobach-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Torsten Cress

dem schwächeren, auf die Kerzen der Teilnehmer/-innen verstreuten Licht.

Die Dichotomien, entlang derer das Geschehen strukturiert ist – vorne/hin-

ten, oben/unten, nah/fern, Führung/Gefolgschaft, Macht/Demut, Heilsver-

sprechen/Heilshoffnung –, werden gewissermaßen mit einem Filter belegt,

der je einer Seite Licht oder Dunkelheit, helleres oder weniger helles, konzen-

triertes oder verstreutes Licht zuweist und diese Gegensätze als Gegensätze

sichtbar macht. Über die Ausschaltung konkurrierender visueller Einflüsse

durch die Einbindung vonDunkelheit und eine gezielte Distribution von Licht

kommt es so zu einem Purifikationseffekt, der den intendierten Ausdruck ge-

wissermaßen ›in Reinform‹ zutage fördert und wie unter einem Vergröße-

rungsglas sichtbar macht.

3.2 Lightscapes und die Konstitution von Erfahrungsräumen

Eine zweite Art, in der das Licht Einfluss auf das Prozessionsgeschehen

nimmt, ist die Strukturierung der Szenerie. Der Prozessionszug schreitet

nach und nach einen großen Teil des Wallfahrtsgeländes ab: Er startet an

einem Pavillon auf dem gegenüberliegenden Flussufer, überquert die Brücke

und bewegt sich in gegenläufiger Richtung entlang des Flusses, betritt dann

die Prozessionsesplanade und erreicht schließlich den Vorplatz vor der

Rosenkranzbasilika. Das Prozessionsgeschehen teilt sich dabei in mehrere

Etappen, deren Abfolge durch einen Gegensatz zwischen Enge und Offen-

heit, aber auch zwischen Dunkelheit und Licht strukturiert wird. Auf der

ersten Etappe ist der Weg beiderseits des Flusses nur spärlich beleuchtet:

Mit Ausnahme der stimmungsvoll illuminierten Grotte und selektiv hervor-

gehobenen architektonischen Elementen der Rosenkranzbasilika beschränkt

sich die Beleuchtung des Weges auf das kühle Licht der in einigem Abstand

zueinander aufgestellten Straßenlampen sowie auf die in die Mauer am

Flussufer eingelassenen Leuchten. Aufgehellt wird die Szenerie ansonsten

nur noch durch die Kerzen der Teilnehmer/-innen, die sich entlang des

Weges positioniert haben und sich dem Zug nach und nach anschließen.

Die Szenerie ändert sich in dem Augenblick schlagartig, in dem der Zug

die Prozessionsesplanade betritt:Währendman sich bis dahin auf einem rela-

tiv schmalen Weg befand, auf dem nur wenige Menschen nebeneinander ge-

hen konnten, der durch die Lichtkegel einiger Straßenlampen lediglich punk-

ten. BestimmteAspekte der Lichtdramaturgie sind damit je nach der eingenommenen

Beobachterrolle und Perspektive zugänglich oder nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 111

tuell erhellt und ansonsten nur durch die Kerzen einiger Wartender gesäumt

wurde, gelangt man jetzt auf einen weiten Platz mit der leuchtenden Statue

der GekröntenMadonna in der Mitte, der mit Menschen und ihren brennenden

Kerzen gefüllt ist. Nachdem der Prozessionszug den Scheitelpunkt des bo-

genförmigen, um die Statue herum führenden Wegs durchschritten hat und

sich schließlich geradewegs zum Zielpunkt vor der Rosenkranzbasilika hin-

bewegt, erhellt sich die Szenerie ein weiteres Mal: Im Vordergrund sieht man

die Gekrönte Madonna, weit hinten die beleuchtete Fassade der Rosenkranz-

basilika, darüber eine Reihe kleiner Lichtpunkte, die von den Kerzen erhöht

positionierter Zuschauer/-innen ausgehen, und dazwischen ein sich weiten-

des Meer aus Kerzenlicht. Wenn sich der Prozessionszug aufgelöst hat und

die Teilnehmer/-innen vor der Rosenkranzbasilika ihre durch Markierungen

am Boden gekennzeichneten Plätze eingenommen haben, wird die Marien-

figur unter Mariengesängen durch die Reihen nach vorne getragen, während

die Fassade der Kirche in Grün- und Blautöne und, wenn die Marienfigur

schließlich feierlich niedergelassen wird, in gleißendes Licht getaucht wird.

Abbildung 3 zeigt die einzelnen Etappen des Prozessionsweges.

Das Prozessionsgeschehen folgt damit einer Dramaturgie, die auf einer

gezielten Schaffung von Kontrasten zwischen kaltem und warmem, schwa-

chem und starkem Licht beruht, vor allem aber auf einer zunehmenden Wei-

tung des Blickes sowie einer stetigen Vermehrung von Lichtquellen: Dem Be-

ginn in der Dunkelheit stehen der Mittelteil auf dem weiten und von der

leuchtenden Statue der GekröntenMadonna dominierten Prozessionsplatz und

schließlich das feierliche Finale an der Rosenkranzbasilika gegenüber, das

durch die Versammlung der Teilnehmer/-innen mit ihren brennenden Ker-

zen, die Abfolge von Farbtönen an der Fassade und schließlich gleißende

Scheinwerfer als ein Spektakel des Lichts inszeniert wird. Angesprochen ist

damit die Rolle des Lichts bei der Hervorbringung von Stimmungen (vgl.

Fischer-Lichte 2008: 225) und bei der Strukturierung von Erfahrung (vgl. Bil-

le/Sørensen 2007: 272): Sich an der Prozession zu beteiligen bedeutet, durch

variierende Konstellationen von Licht und Dunkelheit konfigurierte Räume

zu durchschreiten und damit zugleich eine Abfolge von Szenerien, die zu-

nächst als eng, dunkel und möglicherweise auch bedrückend, später als weit,

hell und einladend erfahrbar werden. In die Bewegung des Zuges durch eine

sich nach und nach wandelnde Lightscape als einer Bewegung durch Räume

mit unterschiedlichem »emotivem Charakter« (Böhme 2001: 157) ist so gese-

hen eine Übergangserfahrung eingelassen, die als ein wesentliches Struktur-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Torsten Cress

element der Prozession betrachtet werden kann und an deren Konstitution

das Licht wesentlich beteiligt ist.

 

 

Abb. 3: Etappen des Prozessionsweges. Reihe 1 (v.l.n.r.): Zug kurz nach Beginn auf der

anderen Seite des Flusses; entgegenkommender Zug nach Überqueren der Brücke; Zug

vor Betreten des Prozessionsplatzes; Reihe 2: Zug kurz nach Betreten des Prozessions-

platzes; näher rückende Fassade der Rosenkranzbasilika; beleuchtete Fassade bei der

Abschlusszeremonie

Vor dem Hintergrund einer Beschreibung sozialer Praktiken als Gewebe

der Intelligibilität (»web of intelligibility«, Schatzki 2002: 100), d.h. als eines

Zusammenhangs, der auf bestimmten Verständnissen aufbaut und durch sie

organisiert ist, diese Verständnisse im laufenden Vollzug transportiert und

sich auf die am Vollzug der Praktik beteiligten materiellen Entitäten ebenso

überträgt wie auf die aus dem Vollzug emergierenden Phänomene, erscheint

diese Übergangserfahrung zugleich potenziell religiös imprägniert: Als eine

von religiösen Experten angeleitete, auf biblischen Bezügen aufbauende und

Glaubensüberzeugungen zumAusdruck bringende Andachtspraktik stellt das

Prozessionsgeschehen einen Kontext dar, in dem diese Erfahrung einerseits

hervorgebracht wird bzw. möglich ist, und aus dem sie andererseits ihren

Sinn erhält. Das Licht ist so gesehen daran beteiligt, eine religiöse Botschaft

(in diesem Fall: ein Heilsversprechen) auf die Ebene körperlich-sinnlicher Er-

fahrung zu überführen.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 113

3.3 Kerzenlicht und die Inszenierung von Gemeinschaft

Ich hatte erörtert, wie über die Distribution von Licht hierarchische Relatio-

nen hervorgehoben werden und wie das Licht so an der Konstitution der Aus-

drucksdimension der Praktik beteiligt ist. Dies geschieht aber noch in einer

anderen Weise. Eine Teilnehmerin:

T: »[…] wir zeigen nach außen, ähm, also Gott Du bist uns wichtig, wir fol-

gen dir, auf der ganzen Welt zeigen wir das […]. Also wir zeigen, dass wir zu

Gott gehörn, dass wir ihm folgen, in dem Fall geht jetzt Maria voran, also die

die uns wirk- die wirklich auch uneingeschränkt ›ja‹ gesagt hat zu Gott, die

auf ihn vertraut hat […]. […] das is auch=ne Demonstration nach außen […],

n Glaubenszeugnis einfach […]. Aber fällt in Lourdes auch wieder leichter,

weil da bin ich ja schon für diesen Zweck auch in Lourdes. Also=n größeres

Glaubenszeugnis isses glaub ich, wenn ich mich hier in meinem Dorf (jetzt)

zur Fronleichnamsprozession bemüheundda unter denwenigen Leuten, die

sich da noch aufraffen, mich wirklich dahingeselle. […] Aber fällt in Lourdes

auch wieder leichter […]. Weil da erfährt manWeltkirche […].«

Die Teilnehmerin hebt hier das Verständnis ihrer Partizipation als »Glaubens-

zeugnis« hervor und rekurriert damit auf den schon angesprochenen Charak-

ter der Prozession als Ausdrucksmittel. Dabei stellt sie allerdings eine Beson-

derheit heraus, die mit dem Maßstab dieser Prozession zu tun hat: Im Ge-

gensatz zu einer dörflichen Fronleichnamsprozessionmit ihrer eher geringen

Teilnehmer/-innenzahl und ihrer überschaubaren Adressatenschaft versam-

meln sich in Lourdes Gläubige aus der ganzenWelt und formieren sich zu ei-

ner internationalen marianischen Gemeinschaft. Auf diese Weise ändert sich

nicht nur der Ausdruck selbst, der von einem individuellen Glaubenszeugnis

im kleinräumigen Kontext zum Ausdruck der Zugehörigkeit zu einer natio-

nale Grenzen überwindenden Gemeinschaft transformiert wird, sondern es

kommt auch zu einer starken Ausweitung potenzieller Adressatenschaft: Be-

kundet wird die Glaubenshaltung nicht nur den Zuschauer/-innen auf den

Straßen eines Dorfs oder einer Kleinstadt, sondern »der ganzen Welt«.7 Tat-

sächlich lässt sich die Lichterprozession als eine gezielte Inszenierung eines

solchen internationalen marianischen Kollektivs bzw., mit den Worten der

7 Insofern das Prozessionsgeschehen per Livestream übertragen wird und im Internet

mitverfolgt werden kann, ist die Adressatenschaft hier nicht auf diejenigen Personen

beschränkt, die unmittelbar vor Ort teilnehmen und zuschauen.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Torsten Cress

Teilnehmerin, von »Weltkirche« begreifen. Das von den Teilnehmer/-innen

mitgeführte Kerzenlicht, das ein drittes Element der Lightscape der Prozessi-

on bildet, ist hierbei von zentraler Bedeutung.

Die Kerze mit ihrem orangefarbenen Aufsatz, der das Herabtropfen des

geschmolzenen Kerzenwachses und das Erlöschen der Kerze in der Gehbewe-

gung und bei Wind verhindert und zugleich das flackernde Licht der Kerze in

ein gleichmäßiges, ruhiges und warmes Leuchten verwandelt, ist eine zen-

trale Ressource für die Partizipation an der Prozession. Diese zusammen mit

dem Windschutz in Automaten auf dem Wallfahrtsgelände erhältliche Kerze

entzünden die Teilnehmer/-innen spätestens zu Beginn der Prozession. Das

Entzünden der Kerze hat dabei in zweifacher Hinsicht zeichenhaften Cha-

rakter: Als materieller Träger der Prozessionspraktik fungiert die ›Instandset-

zung‹ des Objekts einerseits als Eintritt in das praktische Geschehen sowie als

Anzeige von Teilnehmer/-innenschaft und verbindet die Teilnehmer/-innen

auf diese Weise zu einem praktischen Kollektiv. Über seine Einbindung in ei-

ne ihrem Verständnis nach devotionale Praktik fungiert das Licht der Kerze

aber nicht nur als Anzeige von Zugehörigkeit, sondern zugleich als Expres-

sion religiöser Überzeugungen: Im Licht der Kerze materialisiert sich eine

Glaubenshaltung, die auf diese Weise sichtbar gemacht wird. Das Licht weist

in diesem Fall also nicht Bedeutung zu oder hebt sie hervor, sondern fungiert

selbst als Träger von Bedeutung.

Dass die Kerze einen solchen Ausdruck transportieren kann, hängt weni-

ger mit der Gestaltung des Windschutzes zusammen, der über den Aufdruck

einer Marienfigur und mehrerer kurzer Texte wie Fragmenten des »Lourdes-

Liedes« oder des apostolischen Glaubensbekenntnisses in den Kontext der

Wallfahrtsstätte und der Marienverehrung gestellt wird, sondern resultiert

letztlich aus ihrer Verwicklung in das praktische Geschehen. Über die Einbin-

dung der brennenden Kerze in die devotionale Praktik der Marienprozession,

in Gebete und Gesänge, zugleich aber auch durch ihre räumliche Einbettung

in das materielle Arrangement und durch ihre Bezogenheit auf andere Ele-

mente dieses Arrangements – insbesondere auf die Marienfiguren –, erhält

die Kerze zeichenhaften Charakter. Sie wird nicht nur zu einem Kennzeichen

für diese Praktik, zu einemObjekt, dasmit der Lichterprozession identifiziert

wird, das sie repräsentiert, verkörpert und für das sie gewissermaßen pars

pro toto steht, sondern zugleich zur Manifestation und zum Ausdruck eines

Glaubensbekenntnisses. Erst auf diese Weise erhält das Licht der Kerze seine

religiöse Rahmung, und erst so kann die brennende Kerze in der Hand ei-

nes Teilnehmers zumAusdruck einer devotionalenHaltungwerden, zu einem

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 115

Dokument religiöser Identität und zu einem vergemeinschaftenden Element,

das seine Träger zu einem temporären marianischen Kollektiv verbindet. Der

devotionale Ausdruck des Kerzenlichts verdankt sich also seiner Einbindung

in eine religiöse Praktik und seiner Position im Gefüge eines praktikenspezi-

fischen Arrangements, die für das Licht der Kerze einen intelligibilisierenden

Kontext bilden (vgl. Schatzki 1996: 111f., 2002: 25).8

Wenn sich der Zug schließlich in Bewegung setzt, ist derWeg an der ande-

ren Uferseite bereits mit ›Marienlaternen‹ gesäumt, während sich hinter der

Figur eine zunächst noch überschaubare, aber zunehmend größer werdende

Schleppe aus Kerzenlichtern bewegt. Über die wachsende Zahl an Teilneh-

mer/-innen, die sich demProzessionszug nach und nach anschließen undmit

ihrer Kerze in der Hand gemeinsam voranschreiten, summiert sich das ruhi-

ge, konstante und warme Licht der Kerzen immer mehr auf: Auf der ersten

Etappe bewegt sich dem Betrachter ein langsam, aber kontinuierlich dahin-

fließender Strom aus Licht entgegen; später, auf dem offenen Prozessions-

platz, summieren sich die Lichter der Kerzen zu einem kaum überschauba-

ren Lichtermeer. Unterstützt durch Ordner, die den Strom der Teilnehmer/-

innen auftrennen, den Zug in Abteilungen gliedern und ihnen feste Plätze

zuweisen, werden die Teilnehmer/-innen hier in eine spezifische Formation

gebracht: Wie aus der Vogelperspektive sichtbar wird, werden sie nicht nur so

positioniert, damit der Mittelgang für den Transport der Marienfigur zu ih-

rem Bestimmungsort frei bleibt, sondern zugleich so, dass die freibleibenden

Zwischenräume die Konturen eines überdimensionierten Kreuzes erkennen

lassen (vgl. Abb. 4).

Die Rolle des Kerzenlichts für das Prozessionsgeschehen lässt sich erst aus

dieser Perspektive vollständig erschließen. Während es als Träger eines Aus-

drucks die individuellen Teilnehmer/-innen schon nach innen hin verbindet,

ist es nach außen hin Bestandteil einer großangelegten und planmäßigen In-

szenierung religiöser Gemeinschaft. Das Kerzenlicht entfaltet hier einen uni-

formierenden Effekt: Indem die einzelnen Teilnehmer/-innen in der Dunkel-

heit verschwinden und hinter dem Licht ihrer Kerzen zurücktreten, werden

sie einerseits zu anonymen Elementen eines übergreifenden Kollektivs; ande-

rerseits werden sie reduziert auf den sich im Licht ihrer Kerze manifestieren-

8 Der Identifikation desObjektsmit der Praktik korrespondiert der Umgangmit der Ker-

ze im Anschluss an die Prozession: Viele Teilnehmer/-innen nehmen die halb abge-

brannte Kerze und den Windfang als Andenken an das Ereignis mit nach Hause.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Torsten Cress

 

 

Abb. 4: ›Mariengruß‹;

Abb. 5: Blick auf das Geschehen von oben

den Ausdruck einer Glaubenshaltung.9 Eine Versammlung von Personenwird

so transformiert in eine Anhäufung von Lichtern als der sichtbar gemachten

Summe individueller Glaubensbekenntnisse.10 Im »Mariengruß«, bei dem an

bestimmten Stellen der Mariengesänge – beim Ave Maria de Lourdes und beim

Magnificat – gemeinsam die Kerzen emporgehoben und für eine Zeit lang in

dieser Position gehalten werden, wird dieser passive Ausdruck zusätzlich in

einen aktiven Ausdruck überführt (vgl. Abb. 5). Als Träger eines Ausdrucks

wird das Kerzenlicht, eingebunden in eine sorgfältig inszenierte Choreogra-

phie, auf diese Weise zum Baustein eines Symbols religiöser Identität und

Gemeinschaft.

9 Damit ist natürlich nichts über die tatsächliche Glaubenshaltung der Besucher ge-

sagt, die etwa auch aus touristischem Interesse oder als Angehörige und damit nicht

zwangsläufig aus religiösen Motiven heraus in der Prozession mitgehen: Der Vollzug

dieser Aktivitäten transportiert den fraglichen Ausdruck unabhängig von individuel-

len Zurechnungen der Teilnehmer/-innen.

10 Das aus dem praktischen Vollzug emergierende Lichtermeer ist geradezu ein Wahr-

zeichen der Wallfahrtsstätte geworden und wird auch in entsprechende Werbezwe-

cke eingebunden. Bilder von der Lichterprozession, zumeist aus der Vogelperspektive

undbei besonders starker Beteiligung aufgenommen, tauchen inReiseführern undan-

deren Publikationen auf oder werden in Newslettern verschickt. Solche Bilder, die als

Momentaufnahmen des praktischen Vollzugs zu betrachten sind, unterstreichen den

Charakter der Lichterprozession als religiöses Spektakel und Massenevent, heben ins-

besondere die affektiveDimension dieser Praktik hervor, stellen die Teilhabe an einem

devotionalen Kollektiv in Aussicht und fungieren so als Partizipationsofferte. Über die

Inszenierung dieser Praktik inszeniert sich die Wallfahrtsstätte als Glaubenszentrum,

als vitaler, vielbesuchter und bedeutender Ort marianischer Devotion.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 117

4. Schluss

Ausgehend von einem Interesse für die materielle Dimension religiöser Prak-

tiken, das nach der materiellen Einbettung solcher Praktiken fragt, und von

einem erweiterten Materialitätsbegriff, der neben Artefakten oder natürli-

chen Dingen auch Phänomene wie Licht oder Dunkelheit einbezieht, wurde

in diesem Beitrag mit Schatzkis Theorie der Praktiken und Arrangements ein

Vorschlag zur konzeptuellen Fassung dieser materiellen Einbettung zugrun-

de gelegt. In Anlehnung an diesen Ansatz wurde die Rolle des Lichts in der

abendlichen Marienprozession exemplarisch untersucht. Licht und Dunkel-

heit in ihren verschiedenen Konfigurationen wurden dabei verständlich als

Elemente eines praktikenspezifischen Arrangements, das diese Praktik ein-

bettet und sie in verschiedener Hinsicht beeinflusst. Aufbauend auf dem ge-

zielten Einbezug der Dunkelheit als ›Filter‹, mit dem die Umwelt der visuel-

len Wahrnehmung weitgehend entzogen wird, und unter Einsatz des Lichts

in unterschiedlichen Formen und Qualitäten, wird eine spezifische Lightscape

geschaffen, die nicht nur eine Hintergrundbedingung für die Durchführung

der praktischen Vollzüge darstellt, sondern maßgeblich in sie hineinwirkt,

indem sie bestimmt, was gesehen und was nicht gesehen, aber auch wie et-

was gesehen werden kann. Die Leistung des Lichts wurde hier in dreifacher

Hinsicht genauer beschrieben: erstens als Instrument der Inklusion und Ex-

klusion von Objekten sowie der Intelligibilisierung der auf diese Weise prä-

sent gemachten Objekte; zweitens als Medium der Strukturierung des Raums

und von Erfahrung; und im Hinblick auf die Ausdrucksdimension der Prak-

tik drittens als Träger eines Ausdrucks religiöser Identität und als ein Verstär-

ker, mit dem die im performativen Geschehen angelegten Ausdrücke sichtbar

gemacht und hervorgehoben werden. Die Schaffung spezifischer Konfigura-

tionen von Licht und Dunkelheit und die gezielte Distribution von Licht ba-

sieren auf einer Logik des Enthüllens und Verbergens und zielen auf die Ge-

nerierung von Kontrasten zwischen Licht und Dunkelheit, zwischen starkem

und schwachem sowie zwischen konzentriertem und verstreutem Licht, die

das praktische Geschehen entlang seiner performativen, räumlichen, symbo-

lischen, affektiven und expressiven Dimension strukturieren.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Torsten Cress

Literatur

Ashley, Kathleen/Hüsken, Wim (Hg.) (2001): Moving Subjects. Processional

Performance in the Middle Ages and the Renaissance. Amsterdam/At-

lanta: Rodopi.

Bevan, Edwyn (1968): Symbolism and Belief, Washington: Kennikat (Reprint).

Bille, Mikkel/Sørensen, Tim Flohr (2007): »An Anthropology of Luminosity.

The Agency of Light«, in: Journal of Material Culture 12 (3), S. 263-284.

Böhme, Gernot (2001) »Licht und Raum. Zur Phänomenologie des Lichts«, in:

Roger Behrens/Kai Kresse/Ronnie M. Peplow (Hg.), Symbolisches Flanie-

ren. Kulturphilosophische Streifzüge, Hannover: Wehrhahn, S. 142-157.

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-

schenGrundlage der kabylischenGesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1997): »Der Tote packt den Lebenden«, in: Margareta Stein-

rücke (Hg.): Pierre Bourdieu: Der Tote packt den Lebenden. Schriften zur

Politik und Kultur, Hamburg: VSA, S. 18-58.

Bräunlein, Peter J. (2017): »Die materielle Seite des Religiösen. Perspekti-

ven der Religionswissenschaft und Ethnologie«, in: Uta Karstein/Thomas

Schmidt-Lux (Hg.): Architekturen und Artefakte. Zur Materialität des Re-

ligiösen, Wiesbaden: Springer VS, S. 25-46.

Cress, Torsten (2014): »Religiöse Dinge«, in: Stefanie Samida/Manfred K.H.

Eggert/Hans Peter Hahn (Hg.): Materielle Kultur, Stuttgart/Weimar:

Metzler, S. 241-244.

Cress, Torsten (2015): »Social Situations and the Impact of Things.The Exam-

ple of Catholic Liturgy«, in: Nature and Culture 10 (3), S. 381-399.

Cress, Torsten (2019): Sakrotope. Studien zur Materialität religiöser Prakti-

ken, Bielefeld: transcript.

Fischer-Lichte, Erika (2008): »Beleuchtung, Erleuchtung, Verklärung. Über

praktische, symbolische und performative Funktionen des Lichts imThea-

ter«, in: Christina Lechtermann/Haiko Wandhoff (Hg.): Licht, Glanz,

Blendung.Beiträge zu einer Kulturgeschichte des Leuchtenden,Bern u.a.:

Peter Lang, S. 223-240.

Foucault, Michel (1994): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnis-

ses, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gherardi, Silvia (2017): »Sociomateriality in Posthuman Practice Theory«,

in: Allison Hui/Theodore Schatzki/Elisabeth Shove (Hg.): The Nexus of

Practices. Connections, Constellations, Practitioners, London/New York:

Routledge.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 119

Hill, Michael (1974): A Sociology of Religion. New York: Basic Books.

Hui/Schatzki/Shove (Hg.), The Nexus of Practices, S. 38-51.

Giddens, Anthony (1997): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer

Theorie der Strukturierung, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Hahn, Hans-Peter (2014): Materielle Kultur. Eine Einführung, Berlin: Reimer.

Harris, Ruth (1999): Lourdes. Body and Spirit in the Secular Age, London: Pen-

guin.

Heimbrock,Hans-Günter (2013): Das Kreuz. Gestalt,Wirkung,Deutung, Göt-

tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hillebrandt, Frank (2014): Soziologische Praxistheorien. Eine Einführung,

Wiesbaden: Springer VS.

Hirschauer, Stefan (2004): »Praktiken und ihre Körper«, in: Karl H. Hör-

ning/Julia Reuter (Hg.): Doing Culture. Neue Positionen zum Verhältnis

von Kultur und sozialer Praxis, Bielefeld: transcript.

Hörning, Karl H. (2001): Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung des

praktischen Wissens, Weilerswist: Verlbrück.

Hui, Allison/Schatzki, Theodore/Shove, Elisabeth (Hg.) (2017): The Nexus of

Practices. Connections, Constellations, Practitioners. London/New York:

Routledge.

Kalthoff, Herbert/Röhl, Tobias (2011): »Interobjectivity and Interactivity.

Material Objects and Discourse in Class«, in: Human Studies 34 (4),

S. 451-469.

Kalthoff, Herbert/Cress, Torsten/Röhl, Tobias (2016): »Einleitung: Materiali-

tät in Kultur und Gesellschaft«, in: Herbert Kalthoff/Torsten Cress/Tobias

Röhl (Hg.): Materialität. Herausforderungen für die Sozial- und Kultur-

wissenschaften, Paderborn: Fink, S. 11-41.

Kapstein, Matthew T. (2004): »Rethinking Religious Experience: Seeing the

Light in the History of Religions«, in: Matthew T. Kapstein (Hg.):The Pres-

ence of Light. Divine Radiance and Religious Experience, Chicago/Lon-

don: University of Chicago Press, S. 265-300.

Karstein, Uta/Schmidt-Lux, Thomas (Hg.) (2017): Architekturen und Artefak-

te. Zur Materialität des Religiösen. Wiesbaden: Springer VS.

Keenan, William J. F./Arweck, Elisabeth (2006): »Introduction. Material Vari-

eties of Religious Expression«, in: Elisabeth Arweck/William J.F. Keenan

(Hg.): Materializing Religion. Expression, Performance and Ritual, Alder-

shot/Burlington: Ashgate, S. 1-20.

Knorr Cetina, Karin (1984): Die Fabrikation von Erkenntnis. Zur Anthropolo-

gie der Naturwissenschaft, Frankurt/M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Torsten Cress

Kohl, Karl-Heinz (2003): Die Macht der Dinge. Geschichte undTheorie sakra-

ler Objekte, München: Beck.

Mauss, Marcel (1975): »Die Techniken des Körpers«, in: Marcel Mauss: Sozio-

logie und Anthropologie, Bd. 2, München: Hanser, S. 197-220.

Meyer, Birgit (2008): »Religious Sensations. Why Media, Aesthetics, and

Power Matter in the Study of Contemporary Religion«, in: Hent de Vries

(Hg.): Religion. Beyond a Concept, New York: Fordham University Press,

S. 704-723.

Meyer, Birgit/Morgan,David/Paine,Crispin/Plate, S. Brent (2010): »TheOrigin

and Mission of Material Religion«, in: Religion 40 (3), S. 207-211.

Mitchell, Jon P. (2010): »Performing Statues«, in: DavidMorgan (Hg.): Religion

and Material Culture. The Matter of Belief, Oxon/New York: Routledge,

S. 262-276.

Morgan, David (2010): »Introduction«, in: David Morgan (Hg.): Religion and

Material Culture.TheMatter of Belief, Oxon/New York: Routledge, S. 1-17.

Preda, Alex (1999): »The Turn to Things. Arguments for a Sociological Theory

of Things«, in: Sociological Quaterly 40 (2), S. 347-366.

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken«,

in: Zeitschrift für Soziologie 32 (4), S. 282-301.

Reckwitz, Andreas (2016): »Praktiken und ihre Affekte«, in: Hilmar Schäfer

(Hg.): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bielefeld:

transcript, S. 163-180.

Sanders, Paula (1994): Ritual, Politics, and the City in Fatimid Cairo, Albany:

State University of New York Press.

Schäfer, Hilmar (Hg.) (2016): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungs-

programm. Bielefeld: transcript.

Schatzki, Theodore (1996): Social Practices. A Wittgensteinian Approach to

Human Activity and the Social, Cambridge: Cambridge University Press.

Schatzki, Theodore (2002): The Site of the Social. A Philosophical Account of

the Constitution of Social Life and Change, University Park: Pennsylvania

State University Press.

Schatzki, Theodore (2010): »Materiality and Social Life«, in: Nature and Cul-

ture 5 (2), S. 123-149.

Schatzki,Theodore (2016): »Materialität und soziales Leben«, in: Herbert Kalt-

hoff/Torsten Cress/Tobias Röhl (Hg.): Materialität. Herausforderungen

für die Sozial- und Kulturwissenschaften, Paderborn: Fink, S. 63-88.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV  Enthüllen und Verbergen – Licht und Dunkelheit als strukturierende Elemente 121

Schmidt, Robert/Volbers, Jörg (2011): »Öffentlichkeit als methodologisches

Prinzip. Zur Tragweite einer praxistheoretischen Grundannahme«, in:

Zeitschrift für Soziologie 40 (1), S. 24-41.

Shove, Elizabeth/Pantzar, Mika/Watson, Matt (2012): The Dyamics of Social

Practice. Every-day Life and How It Changes, London: Sage.

Stokes, James D. (2001) »Processional Entertainments in Villages and Small

Towns«, in: Kathleen Ashley/Wim Hüsken (Hg.): Moving Subjects. Pro-

cessional Performance in the Middle Ages and the Renaissance, Amster-

dam/Atlanta: Rodopi, S. 239-259.

Werblowsky, Raphael J. Z./Iwersen, Julia (2005): »Light and Darkness«, in:

Lindsay Jones (Hg.): Encyclopedia of Religion, New York: Macmillan,

S. 5450-5455.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458488-004 - am 14.02.2026, 19:23:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

