
POSITIONEN, BEGRIFFE, DEBATTEN

Victor Kempf

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter
rechtspopulistischem Vorzeichen1

Demokratie und Menschenrechte werden oft in einem Atemzug genannt, wenn es
darum geht, die »Opfer« eines um sich greifenden Rechtspopulismus zu identifizie-
ren. Eine Vielzahl liberaler Stimmen warnt eindringlich davor, dass durch die iden-
titäre Agenda der neu erstarkten nationalistischen Bewegungen unweigerlich auch
die Voraussetzungen jeder wirklichen Demokratie zerstört würden. Diese Befürch-
tungen sind nicht unberechtigt. Doch sie leiden auch an einer Pauschalisierung und
Vermengung, durch die die eigentliche Gefahr unerkannt bleibt. In meinem Beitrag
möchte ich argumentieren, dass der Rechtspopulismus keineswegs Demokratie
überhaupt negiert. Auch nicht den Menschenrechten per se wird etwa durch die
CSU der Kampf angesagt. Das Verheerende des aktuellen Rechtsrucks, der weit über
»rechte Parteien« hinausgreift, liegt vielmehr in der Trennung beider Seiten von-
einander. Menschenrechte werden im Sinne eines Humanitarismus allgemein bei-
behalten. Doch sie werden losgelöst von jedem Anspruch auf politische Teilhabe
und demokratischen Einbezug »des Fremden«. Als Objekt der Hilfe und Großzü-
gigkeit mag man »dem Fremden« Asyl gewähren, solange Ressourcen und Integra-
tionsbereitschaft gegeben sind. Als Subjekt, das an der politischen Gestaltung und
Entscheidung seines eigenen Schicksals zumindest teilhat, erscheint »der Asylant«
dagegen nahezu undenkbar. Ihm gebührt die Haltung der Dankbarkeit, des Wartens
und der Anpassung, denn alles selbstbewusste Fordern würde seine Existenz end-
gültig dem autochthonen Volkszorn freigeben (Abschnitt 1). Somit befinden wir uns
geradewegs wieder in einer Situation der Ohnmacht der Menschenrechte, die schon
Hannah Arendt in ihrer Zeit so treffend beschrieben hat: Heute zerschellen letztlich
die Menschenrechte des umhergetriebenen »Flüchtlings« wieder an der staatlichen
Souveränität, weil sie vom demokratischen Horizont der Bürgerrechte getrennt sind
(Abschnitt 2).

Doch wie lässt sich ein Ausweg aus dieser Situation finden? Wie kann die Ohn-
macht der Menschenrechte überwunden werden? Wenn die Menschenrechte sich
wieder einem Status der Machtlosigkeit annähern, weil sie vom Diskurs der Demo-
kratie separiert sind, dann scheint alles daran zu hängen, sie durch eine subalterne
»Politik der Menschenrechte« von Neuem mit diesem Diskurs zu verbinden und als
ein politisches Recht auf Teilhabe geltend zu machen (Abschnitt 3). Jedoch darf
dieser radikaldemokratische Ansatz nicht dazu führen, ausgerechnet diejenigen mit
einer progressiven Neubegründung europäischer Demokratien alleine zu lassen, die

 
1 Ich danke Martin Nonhoff, Gundula Ludwig, Claudia Czingon, Aletta Diefenbach, und

zwei anonymen Gutachter*innen für wertvolle Kritiken, Kommentare und Hinweise.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019, S. 308 – 330, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-3-308

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


etwa als Illegalisierte um ihre Existenz ringen. So muss die Position des Geflüchteten
mit anderen Erfahrungen der Anteillosigkeit im Inneren Europas artikuliert werden,
besonders mit der Situation jener »neuen Unterschicht«, die in Zeiten der Postde-
mokratie zunehmend aus der politischen Gemeinschaft herausfällt (Abschnitt 4).
Doch ist diese Perspektive der Vermittlung politischer Anteillosigkeit mit einer tief-
sitzenden nationalistischen Blockade konfrontiert, die nach einer demokratietheo-
retischen Rekonstruktion verlangt, will man an ihre Wurzel gehen (Abschnitt 5).

Rechtspopulismus, Demokratie und Menschenrechte

»Wir leben in einer Zeit, in der sich tektonische Platten verschieben. Selbstverständlichkeiten
gelten nicht mehr. Man konnte ja über Jahrzehnte, und ganz sicher nach dem Fall der Ber-
liner Mauer, ziemlich überzeugt sein, dass die großen Streitfragen unserer Zeit eine Antwort
gefunden haben, dass sich bald alle Länder und Kulturen verständigen würden auf Freiheit
als Grundwert, Menschenrechte als Basis jeder staatlichen Ordnung und Demokratie als
Regierungsform. Das ist nicht mehr so, nicht mal mit Demokratie. ›Unsere Staatsform‹
scheint in der Defensive.«2

Der neuerliche Aufstieg des sogenannten »Rechtspopulismus« hat die posthistori-
sche Gewissheit »unserer Staatsform« so sehr erschüttert, dass auf einen Schlag all
ihre Prinzipien auf dem Spiel zu stehen scheinen, das heißt Freiheit, Menschenrechte
und Demokratie gleichermaßen. Den alarmierenden Worten Klaus Klebers folgt
daher gleich ein zeitkritischer Kurzbeitrag, der das rechtspopulistische Verlangen
nach kultureller Stabilität, Homogenität und Abschließung mit der Sehnsucht nach
Autokratie kurzschließt. Hier wird auch auf Aristoteles rekurriert und Demokratie
prinzipiell mit einem Raum der Freiheit identifiziert, womit umgekehrt die anti-
pluralen Affekte dem »Fremden« gegenüber als genuin undemokratisch erscheinen
müssen. Dieselbe Kurzschließung findet sich auch in der politikwissenschaftlichen
Verhandlung des Rechtspopulismus. Prominent vertritt Jan-Werner Müller die
These, jeder »Populismus sei der Tendenz nach immer antidemokratisch«,3 da seine
Behauptung, »das Volk« zu repräsentieren, die diskursive Suche nach dem Allge-
meininteresse, die das Herzstück aller Demokratie ausmache, unterdrückt. Demo-
kratie wird von Müller als pluraler und letztlich gänzlich offener Prozess der Mei-
nungs- und Willensbildung scharf gegen die Anmaßung und Einbildung eines
homogenen Demos und seinen Identitätszwang verwahrt.4

In der darauffolgenden Debatte erhellte sich jedoch bald, dass hier nur eine
bestimmte, nämlich die liberale Form der Demokratie vorschnell verallgemeinert
wurde. Der Rechtspopulismus artikuliere, so wurde rasch dagegengehalten, das
alternative Modell einer »partikularistischen« oder »kommunitaristischen« Demo-
kratie. Er zeuge von einem demokratischen Begehren gerade in dem Maße, wie er
sich dem postpolitischen und »permissiven Konsens« einer liberalen Welt- und
Gesellschaftsordnung entziehe und den abgehobenen Regeln des Rechts und der

1.

 
2 Klaus Kleber im heute-Journal vom 23. Mai 2018.
3 Müller 2016, S. 18.
4 Vgl. ebd., S. 18 f., 83–90.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 309

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Ökonomie erneut die Stimme der Volkssouveränität entgegenhalte.5 Auch wenn
man dieser Tendenz ablehnend gegenübersteht, scheint es deskriptiv gute Gründe
zu geben, in ihr durchaus auch ein politisches Projekt am Werk zu sehen, das auf
seine Weise das Ziel kollektiver Autonomie verfolgt. Anstatt Demokratie als solche
zu attackieren, figuriert der Rechtspopulismus vielleicht einen anderen Demos, der
sich vom liberalen Modell wesentlich unterscheidet. Die kommunitaristische Demo-
kratietheorie David Millers macht deutlich, inwieweit nationaler Partikularismus
gleichsam als prinzipielles Bedürfnis demokratischer Selbstbestimmung interpretiert
werden kann. Demokratie, so schreibt Miller,

»impliziert, dass es eine Gruppe gibt – das ›Selbst‹ –, die so einheitlich strukturiert ist, dass
man ihr eine Reihe von Zielen zuschreiben kann, die ihre Angehörigen als Bestandteile ihrer
kollektiven Identität ansehen, obwohl sich vermutlich keiner von ihnen all diesen Zielen und
Werten individuell verschreiben dürfte. Diese Gruppe ist in dem Maße selbstbestimmt, in
dem sie dazu in der Lage ist, im Lichte dieser gemeinsamen Ziele und Werte ihre Aktivitäten
zu koordinieren und ihre Umwelt zu gestalten; ihre Angehörigen können spüren, dass sie
ihr Schicksal selbst in der Hand haben.«6

Millers demokratietheoretische Überlegungen sind gewinnbringend, weil sie klar
machen, dass man aus einer republikanischen Sicht den internen Zusammenhang
von Demokratie und Freiheit ganz anders deuten kann, als es von liberaler Seite
geschieht. Freiheit beziehungsweise »Selbstbestimmung« ist hier »politische Frei-
heit« oder die »Freiheit der Alten«,7 das heißt das souveräne Vermögen, als parti-
kulare Gemeinschaft seine kulturelle Gestalt des kollektiven Lebens in die Zukunft
hinein zu bestimmen und zu konservieren, ohne hierbei Umwälzungen und Verän-
derungen ausgesetzt zu sein, die von außen kommend die autonome Bestimmung
des eigenen Selbst sozusagen revidieren.8 Das bedeutet Millers souveränistische
Wendung, sein »Schicksal selbst in der Hand zu haben«: Man hat es »in der Hand«,
sofern man es fest und sicher in der eigenen Hand behält. Und dies ist auch die
normative Essenz des anderen, kommunitären Demos, den der Rechtspopulismus
in einer Ablehnung des liberalen Demokratiemodells zum Ziel zu haben scheint und
den Miller als verständiger Konservativer erkennt.9

 
5 Vgl. Moulin-Doos 2017; Jann 2017.
6 Miller 2017, S. 110; Hervorhebung V.K.
7 Constant 2011 [1816].
8 Vgl. Miller 2017, S. 101–112.
9 Sicherlich ist von vorschnellen Gleichsetzungen Abstand zu nehmen. Die »gruppenbezo-

gene Menschenfeindlichkeit« (Heitmeyer) des rechtspopulistischen Diskurses ist Miller
genauso fremd wie die essentialistische Wiederanrufung von »Blut und Boden«. Das
»Selbst«, für dessen Schutz Millers Migrationsethik argumentiert, ist nicht ethnisch, son-
dern ethisch beziehungsweise kulturell gefasst. Trotzdem gibt es in eben jener kulturellen
Fassung auch in Millers Kommunitarismus die Vorstellung einer Souveränität des Volkes,
die sich in dessen Konservierung, selbstbestimmten Stabilisierung und Abgrenzung gegen-
über »dem Fremden« zeitigt, dessen Präsenz in »unserer Mitte« wiederum als Moment
prinzipieller Beunruhigung und Hintertreibung »unserer« politischen Gemeinschaft pro-
blematisiert wird. Der Ton ist ein anderer, aber das diagnostizierte Problem ist identisch.
Das kommunitäre Demokratiemodell Millers drückt in nüchterner und sachlicher Weise
genau jenen Gedanken aus, den der gegenwärtige Rechtspopulismus im Modus der

310 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Wie verhält sich nun diese kommunitäre Vorstellung von Demokratie zu den
Menschenrechten? Steht sie ihnen nicht gänzlich ablehnend gegenüber? Auch hier
kann uns Miller helfen, ein differenzierteres und angemesseneres Bild zu entwickeln.
In seiner Migrationsethik streicht er zwar mit aller Deutlichkeit ein Vorrecht natio-
naler Selbstbestimmung heraus, da sich nur so Demokratie realisieren ließe.10 Doch
versucht er gleichzeitig, diesen Nationalismus im Sinne eines »schwachen Kosmo-
politismus«11 mit dem Anspruch der Menschenrechte zu versöhnen. Gegenüber in
Not geratenen Fremden weist er gewisse, wenn auch konditionierte Hilfspflichten
aus, die ein generelles Wegsehen moralisch verbieten. Im Sinne eines mitunter weit-
reichenden Humanitarismus sind die reichen Staaten des Westens angehalten, den
Menschenrechten des Fremden Genüge zu tun, sei es durch Formen des Asyls oder
durch Unterstützung vor Ort.12 Es ist dieser Humanitarismus, den die allerwenigs-
ten negieren würden und zu dem sich selbst die CSU im Namen christlicher Barm-
herzigkeit bekennt. Allerdings darf in Millers Migrationsethik der Humanitarismus
jederzeit durch die Notwendigkeiten des Nationalen übertrumpft werden, etwa
wenn die kulturelle Kohäsion der Gemeinschaft nach einer »Obergrenze« verlangt
oder die Aufnahme »Kulturfremder« ihrem ethischen Selbstbild zu sehr widerspre-
chen würde.13

Diese Aufopferung der Menschenrechte im Namen der Demokratie ist nur mög-
lich, weil bei Miller beide Seiten säuberlich voneinander getrennt sind. Die Men-
schenrechte werden über das Bedürfnis nach Subsistenz definiert. Sie haben nichts
zu tun mit den Bürgerrechten politischer Teilhabe und sind deshalb deren Vorrang
systematisch unterlegen.14 Die politische Dimension wird aus den Menschenrechten
tunlichst herausgehalten, denn sie würde die souveräne Bewahrung des eigenen,
abgezirkelten Selbst beständig durchkreuzen. Dadurch aber, dass Demokratie und
Menschenrechte begrifflich voneinander geschieden werden, bleibt die Realisierung
der Menschenrechte einer souveränen Willkür jenseits politischer Mitsprache über-
antwortet. Zudem bleibt der Flüchtling als Objekt der Hilfe einseitig den Integra-
tionserwartungen einer Bürgerschaft ausgesetzt, an der er selbst nicht partizipiert
und deren »Leitkultur« er sich somit bis auf Weiteres diskussionslos zu fügen
hat.15

 
Politisierung gegen »die Eliten« aggressiv mobilisiert. Denn beide Male geht es darum,
dass ein bereits etabliertes, wie auch immer angestammtes, anerkanntes und aus ethischen
Gründen bevorrechtetes demokratisches Gemeinwesen vor einem angeblich hypertro-
phen, anmaßenden Kosmopolitismus beschützt werden muss, beispielsweise durch
»Obergrenzen«. Provokativ formuliert: Millers Migrationsethik ist die bürgerliche Theo-
rie und Legitimation des Rechtspopulismus (vgl. Kempf 2017).

10 Vgl. ebd., Kapitel 2, 4.
11 Ebd., S. 62.
12 Vgl. ebd., Kapitel 3.
13 Vgl. ebd., S. 144 ff.
14 Vgl. ebd., S. 52–63.
15 Vgl. ebd., Kapitel 8.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 311

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Das Auseinandertreten von Demokratie und Menschenrechten ist freilich nicht
alleine auf den »neuen« Rechtspopulismus zurückzuführen. Die Rede vom Rechts-
populismus ist sowieso problematisch, weil sie Vorstellungsmuster und Ansichten
mit dem Zeichen des Randständig-Extremen versieht, die eigentlich viel weiter ver-
breitet sind und bis in die sogenannte moderate, »bürgerliche Mitte« hinein repro-
duziert werden.16 Deswegen ist Millers Politische Philosophie so instruktiv: Sie kann
die »rechtspopulistische« Demokratievorstellung in einer Weise auf den Begriff
bringen, die ihr das Schockierende und Dunkle nimmt und an einen konservativen
Diskurs rückbindet, der allgemein akzeptabel und für viele selbstverständlich
erscheint. Die Idee kultureller Selbstbestimmung und nationaler Souveränität als
Bedingung der Demokratie überschreitet das »rechte Milieu«. Genauso verhält es
sich mit einer Vorstellung von Menschenrechten, die von »unserer« Kraft und
»unserer« generösen »Willkommenskultur« abhängen und hierbei auf Schutz
beschränkt sind, ohne etwas mit demokratischer Teilhabe irgendwie zu tun zu
haben. Durch diese enorme gesellschaftliche Anschlussfähigkeit gerät die rechtspo-
pulistische Entzweiung von Demokratie und Menschenrechten zu einer hegemo-
nialen Entwicklung, die sich in den europäischen Grenzpolitiken mit aller Konse-
quenz und Härte materialisiert.

Ohnmacht der Menschenrechte

»Das bloße Wort ›Menschenrechte‹ wurde überall und für jedermann, in totalitären und
demokratischen Ländern, für Opfer, Verfolger und Betrachter gleichermaßen, zum Inbegriff
eines heuchlerischen oder schwachsinnigen Idealismus.«17

Mit diesen markigen Worten erfasste Hannah Arendt 1951 die Lage der vielen
Flüchtlinge, die Europa in zwei Weltkriegen und einer Unzahl nationalistischer
Umwälzungen hervorgebracht hat. Exakt in dem Moment, in dem es auf sie ankäme,
versagten die Menschenrechte darin, den vielen Staatenlosen Schutz und Sicherheit
zu garantieren, und entlarvten sich damit als das hohle Recht der Rechtlosen, die
auf die »abstrakte Nacktheit ihres Nichts-als-Mensch-sein« zurückgeworfen sind,
wenn sie von Lager zu Lager verschoben oder wie Vogelfreie über Grenzen hinweg
verschachert wurden.18 Sicherlich lässt sich diese düstere und gleichzeitig hellsich-
tige Diagnose Arendts nicht umstandslos auf die heutige Situation übertragen. Eini-
ges verhält sich grundlegend anders. Die Flüchtlinge unserer Zeit werden nicht wie
damals von ihren vormals eigenen Nationen zu Staatenlosen deklariert und vertrie-
ben. Stattdessen verlassen sie ihre Herkunftsregion meist aus »eigenem Antrieb«,
sei es um Bürgerkrieg, Terror oder wirtschaftlicher Not zu entkommen. Die früheren
Praktiken der De-Naturalisation sind heute durch die Allgemeine Erklärung der
Menschenrechte (Artikel 15) international geächtet, und keiner wird seiner origi-
nären politischen Mitgliedschaft beraubt.

2.

 
16 Vgl. Heitmeyer 2018, Kapitel 10, 12.
17 Arendt 2017 [1951], S. 564.
18 Vgl. ebd., Kapitel 9.

312 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Nichtsdestoweniger ist die Situation von heute der von Arendt beschriebenen Lage
strukturell analog, wenn wir betrachten, mit welcher Willkür und Schutzlosigkeit
es die momentanen Flüchtlinge an den Grenzen Europas zu tun haben. Die im Mit-
telmeer umherirrenden Rettungsschiffe, die von Hafen zu Hafen weitergeschickt
werden, sind nur die symbolträchtigste Erscheinung eines Zustands, in dem ein
»Recht auf Asyl« (vgl. Dublin III-Verordnung, Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland: Artikel 16 a) zwar überwiegend noch anerkannt wird, jedoch zu einem
bloß abstrakten Anspruch verflüchtigt worden ist, der letztlich gegenüber konkreten
nationalen Interessen, »Obergrenzen« (Horst Seehofer, CSU) und einem wieder all-
gegenwärtigen »Recht auf Heimat« (Heinz-Christian Strache, FPÖ) kraftlos ver-
stummt. Zwar wird – anders als zu Zeiten Arendts – so gut wie überall und sogar
in Ungarn an den Menschenrechten im Sinne eines generösen entwicklungspoliti-
schen Humanitarismus festgehalten.19 Doch droht selbst die minimalste humanitäre
Geste dem neubekräftigten Primat des Nationalen beständig zum Opfer zu fallen,
eben weil sie nicht mehr darstellt als eine bloß sekundäre, remediale und dadurch
weiche Hilfsverpflichtung, die sich den kommunitären Voraussetzungen des Demos
sowohl pragmatisch als auch normativ unterordnen muss.20 Und genauso wie in
Arendts Kontext ist es die Losgelöstheit der Menschenrechte von der Staatsbürger-
schaft und dem demokratischen Horizont politischer Teilhabe, die ihre Ohnmacht
besiegelt:

»Unsere neuesten Erfahrungen und die sich aus ihnen ergebenden Reflexionen muten wie
eine verspätete ironische Bestätigung der berühmten Argumente an, die Edmund Burke einst
der Erklärung der Menschenrechte durch die Französische Revolution entgegengehalten hat.
Sie scheinen gleichsam experimentell zu beweisen, daß Menschenrechte nichts sind als eine
sinnlose ›Abstraktion‹, daß sich Rechte wie eine ›überkommene Erbschaft‹ tradieren, die
man Kindern und Kindeskindern weitergibt wie das Leben selbst, und daß es politisch sinn-
los ist, seine eigenen Rechte als unveräußerliche Menschenrechte zu reklamieren, da sie

 
19 Vgl. Orban 2019.
20 Vgl. Miller 2017, S. 144 ff. Es ist eben nicht, wie man vermuten möchte, direkt oder

alleine eine generelle Aufkündigung der Menschenrechte, die sich in Salvinis Sperrung
der italienischen Häfen für Schiffe der humanitären Seenotrettung zeigt oder darin, dass
solche Politik in Bierzelten der AfD frenetisch begrüßt wird (»Absaufen, Absaufen!«).
Wohl gibt es Stimmen und Gruppen, denen schon der minimalste Humanitarismus als
solcher fremd oder falsch erscheint, und diese Verrohung nimmt vermutlich zu. Ent-
scheidender ist jedoch, die diskursive Entgegensetzung und Hierarchisierung von Demo-
kratie und Menschenrechten zu sehen, die im weltanschaulichen Hintergrund noch die
Rohheit des Anti-Humanitarismus gesellschaftlich legitimiert. Denn jenes Auseinander-
dividieren eröffnet ein ganzes Spektrum nationalistischer Politik, mit verschiedenen
Radikalitätsgraden und entsprechenden Übergängen bis hin zum blanken, ungefilterten,
scheinbar »archaischen« Rassismus: Vom generösen Humanitarismus, der mit dem
nationalen Vorrang der Demokratie – beziehungsweise mit der »legitime[n] landsmän-
nische[n] Parteilichkeit« (ebd., S. 61) – in komfortablen Zeiten vereinbar ist, zum restrin-
gierten oder gedrosselten Humanitarismus, wenn die unterstellte demokratische Not-
wendigkeit der »Obergrenze« beginnt durchzuschlagen; und von jener Beschränkung des
Humanitarismus im Namen der Nation als genuiner Ort der Demokratie zur vollstän-
digen Verabschiedung und aggressiven Umkehrung des Humanitarismus, weil anders
Volkssouveränität – aus der Perspektive eines stabilen »Selbst« projektiert – nicht zu
sichern sei.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 313

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


konkret niemals etwas anderes sein können als ›die Rechte eines Engländers‹ oder eines
Deutschen oder welch anderer Nation auch immer. Die einzige Rechtsquelle, die bleibt,
wenn die Gesetze der Natur wie die Gebote Gottes nicht mehr gelten sollen, scheint in der
Tat die Nation zu sein […].«21

Es ist schwer, sich der Aktualität dieser Worte zu entziehen, auch wenn sie aus einer
längst überwunden geglaubten Epoche stammen. Noch Anfang dieses Jahrtausends
dachte Seyla Benhabib, Arendts Kritik der Menschenrechte beziehungsweise ihrer
Wirkungslosigkeit mit Verweis auf einen neu entstandenen internationalen Rechts-
raum revidieren zu können. Mit der Ausbreitung »kosmopolitischer Gerechtigkeits-
nomen« seit den einschneidenden Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs wurde, so
Benhabib, sukzessive ein postnationaler Diskursrahmen geschaffen, in dem sich die
partikularen Demoi immer wieder neu ausrichten, definieren und rechtfertigen müs-
sen.22 Diese Prozesse »demokratischer Iteration«23 sind zwar konfliktgeladen und
mitunter durch Rückschläge und Unwägbarkeiten gekennzeichnet. In Benhabibs
überaus optimistischer Sicht tendieren sie aber langfristig zu einer universalistischen
Entkopplung von Demos und Ethnos, von Demokratie und nationaler Identität.
Umgekehrt würden mit dem Drang einer gewissen diskursiven Rationalität und
flankiert durch die liberale Ordnung des Rechts immer deutlicher Demokratie und
Menschenrechte zur Deckung gelangen und so der Fremde als Mensch in den Raum
politischer Bürgerschaft mehr und mehr einbezogen, statt an seinen Grenzen abge-
wiesen oder hingehalten zu werden.24

Gut zehn Jahre später muss man jedoch mit Arendt das jähe Zerplatzen dieser
kosmopolitischen Hoffnung konstatieren. Die »kosmopolitischen Gerechtigkeits-
normen« bestehen zwar insgesamt nach wie vor fort und gebieten ein »Recht auf
Asyl« oder »subsidiären Schutz«, während sie jegliche rassistische beziehungsweise
kulturelle Diskriminierung untersagen. Allerdings kommt ihnen keine einklagbare
Verbindlichkeit zu, da eine supranationale Autorität, die sie durchsetzen könnte,
nach wie vor fehlt. So werden die Menschenrechte zwischen den verschiedenen
Nationen und ihren konfligierenden Interessen zerrieben und verlieren schließlich
den Status des Rechts selbst, wie es bereits Arendt gesehen hat. Diese Ohnmacht der
Menschenrechte hat ihre Ursache in ihrer eigenen Bescheidung, in ihrer Ent-Politi-
sierung und Zurückstutzung auf Fragen des Asyls, des »nackten Lebens«25 und sei-
nes paternalistischen Schutzes.26 Denn dadurch sind sie von jeder politischen Arti-

 
21 Arendt 2017 [1951], S. 619.
22 Vgl. Benhabib 2008, S. 21 ff.
23 Ebd., S. 45.
24 Vgl. ebd., S. 47, 59–61.
25 Agamben 2007, S 11.
26 Didier Fassin hat diese Entpolitisierung am Beispiel der französischen Einwanderungs-

und Asylpolitik ethnographisch eingefangen. Mit theoretischem Rückgriff auf Agambens
(beziehungsweise Aristotelesʼ) Unterscheidung von »zoe« und »bios«, »nacktem« und
politisch »qualifiziertem Leben«, zeigt er auf, wie der Wert des Lebens, der in menschen-
rechtspolitischen Zusammenhängen handlungsleitend ist, zunehmend unter biologischen
Gesichtspunkten gefasst wird, also im Sinne bloßer »zoe«. Der Wert des Lebens des
»Asylanten« wird nicht aristotelisch in seiner gattungsbedingten Befähigung zur politi-

314 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


kulationslogik und Teilhabeforderung gelöst. Sie sind damit auch getrennt von jeder
politischen Stimme und Kraft, die sogar dafür nötig ist, das Unpolitischste und
Minimalste, den Schutz des »nackten Lebens«, als wirksames Recht zur Geltung zu
bringen.27 Doch wie kann diese Entwicklung bekämpft und umgekehrt werden?
Was lässt sich dem gegenwärtigen Auseinanderfallen von Demokratie und Men-
schenrechten entgegnen?

Politik der Menschenrechte

Hierauf gibt es im Groben mindestens zwei verschiedene Antworten. Migrations-
ethiker des Politischen Liberalismus verweisen in dieser Sache auf eine konstitutive
Einheit beider Seiten, die für das Selbstverständnis westlicher Gesellschaften fun-
damental sei. Hiernach sei der Demos immer schon an einen juridischen Rahmen
der Menschenrechte beziehungsweise der universellen Gleichheit gebunden28 oder
gar mit ihm »gleichursprünglich«, wie es diskursethisch heißt.29 Er unterliege daher
aus sich heraus gewissen normativen Nötigungen der Gerechtigkeit und Inklusivität,
aus denen etwa Joseph Carens weitreichende Forderungen nach Grenzöffnung
ableitet.30 Allerdings hat diese liberale Position zwei Probleme. Sie muss zum einen
hilflos zusehen, wie Demokratie und Menschenrechte in der Gegenwart faktisch
auseinanderfallen, und kann dagegen nur auf einen angeblichen normativen Kon-
sens pochen, der den aktuellen rechtspopulistischen und kommunitären Bewegun-

3.

 
schen Gemeinschaft gesehen, der durch partizipative Maßnahmen und Möglichkeiten
entsprochen werden müsste. Stattdessen wird dieser Wert maßgebend in der physischen
Vitalität lokalisiert, die gemäß medizinischer Kriterien Schutz, Subsistenz und Hilfe ver-
langt (vgl. Fassin 2017, S. 103, 109–113, 145, 155, 190).

27 Zu einer anderen Einschätzung kommt Julia Schulze Wessel (2017). Sie weist Arendts
klare Grenzziehung zwischen Innen und Außen, soliden Bürgerrechten und ohnmächti-
gen Menschenrechten als anachronistisch zurück. Die Figur des Flüchtlings bewege sich
heute in normativ überbestimmten »Grenzräumen«, was seine politische Handlungsfä-
higkeit erhöhe. In der Unbestimmtheit dieser sich ausbreitenden Grenzräume hätten
Geflüchtete – im Unterschied zu Arendts Zeit – Möglichkeiten der politischen Subjekti-
vierung, der Einschreibung in trans- und supranationale Zivilgesellschaften, der Anru-
fung internationaler Menschenrechtsgerichtshöfe etc. Schulze Wessel beschreibt hier
durchaus wichtige Veränderungen: Die Flüchtlinge in und zwischen den Weltkriegen
waren wesentlich direkter mit den feindseligen Instanzen nationaler Souveränität kon-
frontiert; ein kosmopolitisches Zwischenreich transnationaler Menschenrechtsdiskurse
samt den entsprechenden NGOs, Advocacy-Akteuren und Gerichtsbarkeiten gab es nicht
oder kaum. Doch auch wenn in diesem heutigen Zwischenreich des »Grenzraums« die
Menschenrechte eine Stimme erhalten, ändert dies nichts an ihrer diskursiven Entgegen-
setzung zu oder Abspaltung von den Bürgerrechten, die ihre Unterlegenheit und ihr
Nachsehen strukturell hervorbringt. Die Erweiterung der Grenze zum supranationalen
»Grenzraum« (vgl. Buckel 2013) verschiebt oder dehnt diesen Konflikt in Raum und
Zeit, aber sie lässt ihn nicht hinter sich.

28 Vgl. Carens 2013, Kapitel 1.
29 Vgl. Habermas 1996.
30 Vgl. Carens 2013.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 315

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


gen jedoch reichlich fremd erscheint und so womöglich gar nicht wirklich existiert,
zumindest nicht über bestimmte kosmopolitische Milieus hinaus. Zum anderen ist
nicht ganz klar, was die liberale Einheit von Demokratie und Menschenrechten
eigentlich bedeuten soll, wie das Zusammengehen beider Normativitäten genau
gemeint ist. Sind die Menschenrechte nur ein äußeres Reglement, eine moralische
Beschränkung der Demokratie?31 Oder kann gezeigt werden, wie das demokratische
Begehren von ihnen tatsächlich erfüllt und geleitet wird? Bleibt letzteres aus, entsteht
schnell und nicht ganz unberechtigt das Bild einer autoritären Beschneidung des
Demos durch ein liberales Elitenprojekt, das auf einem rein »permissiven Konsens«
beruht, der sich der demokratischen Verhandlung entzieht.32

Eine andere Art, auf die Ohnmacht der Menschenrechte angesichts eines Erstar-
kens kommunitärer Demokratievorstellungen zu antworten, bietet der Diskurs
radikaler Demokratie. Hier beziehe ich mich speziell auf die Arbeiten von Étienne
Balibar und Jacques Rancière. Beide entwickeln die Konzeption einer »Politik der
Menschenrechte«, in der sich letztere direkt als ein gleichsam inneres Moment
demokratischer Konstitution offenbaren.33 Ihr liegt der Versuch zugrunde, eine
revolutionäre Form der Demokratie aus den Rechten der »Anteillosen«, der Nicht-
Bürger, zu rekonstruieren. Sie wird nicht wie im kommunitaristischen Verständnis
von der politischen Gemeinschaft bereits anerkannter Bürger aus gedacht, die ihr
kollektives Wollen souverän verwirklichen. Stattdessen wird das demokratische
Moment in der Artikulation derjenigen gesehen, die als »Fremde« oder »Unwür-
dige« aus der politischen Gemeinschaft noch ausgeschlossen sind und diese Exklu-
sion im Namen einer universellen und bisher noch unbekannten beziehungsweise
ideologisch verstellten Gleichheit herausfordern.34 Diese radikale Gleichheit wird
nun genau durch eine revolutionäre Anrufung der Menschenrechte zum Ausdruck
gebracht, denn diese verweisen auf jene normativ relevante Gemeinsamkeit der

 
31 Vgl. ebd., S. 7 f., 174, 188.
32 Habermasʼ These von der »Gleichursprünglichkeit« von Demokratie und Menschen-

rechten umgeht bereits dieses Problem: Er rekonstruiert, inwiefern die zwanglose Aus-
übung der Bürgerrechte an der Gewährleistung von Liberalität und Pluralismus hängt,
die wiederum nur bei Achtung der Menschenrechte gegeben ist. Habermas kann also
einen inneren Zusammenhang beider Normativitäten nachweisen und geht hierin deut-
lich über den Politischen Liberalismus hinaus. Was er mit dem Politischen Liberalismus
allerdings teilt, ist die Vorstellung, die Einheit von Demokratie und Menschenrechten sei
in Form eines vernünftigen Konsenses »immer schon« in modernen Gesellschaften ver-
bürgt. Sie wird als solide Grundlage des Politischen selbst ins Vorpolitische verlegt. Damit
wird jedoch der Blick auf jene radikaldemokratischen Kämpfe versperrt, die aus mino-
ritärer, subalterner und exkludierter Warte zuallererst die Homogenität der »ange-
stammten« politischen Gemeinschaft aufbrachen und jene Pluralität der Stimmen und
Interessen in den Horizont der Demokratie hoben, die durch die Instituierung der Men-
schenrechte abgesichert werden muss.

33 Vgl. Balibar 1993, S. 195–220; Rancière 2011.
34 Vgl. Rancière 2002, S. 33–72.

316 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Gattungsgenossen, die aller partikularen politischen Zugehörigkeit vorausgeht und
alle Grenzen kommunitärer Demokratie transzendiert:

»Eine Politik der Menschenrechte geht bis an die Grenzen der Demokratie und treibt die
Demokratie an ihre Grenzen, sofern sie sich nicht damit begnügen kann, bürgerliche und
staatsbürgerliche Rechte zu erobern oder juristisch zu garantieren, so wichtig diese Zielset-
zungen auch sind. Sie muß die Menschenrechte, will sie diese in einem gegebenen histo-
rischen Augenblick erreichen, notwendig ausweiten und letztlich als Bürgerrechte erfinden
[…].«35

Der Kern einer »Politik der Menschenrechte« besteht nach Balibar nicht darin, diese
oder jene »bürgerliche[n] oder staatsbürgerliche[n] Rechte« zu einem Menschen-
recht zu erheben, wie es etwa im Bereich der Sozialgesetzgebung geschehen ist. Der
Fokus liegt viel prinzipieller darauf, die Menschenrechte selbst zu einem politischen
Recht werden zu lassen, aus dem sich dann Weiteres ableiten lässt. Nur durch ihre
Überführung in Bürgerrechte lassen sie sich aus der Abhängigkeit von einem bloßen
Humanitarismus befreien. Doch dieses Erfinden der Menschenrechte als Bürger-
rechte ist eigentlich bloß die Wiederentdeckung eines gewissen historischen Begrün-
dungszusammenhangs zwischen beiden Normativitäten. Wie Balibar in seiner Lek-
türe der revolutionären Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte von 1789 zeigen
konnte, werden hier nicht zwei unterschiedliche Rechtstypen quasi hintereinander,
aber getrennt voneinander proklamiert. Vielmehr sind in der Erklärung die Men-
schenrechte die normative Basis der Bürgerrechte. Sie etablieren das Recht der
»Anteillosen« auf Teilhabe. Erst durch Rekurs auf sie vermag der »dritte Stand« in
die politische Gemeinschaft einzutreten und sich mit Bürgerschaft auszustatten.36

Die Menschenrechte waren im revolutionären Diskurs die normative Quelle, aus
der die demokratische Gleichheit der Bürgerschaft als Anspruch zuallererst ent-
sprungen ist und zu einem Fundamentaleinwand gegen die feudale Herrschaft des
Privilegs wurde. Exakt diese geschichtliche Konstitution der Demokratie aus dem
Universalismus der Menschenrechte soll durch eine radikaldemokratische »Politik
der Menschenrechte« reaktiviert werden. Jedoch wird hierbei kein normativer Kon-
sens mobilisiert, der »unser« demokratisches Selbstverständnis oder »unsere« his-
torische Lebensform im Ganzen vereinen würde. Es wird lediglich eine mögliche
politische Verknüpfung von Demokratie und Menschenrechten wachgerufen und
aufgefrischt, die selbst essentiell umstritten ist und durch kommunitäre Figuren der
Volkssouveränität immer wieder bekämpft, überlagert und verdrängt wird.37

In Balibars radikaldemokratischer Konzeption werden die »Anteillosen« von
Objekten zu Subjekten der Menschenrechte. Sie sind nicht die passiven Empfänger
von Hilfe, sondern aktive Akteure eines demokratischen Konstitutionsprozesses,
einer universalistischen Neukonstitution politischer Gemeinschaft. Durch diese
Politisierung der Menschenrechte wird auch ihre Ohnmacht überwunden, wie Ran-
cière in Bezug auf Arendts oben diskutierte Diagnose argumentiert hat.38 Men-

 
35 Balibar 1993, S. 219.
36 Vgl. ebd., S. 99–112.
37 Vgl. Balibar 2003, S. 73–100, 139–140.
38 Vgl. Rancière 2011, S. 480–486.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 317

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


schenrechte werden in einem Diskurs politischer Subjektivierung damit zu dem
Vermittlungsmoment, das die »Anteillosen« und faktisch Entrechteten mit dem
emanzipatorischen Horizont ihrer möglichen Teilhabe verbindet. Sie fungieren in
Rancières Interpretation als konzeptionelle Ressource subalterner Selbstermächti-
gung. Es

»zeigt sich, daß ›Mensch‹ nicht nur ein leerer Begriff ist, der den tatsächlichen Bürgerrechten
entgegengesetzt wird. Das Wort ›Mensch‹ hat auch einen positiven Inhalt, nämlich die
Zurückweisung des Unterschieds zwischen denen, die in dieser, und jenen, die in der anderen
Sphäre der Existenz ›leben‹, zwischen denen, die zum politischen Leben qualifiziert sind,
und denen, die es nicht sind. Die Unterscheidung zwischen Mensch und Bürger ist kein
Zeichen der Trennung, das beweisen würde, daß die Rechte entweder leer oder tautologisch
sind. Es ist vielmehr die Öffnung eines Intervalls, in dem politische Subjektivierung möglich
ist.«39

Folgt man dieser Lesart, dann sind die Menschenrechte die Passage in eine »demo-
cracy to come«.40 Sie sind die politische Grundlage von Subjekten, die sich selbst-
bewusst in einen Zusammenhang universeller Gleichheit einschreiben. In dieser
revolutionären, französischen Tradition ist ihr Träger kein passives Opfer, und ihr
eigentlicher Anspruch liegt folglich auch nicht im Schutz der Subsistenz. Ihr Gehalt
ist vielmehr durch und durch politisch. Er drängt auf die Anerkennung unter Glei-
chen und auf den gleichen Anteil an der Gestaltung der gesellschaftlichen Kohabi-
tation im postnationalen Kontext.

Balibar und Rancière konzipieren die radikale, innere Vermittlung von Demo-
kratie und Menschenrechten aus guten Gründen als eine »Politik von unten«. Denn
erst wenn die Anteillosen selbst aktiv auf der politischen Bühne erscheinen, können
sie sich als gleiche Bürger mit einer eigenen Stimme präfigurieren und so ihre Exklu-
sion nachdrücklich negieren. Wird ihnen ihre Teilhabe nur »von oben« gewährt,
bleibt diese brüchig und den assimilativen Bedingungen der hegemonialen gesell-
schaftlichen Kräfte unterworfen. Der Umstand des Gewährens von Egalität unter-
miniert diese gleichzeitig immer schon. Zudem hat sich historisch gezeigt, dass eine
wirkliche und umfängliche Teilhabe der Anteillosen stets von diesen gegen die vor-
herrschenden Begrenzungen des Demos erkämpft werden musste. Ihre Entwindung
aus der Subalternität und ihr Eintritt in die Staatsbürgerschaft wurden ihnen nie
geschenkt. Sie blieb stets ihre eigene Aufgabe, in der sich ihre politische Subjektivität
auch jeweils erst herausbildete.41

Dies hat sich in den plebejischen Protestformen des »dritten Standes« ebenso
bewahrheitet wie in den Arbeiter-, Frauen- und Bürgerrechtsbewegungen des 19.
und 20. Jahrhunderts. Heute sind es entsprechend die »Fremden« und »Flücht-
linge«, die illeagalisierten oder in die Untertänigkeit der Duldung gedrängten Mig-
ranten, die als Subjekt einer radikaldemokratischen »Politik der Menschenrechte«
im Fokus stehen. So deutet Balibar den Kampf der Sans Papiers Ende der 1990er
Jahre als eine Form subalterner Subjektivierung, durch die illegalisierte Migranten
als »aktive Bürger« hervortraten und durch ihre Stimmerhebung überhaupt erst den

 
39 Ebd., S. 483.
40 Derrida 2004.
41 Vgl. Balibar 2003, S. 94–97.

318 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Horizont eines postnationalen Universalismus politischer Gemeinschaft inaugurier-
ten. Gerade dadurch, dass sie aus ihrer Anteillosigkeit heraus auf die politische
Bühne traten und im Namen ihres Menschseins ihre gleiche Anerkennung als Bürger
forderten, wiederholten die Sans Papiers den revolutionären und universalistischen
Ursprung der französischen Republik und erinnerten plastisch daran, was es heißt,
in dieser politischen Tradition demokratische Bürgerschaft zu konstituieren.42

Einerseits ist dieser Ansatz einer Politik »von unten« emanzipierend. Er befreit die
Migranten aus ihrer de-politisierenden Viktimisierung und nimmt sie als diejenigen
Subjekte ernst, auf deren politische Aktivität es initial ankommt, wenn es darum
geht, das kommunitaristische Auseinanderdividieren von Demokratie und Men-
schenrechten umzukehren. Ihr Standpunkt, ihre Stimme und ihre Initiative sind ent-
scheidend, gerade wenn die etablierten liberalen Kräfte des Westens ihren morali-
schen Universalismus kaum noch ins Politische übersetzen können. Andererseits
tendiert dieser Ansatz aber auch leicht dazu, die politische Handlungsmacht subal-
terner Subjekte zu überhöhen und das heroische Bild des kämpferischen Migranten
zu evozieren, das durch mannigfache neorassistische Entmächtigungserfahrungen
Lügen gestraft wird und vor diesem Hintergrund beinahe zynisch anmutet. Wenn
die radikale Linke im Geflüchteten ein neues revolutionäres oder transgressives
Subjekt ausfindig macht, um sich über ihr eigenes Scheitern hinwegzuretten,43 dann
besteht die Gefahr, eine der größten Herausforderungen der Zeit – nämlich die
Überwindung der nationalistischen Limitierung der Demokratie – ausgerechnet auf
jene abzuschieben, die am existentiellsten unter diesem Zustand zu leiden haben und
am stärksten durch ihn bedroht werden.

Balibar ist sich dieses Problems bewusst. Der Kampf der Sans Papiers war auf
Unterstützung innerhalb der französischen Zivilgesellschaft angewiesen, und diese
erblickt Balibar in engagierten Solidaritätsbekundungen kritischer Intellektueller.
Doch blieben solche Allianzen sporadisch, ephemer und kurzlebig, ohne belastbaren
Rückhalt in breiteren gesellschaftlichen Milieus. Besonders in der Bundesrepublik
wurde dies deutlich. Sowohl am Berliner Oranienplatz (»Refugees’ Revolution«) als
auch in Hamburg (»Lampedusa in Hamburg«) scheiterten die protestierenden
Geflüchteten in ihrem langjährigen Bemühen, überhaupt erst als Subjekte mit einer
politischen Stimme wahrgenommen und anerkannt zu werden. Obzwar sie im Her-
zen links-liberaler Milieus ihre Protest- und Öffentlichkeitsarbeit entfalteten, blieb
diese von sehr begrenzter Resonanz, bis sie letztlich endgültig versandete. Im Resul-
tat wurde der Eindruck einer Ohnmacht der Menschenrechte eher noch bekräftigt,
denn die fordernde Stimme der Nicht-Bürger verhallte weitgehend ungehört an den
Aufmerksamkeitsbarrikaden der politischen Kommunikationsgemeinschaft. Sie ließ
sich gar nicht erst in den national geschlossenen Horizont der Demokratie über-
führen. Doch welche Perspektive gibt es dann für eine Politik der Menschenrechte,
die nicht deren Ohnmacht erliegt? Wie kann die politische Stimme der Menschen-
rechte im Inneren europäischer Demokratien Resonanz finden?

 
42 Vgl. ebd., S. 94–100.
43 Vgl. Moulier Boutang 2007; Papadopoulus, Tsianos 2007; Röhmhild 2010.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 319

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Artikulation der Anteillosen

Hierauf kann es keine schnelle und sichere Antwort geben. Man muss kein konser-
vativer Realist sein, um all die nationalen Beharrungskräfte und Widerstände zu
konstatieren, die dem Projekt eines postnationalen Demos im Namen der Men-
schenrechte entgegenstehen. Die radikale Neukonstitution westlicher Demokratien
aus der subalternen Perspektive »des Fremden« scheint sich im Angesicht enormer
rechter Aggression und der ihr folgenden nationalistischen Diskursverschiebung als
ein geradezu irreales Unterfangen zu erweisen, dem alle wesentlichen Tendenzen der
Gegenwart zuwiderlaufen. Das nationale Privileg der Staatsbürgerschaft ist erneut
zur Selbstverständlichkeit sedimentiert, weit über den »rechten Rand« hinaus.
Allenfalls wird einer moderaten, humanitaristischen Menschenrechtsagenda im Stile
Millers Chance und Berechtigung eingeräumt. Eine radikaldemokratische Konte-
station des kommunitären Demos und seines »natürlichen« Partikularismus wird
hingegen als fatale Provokation von Links gesehen, die den »besorgten Bürger«
endgültig explodieren ließe.44

Nichtsdestoweniger möchte ich hier für eine solche radikaldemokratische Per-
spektive argumentieren. Ich möchte sie von ihrer letztlich ohnmächtigen Randstän-
digkeit befreien, indem ich die Position des Fremden zu Subalternitätserfahrungen im
sozialen Binnenraum westlicher Demokratien in Bezug setze. Der Schlüssel dieser
Artikulation von »Außen« und »Innen« ist die Erfahrung der Anteillosigkeit selbst. Sie
kennzeichnet nicht nur den Migranten, sondern charakterisiert auch die Situation
jener »angestammten« Prekären, Deklassierten und sozioökonomisch Verunsicher-
ten,  die  keine  angemessene  politische  Stimme mehr  haben.  Die  Besorgnis  des
»besorgten Bürgers« lässt sich, so meine Grundthese, auf eine grundlegende Preka-
risierung zurückführen, die in der Angst vor »Überfremdung« und Kriminalität einen
rassistisch verschobenen und ideologisch verkehrten, gleichwohl ungemein wirk-
mächtigen Ausdruck gewinnt. Dieser Bürger hat seinen rationalen Grund zur Sorge
darin, dass er selbst seinen Stand als Bürger zunehmend verliert. In Zeiten neoliberaler
»Postdemokratie« nähert er sich wieder jener Anteillosigkeit an, die den plebejischen
und proletarischen Klassen im 18. und 19. Jahrhundert eigen war.45 Auch wenn die

4.

 
44 In diese Richtung tendiert etwa Ott 2017.
45 Es ist vollkommen klar, dass etwa die Wahlerfolge der AfD nicht nur der Unterstützung

aus prekarisierten, postproletarischen und kleinbürgerlichen Milieus zu verdanken sind.
Hinter und in der AfD versammeln sich auch Teile des konservativen Bildungs- und
Großbürgertums, das seine gesellschaftlichen und kulturellen Privilegien verteidigen
möchte, die im Zuge einer Pluralisierung und Globalisierung westlicher Gesellschaften
in Gefahr geraten (vgl. Koppetsch 2019, S. 137–141). Der Rassismus in seinen unter-
schiedlichen Formen und Ausprägungen (vgl. Balibar 1992 a) ist nicht die Weltanschau-
ung irgendeiner alleinigen Klasse, sondern gerade die Ideologie, die den innergesell-
schaftlichen Klassenkonflikt zu überwinden versucht, indem sie ihn undurchschaut nach
außen stülpt (vgl. ebd., S. 247 f.). Nichtsdestoweniger ist der Anteil der Arbeiter und
Arbeitslosen, die bei den letzten Wahlen die AfD gewählt haben, im Vergleich zu dem in
anderen Parteien der höchste, und entsprechende Wählerbewegungen von der ehemali-
gen sozialdemokratischen oder sozialistischen Linken sind gut dokumentiert (vgl. Lux
2018). Die hier skizzierte Perspektive einer Artikulation der Anteillosen zielt auf diese

320 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Anteillosigkeit der Geflüchteten mit derjenigen der prekarisierten Klassen keineswegs
gleichzusetzen ist, gibt es doch historisch wie aktuell Berührungspunkte zwischen
ökonomischem und ethnischem Ausschluss, zwischen Klassismus und Rassismus.

Balibar hat in seiner Deutung der politischen Präsenz der Sans Papiers von den
»modernen Proletariern« gesprochen, die wie ihre Vorgänger am Rande oder jen-
seits der politischen Gemeinschaft stehen und von außen her erst ihre Teilhabe
erstreiten müssen. Sie stehen in derselben subalternen Beziehung zur Republik und
sind auf die Notwendigkeit derselben Art von Kampf verwiesen, wie Balibar luzide
bemerkt.46 Umgekehrt waren aber auch die klassischen Proletarier die Migranten
von damals. Sie waren gleichsam das erste Objekt des modernen Rassismus:

»Zum ersten Mal verdichten sich alle typischen Aspekte der Rassisierung einer sozialen
Gruppe in ein und demselben Diskurs: das materielle und geistige Elend, die Kriminalita ̈t,
das Laster (Alkohol und Drogen), körperliche und moralische Merkmale, Ungepflegtheit
und sexuelle Zügellosigkeit, spezifische Krankheiten, die die Menschheit mit ›Entartung‹
bedrohen – wobei eine typische Schwankung vorhanden ist: entweder stellen die Arbeiter
selbst eine entartete Rasse dar oder ihre Präsenz, der Kontakt mit ihnen, das Arbeiterdasein
sind ein Entartungsferment für die ›Rasse‹ der Bu ̈rger, der Staatsbürger. Anhand dieser The-
men baut sich die phantasmatische Gleichsetzung der ›arbeitenden Klassen‹ und der
›gefa ̈hrlichen Klassen‹ auf.«47

In der Frühphase des Kapitalismus erschien die »gefährliche Klasse« der Arbeiter
aus bürgerlicher Sicht als eine entartete Rasse mit rußverschmierten Gesichtern und
desintegrierenden Sitten. Auch ihre vermeintlich bedrohliche kulturelle Andersheit
schien in ihre Physiognomie eingeschrieben wie ein natürliches Stigma, das ihre
Ungleichbehandlung geradezu gebietet.48 Sie waren somit noch keineswegs Teil
einer hergebrachten Nationalgemeinschaft, sondern anteillos und wie die »moder-
nen Proletarier« auf ihr bloßes Menschensein zurückkatapultiert. Aus dieser Exklu-
sion und Vaterlandslosigkeit heraus entstand die Perspektive eines subversiven Uni-
versalismus von unten, der immer eng mit einer politisierenden Aneignung der
Menschenrechte und ihren demokratischen Implikationen verbunden war.

Aber auch die autochthonen Nachfahren des Proletariats wiederholen die Erfah-
rung jener Anteillosigkeit, die sie soziostrukturell dem »Fremden« von heute ähnlich
macht. Der Sozialstaat des 20. Jahrhunderts hatte ihre Großeltern aus der Subal-
ternität und Untertänigkeit herausgehoben. Die neoliberale Entleerung sozialer
Rechte befördert sie wieder in diesen Status zurück. Die Massendemokratie des
Wohlfahrtsstaates basierte noch auf genau diesen Rechten. Diese instituierten die
politische Teilhabe all jener, die ihre Stimme in der Republik nicht auf privates
Eigentum stützen konnten.49 Ist die sogenannte »Postdemokratie« die effektive
Verminderung wirkmächtiger Teilhabe,50 so konzentriert sich diese Entwicklung
 

Gruppen; ihr Erfolg hängt vermutlich zuvorderst davon ab, diese Gruppen aus ihrer ras-
sistischen Allianz mit den alten Eliten zu lösen.

46 Vgl. Balibar 2003, S. 99.
47 Balibar 1992 a, S. 252.
48 Vgl. ebd., S. 250–253.
49 Vgl. Marshall 1950; Castel 2002.
50 Vgl. Crouch 2008.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 321

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


nun besonders bei denen, die ohne ökonomische Macht sind.51 Die sozialen Rechte
bestehen zwar in den meisten westlichen Ländern in der einen oder anderen Weise
fort. Aber sie sind ihrer politischen Dimension beraubt. Die Sozialhilfe kümmert
sich um das existentielle Minimum ihrer Schutzbefohlenen, nährt, kleidet und
behaust sie. Die politische Teilhabe des »Hartz-4-Empfängers« ist hingegen nicht
mehr Ziel sozialer Rechte.52 Vielmehr wird er in eine dankbare Untertänigkeit
gedrängt, die sein selbstbewusstes Mit-Reden tendenziell undenkbar und unmöglich
macht. Hierin ist er erst einmal durchaus dem »Asylanten« ähnlich.

 
51 Didier Eribon hat die unterschiedlichen Entwicklungen beschrieben, die in ihrer gegen-

seitigen Stützung und Stärkung eine Herausdrängung der Unterklasse aus der politischen
Gemeinschaft bewirken. Zur bereits angesprochenen Erschwerung und Prekarisierung
des effektiven Zugangs zur politischen Partizipation im Zuge der neoliberalen Transfor-
mation sozialer Rechte tritt eine kulturelle Delegitimierung und Entwürdigung der Unter-
klassen hinzu, die für ihr gesellschaftliches Schicksal selbst verantwortlich gemacht wer-
den: Sie hätten nicht die nötige Moral und Disziplin aufgebracht, womit ihr
gesellschaftlicher Ausschluss und ihre politische Wirkungslosigkeit gerechtfertigt erschei-
nen. Und schon der bloße Individualisierungsdiskurs als solcher erzeugt eine politische
Entmächtigung und Desartikulation jenes kollektiven Erfahrungs- und Klassenzusam-
menhangs, der heute keine Repräsentation durch linke, sozialdemokratische oder kom-
munistische Parteien mehr findet (vgl. Eribon 2016, S. 117–131).

52 Es ist freilich schwer, eine semantische und praktische Entkopplung der sozialen Rechte
vom Ziel politischer Teilhabe als generelle, gesamtgesellschaftlich wirksame Entwicklung
empirisch nachzuweisen. Ein starkes Indiz liefert hier aber das soziale und politische
Schicksal des ehemaligen Bundesgeschäftsführers der Piratenpartei, Johannes Ponader.
Als publik wurde, dass Ponader trotz temporären und teilweisen Bezugs von Arbeitslo-
sengeld II sich erlaubt, ein politisches Ehrenamt für eine bundespolitisch aktive Partei
auszuüben, war die mediale Empörung gewaltig. Daraufhin sahen sich die verschiedenen
Hierarchieebenen der Bundesagentur für Arbeit vom Sozialgeheimnis – einst zum Zwecke
der wenigstens äußerlichen Bewahrung des Bürgerstatus erdacht – enthoben und zudem
mit dem öffentlichen Auftrag versehen, Herrn Ponader durch die üblichen Instrumente
ökonomischen Drucks von seiner Betätigung als mündigem, aktivem Bürger abzubrin-
gen. Aufgrund einer unausgesprochenen Selbstverständlichkeit, die keiner normativen
oder juristischen Argumentation bedarf, schienen Leistungsbezug und politische Aktivi-
tät prinzipiell unvereinbar, ihre Koinzidenz regelrecht unsittlich, anmaßend und empö-
rungswürdig, als stehe Leistungsempfängern keine hörbare, autonome und wirksame
politische Stimme zu, als hätten sie sich diese nicht verdient. Vgl. aus Betroffenenper-
spektive Ponader 2012. Anhaltspunkte dafür, dass der Sozialstaat nach dem Zweiten
Weltkrieg explizit als Ermöglichungsbedingung politischer Partizipation instituiert
wurde, liefern die gesellschafstheoretischen Analysen von Thomas Marshall (1950),
Robert Castel (2002) und Antonio Negri (1994 [1964]): Aus unterschiedlicher Perspek-
tive beschreiben sie soziale Rechte als die politische Gewährleistung der ökonomischen
Bedingungen jener minimalen Egalität, die für wirkliche Teilhabe innerhalb moderner
Massendemokratien unerlässlich ist. Im Anschluss an diese normative Aufladung sozialer
Rechte kam es dann in den 1970er Jahren zur Idee ihrer radikalen Ausweitung zum
»sozialen Lohn«, der unabhängig vom – unter kapitalistischen Vorzeichen zunehmend
fragwürdig gewordenen – Arbeitszwang die Voraussetzungen politischer Praxis garan-
tiert (vgl. Negri 1994 [1975]). Heute wirkt diese Radikalität teilweise in den Diskursen
um das »bedingungslose Grundeinkommen« noch nach, in eigentümlicher Gleichzeitig-
keit mit den Erfahrungen, die Ponader gemacht hat.

322 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Auf unterschiedliche Weise sind sowohl der Geflüchtete, Fremde und Migrant als
auch die autochthonen Prekären auf ihre Menschenrechte zurückgeworfen, dabei aber
auch vom Raum demokratischer Teilhabe abgekoppelt.53 Sie stehen gemeinsam
jenseits einer politischen Meinungs- und Willensbildung, die über ihre Köpfe hinweg
ihrem Leben Gestalt und Bedingungen aufzwingt. Die Menschenrechte sind derzeit
noch die weiche Norm einer paternalistischen Verwaltung ihrer Existenz. Sie können
aber auch als konstitutive Norm universeller Gleichheit und demokratischer Mitbe-
stimmung politisiert und angeeignet werden. Dies würde das revolutionäre Moment
moderner demokratischer Gründung erneuern und in Erinnerung rufen, dass die
Massendemokratien des 20. Jahrhunderts das Produkt verschiedener Kämpfe von
Nicht-Bürgern – Plebejer,  Proletarier,  Frauen – waren, die ihren Anteil  an der
Bürgerschaft aus dem Universalismus der Menschenrechte heraus begründeten.54

Bleibt das Postproletariat von heute gegenüber diesem historischen Zusammen-
hang blind, verlangt es die Abschottung des Demos »dem Fremden« gegenüber, so
bekräftigt und verstärkt es hingegen genau jene Logik des Privilegs und der elitären
Abriegelung politischer Gemeinschaft, die in der »Postdemokratie« wieder um
sich greift und ihn selbst mehr und mehr exkludiert. Das eigentlich Fatale des
»Whitelash« liegt also in einer normativen Selbstuntergrabung seines Partizipati-
onsbegehrens. Die Abwehr des migrantischen Anteillosen richtet sich in letzter Kon-
sequenz gegen die eigene Teilhabe an der politischen Gemeinschaft.55 Die Anteillo-
sigkeit ist dem klassischen und »modernen Proletariat« strukturell gemeinsam. Aus
ihr ließe sich der subalterne Universalismus einer »kommenden Demokratie« (Der-
rida) postidentitärer Prägung projizieren.

Schluss: Nationalismus und das historische Scheitern radikaler Demokratie

Allerdings wird diese Gemeinsamkeit, die sich objektiv noch feiner beschreiben las-
sen müsste, nicht zur subjektiven Grundlage kollektiven Handelns. Die ethnische
Heterogenität der Anteillosen, der postproletarischen, verschiedentlich prekarisier-
ten und deshalb immer potenziell auch verdrängten und in die Flucht getriebenen
Existenzen, durchkreuzt konkret jene umfängliche Universalität einer »kommenden
Demokratie«, die gleichzeitig theoretisch in ihr bereits zum Vorschein kommt, in
ihr als potenzielle politische Abstraktionsleistung enthalten ist. Doch warum hat der
ethnische Faktor eine derart ausschlaggebende Bedeutung angenommen? Wie ist der

5.

 
53 Eindrücklich sind die Analogien, die beispielsweise zwischen der ostdeutschen Exklusi-

onserfahrung, Bürger »zweiter Klasse« zu sein, und den Subalternitätserfahrungen mus-
limischer Mitbürger »mit Migrationshintergrund« in der BRD bestehen. Naika Foroutan
et al. (2019) haben dies auf Basis erster statistischer Indikatoren festhalten können. In
vielen ostdeutschen Regionen spiegelt die Erfahrung, Bürger »zweiter Klasse« zu sein,
den Umstand einer tatsächlichen soziökonomischen, bildungspolitischen und, damit aufs
engste verwoben, kulturell-lebensweltlichen Ausschließung aus den relevanten Kern- und
Verdichtungszonen von Zivilgesellschaft und demokratischer Willensbildung.

54 Vgl. Carens 2012 [1987], S. 38–45.
55 Vgl. Menke 2016, S. 56 ff.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 323

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Nationalismus als identitätsstiftendes Motiv der sogenannten »weißen Unter-
schicht« zu erklären? Wie und auf welchem Wege lässt sich dieses ideologische
Konstrukt aufbrechen? Auf diese Fragen sind in der gegenwärtigen sozialwissen-
schaftlichen Debatte insbesondere zwei Antworten weit verbreitet:56

(a) Ökonomische Ansätze erklären die Wiederkehr xenophober und nationalisti-
scher Einstellungs- und Verhaltensweisen als Ausdruck wirtschaftlicher und sozio-
struktureller Deprivations- und Prekarisierungserfahrungen, die durch die Abwehr
und Abwertung »des Fremden« kompensiert und bearbeitet werden.57 In diesem
Erklärungsmuster kehrt die vulgärmarxistische Verelendungstheorie sozusagen in
invertierter Form wieder: Ökonomische Deprivation führe mit einer gewissen Kau-
salität zu rassistischen Haltungen (statt zur kommunistischen Revolution). Die
Bewusstheit und die subjektive Sinnhaftigkeit rassistischer Haltungen außer Acht
lassend, können diese Ansätze nicht erklären, was sie als natürlichen Mechanismus
scheinbar voraussetzen: Warum wurde und wird die ökonomische Deprivation mit
rassistischen Reaktionen beantwortet statt durch die politische Intensivierung des
wirtschaftlichen Antagonismus, der quer zu ethnischen Grenzlinien verläuft?
Wodurch ist überhaupt die Nation und nicht die internationale Solidarität des
vaterlandslosen Proletariats zum subjektivierenden Ankerpunkt der Unterklassen
geworden, der nach außen im Namen der eigenen ökonomischen Interessen vertei-
digt wird?

(b) Kulturelle Ansätze nehmen die xenophoben Haltungen als solche ernst. Sie
deuten diese nicht mehr als gruppenpsychologischen Reflex angesichts einer gewis-
sen ökonomischen Situation, sondern als Ausdruck kultureller Identität, die sich
bewusst und wertegetragen gegen eine kosmopolitische, individualistische und plu-
ralistische Kultur der urbanen Mittel- und Oberschichten formiert.58 Der kulturelle
Faktor wird in diesem Erklärungsmodell aus seiner abgeleiteten Rolle befreit, aber
gleichzeitig wird das Bestehen einer kommunitären Kultur der Unter- und der alten
Mittelklassen tendenziell naturalisiert, so als sei es nicht weiter erklärungsbedürftig,
dass »provinzielle« Milieus und »einfache« Leute sich auf ihre nationale »Heimat«
und deren beengten, anti-modernen Nomos berufen. Wie und wieso wurde die
Nation überhaupt zur schützenden Familie, in der frustrierte Partizipationsbedürf-
nisse ihre Kompensation und ihren Halt erhielten? Auch diese lebensweltliche Plau-
sibilität ist historisch kontingent. Denn in der Frühphase der modernen Kämpfe um
demokratische Partizipation war es keineswegs ausgemacht, ob sich das Begehren
der Anteillosen in der Vaterlandlosigkeit radikalisiert und kosmopolitische Subjek-
tivierungszusammenhänge entwickelt oder sich im Schoße der Nation einfrieden
und beschwichtigen lässt.59

 
56 Vgl. für einen umfassenden Überblick Koppetsch 2019.
57 Vgl. Jörke, Selk 2015.
58 Vgl. Reckwitz 2017.
59 Verweise auf die Globalisierung reichen also für sich noch nicht aus, um den kommuni-

tären Rekurs auf die »Heimat« zu erklären, denn es gab Phasen in der sozialistischen
Bewegung, in denen »internationale Solidarität« als die einzig wirkliche Möglichkeit galt,

324 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Der Nationalismus als Mythos politischer Zugehörigkeit und der Rassismus des
Rechtspopulismus müssen also als eigenständige, nichtreduzierbare Phänomene
exklusiver Identifikation verstanden werden, ohne ihre spezifischen historischen
Entstehungsbedingungen zu naturalisieren und damit der praktischen und theore-
tischen Kritik zu entziehen. Dies verlangt nach einem rekonstruktiven demokratie-
theoretischen Ansatz, dessen Prämisse und Perspektive hier nur qua Hypothese
angedeutet werden können.

Wiederum mit Rückgriff auf die noch heute wegweisende Forschung Balibars zum
Zusammenhang von Rassismus und Klassismus möchte ich folgende genealogische
Deutung der nationalistischen Blockade einer Artikulation der Anteillosigkeit
(beziehungsweise einer inneren Vermittlung von Menschenrechten und Demokra-
tie) anbieten: Vielleicht ist diese Blockade als gebündeltes, mehrfach verstärktes und
rückgekoppeltes Resultat eines historischen Scheiterns radikaler Demokratie – das
heißt der Begründung der Demokratie aus der politischen Anteillosigkeit, aus dem
bloßen Menschsein heraus – zu verstehen. Bereits Balibar hat die Beobachtung her-
vorgehoben, dass der »Klassenkampf« als historischer Signifikant subalterner, aus
der Vaterlandlosigkeit heraus erfolgender Kämpfe um politische Teilhabe »immer
schon durch ein tendenziell rassistisches gesellschaftliches Verhältnis transformiert
wird« und »die nationalistische Alternative zum Klassenkampf die spezifische Form
des Rassismus annimmt«.60 Doch während Balibar den Rassismus noch als letztlich
scheiterndes Substitut für den radikaldemokratischen Kampf der Arbeiterklasse
betrachtet, unaussöhnlich mit dessen ursprünglichen, eigentlichen Intentionen,61

bleibt noch aus dem Blick, inwiefern dieses Substitut selbst die schlechte Lehre eines
Scheiterns jener Intentionen darstellt.

Im Modus von Ausblick und Vermutung lässt sich dieser Gedanke folgenderma-
ßen formulieren: Der Klassenkampf gerät vermutlich erst dann und immer wieder
dann in den Sog und die ideologischen Mühlen des Nationalismus, wenn das ple-
bejische Projekt einer radikalen Demokratie aus der Anteillosigkeit heraus geschei-
tert ist.62 Das liberale Repräsentationsmodell samt seines spezifischen Paternalismus
sowie der »Klassenfrieden«, der sich hierin unter dem Banner der Nation und ihres

 
der kapitalistischen Herrschaft und der fatalen Konkurrenz zwischen den Volkswirt-
schaften eine politische Alternative entgegenzusetzen.

60 Balibar 1992 a, S. 247 f.
61 Vgl. ebd., S. 258 f.
62 Eine erste Bestätigung dieser geschichtsphilosophischen und demokratiegeschichtlichen

These lässt sich vielleicht in der Entwicklung der sozialistischen beziehungsweise sozial-
demokratischen Arbeiterbewegung finden: Durch die »Sozialistengesetze« im Deutschen
Reich aus der legitimen politischen Gemeinschaft ausgeschlossen, überwindet sie ihre
Vaterlandlosigkeit in dem Maße, wie sie in den entstehenden Zusammenhang der Nation
und ihres Allgemeininteresses (vgl. Kempf 2019, Kapitel 4.2) integriert wird beziehungs-
weise sich integriert. Dieser patriotische Turn und die gleichzeitige Abkehr von radikal-
demokratischen, klassenkämpferischen Positionen wird durch die Zustimmung zu den
»Kriegskrediten« 1914 genauso sichtbar wie 1959 im Godesberger Zuspruch zum natio-
nalökonomischen Aufstiegsversprechen oder in der Unterwerfung sozialer Rechte unter
die ökonomischen Imperative der »Standortgemeinschaft« durch Blair und Schröder.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 325

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Gemeinwohls anbahnte, fungierten eventuell nicht nur als ideologische Vereinnah-
mungen von oben, sondern ebenso als verlangte Rettung aus den Qualen der Sub-
alternität. Die Nation stiftet eine Zugehörigkeit nach dem ideellen Modell expan-
siver Familienstrukturen, die die radikale Gleichheit und den menschenrechtlichen
Universalismus der Französischen Revolution zwar unterbietet, dafür aber auch aus
der absoluten Anteillosigkeit und Unterworfenheit im Kapitalismus heraushebt, in
ein wie auch immer bescheidenes Privileg hinein.

Was einerseits als Rettung aus der Subalternität erscheint, ist jedoch andererseits
auch ein höchst prekäres, reduziertes und zweifelhaftes Privileg: Die Teilhabe in der
Nation gründet nicht auf der Anerkennung radikaler Gleichheit, sondern zeitigt die
impliziten Hierarchien »großfamiliärer« Zugehörigkeit und kann deshalb auch wie-
der in ein paternalistisches Recht auf Subsistenz und auf einen faktischen Ausschluss
aus der politischen Gemeinschaft zurückfallen, wie es heute wieder all jene erfahren,
deren Bürgerechte nicht mehr durch soziale Rechte wirksam garantiert werden. Die
Nation als schützendes Heim überwindet das Scheitern radikaler Demokratie, höhlt
dabei aber auch deren ursprünglichen Anspruch aus. Diese Regression erzeugt eine
Exklusion im Inneren der Nation, strukturell analog zur xenophoben Exklusion
nach außen hin.

Natürlich bleibt die hier vorgeschlagene Hypothese zur nationalistischen Blo-
ckade einer Vermittlung von Demokratie und Menschenrechten aus der Gemein-
samkeit der Anteillosigkeit in der gebotenen Fassung noch recht spekulativ bezie-
hungsweise historisch unklar. Attraktiv ist sie, weil mit ihr die heutige
nationalistische Blockierung einer »Politik der Menschenrechte« in the long run,
das heißt in ihrer historischen Entstehungslogik erklärt, aber auch als pathologische
Bewegung infolge des Scheiterns radikaler Demokratie kritisiert werden könnte.
Ihre analytische und kritische Überzeugungsfähigkeit hängt aber am rekonstrukti-
ven Aufweis gewisser Urszenen radikaler Demokratie, nicht nur in einem theorie-
und ideengeschichtlichen Sinne, sondern auch im Sinne des plausiblen Nachweises
einer gewissen politischen Breitenwirksamkeit solcher Gründungsfiguren politi-
scher Gemeinschaft, die nicht auf eine Identität angestammter Zugehörigkeit rekur-
rieren.63 Anders gefragt: Gab es moderne demokratische Subjektivität vor dem
»Volk« und der »Nation«, wie wir sie heute als Konzepte kommunitärer Ab-, Ein-
und Ausschließung kennen? Kann man von hier aus den nationalistischen Zerfall
eines radikaldemokratischen Partizipationsbegehrens ideologiekritisch ermessen?
Und lässt sich durch die politische Entlarvung und Umkehrung dieser Zerfallsbe-
wegung jenes vermutete, aber verschüttete revolutionäre Narrativ moderner Mas-
sendemokratie wiedererwecken, in dem letztere, da aus der Anteillosigkeit geboren,
auf einer polemischen Erklärung der Menschenrechte basierte, in dem Menschen-
rechte also umgekehrt einen Anspruch auf Bürgerrechte begründeten, statt an der
Souveränität nationaler Bürgerschaften in letzter Instanz zu zerschellen?

Der rekonstruktive Nachvollzug eines Scheiterns radikaler Demokratie in der bis-
herigen Entwicklung westlicher Gesellschaften zielt also auf die potenzielle histo-
rische Möglichkeit, diese Entwicklung erneut aufzunehmen und gegen den Natio-
 
63 Vgl. Marchart 2015; Ingram 2017; Breaugh 2013.

326 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


nalismus zu wenden. Doch dafür ist eine systematische Rekonstruktion dieser
Entwicklungsgeschichte moderner Massendemokratien, die plebejisch aus der Per-
spektive der Anteillosigkeit, der Nicht-Zugehörigen und insofern Fremden entwor-
fen wurden (zumindest wenn sich das radikaldemokratische Gründungsnarrativ
weiter plausibilisieren lässt) und heute jedoch mit erneutem Nachdruck im Namen
des angestammten und bevorrechteten »Deutschen«, »Franzosen« oder »Italieners«
geschlossen werden, unerlässlich. Radikale Demokratie ist eben beides: ein vielver-
sprechender Ansatz einer »Politik der Menschenrechte«, der das rechtspopulistische
Vorzeichen negiert, aber auch etwas, das historisch zu einem gewissen Maße immer
wieder gescheitert scheint und vom Nationalismus absorbiert wurde. Es geht darum,
dieses Scheitern zu verstehen, wenn man die radikaldemokratische Vermittlung von
Demokratie und Menschenrechten wieder reaktivieren möchte.

Literatur

Agamben, Giorgio 2007. Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Arendt, Hannah 2017 [1951]. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft. München: Piper.

Aristoteles 1872. Politik. Erstes, zweites und drittes Buch. Mit erklärenden Zusätzen ins Deutsche
übertragen. Berlin: Verlag von Wilhelm Hertz.

Balibar, Étienne 1992 a. »Der ›Klassen-Rassismus‹«, in Étienne Balibar, Immanuel Wallerstein:
Rasse – Klasse – Nation. Ambivalente Identitäten, S. 247–260. Hamburg: Argument.

Balibar, Étienne 1992 b. »Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?«, in Étienne Balibar, Immanuel Wal-
lerstein: Rasse – Klasse – Nation. Ambivalente Identitäten, S. 23–38. Hamburg: Argument.

Balibar, Étienne 1993. Die Grenzen der Demokratie. Hamburg: Argument.
Balibar, Étienne 2003. Sind wir Bürger Europas? Politische Integration, soziale Ausgrenzung und

die Zukunft des Nationalen. Hamburg: Hamburger Edition.
Benhabib, Seyla 2008. Kosmopolitismus und Demokratie. Eine Debatte. Frankfurt a. M.: Cam-

pus.
Breaugh, Martin 2013. The Plebeian Experience. A Discontinuous History of Political Freedom.

New York: Columbia University Press.
Buckel, Sonja 2013. »Das Recht der Irregularisierten. Konstitutionalisierungskämpfe in Räumen

exterritorialer Rechtslosigkeit«, in Zeitschrift für Menschenrechte 1, S. 62–78.
Carens, Joseph 2012 [1987]. »Fremde und Bürger: Weshalb Grenzen offen sein sollten«, in

Migration und Ethik, hrsg. v. Cassee, Andreas; Goppel, Anna, S. 23–46. Münster: Mentis.
Carens, Joseph 2013. The Ethics of Immigration. Oxford: Oxford University Press.
Castel, Robert 2002. »Emergence and Transformations of Social Property«, in Constellations 9,

S. 318–334.
Constant, Benjamin 2011 [1816]. The Liberty of Ancients Compared with that of Moderns.

Indianapolis: The Online Library of Liberty.
Crouch, Colin 2008. Postdemokratie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Derrida, Jacques 2004. »The Last of the Rogue State«, in South Atlantic Quarterly 103, S. 323–

341.
Eribon, Didier 2016. Rückkehr nach Reims. Berlin: Suhrkamp.
Fassin, Didier 2017. Das Leben. Eine kritische Gebrauchsanweisung. Berlin: Suhrkamp.
Foroutan, Naika et al. 2019. Ost-Migrantische Analogien I. Konkurrenz um Anerkennung.

Working Paper des DEZIM-Institut. Berlin: Deutsches Zentrum für Integrations- und
Migrationsforschung.

Habermas, Jürgen 1996. Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 327

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Heitmeyer, Wilhelm 2018. Autoritäre Versuchungen. Signaturen der Bedrohung I. Berlin: Suhr-
kamp.

Ingram, James 2017. »Populism and Cosmopolitanism«, in The Oxford Handbook of Populism,
hrsg. v. Kaltwasser, Christóbal Rovira; Taggart, Paul; Espejo, Paulian Ochoa; Ostiguy,
Pierre, S. 644–660. Oxford: Oxford University Press.

Jann, Olaf 2017. »›Heartland‹ oder: Die Kritik des infamen Bürger«, in Das Volk gegen die
(liberale) Demokratie, hrsg. v. Jörke, Dirk; Nachtwey, Oliver, S. 279–302. Baden-Baden:
Nomos.

Jörke, Dirk; Selk, Veith 2015. »Der hilflose Antipopulismus«, in Leviathan 43, 4, S. 484–500.
Kempf, Victor 2017. »Politische Philosophie der Obergrenze. David Millers Migrationsethik

argumentiert aus einer Warte ›landsmännischer Parteilichkeit‹«, in Ethik und Gesellschaft 2,
S. 1–9.

Kempf, Victor 2019. Exodus oder dialektische Negation. Paradigmen der Kapitalismuskritik im
Widerstreit. Wiesbaden: Springer VS.

Koppetsch, Cornelia 2019. Die Gesellschaft des Zorns. Rechtspopulismus im globalen Zeitalter.
Bielefeld: transcript.

Lux, Thomas 2018. »Die AfD und die unteren Statuslagen. Eine Forschungsnotiz zu Holger
Lengfelds Studie ›Die Alternative fu ̈r Deutschland: eine Partei fu ̈r Modernisierungsverlie-
rer?‹«, in Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 70, S. 255–273.

Marchart, Oliver 2015. »Demokratischer Radikalismus und radikale Demokratie. Historisch-
programmatische Anmerkungen zum Stand politischer Theorie«, in Berliner Debatte Initial
26, S. 21–32.

Marshall, Thomas 1950. »Citizenship and Social Class«, in Thomas Marshall: Citizenship and
Social Class and other Essays, S. 8–17. Cambridge: Cambridge University Press.

Menke, Christopher 2016. »Zurück zu Hannah Arendt – die Flüchtlinge und die Krise der Men-
schenrechte«, in Merkur 70, S. 49–58.

Miller, David 2017. Fremde in unserer Mitte. Politische Philosophie der Einwanderung. Berlin:
Suhrkamp.

Moulier Boutang, Yann 2007. »Europa, Autonomie der Migration, Biopolitik«, in Empire und
biopolitische Wende. Die internationale Diskussion in Anschluss an Hardt und Negri, hrsg.
v. Pieper, Marianne; Atzert, Thomas; Karakayali, Serhat; Tsianos, Vassilis, S. 169–178.
Frankfurt a. M.: Campus.

Moulin-Doos, Claire 2017. »Populismen in Europa: Nicht per-se antidemokratisch, sondern
antiliberal«, in Das Volk gegen die (liberale) Demokratie, hrsg. v. Jörke, Dirk; Nachtwey,
Oliver, S. 303–321. Baden-Baden: Nomos.

Müller, Jan-Werner 2016. Was ist Populismus? Ein Essay. Berlin: Suhrkamp.
Negri, Antonio 1994 [1964]. »Labor in the Constitution«, in Antonio Negri, Michael Hardt: The

Labor of Dionysus. A Critique of the State-Form, S. 53–138. Minneapolis, London: Uni-
versity of Minnesota Press.

Negri, Antonio 1994 [1975]. »The State and Public Spending«, in Antonio Negri, Michael Hardt:
The Labor of Dionysus. A Critique of the State-Form, S. 179–214. Minneapolis, London:
University of Minnesota Press.

Orban, Victor 2019. »In Westeuropa überlebe ich es nicht«, in Cicero vom 26. März 2019.
Ott, Konrad 2017. Zuwanderung und Moral. Stuttgart: Reclam.
Papadopoulus, Dimitris; Tsianos, Vassilis 2007. »The Autonomy of Migration. The Animals of

Undocumented Mobility«, in Deleuzian Encounters. Studies in Contemporary Social Issues,
hrsg. v. Hickey-Moody, Anna; Malins, Peta, S. 223–235. Hampshire, New York: Palgrave
Macmillan.

Ponader, Johannes 2012. »Ich gehe. Mein Rücktritt vom Amt«, in Frankfurter Allgemeine Zei-
tung vom 4. Juli 2012.

Rancière, Jacques 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp

Rancière, Jacques 2011. »Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?«, in Die Revolution der
Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, hrsg. v.
Menke, Christoph; Raimondi, Francesca, S. 474–490. Berlin: Suhrkamp.

Reckwitz, Andreas 2017. Die Gesellschaft der Singularitäten. Berlin: Suhrkamp.

328 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Röhmhild, Regina 2010. »Aus der Perspktive der Migration. Die Kosmopolitisierung Europas«,
in Das Argument 285, S. 50–59.

Schulze Wessel, Julia 2017. Grenzfiguren. Zur politischen Theorie des Flüchtlings. Bielefeld:
transcript.

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 329

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308


Zusammenfassung: Die rechtspopulistische Tendenz zerschlägt die liberale Einheit von
Demokratie und Menschenrechten. Entkoppelt vom Anspruch demokratischer Teilhabe,
werden die Menschenrechte auf einen bloßen Humanitarismus zurückgeworfen und somit
der Willkür fremder Souveränität ausgesetzt. Dieser Artikel analysiert jene Ohnmacht der
Menschenrechte mit Rückgriff auf Hannah Arendts berühmte Diagnose. Einen Ausweg aus
dieser Situation bietet eine radikaldemokratische »Politik der Menschenrechte«. In ihr ent-
werfen die »Anteillosen« mit Rekurs auf ein kritisches Postulat universeller Gleichheit einen
Horizont demokratischer Partizipation. Sie begründen Demokratie aus den Menschenrechten
heraus, setzen also der rechtspopulistischen Trennung beider Normativitäten die Performanz
ihrer immanenten Einheit entgegen. Der Fokus dieses Konzepts liegt auf den politischen
Kämpfen Geflüchteter. Allerdings müssen diese Kämpfe mit subalternen Perspektiven im
sozialen Binnenraum europäischer Postdemokratien vermittelt werden, soll sich in ihnen
nicht die Ohnmacht der Menschenrechte wiederholen. Doch worin kann eine solche Ver-
mittlung liegen? Durch was wird sie blockiert?

Stichworte: Rechtspopulismus, Demokratie, Menschenrechte, Kommunitarismus, Anteillo-
sigkeit

Powerlessness and Politics of Human Rights in Right-Populist Times

Summary: The liberal unity of democracy and human rights is smashed by the current ten-
dency of right-wing populism. By decoupling human rights from any claim of political par-
ticipation, they are reduced to philanthropic humanitarianism, and thus their realization is
totally dependent on the arbitrary will of sovereign states. This article analyses this impotency
with reference to Hannah Arendt’s seminal diagnosis. But there also seems to be a way out
of this situation: radical-democratic conceptions of a »Politics of Human Rights« envisage a
way to re-constitute the horizon of democratic participation from the perspective of the
excluded, »those with no part«. According to this promising view, the right-populist sepa-
ration of democracy and human rights can be countered by politically performing their
immanent unity. This approach focuses mainly on the refugees and their political struggles.
However, in order to overcome the powerlessness of human rights, these struggles have to
be connected to subaltern perspectives within western post-democracies. What’s the social
basis of such a connection? And what blocks the coming about of this connection?

Keywords: right-wing populism, democracy, human rights, communitarianism, exclusion

Autor

Victor Kempf
Humboldt-Universität zu Berlin
Institut für Philosophie
Unter den Linden 6
10099 Berlin
kempfvic@hu-berlin.de

330 Victor Kempf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

