POSITIONEN, BEGRIFFE, DEBATTEN
Victor Kempf

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter
rechtspopulistischem Vorzeichen!

Demokratie und Menschenrechte werden oft in einem Atemzug genannt, wenn es
darum geht, die »Opfer« eines um sich greifenden Rechtspopulismus zu identifizie-
ren. Eine Vielzahl liberaler Stimmen warnt eindringlich davor, dass durch die iden-
titaire Agenda der neu erstarkten nationalistischen Bewegungen unweigerlich auch
die Voraussetzungen jeder wirklichen Demokratie zerstort wiirden. Diese Befiirch-
tungen sind nicht unberechtigt. Doch sie leiden auch an einer Pauschalisierung und
Vermengung, durch die die eigentliche Gefahr unerkannt bleibt. In meinem Beitrag
mochte ich argumentieren, dass der Rechtspopulismus keineswegs Demokratie
uberhaupt negiert. Auch nicht den Menschenrechten per se wird etwa durch die
CSU der Kampf angesagt. Das Verheerende des aktuellen Rechtsrucks, der weit tiber
»rechte Parteien« hinausgreift, liegt vielmehr in der Trennung beider Seiten von-
einander. Menschenrechte werden im Sinne eines Humanitarismus allgemein bei-
behalten. Doch sie werden losgeldst von jedem Anspruch auf politische Teilhabe
und demokratischen Einbezug »des Fremden«. Als Objekt der Hilfe und GrofSzi-
gigkeit mag man »dem Fremden« Asyl gewihren, solange Ressourcen und Integra-
tionsbereitschaft gegeben sind. Als Subjekt, das an der politischen Gestaltung und
Entscheidung seines eigenen Schicksals zumindest teilhat, erscheint »der Asylant«
dagegen nahezu undenkbar. Ihm gebihrt die Haltung der Dankbarkeit, des Wartens
und der Anpassung, denn alles selbstbewusste Fordern wiirde seine Existenz end-
giltig dem autochthonen Volkszorn freigeben (Abschnitt 1). Somit befinden wir uns
geradewegs wieder in einer Situation der Ohnmacht der Menschenrechte, die schon
Hannah Arendt in ihrer Zeit so treffend beschrieben hat: Heute zerschellen letztlich
die Menschenrechte des umhergetriebenen »Fliichtlings« wieder an der staatlichen
Souverinitit, weil sie vom demokratischen Horizont der Biirgerrechte getrennt sind
(Abschnitt 2).

Doch wie lasst sich ein Ausweg aus dieser Situation finden? Wie kann die Ohn-
macht der Menschenrechte iiberwunden werden? Wenn die Menschenrechte sich
wieder einem Status der Machtlosigkeit anndhern, weil sie vom Diskurs der Demo-
kratie separiert sind, dann scheint alles daran zu hingen, sie durch eine subalterne
»Politik der Menschenrechte« von Neuem mit diesem Diskurs zu verbinden und als
ein politisches Recht auf Teilhabe geltend zu machen (Abschnitt 3). Jedoch darf
dieser radikaldemokratische Ansatz nicht dazu fithren, ausgerechnet diejenigen mit
einer progressiven Neubegriindung europdischer Demokratien alleine zu lassen, die

1 Ich danke Martin Nonhoff, Gundula Ludwig, Claudia Czingon, Aletta Diefenbach, und
zwei anonymen Gutachter*innen fir wertvolle Kritiken, Kommentare und Hinweise.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019, S. 308 — 330, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-3-308

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 309

etwa als Illegalisierte um ihre Existenz ringen. So muss die Position des Gefliichteten
mit anderen Erfahrungen der Anteillosigkeit im Inneren Europas artikuliert werden,
besonders mit der Situation jener »neuen Unterschicht«, die in Zeiten der Postde-
mokratie zunehmend aus der politischen Gemeinschaft herausfallt (Abschnitt 4).
Doch ist diese Perspektive der Vermittlung politischer Anteillosigkeit mit einer tief-
sitzenden nationalistischen Blockade konfrontiert, die nach einer demokratietheo-
retischen Rekonstruktion verlangt, will man an ihre Wurzel gehen (Abschnitt ).

1. Rechtspopulismus, Demokratie und Menschenrechte

»Wir leben in einer Zeit, in der sich tektonische Platten verschieben. Selbstverstindlichkeiten
gelten nicht mehr. Man konnte ja iiber Jahrzehnte, und ganz sicher nach dem Fall der Ber-
liner Mauer, ziemlich uiberzeugt sein, dass die grofSen Streitfragen unserer Zeit eine Antwort
gefunden haben, dass sich bald alle Lander und Kulturen verstindigen wiirden auf Freiheit
als Grundwert, Menschenrechte als Basis jeder staatlichen Ordnung und Demokratie als
Regierungsform. Das ist nicht mehr so, nicht mal mit Demokratie. >Unsere Staatsforms«
scheint in der Defensive.«?
Der neuerliche Aufstieg des sogenannten »Rechtspopulismus« hat die posthistori-
sche Gewissheit »unserer Staatsform« so sehr erschuttert, dass auf einen Schlag all
ihre Prinzipien auf dem Spiel zu stehen scheinen, das heifst Freiheit, Menschenrechte
und Demokratie gleichermafSen. Den alarmierenden Worten Klaus Klebers folgt
daher gleich ein zeitkritischer Kurzbeitrag, der das rechtspopulistische Verlangen
nach kultureller Stabilitat, Homogenitit und AbschliefSung mit der Sehnsucht nach
Autokratie kurzschliefSt. Hier wird auch auf Aristoteles rekurriert und Demokratie
prinzipiell mit einem Raum der Freiheit identifiziert, womit umgekehrt die anti-
pluralen Affekte dem »Fremden« gegenuber als genuin undemokratisch erscheinen
missen. Dieselbe KurzschliefSung findet sich auch in der politikwissenschaftlichen
Verhandlung des Rechtspopulismus. Prominent vertritt Jan-Werner Muller die
These, jeder »Populismus sei der Tendenz nach immer antidemokratisch«,3 da seine
Behauptung, »das Volk« zu reprisentieren, die diskursive Suche nach dem Allge-
meininteresse, die das Herzstiick aller Demokratie ausmache, unterdriickt. Demo-
kratie wird von Miiller als pluraler und letztlich ganzlich offener Prozess der Mei-
nungs- und Willensbildung scharf gegen die Anmaflung und Einbildung eines
homogenen Demos und seinen Identititszwang verwahrt.*

In der darauffolgenden Debatte erhellte sich jedoch bald, dass hier nur eine
bestimmte, namlich die liberale Form der Demokratie vorschnell verallgemeinert
wurde. Der Rechtspopulismus artikuliere, so wurde rasch dagegengehalten, das
alternative Modell einer »partikularistischen« oder » kommunitaristischen« Demo-
kratie. Er zeuge von einem demokratischen Begehren gerade in dem MafSe, wie er
sich dem postpolitischen und »permissiven Konsens« einer liberalen Welt- und
Gesellschaftsordnung entziehe und den abgehobenen Regeln des Rechts und der

2 Klaus Kleber im heute-Journal vom 23. Mai 2018.
3 Miller 2016, S. 18.
4 Vgl. ebd., S. 18 1., 83-90.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

310 Victor Kempf

Okonomie erneut die Stimme der Volkssouverinitit entgegenhalte.5 Auch wenn
man dieser Tendenz ablehnend gegeniibersteht, scheint es deskriptiv gute Griinde
zu geben, in ihr durchaus auch ein politisches Projekt am Werk zu sehen, das auf
seine Weise das Ziel kollektiver Autonomie verfolgt. Anstatt Demokratie als solche
zu attackieren, figuriert der Rechtspopulismus vielleicht einen anderen Demos, der
sich vom liberalen Modell wesentlich unterscheidet. Die kommunitaristische Demo-
kratietheorie David Millers macht deutlich, inwieweit nationaler Partikularismus
gleichsam als prinzipielles Bediirfnis demokratischer Selbstbestimmung interpretiert
werden kann. Demokratie, so schreibt Miller,
»impliziert, dass es eine Gruppe gibt — das >Selbst« —, die so einheitlich strukturiert ist, dass
man ihr eine Reihe von Zielen zuschreiben kann, die ihre Angehorigen als Bestandteile ihrer
kollektiven Identitit ansehen, obwohl sich vermutlich keiner von ihnen all diesen Zielen und
Werten individuell verschreiben diirfte. Diese Gruppe ist in dem MafSe selbstbestimmt, in
dem sie dazu in der Lage ist, im Lichte dieser gemeinsamen Ziele und Werte ihre Aktivititen
zu koordinieren und ihre Umwelt zu gestalten; ihre Angehorigen konnen spiiren, dass sie
ibr Schicksal selbst in der Hand haben.«®
Millers demokratietheoretische Uberlegungen sind gewinnbringend, weil sie klar
machen, dass man aus einer republikanischen Sicht den internen Zusammenhang
von Demokratie und Freiheit ganz anders deuten kann, als es von liberaler Seite
geschieht. Freiheit beziehungsweise »Selbstbestimmung« ist hier »politische Frei-
heit« oder die »Freiheit der Alten«,” das heifdt das souverine Vermogen, als parti-
kulare Gemeinschaft seine kulturelle Gestalt des kollektiven Lebens in die Zukunft
hinein zu bestimmen und zu konservieren, ohne hierbei Umwailzungen und Veran-
derungen ausgesetzt zu sein, die von auflen kommend die autonome Bestimmung
des eigenen Selbst sozusagen revidieren.® Das bedeutet Millers souverinistische
Wendung, sein »Schicksal selbst in der Hand zu haben«: Man hat es »in der Hand «,
sofern man es fest und sicher in der eigenen Hand bebdlt. Und dies ist auch die
normative Essenz des anderen, kommunitiren Demos, den der Rechtspopulismus
in einer Ablehnung des liberalen Demokratiemodells zum Ziel zu haben scheint und
den Miller als verstindiger Konservativer erkennt.”

5 Vgl. Moulin-Doos 2017; Jann 2017.

6 Miller 2017, S. 110; Hervorhebung V.K.
7 Constant 2011 [1816].

8 Vgl. Miller 2017, S. 101-112.

9 Sicherlich ist von vorschnellen Gleichsetzungen Abstand zu nehmen. Die »gruppenbezo-
gene Menschenfeindlichkeit« (Heitmeyer) des rechtspopulistischen Diskurses ist Miller
genauso fremd wie die essentialistische Wiederanrufung von »Blut und Boden«. Das
»Selbst«, fiir dessen Schutz Millers Migrationsethik argumentiert, ist nicht ethnisch, son-
dern ethisch beziehungsweise kulturell gefasst. Trotzdem gibt es in eben jener kulturellen
Fassung auch in Millers Kommunitarismus die Vorstellung einer Souverinitit des Volkes,
die sich in dessen Konservierung, selbstbestimmten Stabilisierung und Abgrenzung gegen-
uber »dem Fremden« zeitigt, dessen Priasenz in »unserer Mitte« wiederum als Moment
prinzipieller Beunruhigung und Hintertreibung »unserer« politischen Gemeinschaft pro-
blematisiert wird. Der Ton ist ein anderer, aber das diagnostizierte Problem ist identisch.
Das kommunitire Demokratiemodell Millers driickt in niichterner und sachlicher Weise
genau jenen Gedanken aus, den der gegenwirtige Rechtspopulismus im Modus der

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 311

Wie verhalt sich nun diese kommunitire Vorstellung von Demokratie zu den
Menschenrechten? Steht sie ihnen nicht ganzlich ablehnend gegentiber? Auch hier
kann uns Miller helfen, ein differenzierteres und angemesseneres Bild zu entwickeln.
In seiner Migrationsethik streicht er zwar mit aller Deutlichkeit ein Vorrecht natio-
naler Selbstbestimmung heraus, da sich nur so Demokratie realisieren liefle.!? Doch
versucht er gleichzeitig, diesen Nationalismus im Sinne eines »schwachen Kosmo-
politismus«'! mit dem Anspruch der Menschenrechte zu versohnen. Gegeniiber in
Not geratenen Fremden weist er gewisse, wenn auch konditionierte Hilfspflichten
aus, die ein generelles Wegsehen moralisch verbieten. Im Sinne eines mitunter weit-
reichenden Humanitarismus sind die reichen Staaten des Westens angehalten, den
Menschenrechten des Fremden Gentige zu tun, sei es durch Formen des Asyls oder
durch Unterstiitzung vor Ort.12 Es ist dieser Humanitarismus, den die allerwenigs-
ten negieren wiirden und zu dem sich selbst die CSU im Namen christlicher Barm-
herzigkeit bekennt. Allerdings darf in Millers Migrationsethik der Humanitarismus
jederzeit durch die Notwendigkeiten des Nationalen tibertrumpft werden, etwa
wenn die kulturelle Kohidsion der Gemeinschaft nach einer » Obergrenze« verlangt
oder die Aufnahme »Kulturfremder« ihrem ethischen Selbstbild zu sehr widerspre-
chen wiirde.!3

Diese Aufopferung der Menschenrechte im Namen der Demokratie ist nur mog-
lich, weil bei Miller beide Seiten sduberlich voneinander getrennt sind. Die Men-
schenrechte werden tiber das Bediirfnis nach Subsistenz definiert. Sie haben nichts
zu tun mit den Biurgerrechten politischer Teilhabe und sind deshalb deren Vorrang
systematisch unterlegen.!# Die politische Dimension wird aus den Menschenrechten
tunlichst herausgehalten, denn sie wiirde die souverdne Bewahrung des eigenen,
abgezirkelten Selbst bestindig durchkreuzen. Dadurch aber, dass Demokratie und
Menschenrechte begrifflich voneinander geschieden werden, bleibt die Realisierung
der Menschenrechte einer souverianen Willkir jenseits politischer Mitsprache tiber-
antwortet. Zudem bleibt der Flichtling als Objekt der Hilfe einseitig den Integra-
tionserwartungen einer Blrgerschaft ausgesetzt, an der er selbst nicht partizipiert

und deren »Leitkultur« er sich somit bis auf Weiteres diskussionslos zu fligen
hat.1

Politisierung gegen »die Eliten« aggressiv mobilisiert. Denn beide Male geht es darum,
dass ein bereits etabliertes, wie auch immer angestammtes, anerkanntes und aus ethischen
Griinden bevorrechtetes demokratisches Gemeinwesen vor einem angeblich hypertro-
phen, anmaflenden Kosmopolitismus beschiitzt werden muss, beispielsweise durch
»Obergrenzen«. Provokativ formuliert: Millers Migrationsethik ist die biirgerliche Theo-
rie und Legitimation des Rechtspopulismus (vgl. Kempf 2017).

10 Vgl. ebd., Kapitel 2, 4.
11 Ebd., S.62.

12 Vgl. ebd., Kapitel 3.
13 Vgl. ebd., S. 144 ff.

14 Vgl. ebd., S. 52-63.
15 Vgl. ebd., Kapitel 8.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

312 Victor Kempf

Das Auseinandertreten von Demokratie und Menschenrechten ist freilich nicht
alleine auf den »neuen« Rechtspopulismus zuriickzufiihren. Die Rede vom Rechts-
populismus ist sowieso problematisch, weil sie Vorstellungsmuster und Ansichten
mit dem Zeichen des Randstindig-Extremen versieht, die eigentlich viel weiter ver-
breitet sind und bis in die sogenannte moderate, »burgerliche Mitte« hinein repro-
duziert werden.'® Deswegen ist Millers Politische Philosophie so instruktiv: Sie kann
die »rechtspopulistische« Demokratievorstellung in einer Weise auf den Begriff
bringen, die ihr das Schockierende und Dunkle nimmt und an einen konservativen
Diskurs ruckbindet, der allgemein akzeptabel und fir viele selbstverstindlich
erscheint. Die Idee kultureller Selbstbestimmung und nationaler Souveranitat als
Bedingung der Demokratie uberschreitet das »rechte Milieu«. Genauso verhalt es
sich mit einer Vorstellung von Menschenrechten, die von »unserer« Kraft und
»unserer« generosen »Willkommenskultur« abhangen und hierbei auf Schutz
beschrankt sind, ohne etwas mit demokratischer Teilhabe irgendwie zu tun zu
haben. Durch diese enorme gesellschaftliche Anschlussfahigkeit gerat die rechtspo-
pulistische Entzweiung von Demokratie und Menschenrechten zu einer hegemo-
nialen Entwicklung, die sich in den europiischen Grenzpolitiken mit aller Konse-
quenz und Harte materialisiert.

2. Ohnmacht der Menschenrechte

»Das blofle Wort >Menschenrechte« wurde tiberall und fiir jedermann, in totalitiren und

demokratischen Landern, fir Opfer, Verfolger und Betrachter gleichermafSen, zum Inbegriff

eines heuchlerischen oder schwachsinnigen Idealismus.«!”
Mit diesen markigen Worten erfasste Hannah Arendt 1951 die Lage der vielen
Fliichtlinge, die Europa in zwei Weltkriegen und einer Unzahl nationalistischer
Umwilzungen hervorgebracht hat. Exakt in dem Moment, in dem es auf sie ankame,
versagten die Menschenrechte darin, den vielen Staatenlosen Schutz und Sicherheit
zu garantieren, und entlarvten sich damit als das hohle Recht der Rechtlosen, die
auf die »abstrakte Nacktheit ihres Nichts-als-Mensch-sein« zuriickgeworfen sind,
wenn sie von Lager zu Lager verschoben oder wie Vogelfreie uber Grenzen hinweg
verschachert wurden.!® Sicherlich lisst sich diese diistere und gleichzeitig hellsich-
tige Diagnose Arendts nicht umstandslos auf die heutige Situation uibertragen. Eini-
ges verhalt sich grundlegend anders. Die Fliichtlinge unserer Zeit werden nicht wie
damals von ihren vormals eigenen Nationen zu Staatenlosen deklariert und vertrie-
ben. Stattdessen verlassen sie ihre Herkunftsregion meist aus »eigenem Antrieb«,
sei es um Biirgerkrieg, Terror oder wirtschaftlicher Not zu entkommen. Die fritheren
Praktiken der De-Naturalisation sind heute durch die Allgemeine Erklirung der
Menschenrechte (Artikel 15) international gedchtet, und keiner wird seiner origi-
ndren politischen Mitgliedschaft beraubt.

16 Vgl. Heitmeyer 2018, Kapitel 10, 12.
17 Arendt 2017 [1951], S. 564.
18 Vgl. ebd., Kapitel 9.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 313

Nichtsdestoweniger ist die Situation von heute der von Arendt beschriebenen Lage
strukturell analog, wenn wir betrachten, mit welcher Willkiir und Schutzlosigkeit
es die momentanen Fliichtlinge an den Grenzen Europas zu tun haben. Die im Mit-
telmeer umherirrenden Rettungsschiffe, die von Hafen zu Hafen weitergeschickt
werden, sind nur die symboltrachtigste Erscheinung eines Zustands, in dem ein
»Recht auf Asyl« (vgl. Dublin III-Verordnung, Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland: Artikel 16 a) zwar iiberwiegend noch anerkannt wird, jedoch zu einem
blof§ abstrakten Anspruch verfliichtigt worden ist, der letztlich gegentiber konkreten
nationalen Interessen, » Obergrenzen« (Horst Seehofer, CSU) und einem wieder all-
gegenwirtigen »Recht auf Heimat« (Heinz-Christian Strache, FPO) kraftlos ver-
stummt. Zwar wird — anders als zu Zeiten Arendts — so gut wie uberall und sogar
in Ungarn an den Menschenrechten im Sinne eines generdsen entwicklungspoliti-
schen Humanitarismus festgehalten.!® Doch droht selbst die minimalste humanitire
Geste dem neubekriftigten Primat des Nationalen bestindig zum Opfer zu fallen,
eben weil sie nicht mehr darstellt als eine blof$ sekundire, remediale und dadurch
weiche Hilfsverpflichtung, die sich den kommunitiaren Voraussetzungen des Demos
sowohl pragmatisch als auch normativ unterordnen muss.2® Und genauso wie in
Arendts Kontext ist es die Losgelostheit der Menschenrechte von der Staatsbiirger-
schaft und dem demokratischen Horizont politischer Teilhabe, die ihre Ohnmacht
besiegelt:

»Unsere neuesten Erfahrungen und die sich aus ihnen ergebenden Reflexionen muten wie
eine verspitete ironische Bestdtigung der berithmten Argumente an, die Edmund Burke einst
der Erklarung der Menschenrechte durch die Franzosische Revolution entgegengehalten hat.
Sie scheinen gleichsam experimentell zu beweisen, daff Menschenrechte nichts sind als eine
sinnlose >Abstraktion¢, daf$ sich Rechte wie eine >iiberkommene Erbschaft< tradieren, die

man Kindern und Kindeskindern weitergibt wie das Leben selbst, und dafS es politisch sinn-
los ist, seine eigenen Rechte als unverduflerliche Menschenrechte zu reklamieren, da sie

19 Vgl. Orban 2019.

20 Vgl. Miller 2017, S. 144 ff. Es ist eben nicht, wie man vermuten mochte, direkt oder
alleine eine generelle Aufkiindigung der Menschenrechte, die sich in Salvinis Sperrung
der italienischen Hifen fir Schiffe der humanitiren Seenotrettung zeigt oder darin, dass
solche Politik in Bierzelten der AfD frenetisch begrufst wird (» Absaufen, Absaufen!«).
Wohl gibt es Stimmen und Gruppen, denen schon der minimalste Humanitarismus als
solcher fremd oder falsch erscheint, und diese Verrohung nimmt vermutlich zu. Ent-
scheidender ist jedoch, die diskursive Entgegensetzung und Hierarchisierung von Demo-
kratie und Menschenrechten zu sehen, die im weltanschaulichen Hintergrund noch die
Rohheit des Anti-Humanitarismus gesellschaftlich legitimiert. Denn jenes Auseinander-
dividieren eroffnet ein ganzes Spektrum nationalistischer Politik, mit verschiedenen
Radikalititsgraden und entsprechenden Ubergingen bis hin zum blanken, ungefilterten,
scheinbar »archaischen« Rassismus: Vom generésen Humanitarismus, der mit dem
nationalen Vorrang der Demokratie — beziehungsweise mit der »legitime[n] landsman-
nische[n] Parteilichkeit« (ebd., S. 61) — in komfortablen Zeiten vereinbar ist, zum restrin-
gierten oder gedrosselten Humanitarismus, wenn die unterstellte demokratische Not-
wendigkeit der »Obergrenze« beginnt durchzuschlagen; und von jener Beschrankung des
Humanitarismus im Namen der Nation als genuiner Ort der Demokratie zur vollstin-
digen Verabschiedung und aggressiven Umkehrung des Humanitarismus, weil anders
Volkssouverinitit — aus der Perspektive eines stabilen »Selbst« projektiert — nicht zu
sichern sei.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

314 Victor Kempf

konkret niemals etwas anderes sein konnen als >die Rechte eines Englianders< oder eines
Deutschen oder welch anderer Nation auch immer. Die einzige Rechtsquelle, die bleibt,
wenn die Gesetze der Natur wie die Gebote Gottes nicht mehr gelten sollen, scheint in der
Tat die Nation zu sein [...].«?!
Es ist schwer, sich der Aktualitit dieser Worte zu entziehen, auch wenn sie aus einer
langst tiberwunden geglaubten Epoche stammen. Noch Anfang dieses Jahrtausends
dachte Seyla Benhabib, Arendts Kritik der Menschenrechte beziehungsweise ihrer
Wirkungslosigkeit mit Verweis auf einen neu entstandenen internationalen Rechts-
raum revidieren zu konnen. Mit der Ausbreitung » kosmopolitischer Gerechtigkeits-
nomen« seit den einschneidenden Erfahrungen des Zweiten Weltkriegs wurde, so
Benhabib, sukzessive ein postnationaler Diskursrahmen geschaffen, in dem sich die
partikularen Demoi immer wieder neu ausrichten, definieren und rechtfertigen miis-
sen.22 Diese Prozesse »demokratischer Iteration«23 sind zwar konfliktgeladen und
mitunter durch Riickschlige und Unwigbarkeiten gekennzeichnet. In Benhabibs
uberaus optimistischer Sicht tendieren sie aber langfristig zu einer universalistischen
Entkopplung von Demos und Ethnos, von Demokratie und nationaler Identitat.
Umgekehrt wiirden mit dem Drang einer gewissen diskursiven Rationalitat und
flankiert durch die liberale Ordnung des Rechts immer deutlicher Demokratie und
Menschenrechte zur Deckung gelangen und so der Fremde als Mensch in den Raum
politischer Biirgerschaft mehr und mehr einbezogen, statt an seinen Grenzen abge-
wiesen oder hingehalten zu werden.24
Gut zehn Jahre spater muss man jedoch mit Arendt das jahe Zerplatzen dieser
kosmopolitischen Hoffnung konstatieren. Die »kosmopolitischen Gerechtigkeits-
normen« bestehen zwar insgesamt nach wie vor fort und gebieten ein »Recht auf
Asyl« oder »subsididren Schutz«, wahrend sie jegliche rassistische beziehungsweise
kulturelle Diskriminierung untersagen. Allerdings kommt ihnen keine einklagbare
Verbindlichkeit zu, da eine supranationale Autoritit, die sie durchsetzen konnte,
nach wie vor fehlt. So werden die Menschenrechte zwischen den verschiedenen
Nationen und ihren konfligierenden Interessen zerrieben und verlieren schlieSlich
den Status des Rechts selbst, wie es bereits Arendt gesehen hat. Diese Ohnmacht der
Menschenrechte hat ihre Ursache in ihrer eigenen Bescheidung, in ihrer Ent-Politi-
sierung und Zuriickstutzung auf Fragen des Asyls, des »nackten Lebens«2’ und sei-
nes paternalistischen Schutzes.2¢ Denn dadurch sind sie von jeder politischen Arti-

21 Arendt 2017 [1951], S. 619.
22 Vgl. Benhabib 2008, S. 21 ff.
23 Ebd., S.45.

24 Vgl.ebd., S.47, 59-61.

25 Agamben 2007, S 11.

26 Didier Fassin hat diese Entpolitisierung am Beispiel der franzosischen Einwanderungs-
und Asylpolitik ethnographisch eingefangen. Mit theoretischem Riickgriff auf Agambens
(beziehungsweise Aristoteles’) Unterscheidung von »zoe« und »bios«, »nacktem« und
politisch »qualifiziertem Leben«, zeigt er auf, wie der Wert des Lebens, der in menschen-
rechtspolitischen Zusammenhingen handlungsleitend ist, zunehmend unter biologischen
Gesichtspunkten gefasst wird, also im Sinne blofler »zoe«. Der Wert des Lebens des
» Asylanten« wird nicht aristotelisch in seiner gattungsbedingten Befihigung zur politi-

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 315

kulationslogik und Teilhabeforderung gelost. Sie sind damit auch getrennt von jeder
politischen Stimme und Kraft, die sogar dafiir notig ist, das Unpolitischste und
Minimalste, den Schutz des »nackten Lebens«, als wirksames Recht zur Geltung zu
bringen.2” Doch wie kann diese Entwicklung bekimpft und umgekehrt werden?
Was lasst sich dem gegenwartigen Auseinanderfallen von Demokratie und Men-
schenrechten entgegnen?

3. Politik der Menschenrechte

Hierauf gibt es im Groben mindestens zwei verschiedene Antworten. Migrations-
ethiker des Politischen Liberalismus verweisen in dieser Sache auf eine konstitutive
Einheit beider Seiten, die fiir das Selbstverstindnis westlicher Gesellschaften fun-
damental sei. Hiernach sei der Demos immer schon an einen juridischen Rahmen
der Menschenrechte beziehungsweise der universellen Gleichheit gebunden?8 oder
gar mit ihm »gleichurspriinglich«, wie es diskursethisch heif$t.2? Er unterliege daher
aus sich heraus gewissen normativen Notigungen der Gerechtigkeit und Inklusivitat,
aus denen etwa Joseph Carens weitreichende Forderungen nach Grenzoffnung
ableitet.3? Allerdings hat diese liberale Position zwei Probleme. Sie muss zum einen
hilflos zusehen, wie Demokratie und Menschenrechte in der Gegenwart faktisch
auseinanderfallen, und kann dagegen nur auf einen angeblichen normativen Kon-
sens pochen, der den aktuellen rechtspopulistischen und kommunitiren Bewegun-

schen Gemeinschaft gesehen, der durch partizipative Mafsnahmen und Maoglichkeiten
entsprochen werden miisste. Stattdessen wird dieser Wert mafSgebend in der physischen
Vitalitat lokalisiert, die gemaf$ medizinischer Kriterien Schutz, Subsistenz und Hilfe ver-
langt (vgl. Fassin 2017, S. 103, 109-113, 145, 155, 190).

27 Zu einer anderen Einschitzung kommt Julia Schulze Wessel (2017). Sie weist Arendts
klare Grenzziehung zwischen Innen und AufSen, soliden Biirgerrechten und ohnmaichti-
gen Menschenrechten als anachronistisch zuriick. Die Figur des Fliichtlings bewege sich
heute in normativ tiberbestimmten » Grenzraumen«, was seine politische Handlungsfa-
higkeit erhohe. In der Unbestimmtheit dieser sich ausbreitenden Grenzriume hitten
Gefliichtete — im Unterschied zu Arendts Zeit — Moglichkeiten der politischen Subjekti-
vierung, der Einschreibung in trans- und supranationale Zivilgesellschaften, der Anru-
fung internationaler Menschenrechtsgerichtshofe etc. Schulze Wessel beschreibt hier
durchaus wichtige Veranderungen: Die Flichtlinge in und zwischen den Weltkriegen
waren wesentlich direkter mit den feindseligen Instanzen nationaler Souverinitit kon-
frontiert; ein kosmopolitisches Zwischenreich transnationaler Menschenrechtsdiskurse
samt den entsprechenden NGOs, Advocacy-Akteuren und Gerichtsbarkeiten gab es nicht
oder kaum. Doch auch wenn in diesem heutigen Zwischenreich des » Grenzraums« die
Menschenrechte eine Stimme erhalten, dndert dies nichts an ihrer diskursiven Entgegen-
setzung zu oder Abspaltung von den Biirgerrechten, die ihre Unterlegenheit und ihr
Nachsehen strukturell hervorbringt. Die Erweiterung der Grenze zum supranationalen
»Grenzraum« (vgl. Buckel 2013) verschiebt oder dehnt diesen Konflikt in Raum und
Zeit, aber sie lasst ihn nicht hinter sich.

28 Vgl. Carens 2013, Kapitel 1.
29 Vgl. Habermas 1996.
30 Vgl. Carens 2013.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

316 Victor Kempf

gen jedoch reichlich fremd erscheint und so womoglich gar nicht wirklich existiert,
zumindest nicht uber bestimmte kosmopolitische Milieus hinaus. Zum anderen ist
nicht ganz klar, was die liberale Einheit von Demokratie und Menschenrechten
eigentlich bedeuten soll, wie das Zusammengehen beider Normativititen genau
gemeint ist. Sind die Menschenrechte nur ein dufSeres Reglement, eine moralische
Beschrinkung der Demokratie?3! Oder kann gezeigt werden, wie das demokratische
Begehren von ihnen tatsichlich erfiillt und geleitet wird? Bleibt letzteres aus, entsteht
schnell und nicht ganz unberechtigt das Bild einer autoritiren Beschneidung des
Demos durch ein liberales Elitenprojekt, das auf einem rein » permissiven Konsens«
beruht, der sich der demokratischen Verhandlung entzieht.32

Eine andere Art, auf die Ohnmacht der Menschenrechte angesichts eines Erstar-
kens kommunitarer Demokratievorstellungen zu antworten, bietet der Diskurs
radikaler Demokratie. Hier beziche ich mich speziell auf die Arbeiten von Etienne
Balibar und Jacques Ranciére. Beide entwickeln die Konzeption einer »Politik der
Menschenrechte«, in der sich letztere direkt als ein gleichsam inneres Moment
demokratischer Konstitution offenbaren.33 Thr liegt der Versuch zugrunde, eine
revolutionire Form der Demokratie aus den Rechten der » Anteillosen«, der Nicht-
Biirger, zu rekonstruieren. Sie wird nicht wie im kommunitaristischen Verstandnis
von der politischen Gemeinschaft bereits anerkannter Biirger aus gedacht, die ihr
kollektives Wollen souverdn verwirklichen. Stattdessen wird das demokratische
Moment in der Artikulation derjenigen gesehen, die als »Fremde« oder »Unwiir-
dige« aus der politischen Gemeinschaft noch ausgeschlossen sind und diese Exklu-
sion im Namen einer universellen und bisher noch unbekannten beziehungsweise
ideologisch verstellten Gleichheit herausfordern.3* Diese radikale Gleichheit wird
nun genau durch eine revolutionidre Anrufung der Menschenrechte zum Ausdruck
gebracht, denn diese verweisen auf jene normativ relevante Gemeinsamkeit der

31 Vgl. ebd., S.71., 174, 188.

32 Habermas’ These von der »Gleichurspriinglichkeit« von Demokratie und Menschen-
rechten umgeht bereits dieses Problem: Er rekonstruiert, inwiefern die zwanglose Aus-
tibung der Biirgerrechte an der Gewihrleistung von Liberalitit und Pluralismus hingt,
die wiederum nur bei Achtung der Menschenrechte gegeben ist. Habermas kann also
einen inneren Zusammenhang beider Normativititen nachweisen und geht hierin deut-
lich Giber den Politischen Liberalismus hinaus. Was er mit dem Politischen Liberalismus
allerdings teilt, ist die Vorstellung, die Einheit von Demokratie und Menschenrechten sei
in Form eines verniinftigen Konsenses »immer schon« in modernen Gesellschaften ver-
biirgt. Sie wird als solide Grundlage des Politischen selbst ins Vorpolitische verlegt. Damit
wird jedoch der Blick auf jene radikaldemokratischen Kdmpfe versperrt, die aus mino-
ritdrer, subalterner und exkludierter Warte zuallererst die Homogenitit der »ange-
stammten« politischen Gemeinschaft aufbrachen und jene Pluralitit der Stimmen und
Interessen in den Horizont der Demokratie hoben, die durch die Instituierung der Men-
schenrechte abgesichert werden muss.

33 Vgl. Balibar 1993, S. 195-220; Ranciere 2011.
34 Vgl. Ranciére 2002, S. 33-72.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 317

Gattungsgenossen, die aller partikularen politischen Zugehorigkeit vorausgeht und
alle Grenzen kommunitirer Demokratie transzendiert:

»Eine Politik der Menschenrechte geht bis an die Grenzen der Demokratie und treibt die
Demokratie an ihre Grenzen, sofern sie sich nicht damit begntigen kann, burgerliche und
staatsbiirgerliche Rechte zu erobern oder juristisch zu garantieren, so wichtig diese Zielset-
zungen auch sind. Sie mufS die Menschenrechte, will sie diese in einem gegebenen histo-
rischen Augenblick erreichen, notwendig ausweiten und letztlich als Biirgerrechte erfinden

[...]J.<*»

Der Kern einer »Politik der Menschenrechte« besteht nach Balibar nicht darin, diese
oder jene »biirgerliche[n] oder staatsbiirgerliche[n] Rechte« zu einem Menschen-
recht zu erheben, wie es etwa im Bereich der Sozialgesetzgebung geschehen ist. Der
Fokus liegt viel prinzipieller darauf, die Menschenrechte selbst zu einem politischen
Recht werden zu lassen, aus dem sich dann Weiteres ableiten lisst. Nur durch ihre
Uberfiihrung in Biirgerrechte lassen sie sich aus der Abhingigkeit von einem blofSen
Humanitarismus befreien. Doch dieses Erfinden der Menschenrechte als Biirger-
rechte ist eigentlich blof$ die Wiederentdeckung eines gewissen historischen Begriin-
dungszusammenhangs zwischen beiden Normativititen. Wie Balibar in seiner Lek-
tiire der revolutiondren Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte von 1789 zeigen
konnte, werden hier nicht zwei unterschiedliche Rechtstypen quasi hintereinander,
aber getrennt voneinander proklamiert. Vielmehr sind in der Erklirung die Men-
schenrechte die normative Basis der Biirgerrechte. Sie etablieren das Recht der
» Anteillosen« auf Teilhabe. Erst durch Rekurs auf sie vermag der »dritte Stand« in
die politische Gemeinschaft einzutreten und sich mit Biirgerschaft auszustatten.3¢

Die Menschenrechte waren im revolutioniaren Diskurs die normative Quelle, aus
der die demokratische Gleichheit der Biirgerschaft als Anspruch zuallererst ent-
sprungen ist und zu einem Fundamentaleinwand gegen die feudale Herrschaft des
Privilegs wurde. Exakt diese geschichtliche Konstitution der Demokratie aus dem
Universalismus der Menschenrechte soll durch eine radikaldemokratische »Politik
der Menschenrechte« reaktiviert werden. Jedoch wird hierbei kein normativer Kon-
sens mobilisiert, der »unser« demokratisches Selbstverstindnis oder »unsere« his-
torische Lebensform im Ganzen vereinen wiirde. Es wird lediglich eine mogliche
politische Verknupfung von Demokratie und Menschenrechten wachgerufen und
aufgefrischt, die selbst essentiell umstritten ist und durch kommunitare Figuren der
Volkssouverinitit immer wieder bekampft, tiberlagert und verdriangt wird.3”

In Balibars radikaldemokratischer Konzeption werden die »Anteillosen« von
Objekten zu Subjekten der Menschenrechte. Sie sind nicht die passiven Empfanger
von Hilfe, sondern aktive Akteure eines demokratischen Konstitutionsprozesses,
einer universalistischen Neukonstitution politischer Gemeinschaft. Durch diese
Politisierung der Menschenrechte wird auch ihre Ohnmacht iiberwunden, wie Ran-
ciere in Bezug auf Arendts oben diskutierte Diagnose argumentiert hat.’8 Men-

35 Balibar 1993, S.219.

36 Vgl. ebd., S.99-112.

37 Vgl. Balibar 2003, S. 73-100, 139-140.
38 Vgl. Ranciére 2011, S. 480-486.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

318 Victor Kempf

schenrechte werden in einem Diskurs politischer Subjektivierung damit zu dem
Vermittlungsmoment, das die »Anteillosen« und faktisch Entrechteten mit dem
emanzipatorischen Horizont ihrer moglichen Teilhabe verbindet. Sie fungieren in
Ranciéres Interpretation als konzeptionelle Ressource subalterner Selbstermachti-
gung. Es
»zeigt sich, daf$ >Mensch« nicht nur ein leerer Begriff ist, der den tatsachlichen Biirgerrechten
entgegengesetzt wird. Das Wort >Mensch« hat auch einen positiven Inhalt, namlich die
Zuriuckweisung des Unterschieds zwischen denen, die in dieser, und jenen, die in der anderen
Sphire der Existenz >lebens, zwischen denen, die zum politischen Leben qualifiziert sind,
und denen, die es nicht sind. Die Unterscheidung zwischen Mensch und Biirger ist kein
Zeichen der Trennung, das beweisen wiirde, daff die Rechte entweder leer oder tautologisch
issi?d.g ;Es ist vielmehr die Offnung eines Intervalls, in dem politische Subjektivierung moglich
Folgt man dieser Lesart, dann sind die Menschenrechte die Passage in eine »demo-
cracy to come«.*0 Sie sind die politische Grundlage von Subjekten, die sich selbst-
bewusst in einen Zusammenhang universeller Gleichheit einschreiben. In dieser
revolutiondren, franzosischen Tradition ist ihr Trager kein passives Opfer, und ihr
eigentlicher Anspruch liegt folglich auch nicht im Schutz der Subsistenz. Thr Gehalt
ist vielmehr durch und durch politisch. Er driangt auf die Anerkennung unter Glei-
chen und auf den gleichen Anteil an der Gestaltung der gesellschaftlichen Kohabi-
tation im postnationalen Kontext.

Balibar und Ranciére konzipieren die radikale, innere Vermittlung von Demo-
kratie und Menschenrechten aus guten Griinden als eine »Politik von unten«. Denn
erst wenn die Anteillosen selbst aktiv auf der politischen Bithne erscheinen, konnen
sie sich als gleiche Buirger mit einer eigenen Stimme prafigurieren und so ihre Exklu-
sion nachdriicklich negieren. Wird ihnen ihre Teilhabe nur »von oben« gewihrt,
bleibt diese brichig und den assimilativen Bedingungen der hegemonialen gesell-
schaftlichen Krifte unterworfen. Der Umstand des Gewihrens von Egalitit unter-
miniert diese gleichzeitig immer schon. Zudem hat sich historisch gezeigt, dass eine
wirkliche und umfingliche Teilhabe der Anteillosen stets von diesen gegen die vor-
herrschenden Begrenzungen des Demos erkdmpft werden musste. IThre Entwindung
aus der Subalternitit und ihr Eintritt in die Staatsbiirgerschaft wurden ihnen nie
geschenket. Sie blieb stets ihre eigene Aufgabe, in der sich ihre politische Subjektivitat
auch jeweils erst herausbildete.*!

Dies hat sich in den plebejischen Protestformen des »dritten Standes« ebenso
bewahrheitet wie in den Arbeiter-, Frauen- und Biirgerrechtsbewegungen des 19.
und 20. Jahrhunderts. Heute sind es entsprechend die »Fremden« und »Flicht-
linge«, die illeagalisierten oder in die Untertinigkeit der Duldung gedringten Mig-
ranten, die als Subjekt einer radikaldemokratischen »Politik der Menschenrechte«
im Fokus stehen. So deutet Balibar den Kampf der Sans Papiers Ende der 1990er
Jahre als eine Form subalterner Subjektivierung, durch die illegalisierte Migranten
als »aktive Biirger« hervortraten und durch ihre Stimmerhebung tiberhaupt erst den

39 Ebd,, S. 483.
40 Derrida 2004.
41 Vgl. Balibar 2003, S. 94-97.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 319

Horizont eines postnationalen Universalismus politischer Gemeinschaft inaugurier-
ten. Gerade dadurch, dass sie aus ihrer Anteillosigkeit heraus auf die politische
Biithne traten und im Namen ihres Menschseins ihre gleiche Anerkennung als Biirger
forderten, wiederholten die Sans Papiers den revolutionaren und universalistischen
Ursprung der franzosischen Republik und erinnerten plastisch daran, was es heifst,
in dieser politischen Tradition demokratische Biirgerschaft zu konstituieren.*2

Einerseits ist dieser Ansatz einer Politik »von unten« emanzipierend. Er befreit die
Migranten aus ihrer de-politisierenden Viktimisierung und nimmt sie als diejenigen
Subjekte ernst, auf deren politische Aktivitit es initial ankommt, wenn es darum
geht, das kommunitaristische Auseinanderdividieren von Demokratie und Men-
schenrechten umzukehren. Thr Standpunkt, ihre Stimme und ihre Initiative sind ent-
scheidend, gerade wenn die etablierten liberalen Krifte des Westens ihren morali-
schen Universalismus kaum noch ins Politische tibersetzen kénnen. Andererseits
tendiert dieser Ansatz aber auch leicht dazu, die politische Handlungsmacht subal-
terner Subjekte zu tiberhohen und das heroische Bild des kimpferischen Migranten
zu evozieren, das durch mannigfache neorassistische Entmachtigungserfahrungen
Ligen gestraft wird und vor diesem Hintergrund beinahe zynisch anmutet. Wenn
die radikale Linke im Gefliichteten ein neues revolutionires oder transgressives
Subjekt ausfindig macht, um sich iiber ihr eigenes Scheitern hinwegzuretten,*> dann
besteht die Gefahr, eine der grofsten Herausforderungen der Zeit — namlich die
Uberwindung der nationalistischen Limitierung der Demokratie — ausgerechnet auf
jene abzuschieben, die am existentiellsten unter diesem Zustand zu leiden haben und
am stdrksten durch ihn bedroht werden.

Balibar ist sich dieses Problems bewusst. Der Kampf der Sans Papiers war auf
Unterstiitzung innerhalb der franzosischen Zivilgesellschaft angewiesen, und diese
erblickt Balibar in engagierten Solidaritatsbekundungen kritischer Intellektueller.
Doch blieben solche Allianzen sporadisch, ephemer und kurzlebig, ohne belastbaren
Riickhalt in breiteren gesellschaftlichen Milieus. Besonders in der Bundesrepublik
wurde dies deutlich. Sowohl am Berliner Oranienplatz (» Refugees’ Revolution«) als
auch in Hamburg (»Lampedusa in Hamburg«) scheiterten die protestierenden
Gefliichteten in ihrem langjahrigen Bemiihen, iiberhaupt erst als Subjekte mit einer
politischen Stimme wahrgenommen und anerkannt zu werden. Obzwar sie im Her-
zen links-liberaler Milieus ihre Protest- und Offentlichkeitsarbeit entfalteten, blieb
diese von sehr begrenzter Resonanz, bis sie letztlich endgiiltig versandete. Im Resul-
tat wurde der Eindruck einer Ohnmacht der Menschenrechte eher noch bekriftigt,
denn die fordernde Stimme der Nicht-Biirger verhallte weitgehend ungehort an den
Aufmerksamkeitsbarrikaden der politischen Kommunikationsgemeinschaft. Sie liefs
sich gar nicht erst in den national geschlossenen Horizont der Demokratie tiber-
fithren. Doch welche Perspektive gibt es dann fir eine Politik der Menschenrechte,
die nicht deren Ohnmacht erliegt? Wie kann die politische Stimme der Menschen-
rechte im Inneren europdischer Demokratien Resonanz finden?

42 Vgl. ebd., S. 94-100.
43 Vgl. Moulier Boutang 2007; Papadopoulus, Tsianos 2007; Rohmhild 2010.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

320 Victor Kempf

4. Artikulation der Anteillosen

Hierauf kann es keine schnelle und sichere Antwort geben. Man muss kein konser-
vativer Realist sein, um all die nationalen Beharrungskrifte und Widerstinde zu
konstatieren, die dem Projekt eines postnationalen Demos im Namen der Men-
schenrechte entgegenstehen. Die radikale Neukonstitution westlicher Demokratien
aus der subalternen Perspektive »des Fremden« scheint sich im Angesicht enormer
rechter Aggression und der ihr folgenden nationalistischen Diskursverschiebung als
ein geradezu irreales Unterfangen zu erweisen, dem alle wesentlichen Tendenzen der
Gegenwart zuwiderlaufen. Das nationale Privileg der Staatsbiirgerschaft ist erneut
zur Selbstverstindlichkeit sedimentiert, weit iiber den »rechten Rand« hinaus.
Allenfalls wird einer moderaten, humanitaristischen Menschenrechtsagenda im Stile
Millers Chance und Berechtigung eingeraumt. Eine radikaldemokratische Konte-
station des kommunitidren Demos und seines »natiirlichen« Partikularismus wird
hingegen als fatale Provokation von Links gesehen, die den »besorgten Biirger«
endgiiltig explodieren liefle.**

Nichtsdestoweniger mochte ich hier fur eine solche radikaldemokratische Per-
spektive argumentieren. Ich mochte sie von ihrer letztlich ohnmichtigen Randstin-
digkeit befreien, indem ich die Position des Fremden zu Subalternitatserfahrungen im
sozialen Binnenraum westlicher Demokratien in Bezug setze. Der Schliissel dieser
Artikulationvon » Auflen«und »Innen«istdie Erfahrung der Anteillosigkeitselbst. Sie
kennzeichnet nicht nur den Migranten, sondern charakterisiert auch die Situation
jener »angestammten« Prekdren, Deklassierten und soziodkonomisch Verunsicher-
ten, die keine angemessene politische Stimme mehr haben. Die Besorgnis des
»besorgten Biirgers« lasst sich, so meine Grundthese, auf eine grundlegende Preka-
risierung zuriickfithren, die in der Angst vor » Uberfremdung« und Kriminalitit einen
rassistisch verschobenen und ideologisch verkehrten, gleichwohl ungemein wirk-
michtigen Ausdruck gewinnt. Dieser Burger hat seinen rationalen Grund zur Sorge
darin, dasser selbst seinen Stand als Biirger zunehmend verliert. In Zeiten neoliberaler
»Postdemokratie« nihert er sich wieder jener Anteillosigkeit an, die den plebejischen
und proletarischen Klassen im 18. und 19. Jahrhundert eigen war.*> Auch wenn die

44 1In diese Richtung tendiert etwa Ott 2017.

45 Esist vollkommen klar, dass etwa die Wahlerfolge der AfD nicht nur der Unterstiitzung
aus prekarisierten, postproletarischen und kleinbiirgerlichen Milieus zu verdanken sind.
Hinter und in der AfD versammeln sich auch Teile des konservativen Bildungs- und
Grofsburgertums, das seine gesellschaftlichen und kulturellen Privilegien verteidigen
mochte, die im Zuge einer Pluralisierung und Globalisierung westlicher Gesellschaften
in Gefahr geraten (vgl. Koppetsch 2019, S. 137-141). Der Rassismus in seinen unter-
schiedlichen Formen und Auspragungen (vgl. Balibar 1992 a) ist nicht die Weltanschau-
ung irgendeiner alleinigen Klasse, sondern gerade die Ideologie, die den innergesell-
schaftlichen Klassenkonflikt zu iiberwinden versucht, indem sie ihn undurchschaut nach
auflen stiilpt (vgl. ebd., S.247f.). Nichtsdestoweniger ist der Anteil der Arbeiter und
Arbeitslosen, die bei den letzten Wahlen die AfD gewihlt haben, im Vergleich zu dem in
anderen Parteien der hochste, und entsprechende Wihlerbewegungen von der ehemali-
gen sozialdemokratischen oder sozialistischen Linken sind gut dokumentiert (vgl. Lux
2018). Die hier skizzierte Perspektive einer Artikulation der Anteillosen zielt auf diese

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 321

Anteillosigkeit der Gefliichteten mit derjenigen der prekarisierten Klassen keineswegs
gleichzusetzen ist, gibt es doch historisch wie aktuell Berithrungspunkte zwischen
okonomischem und ethnischem Ausschluss, zwischen Klassismus und Rassismus.

Balibar hat in seiner Deutung der politischen Priasenz der Sans Papiers von den
»modernen Proletariern« gesprochen, die wie ihre Vorgianger am Rande oder jen-
seits der politischen Gemeinschaft stehen und von auflen her erst ihre Teilhabe
erstreiten miissen. Sie stehen in derselben subalternen Beziehung zur Republik und
sind auf die Notwendigkeit derselben Art von Kampf verwiesen, wie Balibar luzide
bemerkt.*¢ Umgekehrt waren aber auch die klassischen Proletarier die Migranten
von damals. Sie waren gleichsam das erste Objekt des modernen Rassismus:

»Zum ersten Mal verdichten sich alle typischen Aspekte der Rassisierung einer sozialen
Gruppe in ein und demselben Diskurs: das materielle und geistige Elend, die Kriminalitat,
das Laster (Alkohol und Drogen), korperliche und moralische Merkmale, Ungepflegtheit
und sexuelle Zugellosigkeit, spezifische Krankheiten, die die Menschheit mit >Entartunge
bedrohen — wobei eine typische Schwankung vorhanden ist: entweder stellen die Arbeiter
selbst eine entartete Rasse dar oder ihre Prasenz, der Kontakt mit ihnen, das Arbeiterdasein
sind ein Entartungsferment fut die >Rasse« der Butger, der Staatsburger. Anhand dieser The-
men baut sich die phantasmatische Gleichsetzung der >arbeitenden Klassen< und der
»gefahrlichen Klassen« auf.«*”
In der Frithphase des Kapitalismus erschien die »gefdhrliche Klasse« der Arbeiter
aus biirgerlicher Sicht als eine entartete Rasse mit ruf$verschmierten Gesichtern und
desintegrierenden Sitten. Auch ihre vermeintlich bedrohliche kulturelle Andersheit
schien in ihre Physiognomie eingeschrieben wie ein natiirliches Stigma, das ihre
Ungleichbehandlung geradezu gebietet.#8 Sie waren somit noch keineswegs Teil
einer hergebrachten Nationalgemeinschaft, sondern anteillos und wie die »moder-
nen Proletarier« auf ihr blofSes Menschensein zuriickkatapultiert. Aus dieser Exklu-
sion und Vaterlandslosigkeit heraus entstand die Perspektive eines subversiven Uni-
versalismus von unten, der immer eng mit einer politisierenden Aneignung der
Menschenrechte und ihren demokratischen Implikationen verbunden war.

Aber auch die autochthonen Nachfahren des Proletariats wiederholen die Erfah-
rung jener Anteillosigkeit, die sie soziostrukturell dem » Fremden« von heute dhnlich
macht. Der Sozialstaat des 20. Jahrhunderts hatte ihre GrofSeltern aus der Subal-
ternitit und Untertanigkeit herausgehoben. Die neoliberale Entleerung sozialer
Rechte befordert sie wieder in diesen Status zuriick. Die Massendemokratie des
Wohlfahrtsstaates basierte noch auf genau diesen Rechten. Diese instituierten die
politische Teilhabe all jener, die ihre Stimme in der Republik nicht auf privates
Eigentum stiitzen konnten.*’ Ist die sogenannte »Postdemokratie« die effektive
Verminderung wirkmaichtiger Teilhabe,’® so konzentriert sich diese Entwicklung

Gruppen; ihr Erfolg hdngt vermutlich zuvorderst davon ab, diese Gruppen aus ihrer ras-
sistischen Allianz mit den alten Eliten zu l6sen.

46 Vgl. Balibar 2003, S. 99.

47 Balibar 1992 a, S.252.

48 Vgl. ebd., S.250-253.

49 Vgl. Marshall 1950; Castel 2002.
50 Vgl. Crouch 2008.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

322 Victor Kempf

nun besonders bei denen, die ohne 6konomische Macht sind.>! Die sozialen Rechte
bestehen zwar in den meisten westlichen Liandern in der einen oder anderen Weise
fort. Aber sie sind ihrer politischen Dimension beraubt. Die Sozialhilfe kiimmert
sich um das existentielle Minimum ihrer Schutzbefohlenen, nihrt, kleidet und
behaust sie. Die politische Teilhabe des »Hartz-4-Empfiangers« ist hingegen nicht
mehr Ziel sozialer Rechte.’? Vielmehr wird er in eine dankbare Untertinigkeit
gedrangt, die sein selbstbewusstes Mit-Reden tendenziell undenkbar und unmoglich
macht. Hierin ist er erst einmal durchaus dem » Asylanten« ahnlich.

51 Didier Eribon hat die unterschiedlichen Entwicklungen beschrieben, die in ihrer gegen-
seitigen Stiitzung und Starkung eine Herausdrangung der Unterklasse aus der politischen
Gemeinschaft bewirken. Zur bereits angesprochenen Erschwerung und Prekarisierung
des effektiven Zugangs zur politischen Partizipation im Zuge der neoliberalen Transfor-
mation sozialer Rechte tritt eine kulturelle Delegitimierung und Entwiirdigung der Unter-
klassen hinzu, die fur ihr gesellschaftliches Schicksal selbst verantwortlich gemacht wer-
den: Sie hitten nicht die notige Moral und Disziplin aufgebracht, womit ihr
gesellschaftlicher Ausschluss und ihre politische Wirkungslosigkeit gerechtfertigt erschei-
nen. Und schon der blofle Individualisierungsdiskurs als solcher erzeugt eine politische
Entmichtigung und Desartikulation jenes kollektiven Erfahrungs- und Klassenzusam-
menhangs, der heute keine Reprisentation durch linke, sozialdemokratische oder kom-
munistische Parteien mehr findet (vgl. Eribon 2016, S. 117-131).

52 Esist freilich schwer, eine semantische und praktische Entkopplung der sozialen Rechte
vom Ziel politischer Teilhabe als generelle, gesamtgesellschaftlich wirksame Entwicklung
empirisch nachzuweisen. Ein starkes Indiz liefert hier aber das soziale und politische
Schicksal des ehemaligen Bundesgeschiftsfithrers der Piratenpartei, Johannes Ponader.
Als publik wurde, dass Ponader trotz temporiren und teilweisen Bezugs von Arbeitslo-
sengeld II sich erlaubt, ein politisches Ehrenamt fiir eine bundespolitisch aktive Partei
auszuiiben, war die mediale Emporung gewaltig. Daraufhin sahen sich die verschiedenen
Hierarchieebenen der Bundesagentur fiir Arbeit vom Sozialgeheimnis — einst zum Zwecke
der wenigstens dufSerlichen Bewahrung des Buirgerstatus erdacht — enthoben und zudem
mit dem offentlichen Auftrag versehen, Herrn Ponader durch die iiblichen Instrumente
okonomischen Drucks von seiner Betitigung als miindigem, aktivem Biirger abzubrin-
gen. Aufgrund einer unausgesprochenen Selbstverstindlichkeit, die keiner normativen
oder juristischen Argumentation bedarf, schienen Leistungsbezug und politische Aktivi-
tit prinzipiell unvereinbar, ihre Koinzidenz regelrecht unsittlich, anmaflend und empo-
rungswurdig, als stehe Leistungsempfingern keine horbare, autonome und wirksame
politische Stimme zu, als hétten sie sich diese nicht verdient. Vgl. aus Betroffenenper-
spektive Ponader 2012. Anhaltspunkte dafiir, dass der Sozialstaat nach dem Zweiten
Weltkrieg explizit als Ermoglichungsbedingung politischer Partizipation instituiert
wurde, liefern die gesellschafstheoretischen Analysen von Thomas Marshall (1950),
Robert Castel (2002) und Antonio Negri (1994 [1964]): Aus unterschiedlicher Perspek-
tive beschreiben sie soziale Rechte als die politische Gewahrleistung der 6konomischen
Bedingungen jener minimalen Egalitit, die fur wirkliche Teilhabe innerhalb moderner
Massendemokratien unerlisslich ist. Im Anschluss an diese normative Aufladung sozialer
Rechte kam es dann in den 1970er Jahren zur Idee ihrer radikalen Ausweitung zum
»sozialen Lohn«, der unabhingig vom — unter kapitalistischen Vorzeichen zunehmend
fragwiirdig gewordenen — Arbeitszwang die Voraussetzungen politischer Praxis garan-
tiert (vgl. Negri 1994 [1975]). Heute wirkt diese Radikalitit teilweise in den Diskursen
um das »bedingungslose Grundeinkommen« noch nach, in eigentiimlicher Gleichzeitig-
keit mit den Erfahrungen, die Ponader gemacht hat.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 323

Auf unterschiedliche Weise sind sowohl der Gefliichtete, Fremde und Migrant als
auchdieautochthonenPrekidrenaufihre Menschenrechte zuriickgeworfen, dabeiaber
auch vom Raum demokratischer Teilhabe abgekoppelt.”3 Sie stehen gemeinsam
jenseits einer politischen Meinungs- und Willensbildung, die tiber ihre Kopfe hinweg
ihrem Leben Gestalt und Bedingungen aufzwingt. Die Menschenrechte sind derzeit
noch die weiche Norm einer paternalistischen Verwaltung ihrer Existenz. Sie konnen
aber auch als konstitutive Norm universeller Gleichheit und demokratischer Mitbe-
stimmung politisiert und angeeignet werden. Dies wiirde das revolutiondre Moment
moderner demokratischer Griindung erneuern und in Erinnerung rufen, dass die
Massendemokratien des 20. Jahrhunderts das Produkt verschiedener Kimpfe von
Nicht-Buirgern — Plebejer, Proletarier, Frauen — waren, die ihren Anteil an der
Biirgerschaft aus dem Universalismus der Menschenrechte heraus begriindeten.’*

Bleibt das Postproletariat von heute gegeniiber diesem historischen Zusammen-
hang blind, verlangt es die Abschottung des Demos »dem Fremden« gegentiber, so
bekriftigt und verstarkt es hingegen genau jene Logik des Privilegs und der elitdren
Abriegelung politischer Gemeinschaft, die in der »Postdemokratie« wieder um
sich greift und ihn selbst mehr und mehr exkludiert. Das eigentlich Fatale des
»Whitelash« liegt also in einer normativen Selbstuntergrabung seines Partizipati-
onsbegehrens. Die Abwehr des migrantischen Anteillosen richtet sich in letzter Kon-
sequenz gegen die eigene Teilhabe an der politischen Gemeinschaft.’> Die Anteillo-
sigkeit ist dem klassischen und »modernen Proletariat« strukturell gemeinsam. Aus
ihr lieSe sich der subalterne Universalismus einer »kommenden Demokratie« (Der-
rida) postidentitarer Pragung projizieren.

5. Schluss: Nationalismus und das historische Scheitern radikaler Demokratie

Allerdings wird diese Gemeinsamkeit, die sich objektiv noch feiner beschreiben las-
sen miusste, nicht zur subjektiven Grundlage kollektiven Handelns. Die ethnische
Heterogenitit der Anteillosen, der postproletarischen, verschiedentlich prekarisier-
ten und deshalb immer potenziell auch verdrangten und in die Flucht getriebenen
Existenzen, durchkreuzt konkret jene umfiangliche Universalitit einer »kommenden
Demokratie«, die gleichzeitig theoretisch in ihr bereits zum Vorschein kommt, in
ihr als potenzielle politische Abstraktionsleistung enthalten ist. Doch warum hat der
ethnische Faktor eine derart ausschlaggebende Bedeutung angenommen? Wie ist der

53 Eindriicklich sind die Analogien, die beispielsweise zwischen der ostdeutschen Exklusi-
onserfahrung, Biirger »zweiter Klasse« zu sein, und den Subalternititserfahrungen mus-
limischer Mitbiirger »mit Migrationshintergrund« in der BRD bestehen. Naika Foroutan
et al. (2019) haben dies auf Basis erster statistischer Indikatoren festhalten kénnen. In
vielen ostdeutschen Regionen spiegelt die Erfahrung, Biirger »zweiter Klasse« zu sein,
den Umstand einer tatsichlichen sozikonomischen, bildungspolitischen und, damit aufs
engste verwoben, kulturell-lebensweltlichen AusschliefSung aus den relevanten Kern- und
Verdichtungszonen von Zivilgesellschaft und demokratischer Willensbildung.

54 Vgl. Carens 2012 [1987], S. 38-45.
55 Vgl. Menke 2016, S. 56 ff.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

324 Victor Kempf

Nationalismus als identitatsstiftendes Motiv der sogenannten »weifSen Unter-
schicht« zu erklaren? Wie und auf welchem Wege lasst sich dieses ideologische
Konstrukt aufbrechen? Auf diese Fragen sind in der gegenwartigen sozialwissen-
schaftlichen Debatte insbesondere zwei Antworten weit verbreitet:3¢

(a) Okonomische Ansitze erkliren die Wiederkehr xenophober und nationalisti-
scher Einstellungs- und Verhaltensweisen als Ausdruck wirtschaftlicher und sozio-
struktureller Deprivations- und Prekarisierungserfahrungen, die durch die Abwehr
und Abwertung »des Fremden« kompensiert und bearbeitet werden.’” In diesem
Erklarungsmuster kehrt die vulgarmarxistische Verelendungstheorie sozusagen in
invertierter Form wieder: Okonomische Deprivation fithre mit einer gewissen Kau-
salitit zu rassistischen Haltungen (statt zur kommunistischen Revolution). Die
Bewusstheit und die subjektive Sinnhaftigkeit rassistischer Haltungen aufSer Acht
lassend, konnen diese Ansitze nicht erkliren, was sie als natiirlichen Mechanismus
scheinbar voraussetzen: Warum wurde und wird die 6konomische Deprivation mit
rassistischen Reaktionen beantwortet statt durch die politische Intensivierung des
wirtschaftlichen Antagonismus, der quer zu ethnischen Grenzlinien verlauft?
Wodurch ist iiberhaupt die Nation und nicht die internationale Solidaritat des
vaterlandslosen Proletariats zum subjektivierenden Ankerpunkt der Unterklassen
geworden, der nach aufSen im Namen der eigenen okonomischen Interessen vertei-
digt wird?

(b) Kulturelle Ansitze nehmen die xenophoben Haltungen als solche ernst. Sie
deuten diese nicht mehr als gruppenpsychologischen Reflex angesichts einer gewis-
sen okonomischen Situation, sondern als Ausdruck kultureller Identitit, die sich
bewusst und wertegetragen gegen eine kosmopolitische, individualistische und plu-
ralistische Kultur der urbanen Mittel- und Oberschichten formiert.>® Der kulturelle
Faktor wird in diesem Erklarungsmodell aus seiner abgeleiteten Rolle befreit, aber
gleichzeitig wird das Bestehen einer kommunitaren Kultur der Unter- und der alten
Mittelklassen tendenziell naturalisiert, so als sei es nicht weiter erklarungsbediirftig,
dass »provinzielle« Milieus und »einfache« Leute sich auf ihre nationale »Heimat«
und deren beengten, anti-modernen Nomos berufen. Wie und wieso wurde die
Nation uiberhaupt zur schiitzenden Familie, in der frustrierte Partizipationsbediirf-
nisse ihre Kompensation und ihren Halt erhielten? Auch diese lebensweltliche Plau-
sibilitat ist historisch kontingent. Denn in der Frithphase der modernen Kampfe um
demokratische Partizipation war es keineswegs ausgemacht, ob sich das Begehren
der Anteillosen in der Vaterlandlosigkeit radikalisiert und kosmopolitische Subjek-
tivierungszusammenhinge entwickelt oder sich im SchofSe der Nation einfrieden
und beschwichtigen lisst.>?

56 Vgl. fiir einen umfassenden Uberblick Koppetsch 2019.
57 Vgl. Jorke, Selk 2015.
58 Vgl. Reckwitz 2017.

59 Verweise auf die Globalisierung reichen also fiir sich noch nicht aus, um den kommuni-
taren Rekurs auf die »Heimat« zu erkldren, denn es gab Phasen in der sozialistischen
Bewegung, in denen »internationale Solidaritit« als die einzig wirkliche Moglichkeit galt,

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 325

Der Nationalismus als Mythos politischer Zugehorigkeit und der Rassismus des
Rechtspopulismus miissen also als eigenstandige, nichtreduzierbare Phinomene
exklusiver Identifikation verstanden werden, ohne ihre spezifischen historischen
Entstehungsbedingungen zu naturalisieren und damit der praktischen und theore-
tischen Kritik zu entziehen. Dies verlangt nach einem rekonstruktiven demokratie-
theoretischen Ansatz, dessen Pramisse und Perspektive hier nur qua Hypothese
angedeutet werden konnen.

Wiederum mit Riickgriff auf die noch heute wegweisende Forschung Balibars zum
Zusammenhang von Rassismus und Klassismus mochte ich folgende genealogische
Deutung der nationalistischen Blockade einer Artikulation der Anteillosigkeit
(beziehungsweise einer inneren Vermittlung von Menschenrechten und Demokra-
tie) anbieten: Vielleicht ist diese Blockade als gebiindeltes, mehrfach verstarktes und
rickgekoppeltes Resultat eines historischen Scheiterns radikaler Demokratie — das
heifSt der Begriindung der Demokratie aus der politischen Anteillosigkeit, aus dem
bloflen Menschsein heraus — zu verstehen. Bereits Balibar hat die Beobachtung her-
vorgehoben, dass der »Klassenkampf« als historischer Signifikant subalterner, aus
der Vaterlandlosigkeit heraus erfolgender Kimpfe um politische Teilhabe »immer
schon durch ein tendenziell rassistisches gesellschaftliches Verhiltnis transformiert
wird« und »die nationalistische Alternative zum Klassenkampf die spezifische Form
des Rassismus annimmt«.%0 Doch wihrend Balibar den Rassismus noch als letztlich
scheiterndes Substitut fir den radikaldemokratischen Kampf der Arbeiterklasse
betrachtet, unaussohnlich mit dessen urspriinglichen, eigentlichen Intentionen,®!
bleibt noch aus dem Blick, inwiefern dieses Substitut selbst die schlechte Lehre eines
Scheiterns jener Intentionen darstellt.

Im Modus von Ausblick und Vermutung lasst sich dieser Gedanke folgenderma-
Ben formulieren: Der Klassenkampf gerit vermutlich erst dann und immer wieder
dann in den Sog und die ideologischen Miihlen des Nationalismus, wenn das ple-
bejische Projekt einer radikalen Demokratie aus der Anteillosigkeit heraus geschei-
tert ist.%2 Das liberale Reprisentationsmodell samt seines spezifischen Paternalismus
sowie der »Klassenfrieden«, der sich hierin unter dem Banner der Nation und ihres

der kapitalistischen Herrschaft und der fatalen Konkurrenz zwischen den Volkswirt-
schaften eine politische Alternative entgegenzusetzen.

60 Balibar 19922, S. 247f.
61 Vgl. ebd., S.258F.

62 Eine erste Bestatigung dieser geschichtsphilosophischen und demokratiegeschichtlichen
These lisst sich vielleicht in der Entwicklung der sozialistischen beziehungsweise sozial-
demokratischen Arbeiterbewegung finden: Durch die »Sozialistengesetze « im Deutschen
Reich aus der legitimen politischen Gemeinschaft ausgeschlossen, tiberwindet sie ihre
Vaterlandlosigkeit in dem MafSe, wie sie in den entstehenden Zusammenhang der Nation
und ihres Allgemeininteresses (vgl. Kempf 2019, Kapitel 4.2) integriert wird beziehungs-
weise sich integriert. Dieser patriotische Turn und die gleichzeitige Abkehr von radikal-
demokratischen, klassenkdmpferischen Positionen wird durch die Zustimmung zu den
»Kriegskrediten« 1914 genauso sichtbar wie 1959 im Godesberger Zuspruch zum natio-
nalokonomischen Aufstiegsversprechen oder in der Unterwerfung sozialer Rechte unter
die 6konomischen Imperative der »Standortgemeinschaft« durch Blair und Schroder.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

326 Victor Kempf

Gemeinwohls anbahnte, fungierten eventuell nicht nur als ideologische Vereinnah-
mungen von oben, sondern ebenso als verlangte Rettung aus den Qualen der Sub-
alternitit. Die Nation stiftet eine Zugehorigkeit nach dem ideellen Modell expan-
siver Familienstrukturen, die die radikale Gleichheit und den menschenrechtlichen
Universalismus der Franzosischen Revolution zwar unterbietet, dafiir aber auch aus
der absoluten Anteillosigkeit und Unterworfenheit im Kapitalismus heraushebt, in
ein wie auch immer bescheidenes Privileg hinein.

Was einerseits als Rettung aus der Subalternitit erscheint, ist jedoch andererseits
auch ein hochst prekares, reduziertes und zweifelhaftes Privileg: Die Teilhabe in der
Nation grundet nicht auf der Anerkennung radikaler Gleichheit, sondern zeitigt die
impliziten Hierarchien »grofsfamilidrer« Zugehorigkeit und kann deshalb auch wie-
der in ein paternalistisches Recht auf Subsistenz und auf einen faktischen Ausschluss
aus der politischen Gemeinschaft zurtickfallen, wie es heute wieder all jene erfahren,
deren Burgerechte nicht mehr durch soziale Rechte wirksam garantiert werden. Die
Nation als schiitzendes Heim tiberwindet das Scheitern radikaler Demokratie, hohlt
dabei aber auch deren urspriinglichen Anspruch aus. Diese Regression erzeugt eine
Exklusion im Inneren der Nation, strukturell analog zur xenophoben Exklusion
nach aufSen hin.

Natiirlich bleibt die hier vorgeschlagene Hypothese zur nationalistischen Blo-
ckade einer Vermittlung von Demokratie und Menschenrechten aus der Gemein-
samkeit der Anteillosigkeit in der gebotenen Fassung noch recht spekulativ bezie-
hungsweise historisch unklar. Attraktiv ist sie, weil mit ihr die heutige
nationalistische Blockierung einer »Politik der Menschenrechte« in the long run,
das heifSt in ihrer historischen Entstehungslogik erklart, aber auch als pathologische
Bewegung infolge des Scheiterns radikaler Demokratie kritisiert werden konnte.
Thre analytische und kritische Uberzeugungsfihigkeit hangt aber am rekonstrukti-
ven Aufweis gewisser Urszenen radikaler Demokratie, nicht nur in einem theorie-
und ideengeschichtlichen Sinne, sondern auch im Sinne des plausiblen Nachweises
einer gewissen politischen Breitenwirksamkeit solcher Griindungsfiguren politi-
scher Gemeinschalft, die nicht auf eine Identitat angestammter Zugehorigkeit rekur-
rieren.®® Anders gefragt: Gab es moderne demokratische Subjektivitit vor dem
»Volk« und der »Nation«, wie wir sie heute als Konzepte kommunitirer Ab-, Ein-
und AusschlieSung kennen? Kann man von hier aus den nationalistischen Zerfall
eines radikaldemokratischen Partizipationsbegehrens ideologiekritisch ermessen?
Und lasst sich durch die politische Entlarvung und Umkehrung dieser Zerfallsbe-
wegung jenes vermutete, aber verschuttete revolutionare Narrativ moderner Mas-
sendemokratie wiedererwecken, in dem letztere, da aus der Anteillosigkeit geboren,
auf einer polemischen Erklarung der Menschenrechte basierte, in dem Menschen-
rechte also umgekehrt einen Anspruch auf Biirgerrechte begriindeten, statt an der
Souveranitat nationaler Biirgerschaften in letzter Instanz zu zerschellen?

Der rekonstruktive Nachvollzug eines Scheiterns radikaler Demokratie in der bis-
herigen Entwicklung westlicher Gesellschaften zielt also auf die potenzielle histo-
rische Moglichkeit, diese Entwicklung erneut aufzunehmen und gegen den Natio-

63 Vgl. Marchart 2015; Ingram 2017; Breaugh 2013.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 327

nalismus zu wenden. Doch dafiir ist eine systematische Rekonstruktion dieser
Entwicklungsgeschichte moderner Massendemokratien, die plebejisch aus der Per-
spektive der Anteillosigkeit, der Nicht-Zugehorigen und insofern Fremden entwor-
fen wurden (zumindest wenn sich das radikaldemokratische Grindungsnarrativ
weiter plausibilisieren ldsst) und heute jedoch mit erneutem Nachdruck im Namen
des angestammten und bevorrechteten » Deutschen«, » Franzosen« oder »Italieners«
geschlossen werden, unerldsslich. Radikale Demokratie ist eben beides: ein vielver-
sprechender Ansatz einer »Politik der Menschenrechte «, der das rechtspopulistische
Vorzeichen negiert, aber auch etwas, das historisch zu einem gewissen MafSe immer
wieder gescheitert scheint und vom Nationalismus absorbiert wurde. Es geht darum,
dieses Scheitern zu verstehen, wenn man die radikaldemokratische Vermittlung von
Demokratie und Menschenrechten wieder reaktivieren mochte.

Literatur

Agamben, Giorgio 2007. Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Arendt, Hannah 2017 [1951]. Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen: Piper.

Aristoteles 1872. Politik. Erstes, zweites und drittes Buch. Mit erklirenden Zusitzen ins Deutsche
ubertragen. Berlin: Verlag von Wilhelm Hertz.

Balibar, Etienne 1992 a. »Der >Klassen-Rassismus««, in Etienne Balibar, Immanuel Wallerstein:
Rasse — Klasse — Nation. Ambivalente Identitdten, S. 247-260. Hamburg: Argument.

Balibar, Etienne 1992 b. »Gibt es einen »Neo-Rassismus<?«, in Etienne Balibar, Immanuel Wal-
lerstein: Rasse — Klasse — Nation. Ambivalente Identititen, S.23-38. Hamburg: Argument.

Balibar, Etienne 1993. Die Grenzen der Demokratie. Hamburg: Argument.

Balibar, Etienne 2003. Sind wir Biirger Europas? Politische Integration, soziale Ausgrenzung und
die Zukunft des Nationalen. Hamburg: Hamburger Edition.

Benhabib, Seyla 2008. Kosmopolitismus und Demokratie. Eine Debatte. Frankfurt a. M.: Cam-
pus.

Breaugh, Martin 2013. The Plebeian Experience. A Discontinuous History of Political Freedom.
New York: Columbia University Press.

Buckel, Sonja 2013. »Das Recht der Irregularisierten. Konstitutionalisierungskampfe in Rdumen
exterritorialer Rechtslosigkeit«, in Zeitschrift fiir Menschenrechte 1, S. 62-78.

Carens, Joseph 2012 [1987]. »Fremde und Biirger: Weshalb Grenzen offen sein sollten«, in
Migration und Ethik, hrsg. v. Cassee, Andreas; Goppel, Anna, S. 23-46. Minster: Mentis.

Carens, Joseph 2013. The Ethics of Immigration. Oxford: Oxford University Press.

Castel, Robert 2002. »Emergence and Transformations of Social Property«, in Constellations 9,
S.318-334.

Constant, Benjamin 2011 [1816]. The Liberty of Ancients Compared with that of Moderns.
Indianapolis: The Online Library of Liberty.

Crouch, Colin 2008. Postdemokratie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques 2004. »The Last of the Rogue State«, in South Atlantic Quarterly 103, S. 323—
341.

Eribon, Didier 2016. Riickkehr nach Reims. Berlin: Suhrkamp.

Fassin, Didier 2017. Das Leben. Eine kritische Gebrauchsanweisung. Berlin: Suhrkamp.

Foroutan, Naika et al. 2019. Ost-Migrantische Analogien 1. Konkurrenz um Anerkennung.
Working Paper des DEZIM-Institut. Berlin: Deutsches Zentrum fiir Integrations- und
Migrationsforschung.

Habermas, Jirgen 1996. Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

328 Victor Kempf

Heitmeyer, Wilhelm 2018. Autoritire Versuchungen. Signaturen der Bedrobung I. Berlin: Suhr-
kamp.

Ingram, James 2017. »Populism and Cosmopolitanism«, in The Oxford Handbook of Populism,
hrsg. v. Kaltwasser, Christébal Rovira; Taggart, Paul; Espejo, Paulian Ochoa; Ostiguy,
Pierre, S. 644-660. Oxford: Oxford University Press.

Jann, Olaf 2017. »Heartland< oder: Die Kritik des infamen Biirger«, in Das Volk gegen die
(liberale) Demokratie, hrsg. v. Jorke, Dirk; Nachtwey, Oliver, S.279-302. Baden-Baden:
Nomos.

Jorke, Dirk; Selk, Veith 2015. »Der hilflose Antipopulismus«, in Leviathan 43, 4, S. 484-500.

Kempf, Victor 2017. »Politische Philosophie der Obergrenze. David Millers Migrationsethik
argumentiert aus einer Warte >landsmannischer Parteilichkeit««, in Ethik und Gesellschaft 2,
S. 1-9.

Kempf, Victor 2019. Exodus oder dialektische Negation. Paradigmen der Kapitalismuskritik im
Widerstreit. Wiesbaden: Springer VS.

Koppetsch, Cornelia 2019. Die Gesellschaft des Zorns. Rechtspopulismus im globalen Zeitalter.
Bielefeld: transcript.

Lux, Thomas 2018. »Die AfD und die unteren Statuslagen. Eine Forschungsnotiz zu Holger
Lengfelds Studie >Die Alternative fur Deutschland: eine Partei fur Modernisierungsverlie-
rer?«, in Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 70, S.255-273.

Marchart, Oliver 2015. »Demokratischer Radikalismus und radikale Demokratie. Historisch-
programmatische Anmerkungen zum Stand politischer Theorie«, in Berliner Debatte Initial
26,S.21-32.

Marshall, Thomas 1950. »Citizenship and Social Class«, in Thomas Marshall: Citizenship and
Social Class and other Essays, S. 8—17. Cambridge: Cambridge University Press.

Menke, Christopher 2016. » Zuriick zu Hannah Arendt — die Fliichtlinge und die Krise der Men-
schenrechte«, in Merkur 70, S. 49-58.

Miller, David 2017. Fremde in unserer Mitte. Politische Philosophie der Einwanderung. Berlin:
Suhrkamp.

Moulier Boutang, Yann 2007. »Europa, Autonomie der Migration, Biopolitik«, in Empire und
biopolitische Wende. Die internationale Diskussion in Anschluss an Hardt und Negri, hrsg.
v. Pieper, Marianne; Atzert, Thomas; Karakayali, Serhat; Tsianos, Vassilis, S. 169-178.
Frankfurt a. M.: Campus.

Moulin-Doos, Claire 2017. »Populismen in Europa: Nicht per-se antidemokratisch, sondern
antiliberal«, in Das Volk gegen die (liberale) Demokratie, hrsg. v. Jorke, Dirk; Nachtwey,
Oliver, S. 303-321. Baden-Baden: Nomos.

Miiller, Jan-Werner 2016. Was ist Populismus? Ein Essay. Berlin: Suhrkamp.

Negri, Antonio 1994 [1964]. »Labor in the Constitution«, in Antonio Negri, Michael Hardt: The
Labor of Dionysus. A Critique of the State-Form, S. 53-138. Minneapolis, London: Uni-
versity of Minnesota Press.

Negri, Antonio 1994 [1975]. »The State and Public Spending«, in Antonio Negri, Michael Hardt:
The Labor of Dionysus. A Critique of the State-Form, S. 179-214. Minneapolis, London:
University of Minnesota Press.

Orban, Victor 2019. »In Westeuropa tiberlebe ich es nicht«, in Cicero vom 26. Mirz 2019.

Ott, Konrad 2017. Zuwanderung und Moral. Stuttgart: Reclam.

Papadopoulus, Dimitris; Tsianos, Vassilis 2007. »The Autonomy of Migration. The Animals of
Undocumented Mobility«, in Deleuzian Encounters. Studies in Contemporary Social Issues,
hrsg. v. Hickey-Moody, Anna; Malins, Peta, S.223-235. Hampshire, New York: Palgrave
Macmillan.

Ponader, Johannes 2012. »Ich gehe. Mein Riicktritt vom Amt«, in Frankfurter Allgemeine Zei-
tung vom 4. Juli 2012.

Rancieére, Jacques 2002. Das Unvernebhmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp

Ranciere, Jacques 2011. »Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?«, in Die Revolution der
Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, hrsg. v.
Menke, Christoph; Raimondi, Francesca, S. 474-490. Berlin: Suhrkamp.

Reckwitz, Andreas 2017. Die Gesellschaft der Singularititen. Berlin: Suhrkamp.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberechtlich geschlizter Inhalt.
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

Ohnmacht und Politik der Menschenrechte unter rechtspopulistischem Vorzeichen 329

Rohmhild, Regina 2010. » Aus der Perspktive der Migration. Die Kosmopolitisierung Europas«,
in Das Argument 285, S. 50-59.

Schulze Wessel, Julia 2017. Grenzfiguren. Zur politischen Theorie des Fliichtlings. Bielefeld:
transcript.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

330 Victor Kempf

Zusammenfassung: Die rechtspopulistische Tendenz zerschligt die liberale Einheit von
Demokratie und Menschenrechten. Entkoppelt vom Anspruch demokratischer Teilhabe,
werden die Menschenrechte auf einen blofSen Humanitarismus zuriickgeworfen und somit
der Willkiir fremder Souverdnitit ausgesetzt. Dieser Artikel analysiert jene Ohnmacht der
Menschenrechte mit Riickgriff auf Hannah Arendts bertihmte Diagnose. Einen Ausweg aus
dieser Situation bietet eine radikaldemokratische »Politik der Menschenrechte«. In ihr ent-
werfen die » Anteillosen« mit Rekurs auf ein kritisches Postulat universeller Gleichheit einen
Horizont demokratischer Partizipation. Sie begriinden Demokratie aus den Menschenrechten
heraus, setzen also der rechtspopulistischen Trennung beider Normativitaten die Performanz
ihrer immanenten Einheit entgegen. Der Fokus dieses Konzepts liegt auf den politischen
Kampfen Geflichteter. Allerdings miuissen diese Kimpfe mit subalternen Perspektiven im
sozialen Binnenraum europdischer Postdemokratien vermittelt werden, soll sich in ihnen
nicht die Ohnmacht der Menschenrechte wiederholen. Doch worin kann eine solche Ver-
mittlung liegen? Durch was wird sie blockiert?

Stichworte: Rechtspopulismus, Demokratie, Menschenrechte, Kommunitarismus, Anteillo-
sigkeit

Powerlessness and Politics of Human Rights in Right-Populist Times

Summary: The liberal unity of democracy and human rights is smashed by the current ten-
dency of right-wing populism. By decoupling human rights from any claim of political par-
ticipation, they are reduced to philanthropic humanitarianism, and thus their realization is
totally dependent on the arbitrary will of sovereign states. This article analyses this impotency
with reference to Hannah Arendt’s seminal diagnosis. But there also seems to be a way out
of this situation: radical-democratic conceptions of a »Politics of Human Rights« envisage a
way to re-constitute the horizon of democratic participation from the perspective of the
excluded, »those with no part«. According to this promising view, the right-populist sepa-
ration of democracy and human rights can be countered by politically performing their
immanent unity. This approach focuses mainly on the refugees and their political struggles.
However, in order to overcome the powerlessness of human rights, these struggles have to
be connected to subaltern perspectives within western post-democracies. What’s the social
basis of such a connection? And what blocks the coming about of this connection?

Keywords: right-wing populism, democracy, human rights, communitarianism, exclusion

Autor

Victor Kempf
Humboldt-Universitit zu Berlin
Institut fiir Philosophie

Unter den Linden 6

10099 Berlin
kempfvic@hu-berlin.de

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 21:31:38. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak 3
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-308

