40

Moschee-Neubauten

Phase 5: »Becoming a Colour of the Rainbow«"

Die letzte Phase existiert in den Modellen von Speckmann und Waldmann nicht.
Auch diese Phase steht in unmittelbarer Abhingigkeit zur vorhergehenden Phase.
Die strukturelle Anpassung setzt sich fort, insofern die Gruppe wichtige Positio-
nen, die Macht und Prestige mit sich bringen, eingenommen hat. Des Weiteren
identifizieren sich die Mitglieder der Gruppe mit dem Residenzland.

Sie sprechen die Sprache des Landes, tragen die landesiibliche Kleidung, teilen
identifikatorisch die nationalen Symbole und orientieren sich in ihren Erwartun-
gen und Idealen weitgehend an denen der Gesellschaft (Baumann 2003, 304).

Was ihren Vorfahren noch fremd vorkam, nehmen sie als »Heimat« wahr, und es
stellt fiir sie einen »identititsstiftenden Bezugspunkt« dar (Baumann 2003, 304).
Die Anpassung in der sozialen und konomischen Sphire bedingt jedoch keine re-
ligiose Anndherung. Die Gruppe bewahrt ihre religiésen Eigenheiten (Baumann
2002, 109; 2004b, 90).

The formerly debated alternative to become either an assimilated member of the
host society or to stay apart, keeping one’s heritage, has been resolved to a simul-
taneous>both ... and<(Baumann 2004b, 90of.).

Die Gruppe belegt im 6ffentlichen Raum mehr oder weniger einen gleichwertigen
Platz wie andere Gruppen. Offentliche Feierlichkeiten und sichtbare Sakralbau-
ten markieren ihre Prisenz im 6ffentlichen Raum. Diese sichtbare Prisenz kenn-
zeichnet aber dennoch den »identifikatorischen Riickbezug auf eine kulturell-re-
ligiose Tradition aufRerhalb der Residenzgesellschaft« (Baumann 2003, 304). Als
Beispiel nennt Baumann (2004b, 92) das divali-Fest in Trinidad, das sich zu einem
nationalen Event entwickelt hat. So senden Banken, Versicherungen und andere
Unternehmungen Gliickwunschkarten an die »Hindu community«. Sichtbare
Sakralbauten spielen in der nichsten Phasenunterteilung eine zentrale Rolle, wo-
bei sie sich auf Moscheen in Europa konzentriert.

2.3 Etablierung von Moscheen in Europa

Laut einigen Autorinnen und Autoren durchliuft die Etablierung von Moscheen
in Westeuropa mehrere Phasen: Nachdem Muslime vor allem in provisorischen
Raumlichkeiten gebetet haben, errichten sie in einer spiteren Phase Neubauten.
In den verschiedenen Forschungen zu Moscheen in Westeuropa kristallisieren
sich drei Phasen heraus.

17 Baumann 2004b, 90.

- am 14.02.2026, 14:32:54.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

Drei-Phasen-Modell - Wasif Ab dar-Rohman Shadid

und Pieter Sjoerd van Koningsveld

Wasif Ab dar-Rohman Shadid und Pieter Sjoerd van Koningsveld (1995, 23) nennen
die Anfangsphase stage of a prayer-hall, in welcher die Religionsgemeinschaft den
ersten Gebetsraum errichtet. Oftmals besteht der Gebetsraum aus einem einzigen
Raum, welcher fiir das gemeinsame Gebet reserviert ist. Da es sich um eine tempo-
rdre Losung handelt, sind diese Riaumlichkeiten nur gemietet. Laut Maussen (2005,
7) haben bereits diese Einrichtungen zwei verschiedene Funktionen: Einerseits beten
die Muslime dort, und andererseits vermitteln die Riumlichkeiten auch eine Art von
Gewissheit. Die Moscheen erlauben es den Gemeinschaften, sich sozial zu rekon-
stituieren. Sie sind ein Ort »of sociability, mutual support and contact, occurring in
a setting where the mother tongue was spoken and cultural traditions were main-
tained and reproduced«. In der wissenschaftlichen Literatur kommen in diesem Zu-
sammenhang Begriffe vor, die diese Interpretation unterstreichen, so beispielsweise
»safe havens«. Zudem konnen die vorwiegend minnlichen Arbeiter ihre religiosen
Bediirfnisse in der Moschee befriedigen (Maussen 2005, 7).

In der zweiten Phase (stage of a mosque) findet die Religionsgemeinschaft oft-
mals eine lingerfristige Losung. Die Riumlichkeiten sind nicht mehr temporirer
Art, und die Gemeinschaft diskutiert die Anstellung eines Imams. Die Religions-
gemeinschaften erwerben leere Gebiude, beispielsweise Kirchen, Schulgebiude
oder alte Fabriken. Die Initiative iibernehmen dabei informelle Vorsitzende der
Religionsgemeinschaften (Shadid/van Koningsveld 1995, 23). Eine Anderung trat
laut Maussen (2005, 7f.) Mitte der 1970-er Jahre ein: In diesem Zeitraum inder-
ten sich die islamische religiose Praxis und die Bedeutung der Moscheen fiir die
Muslime. Aufgrund der wirtschaftlichen Situation in mehreren Lindern Europas
nahm die Rekrutierung von Gastarbeitern ab oder wurde gar beendet. Die Per-
spektivlosigkeit der wirtschaftlichen Situation in den Herkunftslindern sowie
die Expansion des Wohlfahrtsstaates in Westeuropa forderten die Familienzu-
sammenfithrung und die Niederlassung (Maussen 2005, 8). Aber auch Gesetzes-
anderungen hatten einen grofien Einfluss auf den Familiennachzug (Han 2010,
85). Die islamische Praxis inderte sich durch die Ankunft der Frauen und Kinder.
Nach Maussen (2005, 8) kehrten die miannlichen Migranten zu einem religiéseren
Leben zuriick, da sie Angst hatten, dass ihre Frauen und Kinder die kulturellen
Wurzeln und muslimischen Werte im Westen verlieren wiirden. Die Moscheen
gewannen dadurch an Einfluss, da sie den Muslimen eine grofRe Auswahl an Ak-
tivititen boten. So wurde die religiose Sozialisierung fiir Kinder aufrechterhalten,
und es wurde Sprachunterricht in Arabisch oder Tirkisch erteilt. Daneben diente
die Moschee auch als Treffpunkt, vorwiegend fiir erwachsene Minner. Wie beim
Phasenmodell von Baumann spielt in dieser Phase die Aufgabe des >Riickkehrmy-
thos« eine grofRe Rolle. Dadurch wandelt sich die Funktion bzw. die Bedeutung
der Moschee (vgl. Kap. III. 2.2). Diese zweite Phase spiegelt Dassettos zweite

- am 14.02.2026, 14:32:54.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Moschee-Neubauten

Phase »Raising the public profile of Islam in public spaces: organizations and institu-
tions« wider (Dassetto 2004, 146).

In der dritten Phase (founding completely new ones) planen und bauen die mus-
limischen Gruppierungen Neubauten. Fiir diese Etablierung von Moschee-Neu-
bauten haben zudem muslimische Organisationen auf nationaler oder internatio-
naler Ebene eine grofie Bedeutung (Shadid/van Koningsveld 1995, 21).

Eine Untersuchung, die sich explizit mit sakralen Neubauten auseinandersetzt,
ist diejenige von Ceri Peach und Richard Gale. In ihrem Artikel »Muslims, Hindus,
and Sikhs in the New Religious Landscape of England« entwickelten die Human-
geographen 2003 ein Vier-Phasen-Modell zur Etablierung der religiosen Minder-
heiten in der britischen Gesellschaft anhand von Sakralbauten.

Vier-Phasen-Modell - Ceri Peach and Richard Gale™

In ihrer Beschreibung des Vier-Phasen-Modells beleuchten Peach und Gale neben
den muslimischen Sakralbauten auch Hindutempel und die Gurdwaras der Sikhs.
Dabei behandeln sie vorwiegend die Interaktion zwischen dem britischen Pla-
nungsprozess und der Religionsgemeinschaft. Peach und Gale (2003, 482) schrei-
ben: »Generalization is problematic, but it is possible to describe the interaction
between minority faith groups and the British planning process as a four-stage
cycle«. Diese vier Phasen nennen Peach und Gale »tacit change and planning deni-
al, larger-scale conversion with minimalist change, hiding and displacement, and
embracing and celebration« (Peach/Gale 2003, 48sf.). Dieser Ablauf findet laut
den Humangeographen auch in anderen europiischen Lindern statt. So sollen
sich Italien und Spanien in der ersten Phase befinden, demgegeniiber verlassen
Deutschland und Frankreich die zweite Phase und bewegen sich in Richtung der
dritten Phase (Peach/Gale 2003, 486). Dabei konnen die vier Phasen auch in einem
Land oder in einer Stadt nebeneinander existieren (Peach/Gale 2003, 482).

1. Phase: »tacit change and planning denial«

In der ersten Phase wandelt die religiose Gruppierung ein Haus oder eine Wohnung
in ein Gebetslokal um, somit entspricht diese der ersten Phase nach Shadid und van
Koningsveld. Die Religionsgemeinschaften haben nach Peach und Gale in dieser
Phase oft keine Kenntnisse der britischen Planungsregulierungen und wissen somit
nicht, dass sie fiir eine Nutzungsinderung eine offizielle Erlaubnis einholen miissen.
Politiker und Politikerinnen bekimpfen teilweise die Nutzungsinderung einer Im-
mobilie. Sie beftirchten, dass es zu Beldstigungen der Nachbarn, Parkplatzproble-
men, Engpissen der bezahlbaren Wohnflichen und Lirm kommt.

18 Das folgende Kapitel stitzt sich auf den Artikel »Muslims, Hindus, and Sikhs in the New Religious
Landscape of England«von Ceri Peach und Richard Gale (2003), sofern nicht anders angegeben.

- am 14.02.2026, 14:32:54.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

2. Phase: »larger-scale conversion with minimalist change«

In der zweiten Phase suchen die religiésen Gemeinschaften eine geeignetere
Immobilie, ebenso wie in der zweiten Phase nach Shadid und van Koningsveld.
Ausgediente Kapellen oder Kirchen, aber auch Fabriken, Kinos oder andere kom-
merzielle Riumlichkeiten nutzen die Religionsgemeinschaften als Moschee, Hin-
dutempel oder Gurdwaras. Die Studie von Peach und Gale zeigt auf, dass zu Be-
ginn des 21. Jahrhunderts 62 Prozent der Hindutempel, 52 Prozent der Gurdwaras
und 51 Prozent der Moscheen in England und Wales in umgenutzten Gebiuden
untergebracht waren. Die Umgestaltungen der Immobilien sind oft kosmetischer
und weniger architektonischer Natur. Die Riumlichkeiten, die in dieser Phase ge-
nutzt werden, befinden sich hiufig weiter entfernt von den Wohnorten der Gliu-
bigen als die in der ersten Phase bezogenen Riumlichkeiten.

In den von Peach und Gale als dritten und vierten benannten Phasen bauen die re-
ligiésen Gemeinschaften »purpose-built premises«. Minarette, Kuppeln und hin-
duistische kegelformige Tiirme »represent the true challenge to the cultural land-
scape of British cities« (Peach/Gale 2003, 482). Diese beiden Phasen resultieren
jedoch in zwei oppositionellen Phasen. Wihrend die religiosen Gemeinschaften
inder dritten Phase ihre Sakralbauten in stidtischen Randzonen bauen, errichten
sie in der vierten Phase ihre Sakralbauten im Stadtzentrum. Diese beiden Phasen
entsprechen der dritten Phase nach Shadid und van Koningsveld.

3. Phase: »hiding and displacement«

In der dritten Phase »hiding and displacement« ist die »exotische« Architektur der
Sakralbauten gewissermafien fiir Betrachterinnen und Betrachter versteckt. Entwe-
der sind sie vom 6ffentlichen Blick abgeschirmt, beispielsweise durch grofe Biume,
oder die typischen Elemente sind verkleinert, damit sie nicht auffallen. Die Sakral-
bauten konnen auch in Aufienbezirken stehen. Zusammengefasst heifit dies: »[EJit-
her offending Oriental buildings are pushed to the periphery or their features are to-
ned down« (Peach/Gale 2003, 482). Peach und Gale fithren verschiedene Beispiele fiir
diese Phase an. Soist die Mehfil-e Abbas Shi’a Ithna Asheri Moschee in Balsall Heath,
Birmingham, hinter Geschiften versteckt und die Dicher der umliegenden ilteren
Hiuser iiberragen das Minarett sowie die Kuppel. Des Weiteren schirmen grofde
Biume die Sicht auf die Moschee ab. Die Planungskommission fand diesen Ort gut
gewahlt, da es den »impact on the general public« (Peach/Gale 2003, 482) minimali-
siere. Neben dieser Moschee fithren Peach und Gale den Shri Swaminarayan Hindu-
tempel in Neasden im Norden Londons sowie die Dawoodi Bohra Shia Moschee in
Northolt im Nordwesten Londons auf. Beide Sakralbauten sind versteckt, nicht was
ihre Gréfse oder ihr Aussehen betrifft, sondern mit Blick auf ihren Standort.

- am 14.02.2026, 14:32:54.

43


https://doi.org/10.14361/9783839451519-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Moschee-Neubauten

4. Phase: »embracing and celebration«

Die vierte Phase »embracing and celebration« steht im Gegensatz zur dritten Pha-
se. Diese Phase folgt, wie die dritte, nach der zweiten Phase; die Phasen verlaufen
mithin nicht exakt chronologisch. In dieser Phase sind die Bauten jedoch fir die
Offentlichkeit gut sichtbar. Peach und Gale nennen als Beispiele den Shree Pragat
Mandal-Krishna Tempel in Sparkbrook, Birmingham. Er zeigt eine explizit hindu-
istische Architektur und illustriert zudem den Wechsel »from minimizing South
Asian architectural features to embracing them« (Peach/Gale 2003, 484). Ein weite-
res Beispiel ist der Sri Singh Sabha Gurdwara in Southall, London. Dieses Gebiude
steht im Zentrum von Southall, in dem Teil Londons mit der gréfiten Anzahl von
Sikhs, und weist auch charakteristische Sikh-Architekturziige auf. Das dritte Bei-
spiel fiir diese Phase ist die Dar ul Uloom Islamia Moschee in Birmingham (vgl. Abb.
1). Das Gebiude besitzt Kuppeln sowie ein Minarett und steht an einer der siidlichen
Hauptzufahrtstrafen nach Birmingham. In dieser vierten Phase haben die Politiker
und Politikerinnen laut Peach und Gale (2003, 485) die Chance ergriffen, das Stadt-
bild durch einen Sakralbau zu beleben. In Birmingham markieren beispielsweise die
folgenden Bauten die dritte und die vierte Phase: Wahrend die oben genannte Dar
ul Uloom Islamia Moschee »embrace[d] and celebrate[d]« wird — wie die Autoren es
nennen —, versteckte die Stadt in den 1980-er Jahren die President Saddam Hussein
Moschee in Aston hinter einer Straf3eniiberfithrung.

ADbb. 1: Dar ul Uloom Islamia Moschee in Birmingham, L. Stockli (Juli 2009)

- am 14.02.2026, 14:32:54.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

Nach Peach und Gale stellen religios und kulturell inspirierte Architekturstile das
Bild des sogenannten senglischen Erbes« infrage, das einige Politikerinnen und
Politiker heraufbeschworen und welches sie durch das System der Stadt- und der
Landplanung erhalten wissen wollen.

Die Gesamtanzahl der neugebauten Sakralbauten ist nach Peach und Gale
2003 relativ gering. In ihren Studien waren 13 Prozent der Moscheen, sieben Pro-
zent der Gurdwaras und 24 Prozent der Hindutempel Neubauten.

2.4 Kritik an einem linearen Inkorporationsprozess

Phasenmodelle stellen den Inkorporationsprozess als linearen Prozess dar, »in
dessen Verlauf die Migranten sich von ihrer Herkunftskultur 16sen und im Verlauf
von drei oder vier Generationen die Kultur der Einwanderergesellschaft iiberneh-
men« (Schiffauer 2002, 15). Dabei besitzen Phasenmodelle laut Pries (2003, 31)
eine inhirente Logik »verschiedener, nacheinander abfolgender Phasen, an deren
Durchschreiten der Grad bzw. Erfolg von Assimilation oder Integration abgelesen
werden konne.« Schiffauer versteht die Geschichte der Migration als komplexen,
»als innerlich widerspriichliche[n] Prozess von Identifikation und Widerspruch,
von Annehmen von Teilen der Kultur des Einwandererlands und einer bewussten
Opposition dagegen« (Schiffauer 2002, 15). Schiffauer und Pries kritisieren die
Wahrnehmung der Inkorporation als einen linearen Prozess aufgrund von ver-
schiedenen Aspekten.

Laut Pries fokussieren Phasenmodelle einerseits auf die Dynamik in der Resi-
denzregion »als der einzigen bzw. einseitig relevanten flichen- und sozialrium-
lichen Bezugseinheit« (Pries 2003, 31). Andererseits beinhalten die Ansitze die
Vorstellung, dass die Migrierenden die Phasen stufenweise nacheinander durch-
schreiten. Sie betonen somit die Gemeinsambkeit der Migrierenden, ohne auf die
unterschiedliche Herkunft bzw. die verschiedenen Migrationsmotive einzugehen.
Die Migrierenden unterscheiden sich hauptsichlich dadurch, welche Stufe sie be-
reits erreicht haben. Des Weiteren werden Zwischenstufen als temporire Phasen
auf dem Weg zur Assimilation gesehen (Pries 2003, 31f.; 2007b, 113f.). Die Konzep-
te haben sich laut Pries (2003, 32) wissenschaftlich bewdhrt und kénnen nachge-
wiesenermafien Erklirungen liefern, doch sie bilden die Perspektive einer »Con-
tainer-Gesellschaft« ab. Durch die Fokussetzung meist auf einen Nationalstaat
konnen die »Interdependenzen und Netzwerke zwischen bzw. jenseits der Natio-
nalstaaten nur schwer in den Blick« (Pries 2003, 32) genommen werden. Laut Pries
(2007b, 114) soll aus diesem Grund, neben den Verflechtungen der Migrierenden
auf lokaler, regionaler und nationaler Ebene, auch die transnationale Ebene hin-
zugezogen werden. Diese verschiedenen Ebenen sind sowohl im Residenzland
als auch in der Herkunftsregion zu erfassen (Pries 2003, 32). Dies entspricht der
»both ... and«-Identitit in Baumanns fiinfter Phase (vgl. Kap. II. 2.2). Schiffauer

- am 14.02.2026, 14:32:54.

45


https://doi.org/10.14361/9783839451519-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

