|  Fragestellung und Methode

1. Zum Thema einer
»Philosophischen Einiibung in die Gotteslehre«

Die Uberschrift dieses Zweiten Bandes der hier vorgelegten Unter-
suchung ist bewufst gewéhlt. Sie lautet nicht »Einiibung in die phi-
losophische Gotteslehre«, sondern »Philosophische Einiibung in die
Gotteslehre«. Die erste, hier bewuf3t nicht verwendete Formulierung
wiirde anzeigen, daf$ ein philosophisches Sprechen von Gott eingetibt
werden soll, das von aller religiosen Erfahrung und deren Bezeugung
in der Religionsgeschichte unabhingig ist. So wurde die traditionelle
philosophische Gotteslehre verstanden, und die fundamentaltheolo-
gische »Demonstratio religiosa« pflegte sich auf eine so verstandene
philosophische Gotteslehre zu stiitzen. Die hier gewihlte Themen-
formulierung dagegen soll anzeigen, daf3 in den folgenden Uberle-
gungen eine philosophische Einiibung versucht werden soll, die jedes
Reden von Gott betrifft, sei es ein rein philosophisches, beispielswei-
se in einer philosophischen Postulatenlehre, sei es ein solches, das
religiose Erfahrungen auslegt, sei es jenen Teil der Theologie, der in
einem engeren Sinne »Gotteslehre« heifdt und sich von anderen Tei-
len der Theologie, z.B. der Lehre von Christus oder von der Kirche,
unterscheidet. Eine solche Aufgabenstellung entspricht der Gesamt-
Thematik der hier vorgelegten Untersuchung, deren Titel »Philo-
sophische Einiibung in die Theologie« lautet.

Freilich soll diese Einiibung philosophischen Charakter haben.
Sie kann daher nicht von den spezifischen Inhalten der theologischen
Gotteslehre ausgehen, beispielsweise nicht von der besonderen Wei-
se, wie in der christlichen Theologie von der Einheit des gottlichen
Wesens in ihrem Verhiltnis zur Dreiheit der gottlichen Personen ge-
sprochen wird. Einen Ansatz zu einer spezifisch philosophischen Ein-
tibung in die theologische Gotteslehre bietet die Beobachtung, daf3
die Theologie in all ihren Teil-Traktaten, und so auch in ihrer theo-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 13

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Fragestellung und Methode

logischen Gotteslehre, auf der Auslegung von Zeugnissen religidser
Erfahrung beruht. »Offenbarungen, als deren Zeugnisse vor allem
biblische Texte verstanden werden, werden ihren Zeugen durch eine
spezifische Weise von Erfahrung zueigen. Andere Texte, die von den
Theologen ausgelegt werden, beispielsweise die Texte normativer
Entscheidungen der Konzilien, wollen zum rechten Verstindnis der
in der Bibel bezeugten Erfahrungen anleiten, z.B. zum rechten Ver-
stindnis der Weise, wie die Jiinger ihre Begegnung mit dem Auf-
erstandenen bezeugt haben. Normative Texte dieser Art fithren dann
beispielsweise den Nachweis, dafy Jesus als »wahrer Mensch und
wahrer Gott« verstanden werden mufS, wenn seine Kreuzes-Niedrig-
keit und Auferstehungs-Herrlichkeit angemessen begriffen werden
soll. Darin ist die allgemeine Frage impliziert, wie religiose Erfahrun-
gen moglich sind und an welchen Kriterien ihre Auslegung gemessen
werden mufs. Diese Frage aber ist einer philosophischen Behandlung
zuginglich; und mit ihr hat es eine »Philosophische Einiibung in die
Theologie« und spezieller eine »Philosophische Einiibung in die
theologische Gotteslehre« zu tun.

Die Eigenart einer so verstandenen »philosophischen Eintibung
in die theologische Gotteslehre« tritt deutlicher hervor, wenn sie
mit der traditionellen »Philosophischen Gotteslehre« verglichen
wird. Dabei wird sich zeigen: Sie iibernimmt in wichtigen Hinsich-
ten deren Aufgaben, sucht aber deren Losung auf einem anderen
Wege.

Die Aufgabe der traditionellen (und das bedeutet stets: der
durch die Erfahrung vieler Generationen bewihrten) philosophi-
schen Gotteslehre wird gewdhnlich auf zweifache Weise beschrieben:
Sie soll, gegeniiber den Einwinden des Atheismus, darlegen, daf3 das
Sprechen von Gott sich nicht auf eine Fiktion bezieht, sondern eine
Realitat zum Inhalt hat. Diesem Nachweis dient der erste Teil der
philosophischen Gotteslehre, der die Uberschrift zu tragen pflegt:
»Ob ein Gott sei« — »De Deo an sit«. Zweitens aber soll sie, in Ab-
grenzung gegen manche Formen der Religion, vor allem gegen den
Polytheismus und gegen den Pantheismus, darlegen, an welchem
Maf3stab das Sprechen von Gott gemessen werden mufS, wenn ent-
schieden werden soll, ob es »wahres Reden« sei. Dieser Maf3stab wird
in einem »angemessenen Gottesbegriff« gesucht. Der zweite Teil der
philosophischen Gotteslehre, der dieser Aufgabe dient, steht deswe-
gen gewdhnlich unter der Uberschrift: »Was Gott sei« — »De Deo
quid sit«. Es sind, wie sich zeigen wird, diese beiden Aufgaben, die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Thema einer »Philosophischen Einiibung in die Gotteslehre«

auch die hier vorgelegte »Philosophische Einiibung« sich zueigen
machen muf.

Der Weg aber, auf dem die traditionelle philosophische Gottes-
lehre diese Aufgabe zu lgsen versucht, 1afdt sich auf folgende Weise
beschreiben: Zunichst werden auf einem von aller Religion unab-
hangigen Wege gewisse philosophische Einsichten gewonnen, von
denen in einem zweiten Schritt behauptet wird, sie betrifen diejenige
Wirklichkeit, die im religiosen Zusammenhang »Gott« genannt
wird. Der Weg zu diesen philosophischen Einsichten wird gewshn-
lich in einer »allgemeinen und speziellen Ontologie« gesucht: der
»allgemeinen Ontologie«, die vom »Seienden als solchem und im
Ganzen« handelt, und der »speziellen Ontologie«, die den Nachweis
fithrt, daf3 alles Seiende nur »ist«, indem es den Grund fiir sein Da-
sein und Sosein in einem Wesen findet, das als »im hochsten Maf3e
seiend« bezeichnet werden kann, mag es im Ubrigen als »erste Ursa-
che«, »letztes Ziel« oder »allervollkommenstes Wesen« verstanden
werden. An den Nachweis der Existenz eines solchen Wesens schliefst
sich dann, zumeist im Sinne einer bloSen Behauptung, die Aussage
an, das so Erkannte sei identisch mit derjenigen Wirklichkeit, die in
der Sprache der Religion »Gott« genannt wird. Das ist der Sinn der
Formel, mit der, auf exemplarische Weise, die »fiinf Wege der Gottes-
erkenntnis« bei Thomas von Aquin abgeschlossen werden: »Et hoc
est, quod omnes dicunt Deum«. Dabei ist festzustellen: Diese Schluf3-
behauptung bildet keinen Teil des philosophischen Arguments und
fiigt diesem keinen neuen philosophischen Argumentationsschritt
hinzu, sondern will nur die Identitdt dessen, was durch das Argument
erwiesen wurde, mit dem »Gott« behaupten, von dem »alle« spre-
chen — namlich alle, die sich der religiésen Terminologie bedienen.

Dem Betrachter wird dadurch ein Sachverhalt deutlich, auf den
die Vertreter dieser philosophischen Gotteslehre gewohnlich nicht
reflektieren: Die Vokabel »Gott« ist in der Philosophie ein Lehnwort.
Sie hat ihren urspriinglichen Ort im Kontext religioser Rede; und
hier gewinnt sie ihre urspriingliche Bedeutung. Diejenige Bedeutung
dagegen, die dieser Vokabel im philosophischen Kontext zuwichst,
muf3 demgegeniiber als sekundir bezeichnet werden. Weder das phi-
losophische Argument noch das Ergebnis, zu dem es gelangt, gewinnt
durch den Gebrauch dieses Lehnworts aus der Sprache der Religion
etwas hinzu; und folglich wiirden die Argumentation und ihr Ergeb-
nis auch nichts von ihrem philosophischen Bedeutungsgehalt verlie-
ren, wenn auf den Gebrauch dieses Lehnworts verzichtet wiirde.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic

15


https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Fragestellung und Methode

Die Behauptung, das philosophisch Erkannte sei mit derjenigen
Wirklichkeit identisch, die im religiosen Zusammenhang »Gott«
heifit, wird gewohnlich nicht eigens begriindet. Sofern eine solche
Begriindung iiberhaupt versucht wird, liegt sie in folgendem Hin-
weis: Auch im urspriinglichen, religiosen Zusammenhang greift die
Verwendung des Gottesbegriffs — bewufSt oder unbewuft, aber auf
unvermeidliche Weise — in die Behandlung von Fragen ein, die in
der Philosophie behandelt werden, z.B. in die Behandlung der Frage
nach dem letzten Grund aller Dinge (»Causa prima«), nach dem
Maf3stab aller Werturteile (»Summum bonum«) oder nach dem
Moglichkeitsgrund fiir die Erkenntnis der Dinge (»Veritas ipsa«).
Ob die Religion (oder jeweils eine bestimmte Religion) den Anspruch
erhebt, derartige Fragen zu stellen oder gar zu beantworten, ist eine
empirische Frage, die nur durch religionsgeschichtliche Beobachtung
beantwortet werden kann. Ob die Philosophie den Anspruch erheben
kann, derartige Fragen zu ihrem Thema zu machen, ist eine erkennt-
nistheoretische Frage, die die Moglichkeiten und Grenzen philoso-
phischer Theoriebildung betrifft.

Selbst vorausgesetzt aber, beide Fragen lassen sich positiv beant-
worten (vorausgesetzt also, die Religion enthilt Aussagen iiber den
Ursprung aller Dinge, den MafSstab aller sittlichen Urteile oder den
Moglichkeitsgrund aller Erkenntnis, und vorausgesetzt, die Philo-
sophie hilt diese Fragen fiir mogliche Themen ihrer eigenen Refle-
xion), bleibt zu priifen, ob Religion und Philosophie diese Begriffe in
der gleichen Bedeutung verwenden. Erst dann wére erwiesen, daf3 es
philosophische Begriffe gibt, die, jedenfalls in gewissen Hinsichten,
dem religiosen Gottesbegriff bedeutungsgleich sind. Insofern sind
Zweifel moglich, ob die Vokabel »Gotte, falls Philosophen sie ver-
wenden, wirklich das bezeichne, was im religiosen Kontext »Gott«
genannt wird!. Und dieser Zweifel kann nur ausgerdumt werden,
wenn es gelingt, die philosophisch gewonnene Einsicht durch die
Auslegung religioser Zeugnisse zu bewéhren und zu zeigen, daf3 de-
ren genuin religidser Bedeutungsgehalt dabei nicht verlorengeht,
sondern deutlicher hervortritt. Da aber die Auslegung derartiger
Zeugnisse die primédre Aufgabe der Theologie ist, kann daraus gefol-
gert werden: Die theologische Verwendung philosophischer Gottes-

! Vgl. R. Schaeffler, Religiose Gottesnamen und philosophische Gottesbegriffe, in:
G. Wieland, Religion als Gegenstand der Philosophie, Paderborn 1997, 197-217.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Thema einer »Philosophischen Einiibung in die Gotteslehre«

begriffe wird zur Bewihrungsprobe dafiir, dafs mit diesen Begriffen
wirklich von Gott und nicht von etwas anderem gesprochen wird.

Und so kommt die traditionelle philosophische Gotteslehre —
wenn auch nur, um die Identititsbehauptung zu rechtfertigen, mit
der sie ihre Gottesbeweise abschliefSt — ohne den Versuch einer her-
meneutischen Bewiahrung an den Selbstaussagen der Religion nicht
aus. Die hier vorgelegte »Philosophische Einiibung in die Gottesleh-
re« macht das, was fiir die traditionelle philosophische Gotteslehre
eine sekundire Bewiahrungsprobe darstellt, zu ihrem priméren An-
satz. Sie geht aus von einer Stukturanalyse des religiosen Aktes, wie
er in Zeugnissen der religiosen Erfahrung der Erforschung zugéng-
lich wird. Und sie sucht von dort aus Kriterien dafiir zu gewinnen, an
denen sich entscheiden 148t, ob diese Erfahrung sich auf eine Realitt
oder eine Fiktion bezieht. In dieser Weise macht sie sich die Frage
»Ob ein Gott sei« — »De Deo an sit« zueigen. Und ebenfalls aus einer
Strukturanalyse des religiosen Aktes versucht sie Kriterien dafiir ab-
zuleiten, ob die religiose Erfahrung sich selber angemessen versteht
und ob der Zeuge dieser Erfahrung von dem, was er erfahren hat,
angemessen oder irrefithrend spricht. Dabei wird sich zeigen, dafs ge-
wisse Selbst-Mif3verstindnisse der religiosen Erfahrung auf deren
Vollzug zuriickwirken und Fehlformen dieser Erfahrung zustande-
kommen lassen. Dann wird nicht nur der Zeuge seine Erfahrung
falsch beschreiben, sondern die Erfahrung selbst ihren Gegenstand
verfehlen. Und indem die hier versuchte philosophische Einiibung
dafiir Kriterien bereitzustellen versucht, macht sie sich auch die
zweite der Fragen zueigen, denen die traditionelle philosophische
Gotteslehre gewidmet war: »Was Gott sei« — »De Deo quid sit«.

Die Differenz betrifft insofern nicht das Thema, wohl aber die
Methode. Bei dem hier vorgeschlagenen Verfahren werden nicht phi-
losophische Einsichten, die zunichst unabhingig von den Selbst-
zeugnissen der Religion gewonnen wurden, sekundir auf diese ange-
wandt — was die immer wieder bestrittene Behauptung von der
Identitat des philosophisch Erkannten mit dem religios Bezeugten
voraussetzt. Vielmehr werden zunéchst die Zeugnisse religioser Er-
fahrung zur Kenntnis genommen, um an ihnen ihre charakteristi-
sche Struktur und damit die besonderen Bedingungen fiir den Sach-
bezug und Bedeutungsgehalt dieser Art von Erfahrung abzulesen.
Eine so verstandene philosophische Einiibung laf3t sich ihr Thema —
auch fiir die beiden Fragen, ob ein Gott sei und was Gott sei — von der
religivsen Erfahrung vorgeben und gewinnt auch ihre Ergebnisse

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 17

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Fragestellung und Methode

nicht in einer von aller Religion unabhingigen Metaphysik, sondern
in einer Reflexion, die die Eigenart und die Moglichkeitsgriinde die-
ser besonderen Art von Erfahrung betrifft und gerade auf diesem
Wege deren mogliche Fehlgestalten und MifSverstindnisse kenntlich
zu machen vermag.

Indem eine solche Analyse sich von vorne herein an Selbstzeug-
nissen der religiosen Erfahrung orientiert, braucht sie nicht sekundér
nachzuweisen, daf3 sie die spezifische Weise nachzeichnet, wie diese
Erfahrung sich auf ihren Gegenstand bezieht. Insofern spricht sie im-
mer schon von der gleichen Wirklichkeit, die auch in den Zeugnissen
der religiosen Erfahrung zur Sprache kommt. Aber sie spricht von
dieser Wirklichkeit auf spezifisch philosophische Weise: nicht indem
sie sich, wie die Erfahrung selbst, unmittelbar auf diese Wirklichkeit
bezieht, sondern indem sie auf die Bedingungen reflektiert, die die-
sen Wirklichkeitsbezug der Erfahrung moglich machen. Dadurch legt
sie die religiose Erfahrung auf ihre Bedingungen hin aus. Und indem
sie diese Bedingungen benennt, bestimmt sie zugleich die Grenzen,
an denen diese Erfahrung, sofern sie gegen diese Bedingungen ver-
stofen sollte, ihren Gegenstandsbezug verlieren kann. Sie verhilft so
der religiosen Erfahrung zu einem kritischen Selbstverstindnis.
Zeugnisse der religiosen Erfahrung mit Hilfe einer solchen philoso-
phischen Reflexion »auslegen« heifdt deshalb zugleich: nachweisen,
dafl der spezifisch religiose Bedeutungsgehalt dieser Erfahrungs-
zeugnisse erst dann unverstellt hervortritt, wenn sie im Lichte dieser
philosophischen Reflexion »gelesen« werden. Darin liegt der herme-
neutische Anspruch dieser Art von philosophischer Reflexion.

Gelingt es dem Philosophen, auf solche Weise Zeugnisse der re-
ligiosen Erfahrung kritisch auszulegen, so liegt darin zugleich ein
Angebot an die Theologie. Denn auch diese legt die Zeugnisse reli-
gidser Erfahrung und ihrer Uberlieferung aus; und auch sie, nicht nur
die Philosophie, muf3 sich kritisch priifen, ob nicht etwa beim Uber-
gang von der Sprache der Religion zur Argumentationssprache der
Theologie diejenige Wirklichkeit aus dem Auge geraten ist, die nur
der religiosen Erfahrung originir gegeben ist. Nicht nur die Philo-
sophie, sondern auch die Theologie ist von jener »Kenophonia« be-
droht, von der in beiden Briefen an Timotheus die Rede ist2. Und eine
philosophisch gewonnene Kriteriologie kann auch ihr helfen, diese
Gefahr zu vermeiden.

2 1 Tim. 6,20; 2 Tim. 2,16.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Thema einer »Philosophischen Einiibung in die Gotteslehre«

Schon aus dieser vorldufigen Beschreibung des Themas, dem die
folgenden Ausfithrungen gewidmet sein werden, wird deutlich: Eine
»Philosophische Einiibung in die Gotteslehre« hat eine zweifache
Aufgabe zu erfiillen. Zunichst wird der Philosoph sich darin einiiben
miissen, die spezifische Weise zu erfassen, wie in Zeugnissen der re-
ligiosen Erfahrung von Gott die Rede ist, um daraus abzulesen, wie
diejenige Wirklichkeit, die im religiosen Kontext »Gott« genannt
wird, der religiosen Erfahrung gegeben ist. Sodann aber wird der
Theologe sich darin einiiben miissen, die Eigenart derjenigen phi-
losophischen Reflexion zu erfassen, die zu dem hermeneutisch-kriti-
schen Angebot gefiihrt hat, das der Philosoph ihm unterbreitet.
Ohne solche philosophische Einiibung kann er die Moglichkeiten
und Grenzen dieses Angebots nicht beurteilen; und gerade dann,
wenn es sich um eine philosophische Argumentationsart handeln
sollte, die ihm unvertraut ist, wird er ohne solche Einiibung leicht in
die Gefahr geraten, dem philosophischen Angebot entweder unkri-
tisch zu folgen oder es voreilig zurtickzuweisen.

An dieser Stelle mag zunichst eine Erlduterung zum Sprach-
gebrauch niitzlich sein: Wenn in der hier vorgelegten Untersuchung
vom »religiosen Akt« die Rede ist, so ist damit nicht speziell der jii-
dische Akt der »Emunah« oder der spezifisch christliche Akt der »Pi-
stis« gemeint, sondern derjenige, spezifisch strukturierte Akt, der in
jeder Religion vollzogen wird. Ein Akt dieser Art ist zwar auch der
Glaube; aber was hier vorgetragen werden soll, betrifft nicht das
»Proprium Biblicume, sondern das »Generale Religiosumc.

Freilich bedeutet das zugleich: Auch der Glaube im biblischen
Sinne ist ein religioser Akt, wenn auch ein religioser Akt besonderer
Art. Und wenn die Philosophie die Moglichkeitsbedingungen des re-
ligiosen Aktes untersucht und dabei zugleich auf dessen mdogliche
Fehlformen und Ausfallserscheinungen aufmerksam wird, ist nicht
apriori auszuschliefSen, daf3 auch jiidische »Emunah« und christliche
»Pistis« von dieser Gefahr der Fehlgestaltung und der Ausfallser-
scheinungen bedroht wird. Ein Blick in die judische und christliche
Frommigkeitsgeschichte legt eher den Eindruck nahe, daf3 auch der
Glaube mit derartigen Gefahren zu kimpfen hat und dafS deswegen
die philosophische Bemiihung um Kriterien, an denen sie erkannt
werden konnen, auch fiir die Theologie hilfreich sein kann.

Daran ldf3t sich eine Bemerkung anschliefSen die, theologisch ge-
sprochen, das Verhiltnis des Glaubens zum »natiirlichen Licht der
Vernunft« betrifft. Die Eigenart des religiosen Aktes namlich wird

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 19

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Fragestellung und Methode

nur dort der Beobachtung und Analyse zuginglich, wo religiose Er-
fahrungen bezeugt werden. Nur an solchen — verbalen oder auch
non-verbalen — Zeugnissen religiéser Erfahrung kann die Struktur
des religiosen Aktes abgelesen werden. Nun kann die Umgestaltung
subjektiver Erlebnisse in Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung nicht
ohne Kategorien des Verstandes, geleitet von Ideen der Vernunft, zu-
standegebracht werden. Insofern ist die Erkenntnis, die aus der reli-
givsen Erfahrung hervorgeht, unabhingig von der Frage, ob sie
ihrem Inhalt nach »iibernatiirliche Quellen« habe, ihrer Vollzugsart
nach »mit dem natiirlichen Licht der Vernunft« erworben. Die These,
daf3 die Wirklichkeit des Heiligen nur dem religiosen Akt »originar
gegeben« sei und daf3 deswegen alles philosophische Sprechen von
Gott nur durch Beziehung auf Zeugnisse der religiosen Erfahrung
ihren Gegenstand gewinne, schlieSt deshalb nicht die Behauptung
ein, der jiidisch oder christlich verstandene Glaube, den die Theo-
logen als ein iibernatiirliches Gnadengeschenk verstehen, sei die Be-
dingung jeden Sprechens von Gott, auch des philosophischen. Das
war die These jenes »Fideismus«, der der »natiirlichen Vernunft«
die Fihigkeit zur Gotteserkenntnis abgesprochen hat und der auf
dem Ersten Vatikanischen Konzil verurteilt worden ist. Was hier be-
hauptet wird, ist das Gegenteil: Weil die religiose Erfahrung notwen-
digerweise eine Tatigkeit des Verstandes und der Vernunft ein-
schlielt, gewinnt sie auch ihre Erkenntnisse »naturali lumine
rationis«. Fiir die theologische Frage, wie dieses »natiirliche Licht
der Vernunft« sich zur »iibernatiirlichen Erleuchtung durch den
Glauben« verhalte, bedeutet dies freilich: Das Verhiltnis von »Fides
et Ratio« fillt in den Glaubensakt selbst. Er enthilt, als eine beson-
dere Art der religiosen Erfahrung, immer schon ein Moment von Ra-
tionalitdt, und ist zugleich, als »gratia infusa, ein Geschenk der gott-
lichen Gnade. Die ndhere Bestimmung dieses Verhaltnisses ist ein
Problem der Theologie, in dessen Beantwortung die philosophische
Argumentation, wenigstens an dieser Stelle, nicht eingreift.

2. Die »philosophische Gottesfrage« —

ihre Eigenart und Aufgabenstellung
Erinnert man sich ausdriicklicher, als die traditionelle philosophische
Gotteslehre dies tut, an die Tatsache, daf3 die Vokabel »Gott« in der

Philosophie ein Lehnwort ist und ihren urspriinglichen Ort in den

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »philosophische Gottesfrage«

Zeugnissen der religiosen Erfahrung hat, dann erscheinen die beiden
Fragen »Ob ein Gott sei« und »Was Gott sei«, befremdlich. Der Phi-
losoph hitte keinen Anlaf, diese Vokabel zu benutzen, wenn ihm
nicht Zeugnisse der religiosen Erfahrung bekannt wiren. Dann aber
scheint die Realitit dessen, wovon gesprochen wird, wenn von
»Gott« die Rede ist, durch eben diese Erfahrung gesichert; und die
Eigenart dessen, was sich in dieser Erfahrung zeigt, ist am Inhalt der
gleichen Erfahrung abzulesen. Daraus scheint zu folgen: Entweder
gibt es gar keinen Anlaf3, philosophisch von Gott zu reden, oder die
Frage nach seiner Existenz und seinem Wesen ist durch die religiose
Erfahrung schon beantwortet. Ein philosophisches Argument, das die
zweifache Frage entscheiden soll, ob Gott sei und was er sei (»De Deo
an sit et quid sit«), ist also nur dann nicht ohne Funktion, wenn mit
der Moglichkeit gerechnet wird, daf8 in religiosen Zeugnissen von
blof3 vermeintlichen Erfahrungen gesprochen wird, deren Inhalt sich
bei niherer Betrachtung als Fiktion erweisen kionnte, oder dafl die
Art, wie diese Erfahrung bezeugt wird, auf einem MifSverstindnis
beruht und daher Gott in seinem Wesen auf irrefithrende Weise zur
Sprache bringt. Dann aber besteht die Aufgabe des philosophischen
Arguments darin, aus der Eigenart des religiosen Aktes selbst dessen
spezifische Gefdhrdungen verstindlich zu machen und Kriterien zu
deren Uberwindung an die Hand zu geben. Woher kommt es, daf im
religiosen Akt Fiktionen fiir Erfahrungs-Inhalte gehalten werden
konnen, sodaf$ die Akte der Verehrung und des religiosen Glaubens
sich auf einen fingierten Gott, nicht auf eine existierende Gottheit
beziehen? Und woher kommt es, daf8 im religiosen Akt MifSverstéand-
nisse der religiosen Erfahrung auftreten konnen, sodafy Verehrung
und Glaube sich zwar nicht auf nichts (auf einen blof3 fingierten
Gott), aber auf eine mifiverstandene Manifestation der gottlichen
Wirklichkeit, auf einen »falschen Gott«, beziehen? Und woher
kommt es schlieflich, daf3 auch der Dienst am »wahren Gott« nicht
apriori vor Fehlgestaltungen bewahrt ist? Woran sind solche fehlge-
leitete Vollzugsformen des religiosen Akts zu erkennen? Wie sind sie
zu vermeiden oder, wo sie schon eingetreten sind, zu korrigieren?
Mit solchen Uberlegungen ist die Aufgabenstellung philosophi-
schen Sprechens von Gott freilich anders beschrieben, als dies ge-
wohnlich geschieht. Mit dieser verdnderten Aufgabenstellung soll
zugleich einer verdnderten philosophiehistorischen Situation Rech-
nung getragen werden. Es ist eine nicht mehr riickgéngig zu machen-
de Einsicht Edmund Husserls, daf3 zwischen der Struktur eines Akts

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 21

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Fragestellung und Methode

und der »Wesensart« seines »noumenalen Korrelats« (vereinfacht
gesagt: seines Gegenstands) »strenge Korrelation« besteht, sodaf3
der Gegenstand in seiner je besonderen Eigenart nur dem ihm struk-
turell korrelierenden Akt »originar gegeben« ist. Diese Einsicht wur-
de in denjenigen transzendentalphilosophischen Uberlegungen be-
statigt, die im Zweiten Teil des ersten Bandes der hier vorgelegten
Untersuchung angestellt worden sind und zu dem Ergebnis gefiihrt
haben, daf8 die religiose Erfahrung ihren eigenen Strukturgesetzen
folgt, und daf3 diejenige Wirklichkeit, auf deren Anspruch diese Er-
fahrung antwortet, ihre eigene Art von Objektivitat, d.h. von Maf3-
geblichkeit fiir unser theoretisches und praktisches Urteil, aufweist.
Jeder anders strukturierte Akt, z. B. der der philosophischen Begriffs-
bildung und Argumentation, verfehlt diese spezifische Mafigeblich-
keit (Objektivitat) der im religiosen Akt origindr entdeckten Wirk-
lichkeit des Heiligen und Géttlichen, wenn er sich nicht auf diesen
religiosen Akt bezieht, um reflektierend dessen Eigenart und die dar-
aus resultierende Weise des Gegenstandsbezugs deutlich zu machen.
Oder in sprachphilosophischer Terminologie ausgedriickt: Nur in der
Sprache der Religion kann unmittelbar oder »objektsprachlich« vom
Heiligen und Géttlichen gesprochen werden. Jede andere Sprache,
z.B. die des philosophischen Arguments, muf sich als »Metasprache«
des religiosen Sprechens, d. h. als ein Sprechen tiber die Weise, wie in
der Religion gesprochen wird, an dieser religiosen Sprache auswei-
sen. Nur so wird gewifs, daf3 in einer solchen nicht-religiosen Spra-
che, z.B. in der Sprache der Philosophie, wirklich von Gott und nicht
von etwas anderem die Rede ist.

Das schlieflt nicht aus, dafS der Philosoph den religiosen Aus-
sagen, in denen die Erfahrung des Heiligen und Géttlichen originar
bezeugt wird, kritisch gegentibertritt und die Frage nach Kriterien
stellt, die es gestatten, auch im Blick auf das religiose Zeugnis das
Wahre vom Falschen zu unterscheiden®. Aber um sich zu vergewis-
sern, daf$ er mit seinen kritischen Anfragen die Aussage-Intention
des religiosen Sprechens wirklich trifft, wird er zunichst sorgsam
auf die Eigenart dieses Sprechens und seines Gegenstandsbezugs ach-
ten und sein eigenes Sprechen als metasprachliche Rede tiber das re-
ligiose Sprechen ausweisen. Dafiir sind im Zweiten Teil des ersten

> Vgl. R. Schaeffler, Religionsphinomenologie, Sprachanalyse und »die Wahrheitsfra-
ge«, in: Jahrbuch fiir Philosophie des Forschungsinstituts fiir Philosophie Hannover,
Wien 1996, 184-202.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »philosophische Gottesfrage«

Bandes der hier vorgelegten Untersuchung die Voraussetzungen be-
reitgestellt worden, weil jene Zeugnisse der religiosen Erfahrung, auf
die die kritische Reflexion der Philosophie sich beziehen mufs, sich
als Weisen verstehen, wie der Anspruch und die Zuwendung Gottes
in der Antwort, die Menschen darauf geben, auch fiir weitere Horer
vernehmbar wird. Auf diese Analysen des »Gottesworts im Men-
schenwort« wird daher in den folgenden Uberlegungen zuriick-
gegriffen werden, um nun in einem neuen Schritt auch nach Quellen
und Erkenntnismerkmalen irregeleiteten religiosen Redens zu fra-
gen und die Moglichkeit zu priifen, wie ein philosophischer Beitrag
zur Uberwindung dieser Fehlformen geleistet werden kann.

Denn auch in diesem Falle gilt die altbewihrte Regel: »Corrup-
tio optimi pessimac, je hoher der Rang einer Wirklichkeit oder eines
Aktvollzuges ist, desto verderblicher sind die Folgen seiner Fehl-
gestaltung. Die »philosophische Gottesfrage« ist so verstanden die
Frage nach Kriterien zur Unterscheidung zwischen »genuin religis-
ser Erfahrung« und ihren Fehlformen, zwischen dem angemessenen
Verstehen solcher Erfahrungen und ihrer Fehldeutung. Und jeder
Versuch, die philosophische Gottesfrage zu beantworten, mufs sich
dadurch bewihren, daf er derartige Kriterien bereitstellt. Darin be-
steht zugleich ein wesentlicher methodischer Vorteil des hier ge-
wihlten Verfahrens. Da in der Argumentation der traditionellen phi-
losophischen Gotteslehre nicht auf die Selbstzeugnisse der religiosen
Erfahrung Bezug genommen wird, fehlt dort auch der Ort fiir eine
Reflexion auf mogliche Fehl-Vollziige und Fehl-Interpretationen des
religiosen Akts und damit fiir eine Kritik, die diesen an seinen eige-
nen Bedingungen mifit, statt nur die einzelnen inhaltlichen Behaup-
tungen, die in solchen Zeugnissen vorkommen, an den Ergebnissen
nicht-religiéser, z.B. metaphysischer, Erkenntnisbemithungen zu
messen.

Auf solche Weise wird die Aufgabe der philosophischen Erérte-
rung der »Gottesfrage« vorwiegend kritisch bestimmt. Sie soll dazu
helfen, religiose Erfahrungen von Fiktionen zu unterscheiden und
Fehlformen bzw. Selbst-MifSverstindnisse dieser Erfahrung auf-
zukldren. Nun wird traditionell die Aufgabe der philosophischen
Gotteslehre, iiber diesen ihren kritischen Gebrauch hinaus, in der Re-
ligionsbegriindung gesehen. Halt man jedoch an den soeben erwahn-
ten Einsichten der Phinomenologie und der Sprachphilosophie fest,
dann kann eine solche Begriindung der Religion nicht darin beste-
hen, dafs die Wahrheit religioser Aussagen, z. B. tiber Gottes Existenz

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 23

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Fragestellung und Methode

und Wesen, aus nicht-religiosen Primissen hergeleitet wird. Die Re-
ligion ist ein eigengesetzliches (autonomes) Teilgebiet menschlichen
Denkens, Sprechens und Handelns. Darum kann ihre objektive Gel-
tung nicht aus anderen Formen dieses Denkens und Sprechens, z.B.
aus der Metaphysik, hergeleitet werden. Thre philosophische Recht-
fertigung kann darum nur darin bestehen, daf$ ein allgemeiner Ver-
dacht gegen sie zuriickgewiesen wird: vor allem der Verdacht, jede
Form religiosen Sprechens und Denkens beruhe auf Fiktionen. Die
philosophische Reflexion auf die Eigengesetzlichkeit der Religion
kann demgegeniiber zeigen: Es gibt innerhalb des religiosen Denkens
und Sprechens Kriterien, um zwischen Fiktion und objektiv giiltiger
Erfahrung zu unterscheiden. Das Gleiche gilt von dem allgemeinen
Verdacht, jede Form des religiosen Verhaltens beruhe auf einer Fehl-
gestaltung der menschlichen Vernunft, z.B. auf dem Versuch, durch
Magie iiber die Krifte von Gottern oder Geistern zu verfiigen. Die
philosophische Reflexion auf die Eigengesetzlichkeit der Religion
kann demgegeniiber zeigen: Es gibt innerhalb des religiosen Denkens
und Handelns Kriterien, anhand derer solche Fehlgestaltungen er-
kannt und tiberwunden werden koénnen. Der Beitrag der Philosophie
besteht also nicht darin, einen von den religiosen Akten unabhingi-
gen Zugang zur Wirklichkeit des Heiligen und Géttlichen zu eroff-
nen, wohl aber darin, die Religion gegen einen universalisierten Fik-
tions- oder Magieverdacht zu verteidigen und Kennzeichen einer
objektiv giiltigen religiosen Erfahrung zu gewinnen.

Damit kann auch zu jener Frage Stellung genommen werden,
die im »Modernismusstreit« zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Mit-
telpunkt der Aufmerksamkeit stand: Muf jene Kritik an der klassi-
schen Metaphysik, die in Kants Kritik der reinen Vernunft ihren
maf3geblichen Ausdruck gefunden hat, notwendig dazu fithren, daf3
dem Menschen »von seiten des Intellekts jeder Weg zu Gott ver-
schlossen« wird*? Verwandelt sich fiir diejenigen, die dieser Kritik
zustimmen, die Glaubensentscheidung in den Ausdruck eines irratio-
nalen Gefiihls? Im Rahmen einer weiterentwickelten Transzenden-
talphilosophie kann darauf geantwortet werden: Die Frage enthilt
eine Zweideutigkeit. Versteht man unter einem »Weg zu Gott von
seiten des Intellektes« einen Zugang zur Wirklichkeit Gottes, der
ohne Beziehung zur religiosen Erfahrung gewonnen werden kann,
dann hat die transzendentale Kritik, in ihrem Zusammenhang mit

4 Pius X., Enzyklika »Pascendi« ASS 632.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Methode einer Philosophischen Einlibung in die Gotteslehre

den Ergebnissen der Phinomenologie und der Sprachphilosophie,
diese Art eines Weges in der Tat verschlossen. Der Weg zum religio-
sen Gegenstand ist nur fiir den religiosen Akt auf origindre Weise
geoffnet. Versteht man dagegen unter einem »Weg zu Gott von sei-
ten des Intellekts« die Hervorhebung jener Verstandestitigkeit, ohne
die die religiose Erfahrung nicht zustandekdme, dann ist es gerade die
transzendentale Reflexion, die diesen Weg aufschliefSt. Denn diese
Reflexion kann zeigen: Die religiose Erfahrung hat ihre eigene Intel-
lektualitit, die es gestattet, Kriterien zu gewinnen, an denen die Ob-
jektivitat dieser Erfahrung von der bloflen Subjektivitit frommer
Gefiihle unterschieden werden kann. Gerade sie bewahrt daher den
Glaubenden ebensosehr wie seinen Kritiker vor der Gefahr, die Glau-
bensentscheidung, durch die diese objektive Geltung tiberlieferter
Zeugnisse der religiosen Erfahrung anerkannt wird, mit einer bloflen
Auflerung von Gefiihlen zu verwechseln, an die die »Wahrheitsfra-
ge« gar nicht gestellt werden kann. Denn blofSe Gefiihle sind weder
wahr noch falsch, sondern allenfalls lebensférdernd oder lebenshem-
mend. Die hier vorgeschlagene weiterentwickelte Transzendental-
philosophie liefert daher die geeigneten Argumente, um einer heute
(wieder) weitverbreiteten Auffassung entgegenzutreten, wonach die
Religion auf ihren Wahrheitsanspruch verzichten und sich darauf be-
schrinken miisse, ihre lebensférdernde Funktion nachzuweisen.

3. Zur Methode einer Philosophischen Einilibung
in die Gotteslehre:
Die »allgemeine« und die
»spezielle Transzendentalphilosophie«

Als Verfahren fiir eine Strukturanalyse der religiosen Erfahrung bie-
tet sich die transzendentale Methode an. Denn die Reflexion auf die
strukturellen Bedingungen der Erfahrung ist das besondere Themen-
feld der Transzendentalphilosophie. Solange diese nur mit einer ein-
zigen Art von Erfahrung rechnete, der wissenschaftlichen Empirie,
gab es auch nur eine einzige Art von Transzendentalphilosophie. Ex-
emplarisch dafiir ist Kants Kritik der reinen Vernunft. Sobald dage-
gen mit mehreren, voneinander verschiedenen Weisen des Erfahrens
gerechnet werden muf3, stellen sich auch fiir die Transzendentalphi-
losophie jeweils besondere Aufgaben: Die allgemeine Transzenden-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 25

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Fragestellung und Methode

talphilosophie beschreibt die Moglichkeitsbedingungen der Erfah-
rung iiberhaupt. Die spezielle Transzendentalphilosophie dagegen
beschreibt die besonderen Bedingungen besonderer Erfahrungswei-
sen. Ein Teil dieser speziellen Transzendentalphilosophie ist die tran-
szendentale Religionsphilosophie. Sie macht die besondere Eigenart
der religiosen Erfahrung deutlich und bestimmt die strukturellen Be-
dingungen dafiir, da8 diese Erfahrung sich auf ihren spezifischen Ge-
genstand, also insbesondere auf Gott, bezieht. Insofern setzt die spe-
zielle Transzendentalphilosophie die allgemeine voraus und wendet
deren Ergebnisse auf ihr besonderes Thema an.

Nicht immer ist innerhalb der Transzendentalphilosophie dar-
auf reflektiert worden, daf3 die Bestimmung der Bedingungen, durch
die die Erfahrung moglich wird, zugleich Kriterien erkennen lifst, an
denen defiziente Formen der Erfahrung erkannt werden konnen. Es
wird im Folgenden zu zeigen sein, daf3 die Bedingungen, von denen
die Moglichkeit der Erfahrung abhingt, nicht nur — was unstrittig ist
— die Struktur des Erfahrungskontextes definieren und damit zu-
gleich den einzelnen Inhalten der Erfahrung ihren »Stellenwert«
und ihre Bedeutung zuweisen, sondern daf$ einzelne dieser Bedeu-
tungsmomente an den Rand der Aufmerksamkeit treten oder ganz
ausfallen konnen. Dann entstehen fragmentarische oder fehlgestalte-
te Weisen der Erfahrung. Auch dies gilt sowohl fiir die Erfahrung im
Allgemeinen als auch fiir die je besonderen Weisen der Erfahrung.
Die allgemeine Transzendentalphilosophie hat dann die Aufgabe, die
einzelnen Bedeutungsmomente kenntlich zu machen, die den Inhal-
ten der Erfahrung durch ihren »Ort« im Ganzen des Erfahrungs-
kontextes zukommen, aber auch die Ausfallserscheinungen zu be-
schreiben, die sich aus dem Verlust des einen oder anderen dieser
Bedeutungsmomente ergeben. So gewinnt die allgemeine Transzen-
dentalphilosophie nicht nur hermeneutische, sondern zugleich kri-
tische Funktion. Auch diese Ergebnisse der allgemeinen Transzen-
dentalphilosophie werden von der speziellen auf ihr besonderes
Themenfeld angewendet. Das gilt auch fiir die transzendentale Reli-
gionsphilosophie. Sie wendet die kritischen Ergebnisse der allgemei-
nen Transzendentalphilosophie auf die speziell religiose Erfahrung
an, macht dadurch fragmentarische und fehlgestaltete Formen der
religiosen Erfahrung kenntlich und zeigt die Folgen auf, die sich dar-
aus fiir die Gegenstandskonstitution ergeben. Auf solche Weise ge-
winnt sie auch die Moglichkeit zu einem kritischen Religionenver-
gleich. Es wird sogleich zu zeigen sein, dafl diese Aufgabe einer

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Methode einer Philosophischen Einlibung in die Gotteslehre

transzendentalen Religionsphilosophie unter den philosophiehistori-
schen Bedingungen von heute eine besondere Dringlichkeit gewinnt.
Doch erschépft sich das Verhiltnis zwischen der allgemeinen
und der speziellen Transzendentalphilosophie nicht darin, daf3 die all-
gemeine die Regeln an die Hand gibt, die die spezielle auf ihr beson-
deres Themenfeld anwendet. In gewissen Fllen erhebt die allgemeine
Transzendentalphilosophie den Anspruch, inhaltliche Erkenntnisse
zu gewinnen, die mit denen der speziellen konkurrieren kénnen. Dies
gilt insbesondere fiir die Religionsphilosophie. Denn sie fiihrt, wie
schon Kant gezeigt hat, auf Postulate, die jene Bedingung benennen,
deren Wirklichkeit angenommen werden muf3, wenn die Dialektik
der reinen Vernunft aufgeldst werden soll; bliebe diese Dialektik un-
aufgeldst, dann ginge die Moglichkeit der Erfahrung iiberhaupt ver-
loren — und damit freilich auch die Moglichkeit der speziell religiosen
Erfahrung (s.Bd. 1, 137ff., 189-196). Nun werden derartige Ver-
nunftpostulate, ebenfalls schon bei Kant, mit dem Anspruch vor-
getragen, sie eroffneten einen eigenen, spezifisch philosophischen
Zugang zu derjenigen Wirklichkeit, die in der Sprache der Religion
»Gott« genannt wird. Die Vernunftpostulate verstehen sich zugleich
als »Gottespostulate«. Damit aber wiederholt sich innerhalb der Tran-
szendentalphilosophie das Problem, das sich schon fiir die klassische
Metaphysik gestellt hat: Nicht zur Begriindung ihrer Ergebnisse, in
diesem Falle der Vernunftpostulate, wohl aber zur Rechtfertigung der
These, die auf solche Weise postulierte Wirklichkeit sei mit dem Gott
der Religion identisch, bedarf die allgemeine Transzendentalphiloso-
phie der Bezugnahme auf die Zeugnisse religioser Erfahrung.
Postulate dieser Art sind zuerst von Kant formuliert worden.
Und dieser Versuch Kants kann auch dann fiir eine weiterentwickelte
Transzendentalphilosophie fruchtbare Hinweise geben, wenn die be-
sondere Fassung, die Kant seiner Postulatenlehre gegeben hat, sich
als iiberbietungsbediirftig erweist. Kant hat eines seiner Postulate
als das »Postulat der Existenz Gottes« verstanden. Das bedeutet: Er
hat jene Bedingung, deren Wirklichkeit angenommen werden mu£,
wenn die Vernunft sich in der ihr immanenten Dialektik nicht auf-
losen und damit die Fihigkeit zur Erfahrung verlieren soll, fiir real-
identisch mit derjenigen Wirklichkeit gehalten, von der Religionen
sprechen und die sie als »Gott« bezeichnen. Ob diese Identitits-
behauptung zutrifft, muf sich herausstellen, wenn der Versuch un-
ternommen wird, im Lichte dieses Postulats auch die Zeugnisse reli-
gioser Erfahrung und die auf solche Zeugnisse gegriindete religiose

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 27

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Fragestellung und Methode

Uberlieferung auszulegen. Nicht nur die spezielle Transzendental-
philosophie, die die Mdglichkeitsbedingungen spezieller Arten der
Erfahrung auslegt, darunter auch der religiosen, sondern auch die all-
gemeine Transzendentalphilosophie, die die allgemeinen Bedingun-
gen jeder Erfahrung zum Thema hat, mufs sich insofern an den Zeug-
nissen religioser Uberlieferung bewihren. Darum hat Kant es fiir
notig gehalten, sein Gottespostulat durch eine Auslegung des »Kir-
chenglaubens« zu bewihren. Dieser Versuch Kants mag hinsichtlich
seiner Methode als gewaltsam, hinsichtlich seiner Ergebnisse als ver-
fehlt beurteilt werden. Aber selbst dann bleibt die Aufgabe, die Kant
hat 16sen wollen, gestellt. Denn die Unzulidnglichkeit einer Losung
rechtfertigt nicht die Preisgabe einer Aufgabe. Auch eine weiterent-
wickelte Transzendentalphilosophie, wie ich sie in meinem Buch »Die
Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit« vorgeschlagen habe, wird
die Vernunftpostulate, zu denen sie fiihrt, nur dann als »Gottes-
postulate« verstehen diirfen, wenn es ihr gelingt, in ihrem Lichte
die Zeugnisse religioser Erfahrung auszulegen. Und in dem Mafle,
in dem eine solche Auslegung gelingt, stellt sich heraus, daf3 die
Transzendentalphilosophie ihr eigenes Wort iiber Gott und seine
Wirklichkeit zu sagen hat. Denn die Postulate bewihren sich zwar
durch ihre Anwendung auf die Zeugnisse religioser Erfahrung; aber
sie werden auf andere, spezifisch philosophische Weise gewonnen.
Eine philosophische Einiibung in die Theologie, die sich auf die Got-
tespostulate stiitzt, wird so, wenn auch sekundar, zugleich zu einer
Rechtfertigung eines philosophischen Sprechens von Gott, also einer
philosophischen Theologie.

Soeben wurde gesagt: Vernunftpostulate kénnen ihren An-
spruch »Gottespostulate« zu sein, nur dadurch rechtfertigen, daf3 sie
sich als geeignet erweisen, Zeugnisse der religiésen Erfahrung aus-
zulegen. Fragt man jedoch, auf welche Weise eine solche Auslegung
moglich ist, dann zeigt sich: Eine solche Auslegung kann nicht da-
durch geschehen, dafy der Transzendentalphilosoph diesen Erfah-
rungszeugnissen unterstellt, ihr »wahrer Sinn« sei der, den er, unab-
hingig von diesen Zeugnissen, aufgrund philosophischer Einsicht,
schon erkannt hat. An diesem Mangel leiden manche der kantischen
Auslegungen der christlichen Botschaft, die nach der Regel verfah-
ren. »Der Kirchenglaube hat zu seinem obersten Ausleger den reinen
Religionsglauben«®, wobei er den »reinen Religionsglauben« mit

5> Rel B 157-166.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Methode einer Philosophischen Einlibung in die Gotteslehre

dem postulatorischen Vernunftglauben gleichsetzt. Ein anderer Weg,
eine solche Auslegung moglich zu machen, erdffnet sich durch die
Beobachtung, daf$ die religiose Erfahrung selbst die Wirklichkeit des
Heiligen nicht nur als ihren Gegenstand, sondern zugleich als ihren
Moglichkeitsgrund begreift: Das religiose Subjekt weif$ sich mit der
Fahigkeit, das Heilige zu erfahren, von diesem selber beschenkt. Ist
aber Gott (oder, wenn die religiése Erfahrung sich nicht als ein per-
sonales Verhiltnis versteht, das Heilige) der Moglichkeitsgrund der
speziell religiosen Erfahrung, dann wird auf ihn auch zutreffen, was
die Transzendentalphilosophie tiber die Moglichkeitsgriinde jeder Er-
fahrung aussagen kann. Das aber bedeutet: Nur indem die spezielle
Transzendentalphilosophie aufzeigt, daf3 die religiose Erfahrung
selbst die Frage nach ihren besonderen Moglichkeitsgriinden entste-
hen a6t und den obersten dieser Moglichkeitsgriinde »Gott« nennt,
gewinnt auch die allgemeine Transzendentalphilosophie das Recht,
fiir den Inhalt ihrer Postulate den Namen »Gott« zu gebrauchen. In-
sofern kehrt das Verhiltnis zwischen spezieller und allgemeiner
Transzendentalphilosophie sich um: Jene philosophische Gotteslehre,
die ihrer Form nach Postulatenlehre ist, setzt die Ergebnisse der tran-
szendentalphilosophischen Religionsphilosophie voraus.

Unter dieser Voraussetzung fiihrt die Lehre von den Vernunft-
postulaten zu Pradikaten, die der Bedingung fiir die Auflésung der
Vernunftdialektik zugeschrieben werden miissen und zugleich als
Gottespradikate gelten diirfen und darum zugleich als Maf3stiabe zur
Beurteilung konkreter religiéser Uberlieferungen verwendet werden
konnen. Dazu konnen an dieser Stelle nur zwei Beispiele vorwegneh-
mend genannt werden: Der »postulierte« Gott ist transzendent, weil
die Bedingungen der Erfahrung von jedem Gegenstand dieser Erfah-
rung verschieden sind. Und er ist wesentlich einer, weil er nur so den
drohenden Zerfall des einen Ich in eine Vielzahl von Subjektivitits-
weisen, der einen Welt in eine Vielzahl von Erfahrungswelten iiber-
winden kann. An diesem MafSstab der Transzendenz Gottes und sei-
ner Einheit wird deshalb die Transzendentalphilosophie auch die
verschiedenen Formen der religiosen Erfahrung und die Zeugnisse
ihrer Uberlieferung kritisch messen.

Dem soeben skizzierten Wechselverhiltnis zwischen allgemei-
ner und spezieller Transzendentalphilosophie wird die hier versuchte
Darstellung folgen. Im folgenden Zweiten Kapitel wird die Aufgabe
der allgemeinen Transzendentalphilosophie beschrieben, die Be-
deutungsmomente jeder Erfahrung freizulegen und zugleich die

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 29

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Fragestellung und Methode

Fehlformen der Gegenstandskonstitution zu beschreiben, die ein-
treten, wenn eines dieser Bedeutungsmomente ausfillt. Im Dritten
Kapitel werden die so erreichten Ergebnisse auf das spezielle Feld
der religiosen Erfahrung angewandt, um die speziellen Bedeutungs-
momente der religiosen Erfahrung zu bestimmen und die fragmen-
tarischen bzw. irregeleiteten Formen der religiosen Gegenstandskon-
stitution zu beschreiben, die sich aus dem Ausfall jeweils eines dieser
Bedeutungsmoment ergeben. Sodann wird, im Vierten Kapitel, der
Kontext zu bestimmen sein, innerhalb dessen die religiose Rede
vom Heiligen in das Bekenntnis zu einem personalen Gott iibergehen
kann. Erst wenn auf solche Weise nachgewiesen ist, daf3 die religiose
Erfahrung kraft ihrer Eigenart der transzendentalen Auslegung zu-
ginglich ist, kann die Darstellung im Fiinften Kapitel zur allgemei-
nen Transzendentalphilosophie zuriickkehren, um das Verhaltnis der
philosophischen Postulatenlehre zur religiésen Erfahrung zu bestim-
men. Dabei wird sich zeigen, auf welche Weise im Rahmen einer wei-
terentwickelten Lehre von den Vernunftpostulaten die Gottespradi-
kate der klassischen Metaphysik wiedergewonnen werden kénnen:
die Pridikate der Einheit, der Transzendenz und der héchsten Voll-
kommenheit. Ein abschlieendes Sechstes Kapitel wird den so ge-
wonnen philosophischen Gottesbegriff mit der religionshistorischen
Wirklichkeit vergleichen und die Frage zu beantworten versuchen,
wie es zu erklidren sei, da3 das Bekenntnis zu einem transzendenten,
wesenhaft einen und absolut vollkommenen Gott in den Religionen,
wie sie wirklich beobachtet werden konnen, keineswegs die Regel,
sondern eher die Ausnahme darstellt und dafl die Verkiindigung von
einem solchen Gott, mag sie von Philosophen oder von Vertretern
»monotheistischer« Religionen vorgetragen werden, nicht selten auf
einen »frommen Widerstand« stoft. Denn auch dieser Widerstand
muf$ verstandlich gemacht werden konnen, wenn eine Religionsphi-
losophie den Selbstzeugnissen der religiésen Erfahrung gerecht wer-
den will.

Erstes Teilergebnis

Die Vokabel »Gott« ist in der Sprache der Philosophie ein Lehnwort,
das aus der Sprache der Religion stammt und nur in deren Kontext
seine urspriingliche Bedeutung gewinnt. Aufgrund dieser Beobach-

tung wird fiir die hier vorgelegte »Philosophische Einiibung in die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erstes Teilergebnis

Gotteslehre« ein Verfahren gewihlt, das sich von dem der traditio-
nellen »Philosophischen Gotteslehre« unterscheidet. Wahrend diese
ihre Einsichten unabhingig von der Bezugnahme auf Zeugnisse der
religiosen Erfahrung gewinnt und erst am Ende ihrer Argumente be-
hauptet, das von ihr Erkannte sei mit derjenigen Wirklichkeit iden-
tisch, die im religiosen Zusammenhang »Gott« genannt wird, soll
hier von Anfang an von den Selbstzeugnissen der religiosen Erfah-
rung ausgegangen werden — freilich nicht, um »fideistisch« zu be-
haupten, eine iibernatiirliche Offenbarung sei die Bedingung fiir al-
les philosophische Reden von Gott, sondern im Gegenteil, um die
innere Rationalitdt dieser besonderen Klasse von Erfahrungen deut-
lich zu machen. Diese ergibt sich daraus, daf8 hier wie bei jeder Art
von Erfahrung die Transformation subjektiver Erlebnisse in Inhalte
objektiv giiltiger Erfahrung nur durch die Anwendung von Begriffen
des Verstandes und von Ideen der Vernunft gelingt. Theologisch ge-
sprochen: Die Erkenntnisse, die aus der religiosen Erfahrung hervor-
gehen, werden auch dann, wenn sie, ihrem Entstehen nach, aus
»iibernatiirlicher Quelle« entsprungen sein sollten, durch die Tatig-
keit des Verstandes aus subjektiven Erlebnissen in Inhalte objektiv
giiltiger Erfahrung verwandelt und insofern, ihrer Vollzugsart nach,
»mit dem natiirlichen Licht der Vernunft« gewonnen. Wie deren Ver-
haltnis zu der »vom Glauben erleuchteten Vernunft« zu bestimmen
sei, ist eine Frage, die nicht der Philosoph, sondern der Theologe zu
beantworten hat.

Die gewihlte Methode ist die einer »speziellen Transzendental-
philosophie«, die die Ergebnisse der »allgemeinen Transzendental-
philosophie«, die Freilegung der Bedingungen, von denen die Mog-
lichkeit jeder Erfahrung abhingt, auf das spezielle Gebiet der
religivsen Erfahrung anwendet. Das erste Ziel dieser Untersuchung
besteht also darin, aus der spezifischen Struktur der religiosen Erfah-
rung (nicht nur der biblisch bezeugten) die Bedingungen fiir deren
spezifischen Gegenstandsbezug abzuleiten.

Durch diese Bezugnahme auf die religiose Erfahrung wird je-
doch die »philosophische Gottesfrage« nicht tberfliissig gemacht.
Denn durch die Freilegung der Bedingungen fiir den spezifischen Ge-
genstandsbezug dieser Erfahrung werden zugleich Kriterien gewon-
nen, an denen die genuin religiose Erfahrung von religiosen Fiktio-
nen unterschieden werden kann. Auf diese Weise wird die alte Frage
»Ob ein Gott sei« neu gestellt. Zugleich soll es darum gehen, gewisse
Fehlformen zu diagnostizieren, die sich ergeben, wenn einzelne Be-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 31

hitps/dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30, Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Fragestellung und Methode

deutungsmomente dieser Erfahrung ausfallen. Dann namlich entste-
hen zugleich inhaltlich unangemessene Vorstellungen vom Heiligen
bzw. von Gott. Auf diese Weise wird die alte Frage »Was Gott sei« im
transzendentalphilosophischen Zusammenhang neu gestellt. Sind
derartige Unterscheidungskriterien gewonnen, dann wird zugleich
ein kritischer Religionen-Vergleich moglich.

In beiden Hinsichten aber ist es die religiose Erfahrung, die der
»philosophischen Gottesfrage« ihr Thema vorgibt. Und die Antwort
auf die so verstandene »Gottesfrage« wird nicht in einer von aller
religiosen Erfahrung unabhiangigen Metaphysik gewonnen, sondern
in einer Reflexion, die die Moglichkeitsgriinde dieser spezifisch reli-
giosen Erfahrung betrifft und damit zugleich deren mogliche Fehl-
gestalten und Selbst-Mif3verstindnisse freizulegen vermag.

Ein besonderes Problem stellen dabei jene Vernunftpostulate
dar, zu denen die allgemeine Transzendentalphilosophie ohne Bezug-
nahme auf die Selbstzeugnisse der Religion gelangt, fiir die sie aber
den Anspruch erhebt, »Gottespostulate« zu sein. Diesen Anspruch
konnen die Postulate nur einlosen, indem sie sich als tauglich er-
weisen, eine kritische Auslegung — nicht eine philosophische Uber-

formung! — der Selbstzeugnisse religioser Erfahrung moglich zu
machen.
SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/9783485860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zum Thema einer »Philosophischen Einübung in die Gotteslehre«
	2. Die »philosophische Gottesfrage« – ihre Eigenart und Aufgabenstellung
	3. Zur Methode einer Philosophischen Einübung in die Gotteslehre: Die »allgemeine« und die »spezielle Transzendentalphilosophie
	Erstes Teilergebnis

