
I Fragestellung und Methode

1. Zum Thema einer
»Philosophischen Ein�bung in die Gotteslehre«

Die Überschrift dieses Zweiten Bandes der hier vorgelegten Unter-
suchung ist bewußt gewählt. Sie lautet nicht »Einübung in die phi-
losophische Gotteslehre«, sondern »Philosophische Einübung in die
Gotteslehre«. Die erste, hier bewußt nicht verwendete Formulierung
würde anzeigen, daß ein philosophisches Sprechen von Gott eingeübt
werden soll, das von aller religiösen Erfahrung und deren Bezeugung
in der Religionsgeschichte unabhängig ist. So wurde die traditionelle
philosophische Gotteslehre verstanden, und die fundamentaltheolo-
gische »Demonstratio religiosa« pflegte sich auf eine so verstandene
philosophische Gotteslehre zu stützen. Die hier gewählte Themen-
formulierung dagegen soll anzeigen, daß in den folgenden Überle-
gungen eine philosophische Einübung versucht werden soll, die jedes
Reden von Gott betrifft, sei es ein rein philosophisches, beispielswei-
se in einer philosophischen Postulatenlehre, sei es ein solches, das
religiöse Erfahrungen auslegt, sei es jenen Teil der Theologie, der in
einem engeren Sinne »Gotteslehre« heißt und sich von anderen Tei-
len der Theologie, z. B. der Lehre von Christus oder von der Kirche,
unterscheidet. Eine solche Aufgabenstellung entspricht der Gesamt-
Thematik der hier vorgelegten Untersuchung, deren Titel »Philo-
sophische Einübung in die Theologie« lautet.

Freilich soll diese Einübung philosophischen Charakter haben.
Sie kann daher nicht von den spezifischen Inhalten der theologischen
Gotteslehre ausgehen, beispielsweise nicht von der besonderen Wei-
se, wie in der christlichen Theologie von der Einheit des göttlichen
Wesens in ihrem Verhältnis zur Dreiheit der göttlichen Personen ge-
sprochen wird. Einen Ansatz zu einer spezifisch philosophischen Ein-
übung in die theologische Gotteslehre bietet die Beobachtung, daß
die Theologie in all ihren Teil-Traktaten, und so auch in ihrer theo-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 13

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


logischen Gotteslehre, auf der Auslegung von Zeugnissen religiöser
Erfahrung beruht. »Offenbarungen«, als deren Zeugnisse vor allem
biblische Texte verstanden werden, werden ihren Zeugen durch eine
spezifische Weise von Erfahrung zueigen. Andere Texte, die von den
Theologen ausgelegt werden, beispielsweise die Texte normativer
Entscheidungen der Konzilien, wollen zum rechten Verständnis der
in der Bibel bezeugten Erfahrungen anleiten, z. B. zum rechten Ver-
ständnis der Weise, wie die Jünger ihre Begegnung mit dem Auf-
erstandenen bezeugt haben. Normative Texte dieser Art führen dann
beispielsweise den Nachweis, daß Jesus als »wahrer Mensch und
wahrer Gott« verstanden werden muß, wenn seine Kreuzes-Niedrig-
keit und Auferstehungs-Herrlichkeit angemessen begriffen werden
soll. Darin ist die allgemeine Frage impliziert, wie religiöse Erfahrun-
gen möglich sind und an welchen Kriterien ihre Auslegung gemessen
werden muß. Diese Frage aber ist einer philosophischen Behandlung
zugänglich; und mit ihr hat es eine »Philosophische Einübung in die
Theologie« und spezieller eine »Philosophische Einübung in die
theologische Gotteslehre« zu tun.

Die Eigenart einer so verstandenen »philosophischen Einübung
in die theologische Gotteslehre« tritt deutlicher hervor, wenn sie
mit der traditionellen »Philosophischen Gotteslehre« verglichen
wird. Dabei wird sich zeigen: Sie übernimmt in wichtigen Hinsich-
ten deren Aufgaben, sucht aber deren Lösung auf einem anderen
Wege.

Die Aufgabe der traditionellen (und das bedeutet stets: der
durch die Erfahrung vieler Generationen bewährten) philosophi-
schen Gotteslehre wird gewöhnlich auf zweifache Weise beschrieben:
Sie soll, gegenüber den Einwänden des Atheismus, darlegen, daß das
Sprechen von Gott sich nicht auf eine Fiktion bezieht, sondern eine
Realität zum Inhalt hat. Diesem Nachweis dient der erste Teil der
philosophischen Gotteslehre, der die Überschrift zu tragen pflegt:
»Ob ein Gott sei« – »De Deo an sit«. Zweitens aber soll sie, in Ab-
grenzung gegen manche Formen der Religion, vor allem gegen den
Polytheismus und gegen den Pantheismus, darlegen, an welchem
Maßstab das Sprechen von Gott gemessen werden muß, wenn ent-
schieden werden soll, ob es »wahres Reden« sei. Dieser Maßstab wird
in einem »angemessenen Gottesbegriff« gesucht. Der zweite Teil der
philosophischen Gotteslehre, der dieser Aufgabe dient, steht deswe-
gen gewöhnlich unter der Überschrift: »Was Gott sei« – »De Deo
quid sit«. Es sind, wie sich zeigen wird, diese beiden Aufgaben, die

14 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die hier vorgelegte »Philosophische Einübung« sich zueigen
machen muß.

Der Weg aber, auf dem die traditionelle philosophische Gottes-
lehre diese Aufgabe zu lösen versucht, läßt sich auf folgende Weise
beschreiben: Zunächst werden auf einem von aller Religion unab-
hängigen Wege gewisse philosophische Einsichten gewonnen, von
denen in einem zweiten Schritt behauptet wird, sie beträfen diejenige
Wirklichkeit, die im religiösen Zusammenhang »Gott« genannt
wird. Der Weg zu diesen philosophischen Einsichten wird gewöhn-
lich in einer »allgemeinen und speziellen Ontologie« gesucht: der
»allgemeinen Ontologie«, die vom »Seienden als solchem und im
Ganzen« handelt, und der »speziellen Ontologie«, die den Nachweis
führt, daß alles Seiende nur »ist«, indem es den Grund für sein Da-
sein und Sosein in einem Wesen findet, das als »im höchsten Maße
seiend« bezeichnet werden kann, mag es im Übrigen als »erste Ursa-
che«, »letztes Ziel« oder »allervollkommenstes Wesen« verstanden
werden. An den Nachweis der Existenz eines solchen Wesens schließt
sich dann, zumeist im Sinne einer bloßen Behauptung, die Aussage
an, das so Erkannte sei identisch mit derjenigen Wirklichkeit, die in
der Sprache der Religion »Gott« genannt wird. Das ist der Sinn der
Formel, mit der, auf exemplarische Weise, die »fünf Wege der Gottes-
erkenntnis« bei Thomas von Aquin abgeschlossen werden: »Et hoc
est, quod omnes dicunt Deum«. Dabei ist festzustellen: Diese Schluß-
behauptung bildet keinen Teil des philosophischen Arguments und
fügt diesem keinen neuen philosophischen Argumentationsschritt
hinzu, sondern will nur die Identität dessen, was durch das Argument
erwiesen wurde, mit dem »Gott« behaupten, von dem »alle« spre-
chen – nämlich alle, die sich der religiösen Terminologie bedienen.

Dem Betrachter wird dadurch ein Sachverhalt deutlich, auf den
die Vertreter dieser philosophischen Gotteslehre gewöhnlich nicht
reflektieren: Die Vokabel »Gott« ist in der Philosophie ein Lehnwort.
Sie hat ihren ursprünglichen Ort im Kontext religiöser Rede; und
hier gewinnt sie ihre ursprüngliche Bedeutung. Diejenige Bedeutung
dagegen, die dieser Vokabel im philosophischen Kontext zuwächst,
muß demgegenüber als sekundär bezeichnet werden. Weder das phi-
losophische Argument noch das Ergebnis, zu dem es gelangt, gewinnt
durch den Gebrauch dieses Lehnworts aus der Sprache der Religion
etwas hinzu; und folglich würden die Argumentation und ihr Ergeb-
nis auch nichts von ihrem philosophischen Bedeutungsgehalt verlie-
ren, wenn auf den Gebrauch dieses Lehnworts verzichtet würde.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 15

Zum Thema einer »Philosophischen Ein�bung in die Gotteslehre«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Behauptung, das philosophisch Erkannte sei mit derjenigen
Wirklichkeit identisch, die im religiösen Zusammenhang »Gott«
heißt, wird gewöhnlich nicht eigens begründet. Sofern eine solche
Begründung überhaupt versucht wird, liegt sie in folgendem Hin-
weis: Auch im ursprünglichen, religiösen Zusammenhang greift die
Verwendung des Gottesbegriffs – bewußt oder unbewußt, aber auf
unvermeidliche Weise – in die Behandlung von Fragen ein, die in
der Philosophie behandelt werden, z. B. in die Behandlung der Frage
nach dem letzten Grund aller Dinge (»Causa prima«), nach dem
Maßstab aller Werturteile (»Summum bonum«) oder nach dem
Möglichkeitsgrund für die Erkenntnis der Dinge (»Veritas ipsa«).
Ob die Religion (oder jeweils eine bestimmte Religion) den Anspruch
erhebt, derartige Fragen zu stellen oder gar zu beantworten, ist eine
empirische Frage, die nur durch religionsgeschichtliche Beobachtung
beantwortet werden kann. Ob die Philosophie den Anspruch erheben
kann, derartige Fragen zu ihrem Thema zu machen, ist eine erkennt-
nistheoretische Frage, die die Möglichkeiten und Grenzen philoso-
phischer Theoriebildung betrifft.

Selbst vorausgesetzt aber, beide Fragen lassen sich positiv beant-
worten (vorausgesetzt also, die Religion enthält Aussagen über den
Ursprung aller Dinge, den Maßstab aller sittlichen Urteile oder den
Möglichkeitsgrund aller Erkenntnis, und vorausgesetzt, die Philo-
sophie hält diese Fragen für mögliche Themen ihrer eigenen Refle-
xion), bleibt zu prüfen, ob Religion und Philosophie diese Begriffe in
der gleichen Bedeutung verwenden. Erst dann wäre erwiesen, daß es
philosophische Begriffe gibt, die, jedenfalls in gewissen Hinsichten,
dem religiösen Gottesbegriff bedeutungsgleich sind. Insofern sind
Zweifel möglich, ob die Vokabel »Gott«, falls Philosophen sie ver-
wenden, wirklich das bezeichne, was im religiösen Kontext »Gott«
genannt wird1. Und dieser Zweifel kann nur ausgeräumt werden,
wenn es gelingt, die philosophisch gewonnene Einsicht durch die
Auslegung religiöser Zeugnisse zu bewähren und zu zeigen, daß de-
ren genuin religiöser Bedeutungsgehalt dabei nicht verlorengeht,
sondern deutlicher hervortritt. Da aber die Auslegung derartiger
Zeugnisse die primäre Aufgabe der Theologie ist, kann daraus gefol-
gert werden: Die theologische Verwendung philosophischer Gottes-

16 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

1 Vgl. R. Schaeffler, Religiöse Gottesnamen und philosophische Gottesbegriffe, in:
G. Wieland, Religion als Gegenstand der Philosophie, Paderborn 1997, 197–217.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begriffe wird zur Bewährungsprobe dafür, daß mit diesen Begriffen
wirklich von Gott und nicht von etwas anderem gesprochen wird.

Und so kommt die traditionelle philosophische Gotteslehre –
wenn auch nur, um die Identitätsbehauptung zu rechtfertigen, mit
der sie ihre Gottesbeweise abschließt – ohne den Versuch einer her-
meneutischen Bewährung an den Selbstaussagen der Religion nicht
aus. Die hier vorgelegte »Philosophische Einübung in die Gottesleh-
re« macht das, was für die traditionelle philosophische Gotteslehre
eine sekundäre Bewährungsprobe darstellt, zu ihrem primären An-
satz. Sie geht aus von einer Stukturanalyse des religiösen Aktes, wie
er in Zeugnissen der religiösen Erfahrung der Erforschung zugäng-
lich wird. Und sie sucht von dort aus Kriterien dafür zu gewinnen, an
denen sich entscheiden läßt, ob diese Erfahrung sich auf eine Realität
oder eine Fiktion bezieht. In dieser Weise macht sie sich die Frage
»Ob ein Gott sei« – »De Deo an sit« zueigen. Und ebenfalls aus einer
Strukturanalyse des religiösen Aktes versucht sie Kriterien dafür ab-
zuleiten, ob die religiöse Erfahrung sich selber angemessen versteht
und ob der Zeuge dieser Erfahrung von dem, was er erfahren hat,
angemessen oder irreführend spricht. Dabei wird sich zeigen, daß ge-
wisse Selbst-Mißverständnisse der religiösen Erfahrung auf deren
Vollzug zurückwirken und Fehlformen dieser Erfahrung zustande-
kommen lassen. Dann wird nicht nur der Zeuge seine Erfahrung
falsch beschreiben, sondern die Erfahrung selbst ihren Gegenstand
verfehlen. Und indem die hier versuchte philosophische Einübung
dafür Kriterien bereitzustellen versucht, macht sie sich auch die
zweite der Fragen zueigen, denen die traditionelle philosophische
Gotteslehre gewidmet war: »Was Gott sei« – »De Deo quid sit«.

Die Differenz betrifft insofern nicht das Thema, wohl aber die
Methode. Bei dem hier vorgeschlagenen Verfahren werden nicht phi-
losophische Einsichten, die zunächst unabhängig von den Selbst-
zeugnissen der Religion gewonnen wurden, sekundär auf diese ange-
wandt – was die immer wieder bestrittene Behauptung von der
Identität des philosophisch Erkannten mit dem religiös Bezeugten
voraussetzt. Vielmehr werden zunächst die Zeugnisse religiöser Er-
fahrung zur Kenntnis genommen, um an ihnen ihre charakteristi-
sche Struktur und damit die besonderen Bedingungen für den Sach-
bezug und Bedeutungsgehalt dieser Art von Erfahrung abzulesen.
Eine so verstandene philosophische Einübung läßt sich ihr Thema –
auch für die beiden Fragen, ob ein Gott sei und was Gott sei – von der
religiösen Erfahrung vorgeben und gewinnt auch ihre Ergebnisse

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 17

Zum Thema einer »Philosophischen Ein�bung in die Gotteslehre«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht in einer von aller Religion unabhängigen Metaphysik, sondern
in einer Reflexion, die die Eigenart und die Möglichkeitsgründe die-
ser besonderen Art von Erfahrung betrifft und gerade auf diesem
Wege deren mögliche Fehlgestalten und Mißverständnisse kenntlich
zu machen vermag.

Indem eine solche Analyse sich von vorne herein an Selbstzeug-
nissen der religiösen Erfahrung orientiert, braucht sie nicht sekundär
nachzuweisen, daß sie die spezifische Weise nachzeichnet, wie diese
Erfahrung sich auf ihren Gegenstand bezieht. Insofern spricht sie im-
mer schon von der gleichen Wirklichkeit, die auch in den Zeugnissen
der religiösen Erfahrung zur Sprache kommt. Aber sie spricht von
dieser Wirklichkeit auf spezifisch philosophische Weise: nicht indem
sie sich, wie die Erfahrung selbst, unmittelbar auf diese Wirklichkeit
bezieht, sondern indem sie auf die Bedingungen reflektiert, die die-
sen Wirklichkeitsbezug der Erfahrung möglich machen. Dadurch legt
sie die religiöse Erfahrung auf ihre Bedingungen hin aus. Und indem
sie diese Bedingungen benennt, bestimmt sie zugleich die Grenzen,
an denen diese Erfahrung, sofern sie gegen diese Bedingungen ver-
stoßen sollte, ihren Gegenstandsbezug verlieren kann. Sie verhilft so
der religiösen Erfahrung zu einem kritischen Selbstverständnis.
Zeugnisse der religiösen Erfahrung mit Hilfe einer solchen philoso-
phischen Reflexion »auslegen« heißt deshalb zugleich: nachweisen,
daß der spezifisch religiöse Bedeutungsgehalt dieser Erfahrungs-
zeugnisse erst dann unverstellt hervortritt, wenn sie im Lichte dieser
philosophischen Reflexion »gelesen« werden. Darin liegt der herme-
neutische Anspruch dieser Art von philosophischer Reflexion.

Gelingt es dem Philosophen, auf solche Weise Zeugnisse der re-
ligiösen Erfahrung kritisch auszulegen, so liegt darin zugleich ein
Angebot an die Theologie. Denn auch diese legt die Zeugnisse reli-
giöser Erfahrung und ihrer Überlieferung aus; und auch sie, nicht nur
die Philosophie, muß sich kritisch prüfen, ob nicht etwa beim Über-
gang von der Sprache der Religion zur Argumentationssprache der
Theologie diejenige Wirklichkeit aus dem Auge geraten ist, die nur
der religiösen Erfahrung originär gegeben ist. Nicht nur die Philo-
sophie, sondern auch die Theologie ist von jener »Kenophonía« be-
droht, von der in beiden Briefen an Timotheus die Rede ist2. Und eine
philosophisch gewonnene Kriteriologie kann auch ihr helfen, diese
Gefahr zu vermeiden.

18 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

2 1 Tim. 6,20; 2 Tim. 2,16.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon aus dieser vorläufigen Beschreibung des Themas, dem die
folgenden Ausführungen gewidmet sein werden, wird deutlich: Eine
»Philosophische Einübung in die Gotteslehre« hat eine zweifache
Aufgabe zu erfüllen. Zunächst wird der Philosoph sich darin einüben
müssen, die spezifische Weise zu erfassen, wie in Zeugnissen der re-
ligiösen Erfahrung von Gott die Rede ist, um daraus abzulesen, wie
diejenige Wirklichkeit, die im religiösen Kontext »Gott« genannt
wird, der religiösen Erfahrung gegeben ist. Sodann aber wird der
Theologe sich darin einüben müssen, die Eigenart derjenigen phi-
losophischen Reflexion zu erfassen, die zu dem hermeneutisch-kriti-
schen Angebot geführt hat, das der Philosoph ihm unterbreitet.
Ohne solche philosophische Einübung kann er die Möglichkeiten
und Grenzen dieses Angebots nicht beurteilen; und gerade dann,
wenn es sich um eine philosophische Argumentationsart handeln
sollte, die ihm unvertraut ist, wird er ohne solche Einübung leicht in
die Gefahr geraten, dem philosophischen Angebot entweder unkri-
tisch zu folgen oder es voreilig zurückzuweisen.

An dieser Stelle mag zunächst eine Erläuterung zum Sprach-
gebrauch nützlich sein: Wenn in der hier vorgelegten Untersuchung
vom »religiösen Akt« die Rede ist, so ist damit nicht speziell der jü-
dische Akt der »Emunah« oder der spezifisch christliche Akt der »Pi-
stis« gemeint, sondern derjenige, spezifisch strukturierte Akt, der in
jeder Religion vollzogen wird. Ein Akt dieser Art ist zwar auch der
Glaube; aber was hier vorgetragen werden soll, betrifft nicht das
»Proprium Biblicum«, sondern das »Generale Religiosum«.

Freilich bedeutet das zugleich: Auch der Glaube im biblischen
Sinne ist ein religiöser Akt, wenn auch ein religiöser Akt besonderer
Art. Und wenn die Philosophie die Möglichkeitsbedingungen des re-
ligiösen Aktes untersucht und dabei zugleich auf dessen mögliche
Fehlformen und Ausfallserscheinungen aufmerksam wird, ist nicht
apriori auszuschließen, daß auch jüdische »Emunah« und christliche
»Pistis« von dieser Gefahr der Fehlgestaltung und der Ausfallser-
scheinungen bedroht wird. Ein Blick in die jüdische und christliche
Frömmigkeitsgeschichte legt eher den Eindruck nahe, daß auch der
Glaube mit derartigen Gefahren zu kämpfen hat und daß deswegen
die philosophische Bemühung um Kriterien, an denen sie erkannt
werden können, auch für die Theologie hilfreich sein kann.

Daran läßt sich eine Bemerkung anschließen die, theologisch ge-
sprochen, das Verhältnis des Glaubens zum »natürlichen Licht der
Vernunft« betrifft. Die Eigenart des religiösen Aktes nämlich wird

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 19

Zum Thema einer »Philosophischen Ein�bung in die Gotteslehre«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur dort der Beobachtung und Analyse zugänglich, wo religiöse Er-
fahrungen bezeugt werden. Nur an solchen – verbalen oder auch
non-verbalen – Zeugnissen religiöser Erfahrung kann die Struktur
des religiösen Aktes abgelesen werden. Nun kann die Umgestaltung
subjektiver Erlebnisse in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung nicht
ohne Kategorien des Verstandes, geleitet von Ideen der Vernunft, zu-
standegebracht werden. Insofern ist die Erkenntnis, die aus der reli-
giösen Erfahrung hervorgeht, unabhängig von der Frage, ob sie
ihrem Inhalt nach »übernatürliche Quellen« habe, ihrer Vollzugsart
nach »mit dem natürlichen Licht der Vernunft« erworben. Die These,
daß die Wirklichkeit des Heiligen nur dem religiösen Akt »originär
gegeben« sei und daß deswegen alles philosophische Sprechen von
Gott nur durch Beziehung auf Zeugnisse der religiösen Erfahrung
ihren Gegenstand gewinne, schließt deshalb nicht die Behauptung
ein, der jüdisch oder christlich verstandene Glaube, den die Theo-
logen als ein übernatürliches Gnadengeschenk verstehen, sei die Be-
dingung jeden Sprechens von Gott, auch des philosophischen. Das
war die These jenes »Fideismus«, der der »natürlichen Vernunft«
die Fähigkeit zur Gotteserkenntnis abgesprochen hat und der auf
dem Ersten Vatikanischen Konzil verurteilt worden ist. Was hier be-
hauptet wird, ist das Gegenteil: Weil die religiöse Erfahrung notwen-
digerweise eine Tätigkeit des Verstandes und der Vernunft ein-
schließt, gewinnt sie auch ihre Erkenntnisse »naturali lumine
rationis«. Für die theologische Frage, wie dieses »natürliche Licht
der Vernunft« sich zur »übernatürlichen Erleuchtung durch den
Glauben« verhalte, bedeutet dies freilich: Das Verhältnis von »Fides
et Ratio« fällt in den Glaubensakt selbst. Er enthält, als eine beson-
dere Art der religiösen Erfahrung, immer schon ein Moment von Ra-
tionalität, und ist zugleich, als »gratia infusa«, ein Geschenk der gött-
lichen Gnade. Die nähere Bestimmung dieses Verhältnisses ist ein
Problem der Theologie, in dessen Beantwortung die philosophische
Argumentation, wenigstens an dieser Stelle, nicht eingreift.

2. Die »philosophische Gottesfrage« –
ihre Eigenart und Aufgabenstellung

Erinnert man sich ausdrücklicher, als die traditionelle philosophische
Gotteslehre dies tut, an die Tatsache, daß die Vokabel »Gott« in der
Philosophie ein Lehnwort ist und ihren ursprünglichen Ort in den

20 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeugnissen der religiösen Erfahrung hat, dann erscheinen die beiden
Fragen »Ob ein Gott sei« und »Was Gott sei«, befremdlich. Der Phi-
losoph hätte keinen Anlaß, diese Vokabel zu benutzen, wenn ihm
nicht Zeugnisse der religiösen Erfahrung bekannt wären. Dann aber
scheint die Realität dessen, wovon gesprochen wird, wenn von
»Gott« die Rede ist, durch eben diese Erfahrung gesichert; und die
Eigenart dessen, was sich in dieser Erfahrung zeigt, ist am Inhalt der
gleichen Erfahrung abzulesen. Daraus scheint zu folgen: Entweder
gibt es gar keinen Anlaß, philosophisch von Gott zu reden, oder die
Frage nach seiner Existenz und seinem Wesen ist durch die religiöse
Erfahrung schon beantwortet. Ein philosophisches Argument, das die
zweifache Frage entscheiden soll, ob Gott sei und was er sei (»De Deo
an sit et quid sit«), ist also nur dann nicht ohne Funktion, wenn mit
der Möglichkeit gerechnet wird, daß in religiösen Zeugnissen von
bloß vermeintlichen Erfahrungen gesprochen wird, deren Inhalt sich
bei näherer Betrachtung als Fiktion erweisen könnte, oder daß die
Art, wie diese Erfahrung bezeugt wird, auf einem Mißverständnis
beruht und daher Gott in seinem Wesen auf irreführende Weise zur
Sprache bringt. Dann aber besteht die Aufgabe des philosophischen
Arguments darin, aus der Eigenart des religiösen Aktes selbst dessen
spezifische Gefährdungen verständlich zu machen und Kriterien zu
deren Überwindung an die Hand zu geben. Woher kommt es, daß im
religiösen Akt Fiktionen für Erfahrungs-Inhalte gehalten werden
können, sodaß die Akte der Verehrung und des religiösen Glaubens
sich auf einen fingierten Gott, nicht auf eine existierende Gottheit
beziehen? Und woher kommt es, daß im religiösen Akt Mißverständ-
nisse der religiösen Erfahrung auftreten können, sodaß Verehrung
und Glaube sich zwar nicht auf nichts (auf einen bloß fingierten
Gott), aber auf eine mißverstandene Manifestation der göttlichen
Wirklichkeit, auf einen »falschen Gott«, beziehen? Und woher
kommt es schließlich, daß auch der Dienst am »wahren Gott« nicht
apriori vor Fehlgestaltungen bewahrt ist? Woran sind solche fehlge-
leitete Vollzugsformen des religiösen Akts zu erkennen? Wie sind sie
zu vermeiden oder, wo sie schon eingetreten sind, zu korrigieren?

Mit solchen Überlegungen ist die Aufgabenstellung philosophi-
schen Sprechens von Gott freilich anders beschrieben, als dies ge-
wöhnlich geschieht. Mit dieser veränderten Aufgabenstellung soll
zugleich einer veränderten philosophiehistorischen Situation Rech-
nung getragen werden. Es ist eine nicht mehr rückgängig zu machen-
de Einsicht Edmund Husserls, daß zwischen der Struktur eines Akts

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 21

Die »philosophische Gottesfrage«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der »Wesensart« seines »noumenalen Korrelats« (vereinfacht
gesagt: seines Gegenstands) »strenge Korrelation« besteht, sodaß
der Gegenstand in seiner je besonderen Eigenart nur dem ihm struk-
turell korrelierenden Akt »originär gegeben« ist. Diese Einsicht wur-
de in denjenigen transzendentalphilosophischen Überlegungen be-
stätigt, die im Zweiten Teil des ersten Bandes der hier vorgelegten
Untersuchung angestellt worden sind und zu dem Ergebnis geführt
haben, daß die religiöse Erfahrung ihren eigenen Strukturgesetzen
folgt, und daß diejenige Wirklichkeit, auf deren Anspruch diese Er-
fahrung antwortet, ihre eigene Art von Objektivität, d. h. von Maß-
geblichkeit für unser theoretisches und praktisches Urteil, aufweist.
Jeder anders strukturierte Akt, z. B. der der philosophischen Begriffs-
bildung und Argumentation, verfehlt diese spezifische Maßgeblich-
keit (Objektivität) der im religiösen Akt originär entdeckten Wirk-
lichkeit des Heiligen und Göttlichen, wenn er sich nicht auf diesen
religiösen Akt bezieht, um reflektierend dessen Eigenart und die dar-
aus resultierende Weise des Gegenstandsbezugs deutlich zu machen.
Oder in sprachphilosophischer Terminologie ausgedrückt: Nur in der
Sprache der Religion kann unmittelbar oder »objektsprachlich« vom
Heiligen und Göttlichen gesprochen werden. Jede andere Sprache,
z. B. die des philosophischen Arguments, muß sich als »Metasprache«
des religiösen Sprechens, d. h. als ein Sprechen über die Weise, wie in
der Religion gesprochen wird, an dieser religiösen Sprache auswei-
sen. Nur so wird gewiß, daß in einer solchen nicht-religiösen Spra-
che, z. B. in der Sprache der Philosophie, wirklich von Gott und nicht
von etwas anderem die Rede ist.

Das schließt nicht aus, daß der Philosoph den religiösen Aus-
sagen, in denen die Erfahrung des Heiligen und Göttlichen originär
bezeugt wird, kritisch gegenübertritt und die Frage nach Kriterien
stellt, die es gestatten, auch im Blick auf das religiöse Zeugnis das
Wahre vom Falschen zu unterscheiden3. Aber um sich zu vergewis-
sern, daß er mit seinen kritischen Anfragen die Aussage-Intention
des religiösen Sprechens wirklich trifft, wird er zunächst sorgsam
auf die Eigenart dieses Sprechens und seines Gegenstandsbezugs ach-
ten und sein eigenes Sprechen als metasprachliche Rede über das re-
ligiöse Sprechen ausweisen. Dafür sind im Zweiten Teil des ersten

22 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

3 Vgl. R. Schaeffler, Religionsphänomenologie, Sprachanalyse und »die Wahrheitsfra-
ge«, in: Jahrbuch für Philosophie des Forschungsinstituts für Philosophie Hannover,
Wien 1996, 184–202.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bandes der hier vorgelegten Untersuchung die Voraussetzungen be-
reitgestellt worden, weil jene Zeugnisse der religiösen Erfahrung, auf
die die kritische Reflexion der Philosophie sich beziehen muß, sich
als Weisen verstehen, wie der Anspruch und die Zuwendung Gottes
in der Antwort, die Menschen darauf geben, auch für weitere Hörer
vernehmbar wird. Auf diese Analysen des »Gottesworts im Men-
schenwort« wird daher in den folgenden Überlegungen zurück-
gegriffen werden, um nun in einem neuen Schritt auch nach Quellen
und Erkenntnismerkmalen irregeleiteten religiösen Redens zu fra-
gen und die Möglichkeit zu prüfen, wie ein philosophischer Beitrag
zur Überwindung dieser Fehlformen geleistet werden kann.

Denn auch in diesem Falle gilt die altbewährte Regel: »Corrup-
tio optimi pessima«, je höher der Rang einer Wirklichkeit oder eines
Aktvollzuges ist, desto verderblicher sind die Folgen seiner Fehl-
gestaltung. Die »philosophische Gottesfrage« ist so verstanden die
Frage nach Kriterien zur Unterscheidung zwischen »genuin religiö-
ser Erfahrung« und ihren Fehlformen, zwischen dem angemessenen
Verstehen solcher Erfahrungen und ihrer Fehldeutung. Und jeder
Versuch, die philosophische Gottesfrage zu beantworten, muß sich
dadurch bewähren, daß er derartige Kriterien bereitstellt. Darin be-
steht zugleich ein wesentlicher methodischer Vorteil des hier ge-
wählten Verfahrens. Da in der Argumentation der traditionellen phi-
losophischen Gotteslehre nicht auf die Selbstzeugnisse der religiösen
Erfahrung Bezug genommen wird, fehlt dort auch der Ort für eine
Reflexion auf mögliche Fehl-Vollzüge und Fehl-Interpretationen des
religiösen Akts und damit für eine Kritik, die diesen an seinen eige-
nen Bedingungen mißt, statt nur die einzelnen inhaltlichen Behaup-
tungen, die in solchen Zeugnissen vorkommen, an den Ergebnissen
nicht-religiöser, z. B. metaphysischer, Erkenntnisbemühungen zu
messen.

Auf solche Weise wird die Aufgabe der philosophischen Erörte-
rung der »Gottesfrage« vorwiegend kritisch bestimmt. Sie soll dazu
helfen, religiöse Erfahrungen von Fiktionen zu unterscheiden und
Fehlformen bzw. Selbst-Mißverständnisse dieser Erfahrung auf-
zuklären. Nun wird traditionell die Aufgabe der philosophischen
Gotteslehre, über diesen ihren kritischen Gebrauch hinaus, in der Re-
ligionsbegründung gesehen. Hält man jedoch an den soeben erwähn-
ten Einsichten der Phänomenologie und der Sprachphilosophie fest,
dann kann eine solche Begründung der Religion nicht darin beste-
hen, daß die Wahrheit religiöser Aussagen, z. B. über Gottes Existenz

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 23

Die »philosophische Gottesfrage«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Wesen, aus nicht-religiösen Prämissen hergeleitet wird. Die Re-
ligion ist ein eigengesetzliches (autonomes) Teilgebiet menschlichen
Denkens, Sprechens und Handelns. Darum kann ihre objektive Gel-
tung nicht aus anderen Formen dieses Denkens und Sprechens, z. B.
aus der Metaphysik, hergeleitet werden. Ihre philosophische Recht-
fertigung kann darum nur darin bestehen, daß ein allgemeiner Ver-
dacht gegen sie zurückgewiesen wird: vor allem der Verdacht, jede
Form religiösen Sprechens und Denkens beruhe auf Fiktionen. Die
philosophische Reflexion auf die Eigengesetzlichkeit der Religion
kann demgegenüber zeigen: Es gibt innerhalb des religiösen Denkens
und Sprechens Kriterien, um zwischen Fiktion und objektiv gültiger
Erfahrung zu unterscheiden. Das Gleiche gilt von dem allgemeinen
Verdacht, jede Form des religiösen Verhaltens beruhe auf einer Fehl-
gestaltung der menschlichen Vernunft, z. B. auf dem Versuch, durch
Magie über die Kräfte von Göttern oder Geistern zu verfügen. Die
philosophische Reflexion auf die Eigengesetzlichkeit der Religion
kann demgegenüber zeigen: Es gibt innerhalb des religiösen Denkens
und Handelns Kriterien, anhand derer solche Fehlgestaltungen er-
kannt und überwunden werden können. Der Beitrag der Philosophie
besteht also nicht darin, einen von den religiösen Akten unabhängi-
gen Zugang zur Wirklichkeit des Heiligen und Göttlichen zu eröff-
nen, wohl aber darin, die Religion gegen einen universalisierten Fik-
tions- oder Magieverdacht zu verteidigen und Kennzeichen einer
objektiv gültigen religiösen Erfahrung zu gewinnen.

Damit kann auch zu jener Frage Stellung genommen werden,
die im »Modernismusstreit« zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Mit-
telpunkt der Aufmerksamkeit stand: Muß jene Kritik an der klassi-
schen Metaphysik, die in Kants Kritik der reinen Vernunft ihren
maßgeblichen Ausdruck gefunden hat, notwendig dazu führen, daß
dem Menschen »von seiten des Intellekts jeder Weg zu Gott ver-
schlossen« wird4? Verwandelt sich für diejenigen, die dieser Kritik
zustimmen, die Glaubensentscheidung in den Ausdruck eines irratio-
nalen Gefühls? Im Rahmen einer weiterentwickelten Transzenden-
talphilosophie kann darauf geantwortet werden: Die Frage enthält
eine Zweideutigkeit. Versteht man unter einem »Weg zu Gott von
seiten des Intellektes« einen Zugang zur Wirklichkeit Gottes, der
ohne Beziehung zur religiösen Erfahrung gewonnen werden kann,
dann hat die transzendentale Kritik, in ihrem Zusammenhang mit

24 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

4 Pius X., Enzyklika »Pascendi« ASS 632.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Ergebnissen der Phänomenologie und der Sprachphilosophie,
diese Art eines Weges in der Tat verschlossen. Der Weg zum religiö-
sen Gegenstand ist nur für den religiösen Akt auf originäre Weise
geöffnet. Versteht man dagegen unter einem »Weg zu Gott von sei-
ten des Intellekts« die Hervorhebung jener Verstandestätigkeit, ohne
die die religiöse Erfahrung nicht zustandekäme, dann ist es gerade die
transzendentale Reflexion, die diesen Weg aufschließt. Denn diese
Reflexion kann zeigen: Die religiöse Erfahrung hat ihre eigene Intel-
lektualität, die es gestattet, Kriterien zu gewinnen, an denen die Ob-
jektivität dieser Erfahrung von der bloßen Subjektivität frommer
Gefühle unterschieden werden kann. Gerade sie bewahrt daher den
Glaubenden ebensosehr wie seinen Kritiker vor der Gefahr, die Glau-
bensentscheidung, durch die diese objektive Geltung überlieferter
Zeugnisse der religiösen Erfahrung anerkannt wird, mit einer bloßen
Äußerung von Gefühlen zu verwechseln, an die die »Wahrheitsfra-
ge« gar nicht gestellt werden kann. Denn bloße Gefühle sind weder
wahr noch falsch, sondern allenfalls lebensfördernd oder lebenshem-
mend. Die hier vorgeschlagene weiterentwickelte Transzendental-
philosophie liefert daher die geeigneten Argumente, um einer heute
(wieder) weitverbreiteten Auffassung entgegenzutreten, wonach die
Religion auf ihren Wahrheitsanspruch verzichten und sich darauf be-
schränken müsse, ihre lebensfördernde Funktion nachzuweisen.

3. Zur Methode einer Philosophischen Ein�bung
in die Gotteslehre:
Die »allgemeine« und die
»spezielle Transzendentalphilosophie«

Als Verfahren für eine Strukturanalyse der religiösen Erfahrung bie-
tet sich die transzendentale Methode an. Denn die Reflexion auf die
strukturellen Bedingungen der Erfahrung ist das besondere Themen-
feld der Transzendentalphilosophie. Solange diese nur mit einer ein-
zigen Art von Erfahrung rechnete, der wissenschaftlichen Empirie,
gab es auch nur eine einzige Art von Transzendentalphilosophie. Ex-
emplarisch dafür ist Kants Kritik der reinen Vernunft. Sobald dage-
gen mit mehreren, voneinander verschiedenen Weisen des Erfahrens
gerechnet werden muß, stellen sich auch für die Transzendentalphi-
losophie jeweils besondere Aufgaben: Die allgemeine Transzenden-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 25

Zur Methode einer Philosophischen Ein�bung in die Gotteslehre

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


talphilosophie beschreibt die Möglichkeitsbedingungen der Erfah-
rung überhaupt. Die spezielle Transzendentalphilosophie dagegen
beschreibt die besonderen Bedingungen besonderer Erfahrungswei-
sen. Ein Teil dieser speziellen Transzendentalphilosophie ist die tran-
szendentale Religionsphilosophie. Sie macht die besondere Eigenart
der religiösen Erfahrung deutlich und bestimmt die strukturellen Be-
dingungen dafür, daß diese Erfahrung sich auf ihren spezifischen Ge-
genstand, also insbesondere auf Gott, bezieht. Insofern setzt die spe-
zielle Transzendentalphilosophie die allgemeine voraus und wendet
deren Ergebnisse auf ihr besonderes Thema an.

Nicht immer ist innerhalb der Transzendentalphilosophie dar-
auf reflektiert worden, daß die Bestimmung der Bedingungen, durch
die die Erfahrung möglich wird, zugleich Kriterien erkennen läßt, an
denen defiziente Formen der Erfahrung erkannt werden können. Es
wird im Folgenden zu zeigen sein, daß die Bedingungen, von denen
die Möglichkeit der Erfahrung abhängt, nicht nur – was unstrittig ist
– die Struktur des Erfahrungskontextes definieren und damit zu-
gleich den einzelnen Inhalten der Erfahrung ihren »Stellenwert«
und ihre Bedeutung zuweisen, sondern daß einzelne dieser Bedeu-
tungsmomente an den Rand der Aufmerksamkeit treten oder ganz
ausfallen können. Dann entstehen fragmentarische oder fehlgestalte-
te Weisen der Erfahrung. Auch dies gilt sowohl für die Erfahrung im
Allgemeinen als auch für die je besonderen Weisen der Erfahrung.
Die allgemeine Transzendentalphilosophie hat dann die Aufgabe, die
einzelnen Bedeutungsmomente kenntlich zu machen, die den Inhal-
ten der Erfahrung durch ihren »Ort« im Ganzen des Erfahrungs-
kontextes zukommen, aber auch die Ausfallserscheinungen zu be-
schreiben, die sich aus dem Verlust des einen oder anderen dieser
Bedeutungsmomente ergeben. So gewinnt die allgemeine Transzen-
dentalphilosophie nicht nur hermeneutische, sondern zugleich kri-
tische Funktion. Auch diese Ergebnisse der allgemeinen Transzen-
dentalphilosophie werden von der speziellen auf ihr besonderes
Themenfeld angewendet. Das gilt auch für die transzendentale Reli-
gionsphilosophie. Sie wendet die kritischen Ergebnisse der allgemei-
nen Transzendentalphilosophie auf die speziell religiöse Erfahrung
an, macht dadurch fragmentarische und fehlgestaltete Formen der
religiösen Erfahrung kenntlich und zeigt die Folgen auf, die sich dar-
aus für die Gegenstandskonstitution ergeben. Auf solche Weise ge-
winnt sie auch die Möglichkeit zu einem kritischen Religionenver-
gleich. Es wird sogleich zu zeigen sein, daß diese Aufgabe einer

26 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


transzendentalen Religionsphilosophie unter den philosophiehistori-
schen Bedingungen von heute eine besondere Dringlichkeit gewinnt.

Doch erschöpft sich das Verhältnis zwischen der allgemeinen
und der speziellen Transzendentalphilosophie nicht darin, daß die all-
gemeine die Regeln an die Hand gibt, die die spezielle auf ihr beson-
deres Themenfeld anwendet. In gewissen Fällen erhebt die allgemeine
Transzendentalphilosophie den Anspruch, inhaltliche Erkenntnisse
zu gewinnen, die mit denen der speziellen konkurrieren können. Dies
gilt insbesondere für die Religionsphilosophie. Denn sie führt, wie
schon Kant gezeigt hat, auf Postulate, die jene Bedingung benennen,
deren Wirklichkeit angenommen werden muß, wenn die Dialektik
der reinen Vernunft aufgelöst werden soll; bliebe diese Dialektik un-
aufgelöst, dann ginge die Möglichkeit der Erfahrung überhaupt ver-
loren – und damit freilich auch die Möglichkeit der speziell religiösen
Erfahrung (s. Bd. I, 137 ff., 189–196). Nun werden derartige Ver-
nunftpostulate, ebenfalls schon bei Kant, mit dem Anspruch vor-
getragen, sie eröffneten einen eigenen, spezifisch philosophischen
Zugang zu derjenigen Wirklichkeit, die in der Sprache der Religion
»Gott« genannt wird. Die Vernunftpostulate verstehen sich zugleich
als »Gottespostulate«. Damit aber wiederholt sich innerhalb der Tran-
szendentalphilosophie das Problem, das sich schon für die klassische
Metaphysik gestellt hat: Nicht zur Begründung ihrer Ergebnisse, in
diesem Falle der Vernunftpostulate, wohl aber zur Rechtfertigung der
These, die auf solche Weise postulierte Wirklichkeit sei mit dem Gott
der Religion identisch, bedarf die allgemeine Transzendentalphiloso-
phie der Bezugnahme auf die Zeugnisse religiöser Erfahrung.

Postulate dieser Art sind zuerst von Kant formuliert worden.
Und dieser Versuch Kants kann auch dann für eine weiterentwickelte
Transzendentalphilosophie fruchtbare Hinweise geben, wenn die be-
sondere Fassung, die Kant seiner Postulatenlehre gegeben hat, sich
als überbietungsbedürftig erweist. Kant hat eines seiner Postulate
als das »Postulat der Existenz Gottes« verstanden. Das bedeutet: Er
hat jene Bedingung, deren Wirklichkeit angenommen werden muß,
wenn die Vernunft sich in der ihr immanenten Dialektik nicht auf-
lösen und damit die Fähigkeit zur Erfahrung verlieren soll, für real-
identisch mit derjenigen Wirklichkeit gehalten, von der Religionen
sprechen und die sie als »Gott« bezeichnen. Ob diese Identitäts-
behauptung zutrifft, muß sich herausstellen, wenn der Versuch un-
ternommen wird, im Lichte dieses Postulats auch die Zeugnisse reli-
giöser Erfahrung und die auf solche Zeugnisse gegründete religiöse

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 27

Zur Methode einer Philosophischen Ein�bung in die Gotteslehre

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überlieferung auszulegen. Nicht nur die spezielle Transzendental-
philosophie, die die Möglichkeitsbedingungen spezieller Arten der
Erfahrung auslegt, darunter auch der religiösen, sondern auch die all-
gemeine Transzendentalphilosophie, die die allgemeinen Bedingun-
gen jeder Erfahrung zum Thema hat, muß sich insofern an den Zeug-
nissen religiöser Überlieferung bewähren. Darum hat Kant es für
nötig gehalten, sein Gottespostulat durch eine Auslegung des »Kir-
chenglaubens« zu bewähren. Dieser Versuch Kants mag hinsichtlich
seiner Methode als gewaltsam, hinsichtlich seiner Ergebnisse als ver-
fehlt beurteilt werden. Aber selbst dann bleibt die Aufgabe, die Kant
hat lösen wollen, gestellt. Denn die Unzulänglichkeit einer Lösung
rechtfertigt nicht die Preisgabe einer Aufgabe. Auch eine weiterent-
wickelte Transzendentalphilosophie, wie ich sie in meinem Buch »Die
Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit« vorgeschlagen habe, wird
die Vernunftpostulate, zu denen sie führt, nur dann als »Gottes-
postulate« verstehen dürfen, wenn es ihr gelingt, in ihrem Lichte
die Zeugnisse religiöser Erfahrung auszulegen. Und in dem Maße,
in dem eine solche Auslegung gelingt, stellt sich heraus, daß die
Transzendentalphilosophie ihr eigenes Wort über Gott und seine
Wirklichkeit zu sagen hat. Denn die Postulate bewähren sich zwar
durch ihre Anwendung auf die Zeugnisse religiöser Erfahrung; aber
sie werden auf andere, spezifisch philosophische Weise gewonnen.
Eine philosophische Einübung in die Theologie, die sich auf die Got-
tespostulate stützt, wird so, wenn auch sekundär, zugleich zu einer
Rechtfertigung eines philosophischen Sprechens von Gott, also einer
philosophischen Theologie.

Soeben wurde gesagt: Vernunftpostulate können ihren An-
spruch »Gottespostulate« zu sein, nur dadurch rechtfertigen, daß sie
sich als geeignet erweisen, Zeugnisse der religiösen Erfahrung aus-
zulegen. Fragt man jedoch, auf welche Weise eine solche Auslegung
möglich ist, dann zeigt sich: Eine solche Auslegung kann nicht da-
durch geschehen, daß der Transzendentalphilosoph diesen Erfah-
rungszeugnissen unterstellt, ihr »wahrer Sinn« sei der, den er, unab-
hängig von diesen Zeugnissen, aufgrund philosophischer Einsicht,
schon erkannt hat. An diesem Mangel leiden manche der kantischen
Auslegungen der christlichen Botschaft, die nach der Regel verfah-
ren. »Der Kirchenglaube hat zu seinem obersten Ausleger den reinen
Religionsglauben«5, wobei er den »reinen Religionsglauben« mit

28 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

5 Rel B 157–166.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem postulatorischen Vernunftglauben gleichsetzt. Ein anderer Weg,
eine solche Auslegung möglich zu machen, eröffnet sich durch die
Beobachtung, daß die religiöse Erfahrung selbst die Wirklichkeit des
Heiligen nicht nur als ihren Gegenstand, sondern zugleich als ihren
Möglichkeitsgrund begreift: Das religiöse Subjekt weiß sich mit der
Fähigkeit, das Heilige zu erfahren, von diesem selber beschenkt. Ist
aber Gott (oder, wenn die religiöse Erfahrung sich nicht als ein per-
sonales Verhältnis versteht, das Heilige) der Möglichkeitsgrund der
speziell religiösen Erfahrung, dann wird auf ihn auch zutreffen, was
die Transzendentalphilosophie über die Möglichkeitsgründe jeder Er-
fahrung aussagen kann. Das aber bedeutet: Nur indem die spezielle
Transzendentalphilosophie aufzeigt, daß die religiöse Erfahrung
selbst die Frage nach ihren besonderen Möglichkeitsgründen entste-
hen läßt und den obersten dieser Möglichkeitsgründe »Gott« nennt,
gewinnt auch die allgemeine Transzendentalphilosophie das Recht,
für den Inhalt ihrer Postulate den Namen »Gott« zu gebrauchen. In-
sofern kehrt das Verhältnis zwischen spezieller und allgemeiner
Transzendentalphilosophie sich um: Jene philosophische Gotteslehre,
die ihrer Form nach Postulatenlehre ist, setzt die Ergebnisse der tran-
szendentalphilosophischen Religionsphilosophie voraus.

Unter dieser Voraussetzung führt die Lehre von den Vernunft-
postulaten zu Prädikaten, die der Bedingung für die Auflösung der
Vernunftdialektik zugeschrieben werden müssen und zugleich als
Gottesprädikate gelten dürfen und darum zugleich als Maßstäbe zur
Beurteilung konkreter religiöser Überlieferungen verwendet werden
können. Dazu können an dieser Stelle nur zwei Beispiele vorwegneh-
mend genannt werden: Der »postulierte« Gott ist transzendent, weil
die Bedingungen der Erfahrung von jedem Gegenstand dieser Erfah-
rung verschieden sind. Und er ist wesentlich einer, weil er nur so den
drohenden Zerfall des einen Ich in eine Vielzahl von Subjektivitäts-
weisen, der einen Welt in eine Vielzahl von Erfahrungswelten über-
winden kann. An diesem Maßstab der Transzendenz Gottes und sei-
ner Einheit wird deshalb die Transzendentalphilosophie auch die
verschiedenen Formen der religiösen Erfahrung und die Zeugnisse
ihrer Überlieferung kritisch messen.

Dem soeben skizzierten Wechselverhältnis zwischen allgemei-
ner und spezieller Transzendentalphilosophie wird die hier versuchte
Darstellung folgen. Im folgenden Zweiten Kapitel wird die Aufgabe
der allgemeinen Transzendentalphilosophie beschrieben, die Be-
deutungsmomente jeder Erfahrung freizulegen und zugleich die

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 29

Zur Methode einer Philosophischen Ein�bung in die Gotteslehre

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fehlformen der Gegenstandskonstitution zu beschreiben, die ein-
treten, wenn eines dieser Bedeutungsmomente ausfällt. Im Dritten
Kapitel werden die so erreichten Ergebnisse auf das spezielle Feld
der religiösen Erfahrung angewandt, um die speziellen Bedeutungs-
momente der religiösen Erfahrung zu bestimmen und die fragmen-
tarischen bzw. irregeleiteten Formen der religiösen Gegenstandskon-
stitution zu beschreiben, die sich aus dem Ausfall jeweils eines dieser
Bedeutungsmoment ergeben. Sodann wird, im Vierten Kapitel, der
Kontext zu bestimmen sein, innerhalb dessen die religiöse Rede
vom Heiligen in das Bekenntnis zu einem personalen Gott übergehen
kann. Erst wenn auf solche Weise nachgewiesen ist, daß die religiöse
Erfahrung kraft ihrer Eigenart der transzendentalen Auslegung zu-
gänglich ist, kann die Darstellung im Fünften Kapitel zur allgemei-
nen Transzendentalphilosophie zurückkehren, um das Verhältnis der
philosophischen Postulatenlehre zur religiösen Erfahrung zu bestim-
men. Dabei wird sich zeigen, auf welche Weise im Rahmen einer wei-
terentwickelten Lehre von den Vernunftpostulaten die Gottesprädi-
kate der klassischen Metaphysik wiedergewonnen werden können:
die Prädikate der Einheit, der Transzendenz und der höchsten Voll-
kommenheit. Ein abschließendes Sechstes Kapitel wird den so ge-
wonnen philosophischen Gottesbegriff mit der religionshistorischen
Wirklichkeit vergleichen und die Frage zu beantworten versuchen,
wie es zu erklären sei, daß das Bekenntnis zu einem transzendenten,
wesenhaft einen und absolut vollkommenen Gott in den Religionen,
wie sie wirklich beobachtet werden können, keineswegs die Regel,
sondern eher die Ausnahme darstellt und daß die Verkündigung von
einem solchen Gott, mag sie von Philosophen oder von Vertretern
»monotheistischer« Religionen vorgetragen werden, nicht selten auf
einen »frommen Widerstand« stößt. Denn auch dieser Widerstand
muß verständlich gemacht werden können, wenn eine Religionsphi-
losophie den Selbstzeugnissen der religiösen Erfahrung gerecht wer-
den will.

Erstes Teilergebnis

Die Vokabel »Gott« ist in der Sprache der Philosophie ein Lehnwort,
das aus der Sprache der Religion stammt und nur in deren Kontext
seine ursprüngliche Bedeutung gewinnt. Aufgrund dieser Beobach-
tung wird für die hier vorgelegte »Philosophische Einübung in die

30 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gotteslehre« ein Verfahren gewählt, das sich von dem der traditio-
nellen »Philosophischen Gotteslehre« unterscheidet. Während diese
ihre Einsichten unabhängig von der Bezugnahme auf Zeugnisse der
religiösen Erfahrung gewinnt und erst am Ende ihrer Argumente be-
hauptet, das von ihr Erkannte sei mit derjenigen Wirklichkeit iden-
tisch, die im religiösen Zusammenhang »Gott« genannt wird, soll
hier von Anfang an von den Selbstzeugnissen der religiösen Erfah-
rung ausgegangen werden – freilich nicht, um »fideistisch« zu be-
haupten, eine übernatürliche Offenbarung sei die Bedingung für al-
les philosophische Reden von Gott, sondern im Gegenteil, um die
innere Rationalität dieser besonderen Klasse von Erfahrungen deut-
lich zu machen. Diese ergibt sich daraus, daß hier wie bei jeder Art
von Erfahrung die Transformation subjektiver Erlebnisse in Inhalte
objektiv gültiger Erfahrung nur durch die Anwendung von Begriffen
des Verstandes und von Ideen der Vernunft gelingt. Theologisch ge-
sprochen: Die Erkenntnisse, die aus der religiösen Erfahrung hervor-
gehen, werden auch dann, wenn sie, ihrem Entstehen nach, aus
»übernatürlicher Quelle« entsprungen sein sollten, durch die Tätig-
keit des Verstandes aus subjektiven Erlebnissen in Inhalte objektiv
gültiger Erfahrung verwandelt und insofern, ihrer Vollzugsart nach,
»mit dem natürlichen Licht der Vernunft« gewonnen. Wie deren Ver-
hältnis zu der »vom Glauben erleuchteten Vernunft« zu bestimmen
sei, ist eine Frage, die nicht der Philosoph, sondern der Theologe zu
beantworten hat.

Die gewählte Methode ist die einer »speziellen Transzendental-
philosophie«, die die Ergebnisse der »allgemeinen Transzendental-
philosophie«, die Freilegung der Bedingungen, von denen die Mög-
lichkeit jeder Erfahrung abhängt, auf das spezielle Gebiet der
religiösen Erfahrung anwendet. Das erste Ziel dieser Untersuchung
besteht also darin, aus der spezifischen Struktur der religiösen Erfah-
rung (nicht nur der biblisch bezeugten) die Bedingungen für deren
spezifischen Gegenstandsbezug abzuleiten.

Durch diese Bezugnahme auf die religiöse Erfahrung wird je-
doch die »philosophische Gottesfrage« nicht überflüssig gemacht.
Denn durch die Freilegung der Bedingungen für den spezifischen Ge-
genstandsbezug dieser Erfahrung werden zugleich Kriterien gewon-
nen, an denen die genuin religiöse Erfahrung von religiösen Fiktio-
nen unterschieden werden kann. Auf diese Weise wird die alte Frage
»Ob ein Gott sei« neu gestellt. Zugleich soll es darum gehen, gewisse
Fehlformen zu diagnostizieren, die sich ergeben, wenn einzelne Be-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 31

Erstes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutungsmomente dieser Erfahrung ausfallen. Dann nämlich entste-
hen zugleich inhaltlich unangemessene Vorstellungen vom Heiligen
bzw. von Gott. Auf diese Weise wird die alte Frage »Was Gott sei« im
transzendentalphilosophischen Zusammenhang neu gestellt. Sind
derartige Unterscheidungskriterien gewonnen, dann wird zugleich
ein kritischer Religionen-Vergleich möglich.

In beiden Hinsichten aber ist es die religiöse Erfahrung, die der
»philosophischen Gottesfrage« ihr Thema vorgibt. Und die Antwort
auf die so verstandene »Gottesfrage« wird nicht in einer von aller
religiösen Erfahrung unabhängigen Metaphysik gewonnen, sondern
in einer Reflexion, die die Möglichkeitsgründe dieser spezifisch reli-
giösen Erfahrung betrifft und damit zugleich deren mögliche Fehl-
gestalten und Selbst-Mißverständnisse freizulegen vermag.

Ein besonderes Problem stellen dabei jene Vernunftpostulate
dar, zu denen die allgemeine Transzendentalphilosophie ohne Bezug-
nahme auf die Selbstzeugnisse der Religion gelangt, für die sie aber
den Anspruch erhebt, »Gottespostulate« zu sein. Diesen Anspruch
können die Postulate nur einlösen, indem sie sich als tauglich er-
weisen, eine kritische Auslegung – nicht eine philosophische Über-
formung! – der Selbstzeugnisse religiöser Erfahrung möglich zu
machen.

32 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zum Thema einer »Philosophischen Einübung in die Gotteslehre«
	2. Die »philosophische Gottesfrage« – ihre Eigenart und Aufgabenstellung
	3. Zur Methode einer Philosophischen Einübung in die Gotteslehre: Die »allgemeine« und die »spezielle Transzendentalphilosophie
	Erstes Teilergebnis

