
4. Das traumatisierte Subjekt

Dieses Kapitel wird sich dem Entwerfen einer Theorieskizze widmen, die es 
möglich macht, das Subjekt in den Begriffen des Körpers neu zu denken (vgl. 
Einleitung). Im Folgenden erfolgt also eine systematische Einarbeitung le-
benswissenschaftlicher Perspektiven auf physiologische Prozesse. Dies zum 
Zweck der Erarbeitung eines Verständnisses des Subjekts in den Begriffen des 
Körpers. Damit erhoffe ich mir, ein Schlaglicht auf eine neue Theorie der In-
korporation von Geschlechterordnungen als gelebte soziale Praxen zu werfen. 
Es soll auf die Frage, wie das Soziale in den Körper kommt, beziehungsweise 
konkreter: wie der soziale Entwurf Geschlecht in die Körper kommt, zumindest 
eine vorläufige Antwort gefunden werden. Dafür wird neben lebenswissen-
schaftlichen (neurowissenschaftlichen) Perspektiven auf Körpervorgänge und 
Erinnerungsprozesse Nietzsches strukturelles Modell leiblicher Subjektivatio-
nen, wie es im vorangegangenen Kapitel erarbeitet wurde, weiter entfaltet und 
weiterentwickelt. Es wird mit neurowissenschaftlichen Konzepten zu Trauma 
gegengelesen. So kann die Dimension des Körpers und seine Beteiligung an 
Subjektivierungen genauer gefasst werden. Der Bezug auf die Neurowissen-
schaften, wie er in diesem Kapitel vorgenommen wird, ist nur insofern in-
teressant und vertretbar, als er an eine Dimension der leiblichen Erfahrung 
anknüpfen kann.1 Insofern muss und soll die Ebene der Leiberfahrung un-
bedingt in die lebenswissenschaftlichen und subjekttheoretischen Konzepte 
zu ‚Traumatisierungen‘ mitbedacht werden, wie auch die Leibkonzepte trau-
matische Prozesse, wie sie aus der Sicht der Neurowissenschaften beschrieben 
werden, mitbedacht werden sollten, um ihre Grenzen auszuloten zu können.2

Da Nietzsche nicht zwischen Leib und Körper unterscheidet (vgl. Kap. 3.2.2), 
meint er beide Dimensionen, diejenige, die die physiologischen Prozesse be-

1 | Für eine Ausarbeitung eines Konzepts eigenleiblicher Er fahrung im Anschluss an 

Merleau-Ponty, Gernot Böhme, Helmuth Plessner und Herrmann Schmitz und eine kont-

roverse Diskussion der Leibphänomenologie und der philosophischen Anthropologie in 

Referenz zu Nietzsches Leibbegrif f siehe Wuttig 2015b.

2 | Zu diesen, in dieser Schrif t eher implizit gehaltenen Annahmen, finden sich explizite 

Theoretisierungen ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t176

trifft, und die auf der Basis lebenswissenschaftlichen Wissens heute in hö-
herem Maße als damals objektivierbar ist (wie zum Beispiel Messung des 
Blutzuckerspiegeles, Cholesterinwerte, Sichtbarmachung von Arthrose in den 
Gelenken usw.), und diejenige, die die Ebene des leiblich-affektiven Erlebens 
an der (vergesellschafteten) Physiologie betrifft.

Durch Nietzsches Leib-Subjekt-Modell kann womöglich sichtbar werden, 
dass Verletzungen Subjekte machen. Kann Trauma ein Subjekt machen? Wie 
müsste Trauma dafür verstanden werden? Das Subjekt wird, so haben bereits 
die Ausführungen in Kapitel 3 gezeigt, ipso memento corporalis unterworfen. 
Nietzsche turn könnte darum heißen, identitäre Zumutungen selbst als poten-
ziell traumatisch zu begreifen, und diese von einer somatischen Dimension 
analytisch zu trennen. Identität als Trauma und Geschlecht als Trauma zu be-
denken. Gibt es also ein Trauma der Identität, ein Trauma des Gender? Wenn 
soziale Ordnungen, wenn Geschlechterordnungen sich einverleiben, kann das 
nicht schon als traumatischer Prozess verstanden werden? Um diesen Fragen 
weiter auf die Spur zu kommen, soll mit einem (kritischen) Bezug auf neuro-
wissenschaftliche Forschungen nun Nietzsches mnemotechnische Idee der Ein-
verleibung sozialer Ordnungen als Geschlechterordnung weiter konkretisiert 
werden. Da diese Studie sich den Soma Studies3 verpflichtet sieht, der The-
matisierung der somatischen Dimension im Verhältnis zu sozialen Prozessen 
und Ordnungen, soll diese somatische Dimension begrifflich genauer gefasst 
werden. Dafür ist die Annahme einer „vorkognitive[n] Dimension der Mög-
lichkeit von Erkenntnis“ zentral (Iwawaki-Riebel 2004: 70). Diese wird sowohl 
von den Neurowissenschaften heute behauptet, als sie sich auch in Nietzsches 
Leibbetrachtungen findet, nämlich in der Gestalt des Leibes als Vielheit (vgl. 
Nietzsche 1988a: 19; 1993: 39) (vgl. Kap. 3.2 u. 6.1.5). Wenn es auch zwischen 
Nietzsches materieller Philosophie und den aktuellen Neurowissenschaften 
(vgl. dazu Grosz 1994: 122) Gemeinsamkeiten gibt, geht es Nietzsche nicht um 
eine reduziert biologische und physiologische Deutung des Leibes (vgl. dazu 
auch Iwawaki-Riebel 2004: 70). Genauso geht es ihm nicht um die Erzeugung 
eines traumatisierten Anderen, sondern um das Aufzeigen der Problematik ei-
ner „neuzeitlichen Subjektivität“ (ebd.: 71). Dafür bildet eine vorkognitive Di-
mension der Möglichkeit von Erkenntnis ein potenzielles Korrektiv.

Mit diesen Denkvoraussetzungen im Hintergrund wird zunächst Nietz-
sches Subjektbegriff als Topos des Traumas, wie er in Kapitel 3 eingeführt wurde, 
auf den Traumabegriff enggeführt. Dies, um der These nachzugehen, dass die 
Einverleibung sozialer Ordnungen potenziell traumatisch ist. Dieser philoso-
phischen Spekulation wird nachfolgend in Bewegungen des Abgleichs, Ver-
gleichs und Gegenlesens Nietzsches Ontologie traumatischer Subjektivierung 
(vgl. ebd.) mit lebenswissenschaftlichen traumabezogenen Konzepten nachge-

3 | Vgl. Einleitung.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1774. Das traumatisier te Subjek t

gangen. Zunächst wird des frühen Freuds Traumavorstellung als mögliches 
Modell für Subjektivierungsprozesse gedeutet. Dies geschieht mit dem Ziel, 
die Bewegung der Verwerfung der ‚Verführungsthese‘ durch Freud – einfach 
gesprochen – zurückzuweisen, nicht mitzumachen. Stattdessen kann Trauma 
als Trope, welche zu der Trope der Subjektivierung koextensiv geltend gemacht 
wird, als Effekt wirklicher Gewalt, im Sinne eines echten Ereignisses, das nicht 
im Performativitätsbegriff aufgeht (vgl. Appiano 2013), aufscheinen, und nicht 
zuvorderst als eine internalisierte ‚traumatische‘ ödipale Dynamik von Begeh-
ren und Zurückweisung. Die Leugnung der gewaltsamen Übergriffe durch 
Freud, die er unter sozialem Druck vornahm, hat in meinen Augen bis heute 
Auswirkungen auf Vorstellungen von Subjektivierungen – wie sie sich etwa 
auch in Butlers Konzept der melancholischen Identifizierungen (2001) nieder-
schlagen. Den frühen Freud aus heutiger traumatheoretischer Perspektive le-
send, in der Gewalt ein äußeres, überwältigendes Ereignis darstellt, lässt sich 
das Trauma selbst als ein Spuren-Hinterlassen im Subjekt – als Subjektivie-
rung – lesen. Bislang wurde in der Schrift eher implizit, fragmentarisch, kur-
sorisch, mitunter etwas rätselhaft auf den Topos Trauma in seinem gängigen 
und klinischen Verständnis Bezug genommen (s.o.). Im Weiteren soll auch in 
diesen systematisch eingeführt werden, seine Verwendung geklärt, Absichten 
besprochen und Stolpersteine, die mit der Verwendung womöglich verbunden 
sind, aufgezeigt werden. Trauma soll indes als dasjenige sichtbar werden, was 
einen für die Philosophie des Abendlandes typischen Geist-Körper-Dualismus 
zu überschreiten vermag. Der Traumatopos verweist, in meinen Augen, auf 
eine Schnittstelle von Ereignis und Körper, von Subjektivität und sozialer Ord-
nung, von Geist, als Wille einerseits und Energien und Kräfte andererseits, 
wie ihren wechselseitigen Durchdringungslinien (darin liegt das eigentliche 
post-cartesianische Element). Inkorporierungsprozesse als Körpergedächt-
nisbildungen setzen Überschneidungspunkte, die autonomen (im Sinne der 
sozialen und historischen Bedingungen vorgängigen) Subjektvorstellungen 
entgegenstehen. Die Anerkennung der Verletzbarkeit menschlicher Existenz 
weitergehend mit dem Traumabegriff strategisch juxtapositionierend, lässt 
sich, so die Hoffnung, ein Topos politisch anerkennbarer Verletzbarkeit schaffen. 
Denn: Mit der Anerkennung des Traumatopos könnte die Anerkennung eines 
liminalen, verletzbaren Körpers und Leibes einhergehen. Der medizinische Be-
griff „Dissoziationen“ ist hier eine Hilfskonstruktion für eine Denkmöglichkeit 
im Übergang4; dieser spannt, mit Gayatri Chakravorty Spivak (1988) gedacht, 
einen „strategisch essentialistischen“ Raum auf (Spivak zit. nach Kühner 2008: 
171). In diesem Raum soll die Grenze der Existenz als noch nicht Tod, aber als 
ein stets aufs Neue Sterben fassbar werden. Ein Sterben, das dann politisch 

4 | Den Begrif f und seine mit ihm verbundene Idee verwende ich in Anlehnung an Sus-

anne Maurer (2011a).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t178

eingeklagt werden kann, soll und muss. Durch die Rezeption und eine macht-
theoretische Umarbeitung von Peter Levines relativ jungem neurophysiologi-
schen Traumakonzept (Levine 1998; 2006; 2011) können Dissoziationen und 
andere mögliche Dynamiken des Traumas womöglich in ihrer konkreten so-
matischen, affektiven und sozialen Dimension nachvollziehbar werden. Wenn 
auch Levines Naturalismus hier kritisch zu lesen ist, kann der Bezug auf die 
physiologischen Variablen menschlicher Existenz – als Epistem gekennzeich-
net – eine kritische Größe zu den alltäglichen sozialen Anforderungen bilden. 
Physiologische Variablen (autonomes Nervensystem [ANS], Verarbeitungspro-
zesse im Gehirn) stellen einen strategisch-normativen Bezugspunkt dar, von 
dem aus bestimmte Praktiken als Zumutung und als Angriffe auf einen li-
minalen Körper bloßgestellt werden können. In einer in einer Bewegung der 
Kritik an der Hegemonialität westlicher Traumadiskurse wird abschließend 
die Frage aufgeworfen von hegemonialen Traumadiskursen nicht vielmehr 
selbst Gewalt ausgeht, indem hier Ein- und Ausschlussdynamiken (re-)vitali-
siert werden?

4.1 Nie t zsches Kritik der leiblichen Einheit als Tr auma

„Der Leib verleibt sich die Schmerzen notwendigerweise ein, d.h. verinnerlicht sie durch 

die eigenen Er fahrungen im Sinne der Traumatisierung.“ (Iwawaki-Riebel 2004: 64)

Subjektivierungen sind bei Nietzsche eng mit der menschlichen Verletzungs-
macht verknüpft (vgl. Kap. 3.5). Mehr noch: Subjektivierung wird mit Nietzsche 
sogar als Trauma lesbar (vgl. ebd.: 52 u. 64). Subjektivierung als Trauma ist 
hier aber nicht im Sinne einer notwendigen, universellen anthropologischen 
Konstante zu verstehen, sondern als Effekt macht- und herrschaftsinformier-
ter, historisch variabler, genealogischer Ordnungen. Nietzsches Anliegen ist es 
nicht, diese Form der Subjektivierung als natürlich, alternativlos zu affirmie-
ren, sondern durchschaubar zu machen, zu kennzeichnen, zu skandalisieren 
und zu verabschieden.

Dass Macht tief im und ins Fundament menschlichen Seins wirken kann, 
wird daraus erklärbar, dass eine physische Dimension existiert, die von einer 
semiotisch-leiblichen potenziell unterschieden werden kann. Soziale Ordnun-
gen treffen immer wieder auf ein formbares und einprägsames und dadurch in 
Machtprozesse integrierbares chaotisches Kräftefeld. Aus dieser kontinuierli-
chen (gewaltsamen) Begegnung kann sich dasjenige erzeugen, was Nietzsche 
die Einheit des Leibes nennt. Die Erzeugung dieser (prekären) Einheit des Leibes, 
stets aufs Neue, ist bei Nietzsche gleichbedeutend mit Subjektivierung (vgl. Kap. 3). 
Dabei sind es die „vermeintlich zwanglosen intersubjektiven Veranstaltungen“ 
(Kalb 2000: 115), die in sich eine schwer zu durchschauende Grausamkeit ber-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1794. Das traumatisier te Subjek t

gen, die subjektkonstitutiv-traumatisch sind. Identität selbst ist darum eine 
Praxis, eine scheinbar zwanglose Veranstaltung, die ihren gewaltsamen – trau-
matisierenden Charakter – zu verbergen weiß.

Die Philosophin Toyomi Iwawaki-Riebel (2004) beschreibt Nietzsches 
Theorie der Ich-Werdung als traumatischen Prozess, wenn sie schreibt, dass 
‚Nietzsches Leib‘ „sich die Schmerzen notwendigerweise [...] [ein]verleibt“, darü-
ber, dass Schmerzen „durch die eigenen Erfahrungen im Sinne der Trauma-
tisierung“ verinnerlicht werden (Iwawaki-Riebel 2004: 64). Sowohl der Leib als 
auch die mit diesem verbundene Erfahrung tritt hier als maßgeblich für Sub-
jektivationen auf. Der Leib ist die Grundlage menschlichen Seins. An diesem 
finden alle formierenden Verletzungen statt. Die Schmerzen bilden dabei das 
Vehikel, auf dem die sozialen Ordnungen in den Leib hinein transportiert wer-
den (vgl. Kap. 3.5). Des Leibes physiologische Kräfte und Intensitäten bilden 
gleichsam den Topos der Offenheit zur Annahme sozialer Ordnungen (vgl. 
Kap. 3). Nietzsche postuliert eine unorganisierte Kraft, die durch ein kom-
plexes Zusammenspiel aus Schmerzerfahrung und Deutung dieser Schmer-
zerfahrung entlang gesellschaftlich akzeptierter Deutungsparadigmen zu ei-
nem scheinbar kohärenten Ich wird (vgl. Kap. 3.2-3.3.2). Das kohärente Ich ist 
gleich einem traumatisierten Ich, es ist ein zur Einheit versprachlichtes, ein 
fixiertes leibliches Selbst, dass seine potenziell bewegliche leibliche Vielheit 
eingebüßt hat.5 Der Leib ist demzufolge ein Verdoppeltes, immer Natur wie 
Kultur. Dennoch sind die natürlichen Kräfte des Körpers, die Intensitäten, die 
unendlichen Energieimpulse und Triebe, die als ontologische Möglichkeit 

5 | Ich schließe mich hier Iwawaki-Riebels Lesart Nietzsches an. Bei Iwawaki-Riebel 

heißt es dazu noch: „Das Selbst ist bei Nietzsche ursprünglicher als das erkenntnisthe-

oretische oder sprachliche Ich. Das Selbst denkt und spricht, nicht das Ich, im Grund-

text des Lebens. Das Ich, das in die bewusste Ebene, d.i. für Nietzsche, eine Zeichenwelt 

durch Worte beziehungsweise Mitteilungszeichen, aufgetaucht ist, ist oberflächlicher 

und unwesentlicher als das Selbst, das in unendlich unbewussten Lebenstrieben be-

steht. Es ist identisch mit dem Leib, der eine große Vernunft ist und in dem das Werte 

schaffende Vermögen innewohnt.“ (Iwawaki-Riebel 2004: 32, Herv. B.W.) Iwawaki-Rie-

bel belegt diese Lesart anhand von Auszügen aus der stark naturphilosophischen 

Schrif t Also sprach Zarathustra (Nietzsche 1988a). Ich halte dies lediglich für die ‚hal-

be Wahrheit Nietzsches‘. Iwawaki-Riebel fokussier t mitunter mehr auf den Naturphilo-

sophen Nietzsche, der sich mit den Aspekten beschäftigt, die aus den Lebenstrieben 

in die soziale Organisation hineinwirken. Die andere Seite, der späte Nietzsche, wie 

er von Christoph Kalb (2000) gewinnbringend herausgearbeitet wird, postulier t, dass 

sprachliche wie soziale Aspekte die Lebenstriebe, wenn auch nie vollständig einholbar, 

konstituieren (vgl. Kap. 3.2.3). Es handelt sich daher, wie Iwawaki-Riebel (2004) an an-

derer Stelle auch betont, um eine „Erkennbarmachung der Verhältnisse zwischen Innen 

und Außen […] [die] auf dem Leib [stattfinden]“ (ebd.: 52).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t180

der sozialen Formierung gegenüberstehen und sich ihr teilweise entziehen, 
gegeben – sie bilden eine potenziell widerständige Kraft (vgl. Kap. 6). In die-
se unendlichen Kräfte und Energieimpulse hinein, diese leibliche Vielheit 
hinein wirkt ein Trauma inskriptorisch-konstitutiv. Dieser Gedanke wird im 
Folgenden weiter zu präzisieren und zu illustrieren sein. Nietzsche setzt ei-
nen Hiatus zwischen einer unorganisierten somatischen Entität und einer 
formgebenden, die im weitesten Sinne mit einer Kultur/sozialen Ordnung 
assoziiert ist.

4.2 „Nie t zsche is just so much into life“ – Identität als 
Antipode des Lebens

Während etwa die philosophische Anthropologie die Einheit des Subjekts als 
existentielle notwendige Universalie begründet – und damit auch die Ein-
passung des Subjekts in die kulturelle Ordnung6, sieht Nietzsche sowohl die 
Bildung eines einheitlichen Organismus als auch die Einbindung des Men-
schen in eine soziale Ordnung als eine variable soziale und individuelle Praxis. 
Der zur Einheit und Selbstidentität sich formierende Organismus erklärt sich 
nicht ex nihilio, sondern aus einem Trauma heraus, einer Verletzung. Nietz-
sche ontologisiert zwar die Verletzlichkeit des Leibes und seine Erreglichkeit: 
„Der Leib verleibt sich die Schmerzen notwendigerweise ein“ (s.o.), er setzt 
Schmerzen selbst aber nicht als notwendig voraus, insofern auch nicht die mne-
motechnische Vereinheitlichung des Organismus im und durch den erlebten 
Schmerz (vgl. Kap. 3). Nietzsche führt vielmehr eine dritte Dimension ein, 
eben die des Traumas, die letztlich zur Subjektivation führt. Daher postuliert 
Nietzsche mitnichten eine Teleologie der Gewalt (wie im vielfach unterstellt 
wird). Im Gegenteil: In zynischen Anmerkungen über die Herrschaftsstrate-
gien so mancher Privilegierter7 in der Schrift Zur Genealogie der Moral (1988) 

6 | Ausführlicheres zum Einheitstelos der philosophischen Anthroplogie bei Wuttig 

2015b.

7 | Nietzsche skizzier t eine Ontologie der Macht als Ontologie des Versprechens der 

Selbst-Identität. In dieser Perspektive gilt nur derjenige als Subjekt, der versprechen 

darf, dass er morgen noch derselbe sein wird – alle anderen sind potenziell der Ver-

achtung und der Gewaltsamkeit ausgesetzt – sie sind prekär. Selbstkontinuität und 

-Kohärenz ist bei Nietzsche Herrschaft. Sich erinnern zu können, verbunden mit dem 

Versprechen von Sicherheiten, die aus der Selbstidentität der Subjekte sich ableiten 

lassen, bildet innerhalb sozialer Ordnungen die Währung generalis. Wer über sie ver-

fügt, ist mächtig, gleichsam autorisier t, wer nicht, schutzlos der Aggression und Gewalt 

ausgesetzt. Ebenso wie das „Versprechen-Dürfen“ die Herrschaft über andere garan-

tier t, garantier t es auch die Herrschaft über sich selbst wie über die Natur. Bei Nietz-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1814. Das traumatisier te Subjek t

skandalisiert Nietzsche Herrschaftsverhältnisse als kontingente Praxis, und 
verweist damit implizit auf einen Ausweg, indem er Schmerzen als Effekt von 
Herrschafts- und Machtausübung beziffert. Die Bildung eines einheitlichen 
Organismus, einer (unerreichbaren) Identität, wenn man so will, ist bei Nietz-
sche Effekt von Macht- und Herrschaftsverhältnissen, die zunächst von den in 
der sozialen Ordnung höher gestellten an niederen ausgeübt werden,8 und die 
alsbald das unterworfene Subjekt gegen sich selbst und seinen physiologischen 
Leib ausübt (als Modus der Unterwerfung) (vgl. Kap. 3.2.3). Machtausübung 
besteht in dem Zufügen physischer und seelischer Schmerzen (Entwertungen 
durch andere), aber zuvorderst und häufig in der Selbstbestrafung oder/und 
der Selbstgeringschätzung.9

Die Unterwerfung seiner Selbst im Akt der Formgebung, zeitgenössischer 
formuliert: die Produktion einer (möglichst) kohärenten Identität, folgt dabei ei-
ner gewissen physio-psychisch-sozialen Dynamik: Körperimpulse (Nervenim-
pulse) werden durch die Brille gesellschaftlicher Konventionen interpretiert (vgl. 
Kap. 3.3.1) Interpretationen erwirken und orientieren sich an gesellschaftlich 
gemachten Abgrenzungen; Abgrenzungen, die wiederum „Machtverschieden-
heiten“ zur Voraussetzung haben wie auch hervorbringen. Rigide Interpretati-
onen von Leibimpulsen bilden den Organismus als schmerzhafte, zwanghaf-
te traumatische Einheit (vgl. Kap. 3.3.1-3.3.2). Bei Iwawaki-Riebel heißt es: „Bei 
der Bildung eines Organs handelt es sich um eine Interpretation; er grenzt ab, 
bestimmt Gerade, Machtverschiedenheiten.“ (Iwawaki-Riebel 2004: 87) Inter-
pretationen von Empfindungen erzeugen die illusorische Einheit des Subjekts  

sche heißt es: „Von sich aus nach den Anderen hinblickend, ehrt er oder verachtet er 

[der freie Mensch, B.W.]; und eben so nothwendig als er die ihm Gleichen, die starken 

und zuverlässigen (die, welche versprechen dürfen) ehrt, – also Jedermann, der wie ein 

Souverän spricht, schwer, selten, langsam, der mit seinem Ver trauen geiz t, der aus-

zeichnet [...], der sein Wort giebt als Etwas, auf das Verlass ist, weil er sich stark genug 

weiss, es selbst gegen Unfälle, selbst ‚gegen das Schicksal‘ aufrecht zu halten – ebenso 

nothwendig wird er seinen Fußtritt für die schmächtigen Windhunde bereit halten, die 

versprechen, ohne es zu dürfen.“ (Nietzsche 1988: 49, Herv.i.O.) (vgl. Kap. 3.5)

8 | Als Beispiel zählt Nietzsche auch das römische Recht, das dem Gläubiger zugestand, 

den Leib des Schuldners zu ‚reduzieren‘ – in der Folter –, dem Schuldner etwa entspre-

chend der Schulden, die er offen hatte, ein Körperteil zu entfernen (vgl. ebd.: 50) (vgl. 

Kap. 3.5).

9 | Die Wortwahl der Umschreibung von Nietzsches Postulaten ist zeitgenössisch. Nietz-

sche drückt das in Zur Genealogie der Moral folgendermaßen aus: „[N]ur dass der Stoff, 

an dem sich die formbildende und vergewaltigende Natur dieser Kraf t auslässt, hier 

eben der Mensch, selbst sein ganzes thierisches altes Selbst ist – und nicht –, wie in 

jenem grösseren und augenfälligeren Phänomen, der andere Mensch, die andren Men-

schen.“ (Ebd.: 80)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t182

(vgl. Kap. 3.3.1-3.3.2) (vgl. ebd.: 74). Interpretationen von Empfindungen (Körpe-
rimpulsen/Körpersensationen) in komplexe Gefühle generieren Authentizität. 
Diese Dynamik ‚hilft‘ den Individuen, sich als Einheit (als sich mit sich selbst 
identisch) wahrzunehmen. Gefühle sind aber bereits ebenso kulturell/sozial 
geprägte, gewohnheitsmäßige Interpretationen gewisser körperlicher Zustände 
(vgl. ebd.: 55). Jene Gefühle – anders als die ihnen vorausgehenden körperlichen 
Zustände/Impulse sind aber bereits „traumatische Gefühle“, (ebd.: 54), weil 
diese dermaßen eng mit der Einverleibung von Macht- und Herrschaftsver-
hältnissen zu tun haben. Bei Nietzsche heißt es: „Unsere Gefühle – das ist 
die ganze menschliche Vergangenheit bis zu dir und mir: die geschaffenen 
Werthe. Unsere höheren Gefühle – wir müssten sie ausrotten, wenn wir nicht 
ein neues Ziel ihnen geben!“ (Nietzsche zit. nach ebd.) So sieht etwa Nietzsche 
in den Leidenschaften Gefühle, die genau nicht den körperlichen Zuständen 
zuzuschreiben sind (vgl. ebd.: 55). Körperliche Zustände nehmen bei Nietzsche 
den Status eines „vorpsychologischen Ontischen“ ein (vgl. ebd.: 59), auf das 
hin wieder zurückgearbeitet werden muss, um der kontingenten traumatischen 
Dimension zu begegnen und ihr möglicherweise zu entgehen.

Während in der philosophischen Anthropologie nach Helmuth Plessner 
(1975) (ich hatte bereits auf die problematische und kanonische Übernahme 
dieser Stellung hingewiesen) in einer Superpositionierung der Exzentrizität 
menschlicher Existenz eine implizite kulturell-monistische Lesart des Sub-
jekts kalibriert wird, und die, cartesianisch gesprochen, Res extensa der Res 
cogitans unterordnet wird (vgl. Kap. 2.1), öffnet Nietzsche die Tür zu einer 
neu-materialistischen Lesart von Subjektivität und Leiblichkeit, und damit eine 
post-cartesianische Lesart, in der die Res extensa erhalten bleiben kann und als 
eigenständige Dimension gewürdigt wird. Wenn die Res extensa aus dem phi-
losophischen Diskurs verschwindet, wird aber jedes Gerede von der Verletzbar-
keit genau wie das der Widerständigkeit entlang von Verkörperungsprozessen 
sinnlos, weil es nichts gibt, was verletzt werden kann, und nichts, was sich ma-
teriell den sozialen Zumutungen entzieht. Soma Studies bedeutet daher auch 
eine postcartesianische Aneignung der Frage nach dem Subjekt (wie ist die Res 
extensa in soziale Prozesse eingebunden) und keine anti-cartesianische Aneig-
nung der Frage des Subjekts, in der der Körper als Physis überwunden scheint. 
(Es gibt hier immer nur Texte, die auf Texte treffen.) Materialitäten mensch-
licher (und tierischer) Existenz sind keine bloßen Metaphern. Nietzsche kann 
insofern als materieller Denker gelesen werden, als er die Entitäten Soma und 
Sema zueinander in ein Verhältnis setzt. Kalb gibt Nietzsches Position wie 
folgt wieder:

„Er [Nietzsche, B.W.] meint genau das, was er sagt, wenn er behauptet, Wahrheiten kön-

nen verletzen und sich auf den Willen schmerzhaft einprägen. Das klingt verrückt – und 

hat doch Methode. Die für einen Vergleich konstitutive Scheidung zwischen materiellem 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1834. Das traumatisier te Subjek t

und Geistigem, zwischen Subjekt und Objekt soll gänzlich irrelevant sein, sobald es um 

den Leib zu tun ist, denn Leiblichkeit [beschreibt] eine Ebene menschlicher Existenz, 

auf Sprache und Sein unmittelbar (ohne, dass es der Vermittlung einer metaphorischen 

Übertragung bedürfte) miteinander zusammenhängen.“ (Kalb 2000: 114)

Die konstitutive Unterscheidung zwischen Sema und Soma wird bei Nietzsche 
insofern relevant, als sich „die Zeichen (Wahrheiten) [...] ins Fleisch schnei-
den [...] verletzen, und sich auf den Willen schmerzhaft einprägen“ (ebd.). Die 
konstitutive Unterscheidung wird insofern wiederum irrelevant, wenn das 
Trauma, als ein Teil der Außenwelt, als Ereignis und ein Teil der Innenwelt 
des Subjekts, die Spur des Ereignisses, sich in die physiologisch-materielle 
Dimension schneidet und das Subjekt formiert. Das Trauma bildet ein un-
mittelbares Scharnier zwischen Subjekt und Sozialität – es erzeugt den Leib 
– der immer zugleich beides ist: das Soziale/Semiotische und die Physis. Das 
Subjekt ist ein Schutzmechanismus, eine Überlebensstrategie, die in einer 
künstlich gefühlten Einheit besteht. Identität ist in dieser Perspektive nicht 
viel mehr als ein Einschluss des Kräftefeldes Körper in ein metonymisches 
Zwangsverhältnis.

Der Leib ist ipso memento – als Fall des Traumas – kulturell vereinheitlicht. 
Während die philosophische Anthropologie und mithin die Körpersoziologie 
(vgl. Wuttig 2015b) an der Notwendigkeit einer Identitätsbildung festhält, hat 
ein Nietzsche turn den Vorteil, die Kontingenz und die Schmerzhaftigkeit iden-
titärer Prozesse denken zu können. Zudem wird darüber auch die somatische 
Dimension für eine ‚geisteswissenschaftliche‘ Debatte verfügbar gemacht. Auf 
diese Weise kann auch erst die Frage beantwortet werden, wie das Soziale in 
den Körper kommt. Bei Nietzsche kann der offene Leib (Physis) als Vorbedin-
gung gelten, als „entpsychologisierte“ physiologische Kraft (Iwawaki-Riebel 
2004: 56), auf die der Zwang einwirkt (ebd.). Soma bildet ein Gegenüber zu 
den traumatisierenden Subjektkonstituierungen, eine Kraft, die bei Nietzsche 
auch den Topos des Lebens selbst bildet und „zu bejahen ist“ (ebd.: 70). Das Le-
ben muss immer wieder den Mikro-Zwängen entrissen werden. Oder, wie die 
kalifornische Politikwissenschaftlerin Nina Hagel (2014) es ausdrückt: „Nietz-
sche is just so much into life.“10

10 | Persönliches Gespräch im Rahmen der Konferenz W(h)iter identity. Positioning the 

Self and Transforming the Social. International Graduate Center for the Study of Cul-

ture, Gießen, 23.-24.01.2014.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t184

4.3 Nie t zsche, Freud und der Neuro-Diskurs:  
Nervliche Pl astizitäten und das tr aumatisch-
formierende Eindringen in das Subjek t

Die kulturelle Ordnung wird bei Nietzsche, wie dargelegt, nicht ipso naturalis 
angenommen, sondern erst durch ihr gewaltsames Potenzial, das auf einen of-
fenen Leib trifft. Das Erzeugen von Schmerzen ist der Dreh- und Angelpunkt 
von Subjektivation. Subjektwerdung ist bei Nietzsche demnach vergleichbar 
einer kontingenten Traumatisierung. Das Subjekt wird gemacht, indem es die 
Werte der sozialen Ordnung schmerzhaft leiblich erinnert (Mnemotechnik) 
(vgl. Kap. 3.5). Der Leib ist sozusagen fleischgewordenes Machtverhältnis. Aber 
nicht nur das: Der Leib tritt auch in seiner Potenzialität und Volatilität auf. 
Genauso wie er multiples Kräfteverhältnis sein kann, kann er auch in seiner orga-
nisierten – subjektivierten – Form auftreten. Die somatische Natur wartet dabei 
mit gewissen Tatsachen auf. Darunter fallen, nach Nietzsche, die „Reizbarkeit, 
[die] Sensibilität [des Leibes], welche sich als raffinierte Schmerzfähigkeit aus-
drückt“ (Nietzsche zit. nach ebd.: 109). Genau diese Schmerzfähigkeit, die 
physiologische „Erreglichkeit des Leibes“ (ebd.: 76), gilt als physiologische Be-
dingung für die (traumatische) Gedächtnisbildung, ergo für Subjektivierung 
(vgl. ebd.).

Die mnemotechnische Macht ist gleich einem Trauma, das in dem Erlei-
denden eine Erinnerungsspur hinterlässt. Die Konzept der Mnemotechnik ist 
dabei durchaus anschlussfähig an des frühen Freuds Idee von traumatischen 
Prozessen. Iwawaki-Riebel (2004) übersetzt Nietzsches mnemotechnisches Kon-
zept in die Begrifflichkeiten Sigmund Freuds so: „In der Begrifflichkeit Freuds 
kann die Erinnerungsspur im Leib (Summe der Vergangenheit), die ihm nach 
Nietzsche schmerzhaft eingeschrieben wurde, als Traumatisierung gedeu-
tet werden.“ (Ebd.: 52) Eine Erinnerungsspur wird dem Leib eingeschrieben 
und konstituiert diesen in einem Atemzug. Zentral dabei ist, dass es sich bei 
der Bildung einer Erinnerungsspur, um die (bei Nietzsche) nie abgeschlossene 
Ich-Werdung selbst handelt und nicht um ein Attribut eines bereits vorhande-
nen oder teleologischen, metaphysischen ‚Ichs‘: „Die Identifikation ‚aller Ver-
gangenheit in uns‘ mit der Außenwelt ergibt die Sinneswahrnehmung und 
infolge dessen Werturteile. Das räumliche Außen trifft mit der zeitlichen Ver-
gangenheit im Leib zusammen. Folglich entstehen Gefühle und Werturteile.“ 
(Ebd.: 54, Herv.i.O.) Iwawaki-Riebel betont hier die Hereinnahme von äußeren 
(sozialen) Strukturen in den eigenen Leib, auf der Basis bereits gemachter Er-
fahrungen. Die Sinne nehmen ein Ereignis gemäß bereits gemachter Erfah-
rungen wahr (der Vergangenheit) und der Leib urteilt und fühlt ein Ereignis 
entlang bereits gemachter Erfahrungen („aller Vergangenheit in uns“) (s.o.) 
(vgl. Kap. 3.3.2). Nietzsches Strukturierungsmodell für Subjektivierungen ist, 
anders als Freuds (späteres) Modell (vgl. Kap. 1.4) nicht geschlechtlich präfi-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1854. Das traumatisier te Subjek t

guriert. Gender samt seinen Bedeutungsrelationen ist, so könnte man Freud 
heute lesen, eine mögliche, wahrscheinliche und gewohnte Interpretation ei-
ner „Erregung der Nervenzentren“ (Nietzsche 2007: 344) (vgl. Kap. 3.3.2). Das 
kohärente Subjekt – also auch das geschlechtlich kohärente ist, in Nietzsches 
Verständnis, Effekt einer auf Gewohnheit basierenden Interpretation von Lei-
bregung, von Welt (vgl. Kap. 3.3.2). In Bezug auf Gender würde das heißen: 
Sich etwa ‚wie eine Frau‘ zu fühlen, ‚wie eine Frau‘ zu handeln, ‚wie eine Frau‘ 
zu denken, ‚im Inneren zu erfahren‘ (was immer das im Einzelnen bedeuten 
soll), ist, so kann hier gefolgert werden, bereits eine solche mnemotechnische 
Übersetzungsleistung: Die Einzelnen erinnern sich an ‚ihr‘ Geschlecht. Denn: 
Natur ist bei Nietzsche dem Inhalt nach unbestimmt (s.o.). Sie ist nicht on-
tisch weiblich oder männlich (vgl. auch Kap. 1: Exkurs). Geschlecht wäre hier 
– analytisch – dem Bereich der sozialen Ordnung, den Machtmechanismen 
zuzuordnen, die erst durch die traumatische mnemotechnische Inskription (die 
Einzelnen erinnern sich an ‚ihr‘ Geschlecht, das ihnen immer wieder zuge-
wiesen und zugesprochen wird) zu einer gefühlten Wirklichkeit wird. Indem 
die Einzelnen ihre Regungen auf der Basis bereits vorhandener, gespeicherter 
Erfahrungen interpretieren, die ihrerseits Effekte der Übersetzungsleistungen 
der für sie aufgehaltenen semantischen Netze und Geschlechterpositionie-
rungen sind, schließt sich der mnemotechnische Zirkel von sozialer Ordnung 
und Subjekt. Geschlecht ist in dieser Perspektive eine Erinnerungstechnik, eine 
Erinnerungsspur im Leib, eine am Leib gesammelte Summe der Vergangen-
heit (vgl. Kap. 3.3.1) Es ist jene illusorische Einheit, die das Subjekt markiert. 
Gespeist wird diese durch die innere Erfahrung, die aus den angewöhnten, 
willkürlichen, interpretativen Übersetzungsleistungen von Nervenimpulsen 
resultiert. Genauer: Es handelt sich bei der Bildung einer Selbstidentität um 
leibliche Impulse und deren präreflexive Bewertung nach einem immer gleich 
ablaufenden Schema, um die Bildung von inneren Erfahrungen als Erinne-
rungen an Erfahrungen. In meinen Worten: Gedächtniseffekte. Gedächtnisef-
fekte sorgen dafür, dass das Subjekt sich als ein sich selbst gleichendes emp-
findet. Sich immer gleich, geschlechtlich gleich zu empfinden, liegt, Nietzsche 
folgend, daran, dass Leibregungen sehr rasch in gewohnte Gefühle und Ge-
danken übersetzt werden (vgl. ebd.: 105) (vgl. Kap. 3.3.2). Der Übersetzungsvor-
gang ist dabei stets machtvolles Interpretieren – eine Interpretation, die nicht 
so sehr dem Willen des Einzelnen entspringt, sondern selbst auf schwer nach-
vollziehbaren sozial-strukturellen Erfahrungen basiert, die sich dem Subjekt 
eingeschrieben haben.

Die mnemotechnische Macht besteht darin, dass sie ein Körpergedächtnis ent-
lang bereits gemachter Erfahrungen auszubilden scheint, das nicht ohne weiteres 
neue Erfahrungen zulässt. Darin besteht die traumatische Zurichtung. Erfah-
rungen im Sinne der vorherrschenden Normen und Werte einer sozialen Ord-
nung werden am stärksten zementiert, und die Stabilität des Subjekts in dessen 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t186

Selbstidentität wird weitaus stärker angefragt, wenn der Schmerz das Vehikel 
ist, auf dem die Erfahrung, als Interpretation eines Impulses, in den Leib ein-
geschrieben wird (Mnemotechnik). In Nietzsches Diskurs sind es die Nerven, die 
den Topos der Liminalität von Körpern und damit den der Verletzlichkeit und Wi-
dersetzlichkeit bilden (vgl. Kap. 3.3.2). Diese Denkfigur findet sich nicht nur bei 
Freud, sondern auch im Kontext der aktuellen am Trauma interessierten Neuro-
wissenschaften wieder. In Nietzsches Vorstellung wird das Nervensystem durch 
eine soziale Ordnung irritiert (vgl. Nietzsche 1988: 50). In das Nervensystem 
brennt sich die Herkunft, verstanden als soziale Ordnung, ein (vgl. Kap. 3.1, 3.3.2 
u. 3.5). Das „nervöse System“ (ebd.) bildet also den Gegenpol sozial-regulativer 
Gewalt und letztlich den Topos menschlicher Verletzlichkeit. Das erinnert an 
den Ausspruch der namenlosen Protagonistin in Antonia Baums Debütroman 
Vollkommen leblos – bestenfalls tot. Sie sagt: „Meine Nerven juckten, trotz des Be-
tons, der an ihren Enden ausgegossen worden war.“ (Antonia Baum 2011: 100) Die 
Nerven scheinen hier als leibliche Widerständigkeit gegen eine gesellschaftliche 
Verhärtungsintention ‚anzujucken‘. Es sind die Nervenenden, die besonders 
empfindlich sind, die den Abhärtungen widerstreben. Die Protagonistin spürt 
sich dort, wo sie sich doch qua Abhärtung längst nicht mehr spüren sollte, dort, 
wo sich eine soziale Ordnung bereits vollständig in den Eigenleib hätte ergießen 
sollen. Und: Sie scheint sich darüber zu wundern. Zu wundern über diesen klei-
nen Nachweis an Leben (welches in dieser Perspektive der Gesellschaftsordnung 
entgegensteht). Anhand dieses kleinen Ausflugs in die Literatur ist vielleicht klar 
geworden, was ich damit meine, wenn ich davon spreche, dass bei Nietzsche 
die Nerven metonymisch11 für das gefühlte ‚Am-Leben-Sein‘ stehen. Leben wird 
hier durch soziale Praktiken ermöglicht und gleichsam begrenzt, aber vor al-
lem markiert. Wenn Macht auf den Körper trifft, dann trifft sie in und auf die 
Nerven (sie geht auf die Nerven). So spricht Nietzsche etwa von „der Hypnotisie-
rung des ganzen nervösen Systems […] durch asketische Rituale“ (ebd.). Soziale 
Ordnungen finden sich demzufolge nicht zuletzt im Nervensystem wieder, in 
den zellulären Prozessen, den Organen.12 Und: Nietzsches Nervenmotiv findet 
sich sowohl in den Schriften Freuds zu Traumatisierungen wieder als auch im 
aktuellen Traumadiskurs. Im Folgenden werden Vorbemerkungen zu dem hier 
zu begehenden Rekurs auf Trauma erfolgen. Dabei wird auch ein weiterer Über-
blick in die nun folgenden Rezeptionsschienen, Argumentationsverläufe und 

11 | Metonymisch, nicht lediglich metaphorisch, weil die Nerven bei Nietzsche eine 

fleischliche, konkrete Dimension annehmen (s.o.).

12 | Das wird ebenso deutlich, wenn Michel Faucout in seinem Aufsatz Nietzsche, die Ge-

nealogie, die Historie Nietzsches Position wiedergebend, die Beziehung von Macht und 

Körper als eine von Herkunft (statt Ursprung) und Nervensystem bespricht: „Schließlich 

wirkt sich die Herkunft auch auf den Leib aus. Auf das Nervensystem, das Temperament, 

die Verdauung.“ (Foucault, 2002: 173) (vgl. Kap. 3.1)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1874. Das traumatisier te Subjek t

Verständnisse gegeben, in mögliche Affirmationen und kritische Wendungen. 
Die somatischen Dimensionen als argumentative Bezugsgröße des Traumatopos 
stehen dabei zentral.

4.4 Der Rekurs auf Tr auma

Im Kontext aktueller hegemonialer13, neurowissenschaftlich basierter Diskurse 
zu Trauma markieren die Nerven die Grenze menschlicher Belastbarkeit und 
Vulnerabilität. Anders aber als in Nietzsches philosophischem Diskurs wird 
hier eine soziale Ordnung respektive Macht- und Herrschaftsverhältnisse kaum 
systematisch als traumatisierendes Agens bedacht. In hegemonialen Traumadis-
kursen (s.o.) werden zwar die Auswirkungen von Traumata auf die Gesellschaft 
als Herausforderungen für diese angesprochen, so etwa bei van der Kolk et al. 
(2000)14, aber Traumatisierungen selbst werden kaum in einen umfassenderen 
gesellschaftlichskritischen Kontext gestellt, und als durch diesen orchestriert be-
trachtet. Noch viel weniger aber werden Identitätsanforderungen an die Subjekte 
systematisch als potenziell traumatisch verstanden. Traumatisierungen werden 
hier meist vor dem Hintergrund eines impliziten autonomen, den historischen 
und sozialen Bedingungen vorgängigen Subjektverständnisses individualisiert. 
Mein Eindruck ist, dass dies daran liegt, dass Neurowissenschaftler_innen kaum 

13 | Als hegemonial (vorherrschend) sehe ich hier etwa den Diskurs Bessel A. van der 

Kolks (2001), aber auch die Thesen von Fischer und Riedesser (1999), Peter Levine 

(1998; 2006) und Luise Reddemann (2000) an. Den Begrif f hegemonial beziehe ich zum 

einen auf die Rezeptionshäufigkeit, über die sich eine allgemeingültige Anerkennung in 

der Fachgemeinde zeigt, zum anderen auf einige gemeinsame Grundannahmen. Diese 

wären: Ein Trauma hat eine seelische und eine physiologische, verletzende Dimension, 

es trif f t auf ein Subjekt, das in seinem So-Sein den Bedingungen als vorgängig betrach-

tet wird, sowie einer Scheidung eines normalen und gesunden Zustandes und eines pa-

thologischen (posttraumatischen) Zustandes. Zudem ist ein Trauma anhand neurophy-

siologischer Prozesse beleg- und erklärbar, und es handelt sich bei Traumasymptomen 

um eine mehr oder weniger klar von anderen Krankheiten abgrenzbare Symptomatik. 

Nicht-hegemoniale Traumadiskurse – welche sicherlich nicht klar von hegemonialen 

abzugrenzen sind – weben etwa politische Aspekte der Subjektkonstitution, struktur-

kategorielle Verknüpfungen mit Traumatopoi oder eine dezidier te Kapitalismuskritik in 

die gängigen Argumentationssemantiken ein. Nicht-hegemoniale Traumadiskurse sind 

auf eine reflexive Verwendung der Begrif flichkeit aus und überprüfen den Traumabegrif f 

in der Regel auf seine Gültigkeit und seinen möglichen herrschaftstechnologischen Ein-

satz. Als solche sehe ich beispielhaft den Diskurs von David Becker (2014), Ann Cvetko-

vich (2003), Anna Luise Kirkengen (2002) oder Ulrich Duchrow et al. (2006).

14 | Vgl. van der Kolk et al. 2000: 47ff.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t188

in leibphänomenologische beziehungsweise poststrukturalistische Theorien 
eingearbeitet sind.15Eine systematische Kritik am Subjektverständnis des hege-
monialen Traumadiskurses wird aus diesen Gründen erfolgen.16

Da das Anliegen der Arbeit ist, zu zeigen, wie sich soziale Ordnungen, im 
Besonderen die Geschlechterordnung, einverleibt, sollen im Weiteren, und 
mit der Hegemoniekritik verknüpft, Aspekte des aktuellen neurowissenschaft-
lichen und erfahrungstheoretischen Traumadiskurses machttheoretisch so 
umgearbeitet werden,17 dass dieser zu einer Klärung dieser Frage beitragen 
kann. An den Stellen, wo die Neurowissenschaften hierarchisieren, Soziales 
naturalisieren und essenzialisieren werde ich immer wieder kritisch einhaken 
und Anmerkungen im Sinne machtkritischer poststrukturalistischer Theorie-
bildungen vornehmen. So verfahrend, kann, in meinen Augen, eine kritisch 
neurowissenschaftliche Perspektive sogar einen Anker für Kritik an sozialen 
Zumutungen (verletzenden Reden, Schönheitsregimen, sexistischen und se-
xuierenden Praktiken) legen. Immerhin macht ein neurowissenschaftliches 
Körperverständnis die materielle, liminale und verletzliche Dimension des Ener-
giefeldes Körpers sichtbar. Neurowissenschaften können, kritisch perspektiviert, 
als strategische Normativität in einem Ringen um Befreiung ins Spiel gebracht 
werden. Trauma soll dabei nur insofern als eine potenziell universelle Katego-
rie betrachtet werden, als es auf die Verletzbarkeit aller Menschen (und Tiere)18 
verweist, nicht aber universell in Bezug auf die in hegemonialen Traumadis-
kursen postulierten Zwangsläufigkeiten hinsichtlich der möglichen Reaktio-
nen auf gewaltsame Ereignisse. José Brunner (2004) warnt zu Recht vor einer 
(interessenbedingten) Universalisierung westlicher Diagnosekategorien und 
westlicher psychiatrischer Traumadiskurse in etwa afrikanischen und asia
tischen Ländern, und damit einem imperialistischen Export von Denkgebäu-
den.19 Sich auf Trauma (τραύμα) zu beziehen, ist hier nur insofern interessant, 

15 | Eine der wenigen Ausnahmen bildet die medizinisch wie philosophisch versier te 

Traumatheoretikerin Anna Luise Kirkengen (2002).

16 | Ich verweise zu diesem Zweck zudem auf die Schrif ten von Ruth Leyes Trauma:  

A Genealogy (2000) und von Allan Young The Harmony of Illusions: Inventing Post-Trau-

matic Stress Disorder (1995) sowie den Text Trauma als Dispositiv von Monika Jäckle 

und Bettina Wuttig (2016 i.E.).

17 | Hier werde ich vor allem auf den queeren Traumadiskurs von Ann Cvetkovich (2003) 

Bezug nehmen und auf den feministischen Diskurs zu sexualisier ter Gewalt und Folter 

von Anna Luise Kirkengen (2002).

18 |Ich spreche auch von Tieren, um meine Ablehnung gegenüber Philosophien der hie-

rarchisierenden Mensch-Tier-Unterscheidung zum Ausdruck zu bringen.

19 | Bei Brunner heißt es: „Seit Beginn der 1990er Jahre weisen Anthropologen und 

Soziologen immer wieder darauf hin, dass es sich bei den westlichen Traumasymptomen 

und Diagnosekategorien keineswegs um natürliche universelle Tatsachen handelt, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1894. Das traumatisier te Subjek t

als der Topos es möglich macht, potenzielle und mitnichten kausalier- und kal-
kulierbare Auswirkungen von Gewaltsamkeiten auf das Individuum denkbar 
zu machen. Auswirkungen, die – hier poststrukturalistisch gewendet – glei-
chursprünglich sind mit der Konstituierung des Subjekts. Um die soeben voll-
zogene Denkbewegung systematisch einzuholen, ist es zentral, sich sowohl 
auf einen klinischen Traumadiskurs – als Denkmöglichkeit, nicht als Wahrheit 
– zu beziehen, wie auch auf einen kultur- oder sprachwissenschaftlichen Trau-
matopos. Ersterer stellt sich das Subjekt als in seiner unbeschädigten Identität 
dem gewaltvollen Ereignis vorgelagert vor, das bedeutet, das vormals ‚reine‘ 
Subjekt wird durch ein Trauma in seiner Identität beschädigt, und zweiterer 
setzt das Trauma an den Ursprung der Subjektivierung (vgl. Kap. 5.5.5). Das 
Subjekt ist hier notwendig traumatisiert, qua menschlichem Ausgesetzt-Sein 
durch den anderen, zum Beispiel im Rahmen von Pflegehandlungen. Wenn 
nun aber gefragt werden soll, wie gesellschaftliche Ordnungen in den Körper 
gelangen, dann kann, in meinen Augen, weder der allein kulturwissenschaft-
liche Traumadiskurs – die Struktur (als symbolische Ordnung, als Sprache) ist 
immer schon im Subjekt (und seinem Leib) enthalten -– noch der klinische 
Traumadiskurs hier eine Antwort geben: Ein Trauma wird in dieser Perspekti-
ve nicht sozial orchestriert, sondern häufig unreflektiert dem Versagen der so-
zialen Ordnung zugesprochen. Angeschlossen an die in Kapitel 1 und 2 formu-
lierte Identitätskritik: Ist nicht ‚Identität‘ als Zumutung, als Anrufung selbst 
potenziell traumatisch? Wie kann Identitätszumutung als ein Gewaltverhält-
nis gedacht werden, das sich prozesshaft an den konkreten Körpern materia-
lisiert – Spuren hinterlässt? Trauma ist also an dieser Stelle, nur und immer-
hin, interessant, als es auf folgende Dinge hindeuten kann: 1. eine mögliche 
Bündelung von Weisen, den eigenen Leib als Selbst nach Gewalteinwirkungen 
– meist leidvoll – zu erfahren, 2. ein Hindeuten auf potenzielle menschliche 
Möglichkeiten der leiblichen Einspeicherung von Erfahrungen, 3. die mögli-
che Inkorporation gesellschaftlicher Macht- und Kräfteverhältnisse und 4. das 
Hindeuten auf eine Scharnierfunktion innerhalb der Trias Leib, Subjekt, Ge-
sellschaft. Diese Punkte sollen in dem nun Folgenden geklärt werden.

Darüber hinaus wird der Körper über die kritisch-affirmative Verwendung 
des Traumatopos als konkret materielle Empfindlichkeit sichtbar.

Im Folgenden soll eine Darlegung aktueller neurowissenschaftlicher Wis-
sensproduktionen zu Trauma erfolgen, samt einer knappen Genealogie des Trau-
mabegriffes, die die Konflikte um den diesbezüglichen Materialitätstopos zeigen.

viele Psychiater glauben, sondern dass auch sie kulturgebunden sind. So wurde etwa 

beobachtet, dass Menschen, die in kriegsgeplagten afrikanischen und asiatischen Län-

dern leben, Gewalt und Leid mit Hilfe von Narrativen zum Ausdruck bringen, die sich 

von den in westlichen Gesellschaften vorherrschenden unterscheiden und sich einer 

Kategorisierung im Hinblick auf PTSD entziehen.“ (Brunner 2004: 20)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t190

4.5 Tr auma und somatische Dimension

Trauma, griechisch: τραύμα, traúmatos, lässt sich mit einer durch Gewaltein-
wirkung entstandenen Verletzung oder Wunde übersetzen.20 Das Trauma, 
verstanden als eine ‚nicht-physiologische‘ oder ‚nicht-physische‘ Wunde/Ver-
letzung, die durch eine äußere Gewalteinwirkung entstanden ist, also eine 
Verletzung der seelischen Dimension, gilt aber als Denkfigur der Moderne.21 
An den folgenden kritischen Äußerungen Ian Hackings zu den aktuellen neu-
rowissenschaftlichen Traumadiskursen wird deutlich, wie sehr das Ringen 
um eine Geist/Seele-Körper-Unterscheidung noch virulent zu sein scheint. 
Hacking äußert sich wie folgt:

„[Trauma] hatte zwar immer schon Verletzung oder Wunde bedeutet, aber diese Be-

deutung blieb auf das Physische oder Physiologische beschränkt. Dann nahm das 

Wort plötzlich seine geläufigste und zwingendste Bedeutung an, nämlich die einer 

psychischen Beschädigung, einer geistigen Verletzung, einer Verwundung der Seele.“ 

(Hacking 1996: 11)

Die Frage, die in Hackings Aussage anklingt, ob Trauma eine ‚körperliche‘ 
Beschädigung meint oder eine ‚seelische‘, ist ein Kind westlicher medizini-
scher Diskurse. Nur nebenbei bemerkt: keine ostasiatische Philosophie würde 
sich fragen, ob ein Gewaltereignis Auswirkungen auf eine seelische oder eine 
somatische Dimension hat. Wenn zum Beispiel ein Meridian geschwächt oder 
blockiert ist, dann ist damit Leben geschwächt.22 In westlichen Kontexten muss 
der Diskursmonist Ian Hacking diese mithin bedauerliche Debatte führen.23

Der Begriff des Traumas trat in der Mitte des 19. Jahrhunderts – jenseits des 
chirurgischen Kontextes als Schädel-Hirn-Trauma im Zusammenhang mit 
dem Aufkommen des Eisenbahnverkehrs zum ersten Mal auf (vgl. ebd.: 224). 
Männer, die in der Eisenbahn verunfallt waren, litten häufig nicht nur an 
objektivierbaren Wirbelsäulenschäden, sondern zeigten Symptome, die man 

20 | Vgl. auch Duden: Das große Fremdwörterbuch. Mannheim: Dudenverlag 2000: 

1356.

21 | Vgl. Kleiser (2010).

22 | Der französische Philosoph François Jullien (2006) macht in seinen Rezeptionen 

des Zhuangzi deutlich, dass der geläufige Ausdruck im Chinesischen: „sein Leben näh-

ren“ der „großen Spaltung von Leib und Seele, wie auch der vom eigentlichen und über-

tragenen Sinn, durch die die europäische Kultur sich so mächtig herausgebildet hat[, 

entgeht]“ (vgl. Jullien 2010: 9).

23 | Mit bedauerlicher Debatte ist hier die wiederkehrende Frage gemeint, ob Konst-

ruktionen als diskursiv-kognitive Prozesse „real“ im Sinne von Er fahrungswirklichkeiten 

sind (vgl. Hacking 1996: 20f.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1914. Das traumatisier te Subjek t

damals nur bei sogenannten Hysterikerinnen ausmachte, nämlich: Erinne-
rungsausfälle, Weinkrämpfe und Gefühlsdumpfheit (vgl. ebd.: 241ff.). Es war 
vor allem der Neurologe Jean-Martin Charcot, der in den Jahren zwischen 1872 
und 1878 in Zusammenhang mit dem railway spine syndrome den Begriff der 
Hysterie beziehungsweise der „Traumatisme“ auch auf Männer zu erweitern 
begann.24 Symptome des Zitterns, der Erinnerungsausfälle, des Weinens, des 
Gefühllos-Seins traten bis dahin, so zumindest die offizielle Version, nur bei 
Frauen auf. Der Terminus des Traumas als psychischem Trauma schien die 
Ursache eines psychischen Schocks als Auslöser für Symptome bei Frauen 
wie Männern akzeptabel zu machen.25 Der Eisenbahnunfall galt somit als Pa-
radigma nicht nur für einen Unfall überhaupt, sondern für ein schockartiges, 
plötzlich eintretendes, gewaltsames Ereignis: Trauma. Dies ist heute noch eine der 
wichtigsten Definitionen von Trauma (vgl. Kap. 5.5.1).

In der Verknüpfung mit dem Begriff Hysterie wurden aber bereits genann-
te ‚Traumasymptome‘ 1859 von dem französischen Psychiater Paul Briquet auf 
Kindheitstraumen zurückgeführt (vgl. Herman 2003: 21ff.). Es ist über die 
psychoanalytische Community hinaus bekannt, dass Sigmund Freud selbst, im 
Laufe seines Schaffens, seine Meinung zur Entstehung der sogenannten Hys-
terie geändert hat. Postuliert Freud noch 1886 in der Schrift Zur Ätiologie der 
Hysterie, dass sexuelle Gewalterfahrungen in der Kindheit zu ‚hysterischen 
Symptomen‘ führen26, verwirft Freud 1897 (vier Jahre später), diese These, aus 
Angst vor Ausschluss aus dem Kollegenkreis27. Er behauptet nunmehr, Frauen 
hätten sich die sexuellen Begegnungen eingebildet, beziehungsweise sie seien 
Ausdruck eines unbewussten Begehrens, das unterdrückt ist.

24 | In Hackings genealogischen Rekonstruktionen des Traumas findet sich eine Aus-

wertungstabelle der Auslöser von Symptomen. Hier taucht der französische Begrif f 

Traumatisme zum ersten Mal in Zusammenhang mit dem auf, was heute als psychische 

Symptome bezeichnet wird. Zudem taucht er in Zusammenhang mit männlichen Proban-

den auf (Hacking 1996: 244).

25 | Hacking argumentier t, dass Trauma vor allem deswegen als psychische Kategorie 

etablier t wurde, um es Männern zu ermöglichen, wegen ihrer Symptome auf Schadens-

ersatz zu klagen: „Der Vergleich eines psychisch verletzten Mannes mit einer hysteri-

schen Frau hätte mit Sicherheit bedeutet, dass er fast keinen Schadensersatz bekom-

men hätte. Deshalb war eine neue Störung in der Medizin er forderlich.“ (Ebd.: 242)

26 | Bei Freud heißt es: „Ich stelle also die Behauptung auf, zugrunde jedes Falles von 

Hysterie befinden sich – durch die analytische Arbeit reproduzierbare […] – ein oder 

mehrere Erlebnisse von vorzeitiger sexueller Erfahrung, die der frühesten Jugend ange-

hören.“ (Freud zit. nach ebd.: 25)

27 | Freud schreibt 1896 an den Kollegen Fliess: „Isolier t bin ich, dass Du zufrieden 

sein kannst. Es sind irgendwelche Parolen ausgegeben worden, mich zu verlassen, denn 

alles fällt ringsrum von mir ab.“ (Freud zit. nach ebd.: 32)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t192

Nicht nur bildet sich in Freuds Preisgabe der These der sexualisierten Ge-
walt das Ringen darum ab, was denn Ereignisse seien, und wie die Dynamik 
zwischen Fantasie und Realität bestückt ist, sondern auch ein Ringen um eine 
somatische Dimension, die als Ort der Verletzung Machtbeziehungen potenziell 
ausgesetzt ist. Letztlich ist mit der Preisgabe der These von der sexualisierten 
Gewalt die Preisgabe des Traumatopos als Zeugnis von Gewalt und der leibli-
chen Erfahrung von Gewalt verbunden.

Doch: Das Trauma hat Freuds Zaudern – zu Recht – überlebt. Das liegt in 
meinen Augen an einem Interesse an einem Topos, der nicht nur echte Er-
eignisse und echte Verletzungen markieren kann, sondern auch die soma-
tisch-materielle und die leibliche Dimension von Körpern herausstellt.

Dass der Topos überlebt hat, ist nicht zuletzt dem Neurologen und Philoso-
phen Pierre Janet zu verdanken, der an der Traumatheorie der ‚Hysterie‘ fest-
hielt (vgl. Herman 2003: 32). Die aktuellen Wissensproduktionen zu Trauma 
beziehen sich maßgeblich auf Pierre Janets Thesen zu Amnesien bei Erfah-
rungen früher (sexualisierter) Gewalt wie eben auch auf die Thesen des frühen 
Freuds zu traumatischen Neurosen.28 Festzuhalten ist, dass es sich beim Trau-
ma, in der Perspektive des frühen Freud und Pierre Janets, um echte (Gewalt-)
Ereignisse handelt, die Symptome wie Amnesien (später als Dissoziationen 
präzisiert) hinterlassen, und nicht um abgewehrte Wünsche, Verbote, Fanta-
sien (vgl. auch Hacking 1996: 248ff.; van der Kolk et al. 2000: 79ff.; Herman 
2003: 32). Mit der beschwerlichen Anerkennung der traumatischen Neurose 
in ihrem Ereignischarakter29 ist, in meinen Augen, ein historisch sedimentier-

28 | Leider muss an dieser Stelle auf eine detaillier te Debatte zwischen Freud und Ja-

net, eine Darlegung der unterschiedlichen Positionen verzichtet werden. Eine solche wür-

de weit über den Rahmen und die Fragestellung dieser Arbeit hinausgehen. Zu einigen 

wichtigen Dif ferenzen vgl. Hacking 1996: 248ff.; van der Kolk et al. 2000: 79ff.

29 | Gemäß van der Kolk setzte sich seit dem Dementi der Ver führungsthese von Freud, 

der weitaus ernster genommen wurde als Janet, da die Thesen des letzteren nicht 

dem politischen Zeitgeist entsprachen – sie waren implizit zu patriarchatskritisch –,  

die These der Wirksamkeit echter Ereignisse auf den Menschen erst spät durch (vgl. 

dazu auch van der Kolk et al. 2000: 74; Herman 2003: 32). Zwar gab es in Zusammen-

hang mit dem Ersten Weltkrieg, nachdem Soldaten, in der Sprache der Fachleute von 

heute gesprochen, an posttraumatischen Symptomen litten, Bemühungen von Klini-

ker_innen, Symptome im Sinne des frühen Freuds und eines Pierre Janet als Schocksyn-

drome ernstzunehmen, sie scheiter ten dennoch an den weit verbreiteten Thesen der 

Simulation der Soldaten. Das damals weit verbreitete Credo „wer will, kann auch“ kam 

den Kliniker_innen in die Quere. Bessel A. van der Kolk rekonstruier t die Behandlungs-

situation der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg wie folgt: „Für viele französische und deut-

sche Neurologen und Psychiater geriet die Behandlung von Kriegssymptomen zu einem 

Kampf gegen die Simulation.“ (van der Kolk et al. 2000: 74) Und er räsonier t mit Bezug 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1934. Das traumatisier te Subjek t

tes Negieren der Verletzlichkeit des körperlichen Leibes, als einer Entität, die 
nicht beliebig dem Willen, verstanden als kognitiver Steuerung, unterwerfbar 
ist, sondern die selbst eine Kraft eigener Art darstellt, verknüpft. Anders: Mit 
der Anerkennung des Traumas als gewaltsames (äußeres) Ereignis ist die Chance 
einer Anerkennung des verletzlichen Leibes unter Einbeziehung der politischen und 
sozialen Bedingungen, in die das Subjekt eingebunden ist und die es konstituieren, 
verbunden.

So standen etwa im Zentrum der Impulse für die Entwicklung der Diagno-
se der posttraumatischen Belastungsstörung die Spuren, die der USA-Krieg in 
Vietnam bei den mehrheitlich Schwarzen30 US-amerikanischen Soldaten hinter-
lassen hatte, und im Zuge der zweiten Frauenbewegung in Kombination mit den 
wachen Beobachtungen der Menschen in Heil-, Sozial- und Pflegeberufen die 
Skandalisierung von Gewalt an Frauen und besonders Vergewaltigungen. Der 
Traumatopos erlaubte es, die Auswirkungen auf das Erleben der Frauen thema-
tisieren zu können (vgl. van der Kolk et al. 2000: 85; Herman 2003: 45ff.). Auch 
wenn van der Kolk keine systematische Einarbeitung von Ungleichheitsverhält-
nissen in sein neurowissenschaftliches Traumakonzept vornimmt, so merkt er 
doch zu Recht an, dass „die Traumaforschung zwischen 1895 und 1974 beinahe 
ausschließlich auf die Auswirkungen gerichtet [war], die eine Traumatisierung 
auf weiße Männer hatte“ (van der Kolk et al. 2000: 85). Es ist zudem ein Verdienst 
der zweiten Frauenbewegung sowie der Schwarzen Bürgerrechtsbewegungen, 
soziale Macht- und Herrschaftsverhältnisse und deren traumatisierende Auswir-

auf Esther Fischer-Homberger weiter: „Mit dem Fokus auf Simulation wurde der Begrif f 

des Willens zum dominanten Thema. ‚Kriegsneurose‘ (‚Kriegshysterie‘) war für viele 

grundsätzlich eine Krankheit des Willens, eine Willenskrankheit.“ (Fischer-Homberger 

zit. nach ebd., Herv.i.O.) Erst nach dem Zweiten Weltkrieg begann ein immer noch recht 

eng gesteckter Kreis an Wissenschaftler_innen die Symptome von Überlebenden der 

Konzentrationslager ernstzunehmen und zu untersuchen. Es entstanden erstmals Stu-

dien über Langzeiteffekte bei Überlebenden. Es handelte sich dabei häufig selbst um 

Überlebende der Shoah, die sich in die Qualen der Patient_innen gut hineinversetzen 

konnten. Die Mehrzahl der Studien kam zu dem Ergebnis, so van der Kolk, dass extreme 

Traumata, wie sie die Gefangenschaft in einem Konzentrationslager darstellt, „schwe-

re physiologische, psychologische, soziale und existentielle Folgen haben“ (ebd.: 84). 

Van der Kolk spricht auch von einem Konsens der damals durchgeführten Studien, dass 

Gefangenschaften in Konzentrationslagern zu „anhaltenden Veränderungen der Persön-

lichkeit führen“ (vgl. ebd.).

30 | Schwarz ist hier und im Folgenden groß geschrieben, um kenntlich zu machen, 

dass es sich um eine politische Positionierung handelt und nicht um eine präfiguratives 

Sein. Schwarz beschreibt eine politische Positionierung, die aus rassismuskritischer 

Perspektive benutzt wird und eine emanzipatorische Selbstrsche Selbstbezeichnung ist 

(vgl. Eggers et al. 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t194

kungen sichtbar gemacht zu haben. Auch wenn der macht- und herrschaftskri-
tische Impetus aus den Diagnosemanualen und vielen traumatherapeutischen 
Handbüchern wieder ausradiert zu sein scheint (vgl. dazu Brown 1995), ist die 
Geschichte des Traumas eng mit der Kritik an gesellschaftlichen Bedingungen 
verknüpft. Anders: Das Thema Trauma wurde maßgeblich durch die Bürger-
rechtsbewegungen vorangebracht, als ein Code für dasjenige, was diejenigen 
erleiden müssen, die über eine geringere soziale Lobby verfügen, und die ob der 
sozialen Struktur als eher gefährdet gelten, Opfer sexualisierter Gewalt zu wer-
den oder, im Falle der von Armut und Diskriminierung bedrohten Schwarzen 
Männer und men of colour, in den Krieg geschickt zu werden. Traumatheorien 
und die Diagnose PTBS sind aus einem politischen Kontext entstanden, und 
verweisen auf die Kritik an politischen Verhältnissen, auf eine „Störung der sozi-
alen und moralischen Ordnung“ (Brunner zit. nach Becker 2003: 19).

Es tut sich also, der Genealogie des Traumas immanent, eine Verknüpfung 
von gewaltvollen wirklichen Ereignissen, dem verletzlichen Leib und sozialen 
Differenzsetzungen auf (zum Beispiel Frauen und Schwarze Männer als Sol-
daten). Die Tendenz zur Entpolitisierung des Traumas, wie sie in den medizi-
nischen Manualen Internationale statistische Klassifikation der Krankheiten und 
verwandter Gesundheitsprobleme (ICD) und Diagnostic and Statistical Manual of 
Mental Disorders (DSM) praktiziert wird und in konservativ oder klassisch-psy-
choanalytischen Kreisen begangen wird (vgl. dazu Becker 2003: 19ff.), ebenso 
wie in spirituell ausgerichteten Traumadiskursen, ist dramatisch, durch nichts 
zu rechtfertigen und zu skandalisieren (vgl. ebd.) Bewegungen dieser Art sind 
zynisch, insofern sie das Leiden individualisieren und den Betroffenen mithin 
selbst die Schuld an ihrem Schicksal geben.

Bevor eine soziale und identitätskritische Perspektive auf Trauma systema-
tisch erarbeitet und in den hegemonialen neurowissenschaftlichen Traumadis-
kurs eingewoben wird, soll zunächst deutlich werden, was nach der aktuellen 
hegemonialen Lehrmeinung ein Trauma ist, welches die ‚Symptome‘ sind, und 
welche Dynamiken es entfalten kann. Der neurowissenschaftliche Traumadis-
kurs soll dabei mit Nietzsches Frage: Wie wird „dem Menschen ein Gedächtnis 
gemacht?“ (Nietzsche 1988: 51) perspektiviert werden. Was kann der Trauma-
diskurs über die Prozesse von Subjektivationen eröffnen? Und welche Rolle 
spielt der Körper?

4.5.1 Nietzsches Materialismus: Trauma als Schnittpunkt von 
Ereignis und Körper

Der Traumatopos scheint wie kein anderer geeignet zu sein, die Unhaltbarkeit 
einer klaren Scheidung in ein ‚seelisches‘ und ein ‚physiologisches‘ Leiden zu 
markieren. Nicht zuletzt bildet der Drehpunkt der Argumentation, dass ein 
Trauma neurologisch zu erklären ist, genauer, dass das Nervensystem von ei-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1954. Das traumatisier te Subjek t

ner Traumatisierung betroffen ist (physiologische Dimension), die für die In-
dividuen spürbar ist (leibliche Dimension), den Verbindungspunkt von der in 
der Schulmedizin getroffenen Unterscheidung von psychischem und körper-
lichem Leiden (vgl. Levine 2014). Dass die Effekte des Traumas eben nicht genau 
nur einem der Bereiche zuzuordnen sind, verweist auf die leibliche Existenz und die 
Unmöglichkeit, einen theoretisch postulierten Geist-Körper-Dualismus empirisch 
durchzuhalten (was aber nicht bedeutet, dass Sozialität/Leiblichkeit/Körper das 
gleiche sind). Nietzsche zumindest hält den Seelenbegriff für eine Konstruktion 
moderner Psychologie (vgl. Nietzsche 1988a: 18f.) (und Foucault greift das auf) 
(vgl. Kap. 2.2 u. 3.6). Entsprechend bemüht sich Nietzsche, nicht Seele und 
Körper zu differenzieren (oder zu synthetisieren, wie das in ganzheitlichen 
esoterischen Konzepten der Fall ist), sondern den lib, das Leben, einer trauma-
tisierenden Ordnung gegenüberzustellen. In diesem Zuge desavouiert Nietz-
sche (2007) den Seelenbegriff, wohlwissend, dass es genau dieser ist, der den 
szientistischen, hierarchischen Dualismus als eine Erfindung der Psychologie 
der Moderne (nicht eine Erfindung Descartes), in der das Geistige/Seelische 
überlegen ist, stützt – ein Monismus, den Judith Butler bedauerlicherweise 
nicht dekonstruiert (vgl. Kap. 3.3). Seine Kritik läuft also darauf hinaus, dass 
insbesondere die Psychologie des ausgehenden 19. Jahrhunderts, und Freud 
zu Beginn des 20. Jahrhunderts, den Seelenbegriff wie keine andere Wissen-
schaft prägten. Der Mensch wurde somit als ein Seelenwesen produziert. Für 
Nietzsche, so scheint es, findet mit dieser Produktion einer modernen Seele 
eine Verkennung oder gar eine gewaltsame Missachtung einer somatischen 
Dimension statt – die somatische vitale Existenz wird dadurch selbst negiert 
(vgl. Kap. 3.3). Nietzsche kann deswegen als ein Vordenker eines dekonstrukti-
vistischen Materialismus (Vitalismus) gesehen werden (vgl. dazu auch Coole/
Frost 2010: 5). Der Leib ist in seiner genealogischen Materialität als Leben (lib)31 
ein wirklicher, eingebunden in ebenso wirkliche – kontingent gewaltsame – 
gesellschaftliche Verhältnisse, die diesen konstituieren. Die Nerven bilden die 
Einlassstelle der sozialen Ordnung. Sie sind der Ort des erregbaren, verletz-
baren und kaputtbaren Lebens. Nietzsches Texte drehen sich wieder und wie-
der um sprachliche wie nicht-sprachliche Handlungen, deren Angriffsstelle 
das Fleisch ist. Wenn der Mensch ‚traurig‘ ist, dann hat es auch mit seinem 
‚Nervensystem‚ zu tun, mit ‚physiologischen Erregungsschwellen‘ usw., die als 
Traurigkeit interpretiert werden – und zwar vor einem bestimmten sozialen, 
kulturellen Hintergrund, einer spezifischen Rationalität.32 Das Nervenmotiv 
Nietzsches findet sich in ähnlicher Form in den Anfängen des Traumadiskur-

31 | Zur gemeinsamen Etymologie der Wörter Leib und Leben in lib siehe Etymologi-

sches Wörterbuch des Deutschen (2008: 783).

32 | Mit Foucault (1986; 2006) argumentiere ich, dass Rationalitäten Wahrnehmungs- 

und Beurteilungsstrategien generieren (vgl. dazu Wuttig 2013a; 2015b).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t196

ses wieder. Der französische Psychiater Abraham Kardiner skizziert zum Bei-
spiel Merkmale einer Traumatisierung wie folgt: „Niedrige physiologische Er-
regungsschwellen [...], Überempfindlichkeit für Temperaturen, Schmerz und 
plötzliche taktile Reize“ (Kadiner zit. nach van der Kolk et al. 2000: 81). Wäh-
rend aber in den psychiatrischen Kontexten die Nerven für gewöhnlich nicht in 
einen politischen, sozialen oder philosophischen Kontext gestellt wurden und 
werden, sondern (bedauerlicherweise) in einer szientistischen und biologis-
tischen Haltung begangen werden, innerhalb derselben ein autonomes Sub-
jektverständnis kolportiert wird, mit den entsprechenden naturalisierten und 
naturalisierenden Geschlechtervorstellungen,33 kann in einer Hinwendung zu 
Nietzsche – als immerhin einem Zeitgenossen Kadiners – das Nervenmotiv, 
durch welches ja der Traumatopos gekennzeichnet war, und heute noch ist, als 
Verweis auf die Scharnierfunktion des Traumas zwischen dem Subjekt und 
seiner Umgebung, als Sitz des Körpergedächtnisses für gesellschaftliche Infor-
mationen, gelesen werden. Das wäre mithin eine neu-materialistische34 Sozio-
logie des Körpers. Im Folgenden soll nun deswegen weiter die Dynamik des 
Traumas auf ihre Möglichkeit hin befragt werden, eine Soziologie des Körpers 
der eigenen Art zu stellen. Zunächst werden dafür Einblicke in des ‚frühen 
Freuds‘ Trauma gegeben. Seine Thesen werden eben zu diesem Zweck mit den 
gesellschaftstheoretischen Blicken Nietzsches perspektiviert.

4.5.2 Die Dynamik des Traumas: Erinnerungsspuren

In Jenseits des Lustprinzips (1923) schreibt Freud: „Solche Erregungen von au-
ßen, die stark genug sind, den Reizschutz zu durchbrechen, heißen wir trau-
matische. Ich glaube, dass der Begriff des Traumas eine solche Beziehung 
auf eine sonst wirksame Reizabhaltung erfordert.“ (Freud 1923: 37) Und in 

33 | Aus zahlreichen Vorträgen im Rahmen meiner Ausbildung zur Traumaarbeit nach 

Peter Levine (2006-2009) Somatic Experiencing® komme ich zu diesem Schluss. Die 

Dynamiken des Subjekts werden hier kaum im Kontext der gesellschaftlichen Vorzei-

chen, die Subjekte konstituieren, sondern hirnphysiologisch hergeleitet. So wird die 

Frage nach sexuellen Gewaltbeziehungen etwa nicht im Kontext von Genderpolitiken 

und gesellschaftlichen Machtverhältnissen erklär t, sondern ob des „nahe Beieinander-

liegens der Chakren (Energiezentren) für Aggression und Sexualität“. Die Vortragende 

soll hier zu ihrem Schutz nicht genannt werden. Dies ist nur ein Beispiel für ein wei-

tes, soziologisch wenig kontextualisier tes Subjektverständnis neurowissenschaftlicher 

Traumatheorien. Ich erachte es für wertvoll, sich auf Chakren-Theorien zur Heilung zu 

beziehen, diese aber zu gendern, wäre gefährlicher Unsinn.

34 | Ich beziehe mich hier auf Coole/Frost (2010) und ihre Ausführungen zu Neuen 

Materialismen, die für mich als Metakonzeption impulsgebend sind. Ausführlicher in 

Kapitel 5.8 beziehungsweise in der Einleitung.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1974. Das traumatisier te Subjek t

derselben Schrift, an anderer Stelle: „Der schreckliche jetzt ablaufende Krieg 
hat eine große Anzahl solcher [traumatischer, B.W.] Erkrankungen entstehen 
lassen und wenigstens der Versuchung ein Ende gesetzt, sie auf organische 
Schädigungen des Nervensystems durch Einwirkung mechanischer Gewalt 
zurückzuführen.“ (Ebd.: 9)

Wie bei Nietzsche sind es bei Freud die Nerven, die die Grenze menschli-
cher Belastbarkeit und Verletzbarkeit markieren. Die Schädigung der Nerven 
werden in der Perspektive Freuds durch einen dem Organismus immanen-
ten Reizschutz verhindert. Dieser fungiert als eine Art (zerstörbare) Grenze. 
Der „Reizschutz“, die Vulnerabilität der Nerven, bildet hier wie bei Nietzsche 
eine liminale Grenze menschlicher (tierischer) Existenz; diejenige Grenze der 
menschlichen Existenz, die das Tote vom Lebendigen abgrenzt. (Ich begebe 
mich hiermit in das Argumentationsnetz von Nietzsche, demnach das Leben 
als dionysischer Organismus nicht gleichzusetzen ist mit der Identität des Subjekts 
[vgl. auch Iwawaki-Riebel 2004: 87]). Der Leib (lib) (Leben) ist nicht starr, fi-
xiert, er/es ist offen und dennoch verletzbar und zerstörbar. Was beschädigt 
werden kann, ist also mitnichten die Identität des Subjekts, sondern das Leben, 
in dem keine Minute der anderen gleicht, das sich selbst nicht gleicht, das sich 
stets in der frischen Erfahrung aktualisieren könnte.

Dementsprechend kann eine äußere Kraft zu stark für die Verarbeitungs-
kapazitäten des Organismus sein. Wenn der Reizschutz ‚durchbrochen wird‘, 
kann das zu einem Trauma führen (s.o.), es zu einer Schwächung oder gar Schä-
digung dessen kommen, was heute vorrangig als ‚Nervensystems‘ diskursiviert 
wird (vgl. Levine 1998; 2006; 2011). Interessant ist, dass Freud hier anerkennt, 
dass äußere Ereignisse zu einer Verletzung führen können – eben beispiels-
weise des Nervensystems. Bei der Verletzung handelt es sich um eine subjek-
tiv wahrnehmbare Abweichung des Normkörpers. Der Körper spielt verrückt, 
er gehorcht nicht mehr, das Gedächtnis fällt aus, die Gliedmaßen zucken, der 
Antrieb bricht zusammen, der Schlaf ist gestört, Taubheit stellt sich ein usw. 
Es handelt sich hier um ein komplexes Zusammenspiel von nur teilweise ob-
jektivierbaren35 biochemischen Parametern, die leiblich gespürt werden. Sub-
jekttheoretisch gewendet: Wenn der Reizschutz in Folge hoher Erregungen der 
Nerven durchbrochen wird, dann lernt der Leib jenes nicht (ohne weiteres) wie-
der betrachtbare Wissen, dann wird das Subjekt.36 Der frühe Sigmund Freud 
zeichnet diesen Prozess wie folgt nach.

35 | Ich denke hier an das Messen von Cortisol als sogenanntem „Stresshormon“ im 

Speichel usw.

36 | In Wuttig 2015b habe ich an dieser Stelle die Gemeinsamkeiten zwischen Nietz-

sches Leibphilosophie der früh-freudianischen Subjekttheorie und den Traumawissen-

schaften herausgearbeitet. Dabei allerdings auch auf eine Lücke in der Habitustheorie 

Bourdieus hingewiesen, und eine Umschrif t der Formel Bourdieus „Was der Leib gelernt 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t198

„Wir stützen uns auf die Eindrücke unserer psychoanalytischen Er fahrung, wenn wir 

annehmen, dass alle Erregungsvorgänge in den anderen Systemen Dauerspuren als 

Grundlage des Gedächtnisses in diesen hinterlassen, Erinnerungsreste also, die 

nichts mit dem Bewußtwerden zu tun haben. Sie sind oft am stärksten und haltbars-

ten, wenn der sie zurückgelassene Vorgang niemals zu Bewußtsein gekommen ist. […] 

Wenn dies auch keine absolut verbindliche Erwägung sein mag, so kann sie uns doch 

zur Vermutung bewegen, dass Bewußtwerden und Hinterlassung einer Gedächtnisspur 

für dasselbe System miteinander unverträglich sind. Wir würden so sagen können, im 

System Bw. werde der Erregungsvorgang bewußt, hinterlasse aber keine Dauerspur.“ 

(Freud 1923: 30)

Freud differenziert zwischen den von ihm postulierten Systemen Unbewuss-
tes (Ubw.) beziehungsweise Vorbewusstes (Vbw.) und Bewusstes (Bw.). Wäh-
rend der traumatische Erregungsvorgang in den System Ubw. und Vbw. Dau-
ergedächtnisspuren hinterlässt, wird der Erregungsvorgang im System Bw. 
bewusst, im Sinne von narrativ nachvollziehbar, und mit sprachlichen oder 
anderen Symbolen ausdrückbar. Die dauerhafte Gedächtnisspur bildet sich 
in den anderen Systemen ab. Freud hält die jeweiligen Systeme insofern für 
miteinander unvereinbar, als ein Erregungsvorgang, der bewusst wird, kei-
ne Gedächtnisspur bildet (sich im System Bw. und nicht im Ubw. abbildet) 
(s.o.). Wird der Reizschutz durch eine traumatisierende Erregung von außen 
durchbrochen, entsteht eine Art unbewusstes oder nicht zu Bewusstsein kom-
mendes ‚Paralleluniversum‘, eine dauerhafte Gedächtnisspur, die hier als 
subjektkonstitutionstheoretische Basis verstanden werden kann, auf der alle 
weiteren Eindrücke aufsitzen und eingeordnet werden. Der traumatisierende 
Erregungsvorgang orchestriert so eine Gedächtnismatrix für alle weiteren fol-
genden Erfahrungen.

In traumatischen Prozessen sorgt die gebildete Erinnerungsspur als Dau-
erspur dafür, dass Erfahrung, nun wieder mit Nietzsche gesprochen, zumin-
dest potenziell „ein Tasten auf dem Grund der ehemaligen inneren Erfahrung 
ist“ (vgl. Nietzsche 2007: 344) (vgl. Kap. 3.3.2).

hat, das besitzt man nicht wie ein wieder betrachtbares Wissen, sondern das ist man“ 

(Bourdieu 1987: 135) vorgeschlagen. Durch eine dritte Dimension, die des Traumas, 

wird, in meinen Augen, der Modus Operandi als Erzeugungsformel des Habitus (vgl. Bar-

lösius 2006: 189) (auch) als ein Memento Operandi lesbar. Während bei Bourdieu offen-

bleibt, wie der Leib lernt (vgl. Wuttig 2015b), holen das die Traumawissenschaften nach, 

und selbst der frühe Freud präzisiert auf der physiologischen Ebene – durch die Figur der 

Erregungsspuren (s.u.) was der Soziologe Bourdieu sich, ob der Ferne einer affirmativen 

naturwissenschaftlichen Rezeption, nicht zu formulieren traut. In Kapitel 6 und 7 werden 

die Möglichkeiten der „Wiederbetrachtung des Wissens“ zudem näher besprochen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1994. Das traumatisier te Subjek t

Die Scharnierfunktion des erregbaren Nervensystems zur Ver(er)inner-
lichung sozialer Ordnungen wird mit Bezug auf die durch Freud in seinem 
Strukturmodell präzisierte Mnemotechnik Nietzsches deutlich. Nietzsche, „auf 
dessen voraussehende Beobachtungen man sich für gewöhnlich verlassen 
kann“37, denkt darüber nach, warum der Leib lernt, und warum er sich er-
innert, und Freud lieferte ihm die Empirie hinterher. Wenn Nietzsche davon 
spricht, dass zu einer „Erregung der Nervenzentren eine Ursache gesucht und 
vorgestellt wird – und, dass erst die gefundene Ursache ins Bewusstsein tritt“ 
(Nietzsche 2007: 344), und dass diese Ursache „schlechterdings nicht adäquat 
der wirklichen Ursache [sei]“ (ebd.), dann lässt sich mit Freud sagen, dass durch 
den enervierenden Vorgang die Ursache der Erregung vom Subjekt nicht ohne 
weiteres mit der Erregung in Verbindung gebracht werden kann. Genau das 
scheint der tragische Moment der Subjektbildung zu sein: Es bildet sich eine 
Erinnerungsspur. Die Erinnerungsspur tritt an die Stelle einer potenziellen 
neuen Erfahrung. Dadurch werden gemachte Erfahrungen zum Surrogat für 
frische Erfahrungen (vgl. Kap. 3.3.2). Subjektivierung heißt hier im Grunde die 
Interpretation von Regungen nach dem Muster gesellschaftlicher Vorlagen für 
Erfahrungen und deren Erinnerung daran (s.o.). Interpretationsvorgänge, die 
aber nicht als solche wahrgenommen werden, weil sie im Bewusstsein bereits 
eine Einheit gebildet haben. Das ist der Vorgang der Gedächtnismachung (vgl. 
Kap. 3.3.2). Nietzsche betont hier das Moment der Geschwindigkeit. Es handelt 
sich um rasche Übersetzungsleistungen. An anderer Stelle spricht Nietzsche 
davon, dass Leib- oder Erregungszustände vom Individuum selbst unbemerkt 
aufeinander bezogen werden, und dass es sich somit selbst als ein einheitliches 
Subjekt imaginiert: Es „bilden sich angewöhnte rasche Verbindungen von Ge-
fühlen und Gedanken, welche zuletzt, wenn sie blitzschnell hintereinander 
erfolgen, nicht einmal mehr als Complexe, sondern als Einheiten empfunden 
werden“ (Nietzsche zit. nach Kalb 200: 105) (vgl. Kap. 3.3.2). Es ist, in Nietz-
sches Verständnis, also die immer gleiche, auf Gewohnheit basierende Inter-
pretation von Regungen, die das kohärente Subjekt markiert (vgl. Kap. 3.3.2). 
Das Motiv der Heftigkeit und Geschwindigkeit findet sich in aktuellen Trau-
madiskursen wieder. Peter Levine (2006) spricht von einem Trauma, „wenn zu 
viel, zu schnell auf einmal passiert“.38

Heftigkeit, Geschwindigkeit, Schmerz – es scheinen dies Entitäten zu sein, 
die das Potenzial haben, auf den lib (Leben) schwächend, beschränkend, for-
mend einzuwirken. In der Perspektive Nietzsches scheinen sich, machttheore-
tisch formuliert, Erfahrungen im Sinne der Normen und Werte einer sozialen 
Ordnung stärker zu zementieren, wenn der Schmerz das Vehikel ist, auf dem 

37 | Hacking 1996: 257.

38 | Levine zitier t nach Dinkel-Pfrommer (2006). Vortragsmitschrif t im Rahmen der 

Ausbildung zu Somatic Experiencing®, Hinterzar ten bei Freiburg.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t200

die Erfahrung als Interpretation eines Impulses in den Leib eingeschrieben 
wird. Während es bei Freud nun heißen würde: Wenn die Reizschwelle des 
Organismus überschritten wird, dann wird eine unbewusste Erinnerungsspur 
gelegt, würden die Neurowissenschaften von der Bildung eines impliziten Ge-
dächtnisses sprechen. Während Freud von den Systemen Bw. und Ubw. spricht, 
beziehungsweise von „Verdrängung“, um dasjenige zu markieren, was sich dem 
Subjekt selbst entzieht, sprechen die traumabezogenen Neurowissenschaften 
an dieser Stelle von Dissoziationen (Kap. 4.6.1). Es geht dabei um Ähnliches: Ein 
Ereignis von nicht-alltäglicher Gewaltsamkeit wird vom linearen, narrativen, 
deklarativen, willkürlichen Gedächtnis abgespalten: dissoziiert, und stattdes-
sen von den für die implizite Gedächtnisbildung zuständigen Hirnregionen 
erinnert. Dabei kommt es zu einer das Nervensystem beeinflussenden Ein-
schreibung von Ereignissen. Die Grenze des Aushaltbaren und das Phänomen 
der Körpergedächtnisbildung sollen im Folgenden genauer angeschaut werden.

4.6 Soma und Liminalität

„Unsere Sinne haben ein bestimmtes Quantum als Mitte, innerhalb deren sie funkti-

onieren, d.h. wir empfinden groß und klein im Verhältnis zu den Bedingungen unsrer 

Existenz. Wenn wir unsere Sinne um das Zehnfache verschärften oder verstumpften, 

würden wir zugrunde gehn.“ (Nietzsche 1997: 76)

„Ich konnte mich noch so sehr in die Decke wickeln und ganz nah an den Ofen herankrie-

chen, ich war wie erstarr t. Die beißende Kälte war so tief in mich eingedrungen, dass ich 

mir die Eiszähne des Sturms nicht mehr aus dem Körper zu reißen vermochte [...] Ich rin-

gelte mich um den Ofen, direkt an das glühende Eisen, nur mit dem Pyjama und der De-

cke als Schutz. aber ich spürte überhaupt nichts. Da wurde mir klar, wie schwerwiegend 

das Problem war: meine Haut hatte jegliche Empfindung dafür verloren, dass sie eigent-

lich gegrillt wurde. Dabei konnte ich mit den Fingerkuppen die Funktionstüchtigkeit des 

Feuers überprüfen – dort meldeten die Nervenendungen noch Alarmzeichen. Doch ich 

war ein Kadaver, in dessen Fingerspitzen und Gehirn zwar noch ein Fünkchen Leben war, 

die aber nicht mehr miteinander korrespondier ten. Wenn ich wenigstens gezitter t hätte! 

Mein Körper war dermaßen tot, dass er sich selbst diesem rettenden Reflex verweigerte 

[...]. Glücklicherweise litt er. Schließlich segnete ich den Schmerz, weil er der letzte Be-

weis für meine Zugehörigkeit zur Welt der Lebenden war.“ (Nothomb 2010: 117)

Worauf das Zitat Nietzsches wie auch die Passage aus Amélie Nothombs Roman 
Der japanische Verlobte (2010) verweisen sollen, ist: Leben kann als eine Ansamm-
lung der Sinne des Organismus, als kaputtbare Entität verstanden werden, der 
durch ein zu schnelles und zu großes Quantum an traumatischen Ereignissen, 
welches auf diesen einwirkt, nicht gleich tot ist, aber (ab-)stirbt. Das (Ab-)Sterben 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2014. Das traumatisier te Subjek t

kann hier als ein ‚physio-psychisches‘ Unbeteiligt-Sein am Noch-Leben verstan-
den werden. In der traumatologischen Fachsprache wäre das der Fall der Disso-
ziation (vgl. Kap. 4.6.1). Nietzsche verweist darauf, dass es ein Maß gibt, als eine 
normative Richtschnur der Reize, die sich in einer passenden Weise zur eigenen 
Existenz ins Verhältnis setzt. Dasjenige, was auf uns einströmt, wird im Ver-
hältnis zu unserer Verarbeitungsfähigkeit als zu groß, zu klein oder angemes-
sen empfunden. „You can only take so much, before you turn into stone.“39 Das 
scheint auch Nothomb zu beschreiben, wenn sie ihrer Wanderin im Schnee eine 
Stimme gibt, die sich verläuft, und, nahezu am Erfrieren, einen Unterschlupf in 
einer Hütte findet. Der Körper scheint noch nicht tot, er schmerzt noch, er leidet, 
aber sie spürt ihn nicht mehr, obwohl sie die kalte Haut an einem glühenden 
Ofenrohr zu wärmen versucht. Es sind hier jene Bedingungen der Existenz, die 
mit Nietzsche gesprochen das „Quantum der Sinne“ überschreiten. Wenn das 
Quantum der Sinne als Mitte des Lebens stark (auf das Zehnfache) über- oder 
unterschritten wird, dann sterben Menschen (Tiere). Erst das Ende des Sterbens 
ist der Tod. Das Absterben ist der Fall der Dissoziation, des Traumas als sich un-
beteiligt machen – wie schon tot sein. Bevor das Leben ganz erlischt, verliert man 
die Empfindungen. Nothomb schreibt: „[M]eine Haut hatte jegliche Empfindun-
gen dafür verloren, dass ich gegrillt wurde.“ (Ebd.) Wenngleich Menschen un-
terschiedliche Grenzen dessen haben, was sie ertragen, scheint der Nerventopos 
auf eine Begrenztheit des Aushaltbaren, eine Liminalität des Körpers zu verwei-
sen. Er scheint darauf zu verweisen, wie Judith Butler (2009) es ausdrückt, dass 
„wir alle mit dieser besonderen Verletzbarkeit [...] leben, die zu unserem körperli-
chen Leben gehört“.40 Das körperliche Leben ist der Topos der Verletzbarkeit. Da-
bei scheint es, lebenswissenschaftlich perspektiviert, eine Art Alarmsystem zu 
geben – der Schmerz –, bevor die Empfindung ganz erlischt: „Dabei konnte ich 
mit den Fingerkuppen die Funktionstüchtigkeit des Feuers überprüfen – dort 
meldeten die Nervenendungen noch Alarmzeichen.“ (Ebd.) Es sind genau jene 
Alarmzeichen – als Empfindung –, die die Zugehörigkeit zum Leben markieren. 
Der Zustand des Sich-nicht-Spürens, des Nicht-Empfindens kann aber nicht nur 
auf den Tod verweisen, sondern darauf, dass ein traumatisches Unbeteiligt-Sein 
im Spiel ist. Genau darüber erhält sich das Leben – paradoxerweise. Der fast 
erfrorene Körper hält sich am Leben, indem ‚er‘ ‚seine‘ Haut unempfindlich für 
Kälte ‚macht‘. Eine Eigenschaft und Fähigkeit des menschlichen Leibes. Der 
Körper reagiert nach Meinung von Neurophysiolog_innen mit einem angebo-
renen Selbstschutz auf die das Überleben betreffenden Bedrohungen. Nicht nur 
Empfindungen, sondern auch die Existenz ganzer Körperteile, Emotionen, Er-

39 |  Zitat aus einem Song von „Klaus“; www.youtube.com. Letzter Zugriff am 10.01.2014.

40 | Butler: 2009: 43. Butler verweist an dieser Stelle darauf, dass die Bedingungen für 

Menschen, mit der Grenze des Aushaltbaren und der Verletzbarkeit in Kontakt zu kom-

men, variieren.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t202

eignisse sowie ‚Persönlichkeitsanteile‘‚ können vom Bewusstsein abgespalten – 
dissoziiert – sein (vgl. Levine 1998: 143f., van der Kolk et al. 2000: 244). Genau 
wie die Trope Trauma muss die Dissoziation im Kontext ihrer historischen Ent-
stehungsbedingungen, Interessen und Episteme bedacht werden. Im Folgenden 
sollen Dissoziationen als Trope nur insoweit affirmierend aufgegriffen werden, 
als diese hier nicht auf die in in diesem Diskurs häufig proklamierte Aufspaltung 
der Persönlichkeit in mehrere Identitäten (DIS) (vgl. Rode 2009) verweisen soll. 
Das Konzept der dissoziativen Identitätsstörung ist in meinen Augen zu eng mit 
einem modernen Diskurs um eine teleologische kohärente Identität(sentwick-
lung) verknüpft, als dessen pathologisches Andere die multiple Identität sodann 
auftreten kann (vgl. Hacking 1996: 20ff.) (vgl. Kap. 1). Andererseits soll hier nicht 
einem Konstruktivismus das Wort geredet werden, der Leiden, das sich so anfüh-
len mag wie eine DIS oder wie ein Trauma, als ein psychiatrisches Narrativ ohne 
Gefühlsgrundlage abtut. Der Konstruktivismus darf in meinen Augen nicht so 
verstanden werden, als erfänden Menschen ein Leiden, als nutzten sie bewusst 
medizinische Dispositive, um sich Vorteile zu erschaffen. Vielmehr sind psych-
iatrische Narrative auch Ausdruck eines Bedürfnisses von Erleidenden, einen 
Ausdruck für dieses Leiden zu finden. Dies ist selbstverständlich immer einge-
bunden in historische und kulturelle Wissensproduktionen samt den Folgekos-
ten, die eine solche psychiatrische Einordnung von Leiden mit sich bringt. Den-
noch, für die Betroffenen ist der Traumatopos und der der Dissoziation oft eine 
Möglichkeit, das Nicht-Sprechbare sprechbar zu machen. Dissoziationen liefern 
als Begriffshof ein medizinisches Modell für das Grauen, welches nur als Atmo-
sphäre innerhalb wie außerhalb des Leibes wahrgenommen wird, und schwer 
beziffert werden kann. Dissoziationen sollen, in dieser Schrift auf die leidvolle 
Erfahrung bezogen werden, sich eingeschränkt oder kaum eigen-leiblich spüren 
zu können, sowie auf die Körpergedächtnisprozesse, die damit einhergehen kön-
nen. Die neurowissenschaftlichen Wissensproduktionen sollen insofern ernst 
genommen werden und politisch als strategisches Wissen einsetzbar sein, als 
sie auf mögliche – nicht kausale – Dynamiken des Stresses verweisen, denen 
die Individuen in subjektivierenden Herrschaftsdynamiken ausgesetzt sind. Die 
Trope Dissoziation soll insofern wie die Trope Trauma von Bedeutung sein, als 
sie auf eine mögliche Bündelung von Arten, den eigenen Leib als Selbstgefühl 
jenseits von Identitätssemantiken entlang von ‚symbolischen‘ wie ‚physischen‘ 
Gewalten, meist leidvoll, zu erfahren verweist.

4.6.1 Überforderte Ner ven: ‚Dissoziationen‘:  
Von flight fight freeze  und impliziten Gedächtnissen

Das Konzept der Dissoziation ist erstmals in den 1880er Jahren in Frankreich 
diskutiert worden (vgl. van der Kolk et al. 2000: 246f.). Maßgeblich beteiligt da-
ran waren die französischen Neurologen Pierre Janet, Jean-Martin Charcot und 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2034. Das traumatisier te Subjek t

Gilles de la Tourette. Bereits de la Tourette benutzte das Konzept zur Beschrei-
bung von Körperempfindungs-‚Störungen‘ bei seinen Patient_innen. Janet 
spricht von Dissoziationen im Sinne „eines Vergessens des Ereignisses, das der 
Emotion vorausgegangen ist“ (Janet zit. nach ebd.: 246). Der Betreffende sei 
„unfähig zur verbalen Schilderung, die wir narrative Erinnerung nennen, und 
doch bleibt er [emotional, B.W.] mit der schwierigen Situation konfrontiert“ 
(ebd.: 247). Janet ging davon aus, dass sich als eine Reaktion auf überwältigen-
de heftige emotionale Ereignisse, etwa sexualisierter Gewalt in früher Kind-
heit, eine abgespaltene Erinnerungsspur bildet, die, solange diese nicht in eine 
Schilderung des Ereignisses umgewandelt wird, und damit ins Bewusstsein 
integriert wird, sich als furchterregende Wahrnehmungsvorstellung, Zwangs-
vorstellung und in Form eines somatischen Wiederbelebens intrusiv aufdrängt 
(vgl. ebd.).

Es sind in der Perspektive des französischen Neurologen und Philosophen 
Janets vor allem „sensomotorische Elemente eines Traumas“ (ebd.), als wel-
ches Janet den Auslöser für Dissoziationen bezeichnete, die dann wieder ins 
Bewusstsein gelangen können, wenn Betreffende mit den entsprechenden 
Auslösern für Erinnerungen, sogenannten Triggern, konfrontiert werden. Trig-
ger können „visuelle Bilder, olfaktrische, auditive oder kinästhetische Empfin-
dungen, oder intensive Wellen von Gefühlen“ sein (ebd.: 229). Van der Kolk 
sowie die Mehrzahl seiner Kolleg_innen (vgl. van der Kolk et al. 2000) schlie-
ßen sich Janets Perspektive an und argumentieren in ihren Ausführungen 
zur posttraumatischen Belastungsstörung (PTBS) im Anschluss an Janets 
These zu ‚Dissoziationen‘. Demnach werden sensomotorische und emotionale 
Bruchstücke eines Ereignisses bei entsprechenden Auslösern erinnert, bevor 
etwa im Laufe eines therapeutischen Prozesses auch die lineare-deklarative 
Erinnerung an das traumatische Ereignis sich zeigt (vgl. ebd.: 231). ‚Dissozia-
tion‘ ist demnach definiert als „eine Aufspaltung (compartementalization) des 
Erlebens“ (ebd.: 244).41

41 | Dissoziationen können dabei, so der gegenwär tige Stand der Forschung, unter

schiedlich drastische Auswirkungen haben. Es ist die Rede von primären Dissoziationen, 

wenn sensorische und emotionale Elemente von persönlichem Bewusstsein isoliert blei-

ben, von sekundären Dissoziationen, wenn sich das „Ich“ der Betroffenen in ein beob-

achtendes Ich und ein erlebendes spaltet, beziehungsweise von ter tiären Dissoziatio-

nen in dem Falle, wenn Menschen deutlich voneinander unterschiedene Ich-Zustände 

entwickeln – auch als Dissociative Identity Disorder bezeichnet (vgl. van der Kolk et 

al. 2000: 245). Den Bezug auf den Neologismus Identität zur Beschreibung des trau-

matischen Erlebens halte ich aus den in Kapitel 1 ausführlich dargelegten Gründen für 

problematisch. Statt von einer aufgespaltenen Identität zu sprechen, würde ich die 

Klient_innen einladen, ihr Erleben in eigenen Worten beschreiben zu lassen, um nicht 

eine Herrschaftssemantik, die in meinen Augen mit dem Begrif f Identität verbunden ist, 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t204

Ganz genau kommt es bei traumatischen Verarbeitungsweisen zu einer ‚Dis-
soziation‘ zwischen Elementen des impliziten (nicht deklarativen) und expliziten 
(deklarativen) Gedächtnisses (vgl. ebd.: 255). Das explizite Gedächtnis bezieht 
sich auf die bewusste Wahrnehmung von Tatsachen oder Ereignissen, die der 
Betreffende hat (vgl. ebd.: 222). Das implizite Gedächtnis bezieht sich auf „die 
Erinnerungen von Fähigkeiten und Gewohnheiten, emotionalen Reaktionswei-
sen, Reflexhandlungen und klassisch konditionierten Reaktionen“ (ebd.). Nach 
dem aktuellen Kenntnisstand ist für das explizite Gedächtnis mit Einschrän-
kungen42 eine andere Hirnregion zuständig als für das implizite Gedächtnis. 
Während bewusste und chronologisch organisierte symbolische Erinnerungen 
im Bereich des Neocortex beziehungsweise des Hippocampus (vgl. Levine 2006: 
B1.16) organisiert sind, werden implizite Gedächtnisvorgänge nach der aktuellen 
Kenntnis der Neurowissenschaften in der Amygdala gesteuert (vgl. Rothschild 
2002: 54). Das explizite Gedächtnis ist demnach bewusst, kognitiv, faktenbe-
zogen, linear, verbal, semantisch und systematisch. Es beschreibt Operationen 
und Prozeduren, und es ist in der Lage, ein Narrativ zu bilden. Demgegenüber 
ist das implizite Gedächtnis unbewusst, emotional, sensorisch, es steuert die 
unwillkürliche sensomotorische Erinnerung, es organisiert automatische Fer-
tigkeiten (beispielsweise angewöhnte Bewegungsabläufe) und es ist sprachlos 
(vgl. ebd.: 65f.). Das implizite Gedächtnis wird häufig auch als Körpergedächt-
nis oder somatisches Gedächtnis bezeichnet (vgl. ebd.) Es ist körperbezogen, 
insofern sensomotorische, kinästhetische/propriozeptive, olfaktorische, taktile, 
gustatorische und emotionale Erinnerungen hier ihren Sitz haben: „The Body 
keeps the Score.“ (van der Kolk zit. nach ebd.: 74) Die Dissoziation zwischen 
explizitem und implizitem Gedächtnis äußert sich auf der Ebene des Erlebens 
darin, dass die traumatische Erfahrung nicht ins Bewusstsein (deklarativ) aufge-
nommen werden kann, und im impliziten Bereich ein ‚Eigenleben‘ führt (vgl. 
van der Kolk et al. 2000: 248). Während es zu einem Versagen des expliziten 
Gedächtnisses kommen kann – das Ereignis ist symbolisch, sprachlich nicht 
mehr abrufbar – kommt es zu einem unkontrollierten, im Sinne eines unwill-
kürlichen Erinnerns und damit Fortlebens des Eindrucks auf der sensomotori-
schen, der olfaktorischen, der visuellen, der taktilen und/oder der emotionalen 

zu reproduzieren. Hier kann es darum gehen, nach anderen, neuen Worten zu suchen, 

sowie die Anerkennung eines multiplen Selbst zu unterstützen, statt einem normativen 

Identitätstelos der Gesundheitswissenschaften zu folgen. Das heißt nicht, die Leider-

fahrung zu negieren, sie aber auch nicht unnötig durch pathologisierende, normative 

Zuschreibungen zu verstärken. Eine implizite Gedächtnisbildung ist nicht notwendig 

gleichbedeutend mit einem Aufspalten der ‚Identität‘ der Person.

42 | So zieht der kritische Mediziner Felix Hasler in Zweifel, dass sich stets klar ab-

grenzbare Hirnregionen für bestimmte Aufgaben ausmachen lassen (vgl. Hasler 2012: 

26).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2054. Das traumatisier te Subjek t

Ebene. Die implizite oder somatische Dimension hat eine Art eigenes Gedächt-
nis. Das bedeutet, nicht nur als traumatisch geltende Ereignisse können propri-
ozeptiv, gustatorisch, sensomotorisch, olfaktorisch erinnert werden (vgl. Brink-
mann 2013). Bei traumatischen Ereignissen im Sinne der klinischen Definition 
(vgl. Kap. 5.5.1), aber auch über diese hinaus, bestehen Körpererinnerungen 
allerdings häufig in Nachallerinnerungen samt Panikattacken, auch als Flash-
backs bezeichnet. Eine Art Alpträume in wachem Zustand. Das bedeutet, die be-
drohliche Szene taucht vor dem inneren Auge auf (vgl. van der Kolk et al. 2000: 
247ff.). Ereignisse, die ‚die somatische Ebene erinnert‘, nennt die schwedische 
Medizinerin und Philosophin Kirkengen perzeptive Synonyme (engl. perceptive sy-
nonymy) (Kirkengen 2001: 127) (vgl. Kap. 5.3). Warum aber versagt das explizite 
Gedächtnis und das implizite ‚übernimmt‘? Janet hatte bereits gesagt, es handelt 
sich um eine „Schwächung der geistigen Fähigkeiten [...] die Inhalte der heftigen 
Emotionen [...] zu integrieren“ (Janet zit. nach van der Kolk et al. 2000: 248). 
Die derzeitigen Kenntnisstände der Neurowissenschaften bestätigen Janets An-
nahme und präzisieren diese aufgrund des im Vergleich zum 19. Jahrhunderts 
fortgeschrittenen anatomischen, (neuro-)physiologischen Wissens: Der bereits 
genannte Traumatologe Peter Levine sagt über die Entstehung des Traumas aus 
anatomisch-neurophysiologischer Perspektive folgendes:

„Trauma entsteht, wenn der Organismus in seiner Fähigkeit, Erregungszustände wieder 

zu regulieren, überfordert ist. Das (traumatisier te) Nervensystem kommt durcheinan-

der, es bricht zusammen und kann sich nicht selbst wieder in die ursprüngliche Situati-

on zurückbringen. Dies manifestier t sich in einer umfassenden Fixierung, einem grund-

legenden Verlust der rhythmischen Fähigkeit, Erregungszustände selbst regulieren zu 

können, sich zu orientieren, im Hier und Jetzt zu weilen und am Leben teilzunehmen.“ 

(Levine 2006: B14)

Wie Janet und dessen Nachfolger van der Kolk (vgl. van der Kolk et al.2000: 
198ff.), so will auch Levine darauf hinaus, dass es die gesteigerte physiologische 
Erregung ist, die zu einem traumatisierten Nervensystem führt und damit zu 
Dissoziationen (s.o.). Levine will in diesem Absatz sagen, dass es einen ‚güns-
tigen‘ Zustand43 des Nervensystems gibt, in dem es flexibler auf äußere und 
innere Anlässe reagieren kann, und die damit verbundenen Erregungen nicht 

43 | Den Begrif f ursprünglich halte ich für nicht gut platzier t. Er entspringt meines Er-

achtens eher Levines Neigung zu einer Ursprungsdramatik. Zurück zum Ursprung ver-

kauft sich gut und ist wohl eher eine Sehnsucht als eine anatomische Gegebenheit. Das 

Nervensystem wie auch das Gehirn verändert sich ständig (vgl. Hüther 2001: 21). Des-

wegen spreche ich hier eher von günstig statt von ursprünglich. Günstig und ungünstig 

setze ich in einfache Anführungszeichen, um einen normativen Charakter der Aussage 

zumindest zu minimieren.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t206

zu einem Verlust der rhythmischen Fähigkeit führen, und einen ‚ungünstigen‘ 
Zustand, in dem es irgendwie ‚durcheinander‘ gerät. Levine deutet weiterhin 
an, dass ein traumatisiertes Nervensystem irgendwie ‚stecken geblieben‘ ist, 
in einem früheren Zustand, der sich zur Gegenwart verschoben verhält. Ein 
Trauma scheint demnach dadurch gekennzeichnet zu sein, dass das Teilneh-
men am Leben im Hier und Jetzt durch ein Hineinreichen eines vergangenen 
Ereignisses, das nicht aufhört empfunden zu werden, erschwert oder gar ver-
unmöglicht wird (Levine 2006: B14ff.). Levine (1998; 2006; 2011) geht entspre-
chend des aktuellen Kenntnisstandes der neurobiologischen Forschung davon 
aus, dass Erregungszustände (und damit Reaktionen auf äußere und innere 
Reize) von dem sogenannten autonomen Nervensystem (ANS) reguliert werden.

4.6.2 Von autonomen Ner vensystem, (Ent-)Ladungen und  
anderen Ungeheuern

Dem autonomen Nervensystem wird zugesprochen, dass es unwillkürlich und 
reflexhaft handelt, sich also zum großen Teil der bewussten Steuerung entzieht. 
Dies meint in diesem Zusammenhang zum Beispiel, dass es kaum möglich ist, 
seinen Körper bewusst zum Schwitzen zu bringen, etwa allein durch den Vor-
schlag, jetzt zu schwitzen. Der Körper schwitzt also ‚von sich aus‘, wenn ‚er‘ das 
für richtig hält, nicht wann ‚ich‘ es für richtig halte. Das Schwitzen zum Bei-
spiel kann nun infolge eines konkreten Anlasses oder aber eines unwillkürlich 
erinnerten Ereignisses enerviert werden. Ähnlich verhält es sich beim ‚blass 
werden‘ oder ‚rot werden‘ (vgl. Levine 2006: B1.6ff.). Die Neurowissenschaften 
unterteilen das ANS in zwei Subsysteme: das sympathische und das parasym-
pathische Nervensystem. Die Subsysteme verhalten sich spiegelbildlich zuein-
ander und steuern gegensätzliche körperliche und emotionale Reaktionen (vgl. 
ebd.). Das parasympathische System wirkt wie ein Bremspedal auf das Nerven-
system. Der parasympathische Nervenzweig ist, nach Meinung der Neurowis-
senschaften, für das Erzeugen von Entspannungszuständen ‚zuständig‘. Nach 
einem stressbeladenen Ereignis beispielsweise sorgt dieser Teil des Nervensys-
tems dafür, dass der Betreffende sich wieder beruhigen und neu orientieren 
kann. Wenn der Parasympathikus enerviert ist, passiert auf der physiologischen 
Ebene Folgendes: Die Muskelanspannung lässt nach, die Pulsfrequenz senkt 
sich, die Haut erwärmt sich, die Verdauung wird angeregt, die Atmung ver-
tieft sich, Flüssigkeiten (Tränenflüssigkeit, Speichel usw.) werden produziert, 
und das Immunsystem ist im Arbeitsmodus. Der sympathische Nervenzweig 
hingegen reguliert die Handlungsbereitschaft; er unterstützt die Fähigkeit, auf 
Bedrohungen zu reagieren. Er wirkt wie ein Gaspedal auf das Nervensystem. 
Wenn der Sympathikus enerviert ist, passiert auf der physiologischen Ebene 
Folgendes: Der Blutdruck erhöht sich, Atemfrequenz und Herzschlag erhöhen 
sich, die Verdauung vermindert sich zugunsten des Bewegungsapparates, die 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2074. Das traumatisier te Subjek t

Haut wird blass und unempfindlich (und bereitet sich auf eventuelle Verletzun-
gen vor), die Pupillen weiten sich, und das Sehen wird schärfer.

In traumatischen Situationen, so die aktuellen Neurowissenschaften, ist 
das Zusammenspiel dieser beiden Nervenstränge von großer Bedeutung. Der 
neurowissenschaftliche Mainstream geht heute davon aus, dass das ANS über 
die Fähigkeit verfügt, unwillkürlich auf bedrohliche Ereignisse zu reagieren 
(vgl. ebd.: B18.). Es handelt sich hier um die, inzwischen innerhalb der Trau-
maforschung sehr verbreitete, neurobiologisch basierte Flight-fight-freeze-These 
(vgl. Fischer/Riedesser 1999: 45ff.; van der Kolk et al. 2000: 209; Levine 2006: 
B1.6ff.) die These der im Trauma wirksamen Flucht-, Kampf- und Immobilitäts- 
oder Erstarrungreaktionen (vgl. Levine 1998: 128ff.).44 Das ANS tritt in dieser 
Perspektive als ein Quasi-Subjekt auf, das autonom, also ohne den Willen sei-
nes ‚Besitzers‘ in Aktion tritt und mit Flucht- und Kampfverhalten beziehungs-
weise Immobilitätsreaktionen auf Bedrohungen antwortet. Bei Levine heißt es:

„Als gesunde Antwort auf eine Bedrohung löst das PNS (parasympathische Nervensys-

tem) die Bremse und erlaubt dem SNS (sympathischen Nervensystem) die Erregung zu 

erhöhen, damit es sich vorbereiten kann, auf diese empfundene Bedrohung zu reagie-

ren. Die erhöhte Erregung mobilisier t das Flucht- und Kampfverhalten. Eine extrem hohe 

Erregung löst eine Immobilitäts- oder Erstarrungsreaktion aus.“ (Levine 2006: B1.6, 

Herv.i.O.)

Es handelt sich, in der neurowissenschaftlichen Perspektive, bei den Flucht-, 
Kampf-, und Immobilitätsaktionen um Überlebensmechanismen oder auch 
„Basisemotionen“, die allen Menschen und Tieren angeboren sind.45 Basisemo-
tionen sind gemäß den aktuellen Wissensproduktionen die physiologischen 
Grundlagen der Stressverarbeitung. Sie bewirken, dass Menschen (und Tiere) 
auf Stressoren eine bestimmte Palette an Reaktionsweisen zur Verfügung 

44 | Fischer und Riedesser (1999) wie van der Kolk et al. (2000) sprechen anders als 

Levine (1998; 2006) nicht von „Kampf- oder Flucht- beziehungsweise Erstarrungreak-

tionen“ (vgl. Levine 1998: 129), sondern von „frozen states“ (Fischer/Riedesser 1999: 

45) und von „Überregung–Kampf“–Protest“ und „Betäubung–Flucht–Verzweifelung“ (van 

der Kolk et al. 2000: 209). Die Dynamik, die beschrieben wird, ist die gleiche. Die These 

der angeborenen Signalfunktionen: fligh, fight freeze wurde erstmalig von dem US-ame-

rikanischen Physiologen Walter Bradford Cannon in seinem Werk The Wisdom of the 

Body (1932) veröffentlicht (vgl. Huber 2009: 41).

45 | Menschen und Tiere, weil die Flucht-, Kampf- beziehungsweise Erstarrungsreakti-

onen in der Perspektive der Neurowissenschaften vom Stammhirn aus maßgeblich ge-

steuert werden. Man geht davon aus, dass das Stammhirn den evolutionär ältesten Teil 

des Gehirns darstellt, den Menschen und Säugetiere gemeinsam haben (Dinkel-Pfrom-

mer 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t208

steht. Als Stressor und als Auslöser für ein potenzielles Trauma gilt, „wenn 
etwas zu viel, zu schnell, auf einmal passiert“ (Dinkel-Pfrommer 2006), und 
deswegen die Verarbeitungsfähigkeit des Organismus übersteigt (vgl. ebd.). 
Levine (1998; 2006; 2011), der sich der Weiterentwicklung der Flight-fight-
freeze-These verschrieben hat, und sich vor allem auf die somatischen Aspekte 
in der Verknüpfung mit den durch Traumatisierungen erzeugten Körper-
gedächtnisbildungen konzentriert, sieht die Dissoziation im impliziten und 
expliziten Gedächtnis, beziehungsweise das teilweise Versagen des letzteren 
in der bei bedrohlichen Situationen hohen physiologischen Erregung begrün-
det. Physiologische Grundlagen werden in dieser Perspektive, wenn auch nicht 
widerspruchslos, als universell oder angeboren verstanden. Genau genommen 
müssen aber wegen der sich mehr und mehr durchsetzenden These von der 
Neuroplastizität des Gehirns gerade aus der Perspektive der Neurowissen-
schaften auch die sogenannten Basisemotionen einer genaueren, sprich: kon-
stitutionstheoretischen (im Sinne von: durch die Lebensbedingungen hervor-
gebracht) Betrachtung unterzogen werden (vgl. dazu Rohrmann 2010). Ob der 
These von der Neuroplastizität des Gehirns verschiebt sich die scheinbar klare 
Abgrenzung zwischen angeboren und erworben dramatisch. Zumindest aus 
der Perspektive der philosophischen Neuen Materialismen (Coole/Frost 2006) 
sind Materialitäten durch soziale Bedingungen konstituiert, im Sinne von in-
korporiert, wenn sie auch nicht aus dem Sozialen entstanden sind. Während 
die Flight-fight-freeze-These nach wie vor in weiten Teilen der Neurowissen-
schaften als präformatives Programm vorgestellt wird, hält die Queertheoreti-
kerin Shanon Markus dagegen. Markus, die sich in ihrem Aufsatz Fighting 
Bodies, Fighting Words (1992) mit der diskursiven Produktion von Vergewal-
tigungsscripten (rape script) beschäftigt, postuliert, dass zum einen bei eini-
gen Frauen häufiger der Totstellreflex ( freeze) in überwältigenden Situatio-
nen ausgelöst wird (vgl. Kap. 4.6.1), während bei einigen Männern erst der 
Flucht- oder der Kampfimpuls ausgelöst wird. Dies liegt aber, nach Markus, 
nicht an einem präformativen Programm, sondern daran, dass Frauen im Kon-
text eines gesellschaftlichen Vergewaltigungsdiskurses, der Frauen per se die 
unterlegene Position zuschreibt, weitaus häufiger (als Männer) sich selbst als 
„Subjekte der Angst“ (subjects of fear) wahrnehmen, auch in Situationen, in de-
nen Männer, statistisch gesprochen, eher gefährdet sind (Markus 1992: 397). 
Markus kann insofern kritisch gegen ein biologisch-präformatives, universel-
les Fight-flight-freeze-Programm gelesen werden. Vielmehr kann angenommen 
werden, dass die ‚Entscheidung‘ zu fliehen, zu kämpfen oder in bedrohlichen 
Situationen zu erstarren, bereits eine entlang gesellschaftlicher Machtverhält-
nisse habitualisierte Kolonisation des Körpers darstellt.

Der Bezug auf das Epistem des fight flight freeze kann insofern nur provisori-
scher und strategischer Natur sein. Die Gesellschaftlichkeit von Körperprozes-
sen lässt eine naturalistische Lesart nicht zu. Mit diesen Überlegungen im Hin-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2094. Das traumatisier te Subjek t

tergrund soll die These Levines im Folgenden betrachtet werden. Diese ist im 
Wesentlichen: Wäre es möglich, auf ein bedrohliches Ereignis mit Flucht- oder 
Kampfaktionen realiter zu reagieren, also wegzulaufen, oder sich erfolgreich 
zu verteidigen (dies sind die ersten Impulse der Wahl des vom Stammhirn 
gesteuerten ANS), so müssten Menschen oder Tiere nicht erstarren ( freeze). 
Die Immobilitätsreaktion ist demnach eine Reaktion zweiter Wahl. Erst wenn 
Flucht oder Kampf versagt haben, ‚wählen‘ Tiere wie Menschen den Erstar-
rungsmodus. Zudem sind in der ethologischen Perspektive Levines die aller-
meisten Tiere in der Lage, nach einem bedrohlichen Ereignis und der damit 
verbundenen Immobilität – anders als Menschen – sich aus dieser Immobilität 
wieder zu lösen. Es handelt sich hierbei um ein parasympathisch enerviertes 
‚Wieder-Auftauen‘ aus der Immobilität. Levine benutzt, um die Physiologie 
des Traumas zu umreißen, physikalische Begriffe. Die im Zusammenhang 
mit der bedrohlichen Situation stehende sympathische Enervierung nennt Le-
vine „Ladung“ und die parasympathische Enervierung des (Sich-)Lösens aus 
der Immobilität „Entladung“ (Levine 2006: B1.8). Mit „Ladung“ meint Levine 
eine neuromuskuläre Bereitschaft zum Fliehen oder Kämpfen (Verteidigen), 
mit „Entladung“ das Sich-Lösen der durch den Schock des Ereignisses im Ner-
vensystem gehaltenen neuro-muskulären Anspannung (vgl. ebd.). Entladung 
kann zum Beispiel durch Zittern, Weinen, Lachen, Schwitzen begleitet sein. 
Während Tiere den Zustand der Immobilität unwillkürlich entladen, werden 
Menschen im Laufe ihrer Erziehung gehindert, sich dem biologischen Potenzi-
al zum Entledigen von Schockerfahrungen hinzugeben (vgl. ebd.: B1.8ff.). Dies 
gilt nach Levine besonders für den westlichen Kontext, wo disziplinarische 
Inhibierungen von unwillkürlichen Körperäußerungen verbreitet sind (vgl. 
Dinkel-Pfrommer 2006). Dies kann, nach Levine (1998; 2006; 2011), zu chro-
nifizierten Erregungsmustern, die als „eingefrorene ‚Immobilitätsreaktionen‘“ 
identifiziert werden können, führen (Levine 1998: 106ff., Herv.i.O.). Immobi-
litätsreaktionen sind demnach unvollständige, eingefrorene motorische Sche-
mata: Flucht- und Kampfimpulse (ebd.).46 Levine umreißt die biologische Orga-
nisation eines Traumas und den Schlüssel zur Heilung demgemäß wie folgt:

„Biologisch gesehen organisier t sich ein Trauma um die (durch Angst gesteigerte) Er-

starrungsreaktion, die allen Tieren, vom Insekt bis zum Menschen, eigen ist. Der Schlüs-

sel zur Auflösung eines Traumas besteht darin, die Angst von der lähmenden Immobilität 

zu trennen und damit den Zugang zu intensiven Energien, die im Zustand der Immobili-

tät gebunden sind, zu bekommen, sie freizusetzen und schließlich zu transformieren.“ 

(Levine 2006: B1.4)

46 | Auf die sogenannten ‚chronisch beeinträchtigten Erregungsabläufe‘ bei PTBS-dia-

gnostizier ten Menschen haben bereits Mc Farlane (1988), Litz Leane (1989) sowie van 

der Kolk (1989) hingewiesen (vgl. van der Kolk et al. 2000: 199f.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t210

Levine geht davon aus, dass ein Trauma dann entsteht, wenn die Aktivierung 
des Nervensystems, die durch die Konfrontation mit einem bedrohlichen Ereig-
nis entsteht, nicht entladen werden kann. Das bedeutet, die Immobilitätsreak-
tion, die als sekundäre Reaktion – physisch oder disziplinarisch motiviert – auf 
einen nicht möglichen Kampf- oder Fluchtimpuls entsteht, hält über die aktu-
elle Gefahr hin an. Immobilität kann so zum Dauerzustand werden.

4.6.3 Immobilität und Dissoziation

Die Immobilitätsreaktion ist laut der Neurowissenschaftlerin Babette Roth-
schild die biologische Grundlage für die Dissoziation (Rothschild 2002: 34). 
Dissoziationen entstehen, wenn eine hohe sympathische Enervierung (sich 
bereitmachen zur neuromuskulären Aktion) plötzlich von der parasympa
thischen Enervierung gestoppt wird (nachdem das Nervensystem die Infor-
mation bekommen hat, dass Fliehen und/oder Kämpfen sinnlos sind/ist). Bei 
Levine heißt es: „Traumasymptome sind das Ergebnis von auf Hochtouren lau-
fenden und dann erstarrten, unvollständigen biologischen Reaktionen auf eine 
Bedrohung.“ (Ebd.: B1.10) Und weiter:

„Traumasymptome werden nicht durch das eigentliche Ereignis ausgelöst. Sie entste-

hen, wenn der Überschuss der im traumatischen Erleben mobilisier ten Energie nicht 

entladen wird. Diese Energie bleibt im Nervensystem gebunden, wo sie verheerende 

Auswirkungen auf Körper und Geist haben kann.“ (Ebd.: B1.27)

Biologisch gesprochen sind Dissoziationen eine Überaktivierung des Para-
sympathikus (vgl. ebd.: B1.10). Dissoziationen können als das emotionale und 
mentale Pendant eines physischen Zustandes von „wenig Energie haben“, Er-
schöpfung, Taubheitsgefühl, niedrigem Muskeltonus, schlechter Verdauung, 
niedrigen Puls- oder Blutdruckwerten, Verlangsamung der Motorik und ei-
nem schlecht funktionierenden Immunsystem verstanden werden (vgl. ebd). 
Es sei hier erwähnt, dass die biologische Perspektive nur eine Perspektive auf 
Traumatisierungen darstellt. Ich erachte sie dennoch für interessant, weil 
diese in soziologischen mithin körperlosen Körperdebatten häufig nicht zur 
Kenntnis genommen wird. Anders gesprochen: Die Inkorporation von sozia-
len Ereignissen, und diese sind Traumata, weil sie in den allermeisten Fällen 
sozial produziert sind, lässt sich auch als ein Frage von gehemmten oder üp-
pigen Körperflüssigkeiten, von rasenden Herzen, von erstarrter Muskulatur 
oder von durchlässigem Bindegewebe besprechen. Darin sehe ich den Gewinn 
einer Bezugnahme auf Lebenswissenschaften: Körper sind in die Prozesse der 
Sozialität direkt eingebunden – mithin nolens volens – als schwitzende, weinen-
de, erstarrte, lachende Körper mit einem bestimmten Muskeltonus und einer 
bestimmten Durchblutung der Haut.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2114. Das traumatisier te Subjek t

4.7 Somatische Dimensionen

Das Wissen um die Begrenztheit des Aushaltbaren, wie es sie sich aus medi-
zinisch-neurowissenschaftlicher Sicht in der Dissoziation ausdrückt, und wie 
es medizinisch mit Hilfe eines Modells vom polyvagalen Nervensystem prä-
zisiert wird, fängt philosophisch mit Nietzsche abgeglichen einen minimalen 
Grund ein, auf dem kreatürliche Existenz als somatische fußt. Zwar handelt es 
sich um eine spezifische Wissensproduktion, um ein sich noch dazu schnell 
veränderndes Epistem, dennoch wird mit diesem Ausflug in die traumabezo-
genen Neurowissenschaften deutlich, dass der Körper durchaus in Kategorien 
von neuronaler Empfindsamkeit zu begreifen ist. Mir kommt es dabei darauf 
an, Verletzbarkeiten und Begrenztheiten im Aushalten von Zumutungen, von 
Körpern, sichtbar zu machen und zugleich das Zwischenspiel, das Interagie-
ren von neuronalen Systemen mit sozialen Ordnungen zu erfassen. Menschen 
sind nicht auf neuronale System reduzierbar, wenngleich sie aber somatisch 
existieren, und das somatische ‚an ihnen‘ neben vielen anderen Umschrei-
bungen, in beispielsweise neuronalen Termini perspektiviert werden kann. Es 
kommt hier letztlich auf die Lesart an, und die der Betrachtung des Menschen 
als (auch) somatischen Nerven-, Muskel-, Faszien-, Hormon-Mensch usw. zu 
Grunde liegende normative Haltung. Man muss sich die Frage stellen: Welche 
sozialen Eigenschaften projiziere ich auf die Körpervorgänge? Kann ich physio-
logische Prozesse beschreiben, ohne sie zu gendern, oder mit anderen sozialen 
Attribuierungen zu belegen? Und, bedeutet das Wissen um Körpervorgänge 
und ihre Begrenztheit eine Haltung des achtsamen Respekts vor diesen, oder 
wird dieses Wissen für (neuro-)enhancement im Sinne kapitalistischer Opti-
mierungen genutzt? Der vorangegangene Ausflug in die Neurowissenschaf-
ten sollte gezeigt haben, dass somatische Dimensionen materiell gegeben 
sind, verletzbar sind, und ob dieser Verletzbarkeit, die ich hier exemplarisch 
als Immobilität beziehungsweise in ihrem Pendant der Dissoziation dargelegt 
habe, Aspekte von Bewusstsein ausbilden können, die zwar einer Reflexion 
zugänglich sind, deren Zustandekommen aber nicht vollends kalkulierbar ist. 
So können im Schmerz Anpassungsprozesse und Zurichtungen erfolgen, die 
nicht ad hoc und ohne weiteres umkehrbar sind, die aber auch nicht im Sinne 
einer Life-Long-Identity in den Leibern festgeschrieben sind. Gerade dies ist 
der Vorteil Selbstbildungen auch als traumatische Zurichtungen, die sich der 
volutionalen Steuerung in Teilen entziehen, zu denken. Selbstbildungen sind 
weder allzeit total im Leib festgeschrieben noch finden Selbstbildungen nur 
auf der Oberflächenebene kognitiv reflektierbarer Fremd- und Selbstzuschrei-
bungen statt. Sie gehen tiefer, ohne irreversibel zu sein. Sie affizieren somatische 
Dimensionen (Nerven, Muskeln, Faszien, Herzrhythmen usw.), sie können 
verletzen wie ein Stachel. Sie bilden Archive des Leibes und sie sind dennoch 
transformierbar, durch dasjenige, was ich mit Nietzsche reflexive Leiblichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t212

nenne – eine Arbeit mit der somatischen Dimension unter Vorzeichen von 
Emanzipation (vgl. Kap. 6, 7 u. 8). Die Neurowissenschaften können also in 
meinen Augen eine somatische Dimension plastisch machen, weil ihre Spra-
che auf diese Prozesse abzielt. Die Dissoziation mit ihren schwächenden ‚Sym-
ptomen‘ ist meines Erachtens eine brauchbare Variable im Sinne eines strategi-
schen Essentialismus (Spivak). Sie kann ins Feld geführt werden, um deutlich 
zu machen, wie sehr Menschen unter dem Stress der Sozialität, der zugleich 
ein Stress der Macht- und Herrschaftsverhältnisse ist, leiden können. Die Dis-
soziation ist ein Marker und ein Symbol für die menschliche Verletzlichkeit 
und Verletzbarkeit. Verletzlichkeit verweist dabei auf die liminale somatische 
Dimension und Verletzbarkeit auf die politischen Bedingungen der Existenz. 
Beide verschränken sich am Leib miteinander. Die Neurowissenschaften stel-
len also eine Sprache bereit zur Beschreibung somatischer Prozesse, die den 
Geisteswissenschaften, wozu auch die Phänomenologie oder die philosophi-
sche Anthroplogie zählt, nicht zur Verfügung steht. Letztlich ist aber alles Wis-
sen nur so viel wert, wie es mit der Erfahrung der Einzelnen korrespondiert. 
Anders: Neuroimagines (Hasler 2012) dürfen und können nicht Erfahrungen 
diktieren. Eine allzeit kritische Haltung ist gegenüber solchen Postulaten ein-
zunehmen. Levine ist insofern interessant, als es ihm um eine Korrespondenz 
der möglichen somatisch-affektiv-kognitiven Erfahrung zu tun ist, die immer 
wieder mit den neurowissenschaftlichen Wissensproduktionen abgeglichen 
wird.47 Der Rückbezug auf soziologische Machttheorien ist in meinen Au-
gen hier immer wieder dringend geboten, um die Denkbewegungen um das 
Subjekt herum – Erfahrung, Kognition, Bewusstsein, Emotionen – nicht den 
Neurowissenschaften zu überlassen, damit verbunden nicht in den mitunter 
aggressiven, kausalistischen, für politische Zwecke im Sinne der Selbstopti-
mierung – Stichwort Neuroenhancement – nutzbaren, positivistischen Sog zu 
geraten (vgl. dazu auch ebd.: 12ff.). Dies im Hinterkopf habend, soll nun weiter 
an einer Zusammenführung neurowissenschaftlicher Epistemilogien und ei-
nes kulturwissenschaftlichen Traumadiskurses gearbeitet werden. Zunächst 
zum Problem der traumatischen Körpergedächtnisbildung (nicht nur) aus 
Sicht der Neurowissenschaften.

47 | Es ist wichtig zu betonen, dass Levine, so wie andere auch, sich in einem offenen 

Forschungsprozess befinden, der auch vermutlich nie abschließbar sein wird. Die 

neugierige, achtsame, offene, selbstreflexive und programmatisch achtsame Haltung 

gegenüber der aktuellen Er fahrung (der eigenen und der des anderen), in deren Licht 

‚Wissen‘ demütig zurücktreten muss, macht – so zumindest meine Er fahrung in der per-

sönlichen Begegnung – Levine sowie seine Kolleg _innen letztlich zu ‚sympathischen 

Positivist_innen‘.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2134. Das traumatisier te Subjek t

4.8 Tr aumatische Archive des Leibes

Eine erste Schlussfolgerung der vorausgegangenen Schilderungen ist, dass 
Menschen, die gewaltsame und traumatisierende Erfahrungen machen, sich 
in einem Zustand von Stress und hoher Erregung befinden, als dessen ‚Lö-
sung‘ Dissoziationen wahrscheinlich sind.48

Das Trauma besteht dabei genau genommen in der beständigen Reaktivie-
rung des Geschehnisses. In den Worten McFarlanes (1988) gesprochen: „Ein Pa-
tient wird zum Opfer aufgrund seiner Erinnerungen an das Geschehnis, nicht 
des Geschehnisses selbst.“ (McFarlane zit. nach van der Kolket al. 2000: 199)

Eine weitere Schlussfolgerung, die ob der neurowissenschaftlichen Pers-
pektive für eine mögliche Dynamik von Gedächtnisbildungen gewonnen wer-
den kann, ist, dass eine erhöhte Erregung, die mit der Irritierbarkeit des Ner-
vensystems erklärbar ist, „die Art und Weise, wie die Erinnerungen bewahrt 
werden, beeinfluss[t]“ (van der Kolk et al. 2000: 211).

Nietzsche, Freud, van der Kolk und Levine auf ihre Gemeinsamkeiten hin 
angeschaut, sind es allzeit nervliche Erregungsvorgänge, also maßgeblich phy-
siologische Prozesse, die die Dynamik der Gedächtnisbildung beeinflussen. Phy
siologische Prozesse machen zwar kein Gedächtnis, sie stellen aber eine Art 
physiologische Basis dafür, dass es überhaupt dazu kommen kann. Das impli-
zite Gedächtnis tritt zwar nicht nur bei traumatischen Prozessen in Erschei-
nung,49 es bekommt hier aber eine besonders virulente Dynamik. Traumatisch 
implizite Erinnerungen sind, so dieser Traumadiskurs, besonders rigide or-
ganisiert. Die Wucht und der Schmerz des Traumas erzeugen ein dissoziatives 
Depot der traumatischen Inhalte im impliziten Gedächtnis. Inhalte, die nicht 
zu Bewusstsein kommen, die nicht deklarativ werden können – einfacher ge-
sprochen, nicht sprechbar sind, bilden besonders starke und haltbare Gedächt-
nisspuren (vgl. Freud 1923: 30). Diese sind besonders fixiert und rigide. Auf 
einen äußeren Auslöser hin (Trigger) wird eine bestimmte, mit diesem Trig-
ger assoziierte Erinnerungsspur (Freud) immer wieder auf Kosten anderer noch 
möglicher Erinnerungsspuren abgerufen beziehungsweise auf Kosten aktu-

48 | Van der Kolk et al. weisen darauf hin, dass der Zusammenhang zwischen hohen Er-

regungsverläufen und den Dissoziationen zwar noch nicht umfassend geklär t ist und 

weiterer Forschungen bedarf (vgl. dazu auch Rothschild 2002: 34), es dennoch sehr 

wahrscheinlich ist, dass hohe Erregungsverläufe eine Zunahme der Dissoziationen be-

wirken. Bei van der Kolk heißt es: „Wenn auch die genaue Beziehung zwischen Disso-

ziationen, Betäubung und Übererregung noch nicht geklär t sind, legen verschiedene 

Studien eine Progression von extremer Erregung zur Dissoziation nahe.“ (van der Kolk 

et al. 2000: 199)

49 | So hat etwa Stephan Brinkmann aktuell herausgearbeitet, dass Bewegungslernen 

über das sogenannte propriozeptive Gedächtnis er folgt (Brinkmann 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t214

eller neuer neuronaler Verknüpfungen. Van der Kolk argumentiert ähnlich: 
„Bei traumatisierten Organismen zeigt sich, dass die Fähigkeit, relevante Er-
innerungen abzurufen, verschwunden ist. Sie neigen dazu, Erinnerungsspuren 
des Traumas auf Kosten anderer Erinnerungen abzurufen, und sich bei jeder 
Erregung an das Trauma zu ‚erinnern‘.“ (van der Kolk et al. 2000: 211, Herv. 
B.W.) Erinnern ist bei van der Kolk in Anführungszeichen gesetzt, weil er auf 
die Funktionsweise der impliziten Gedächtnisbildung verweist – also auf eine 
uneigentliche Erinnerung. In traumatischen Prozessen kann es zu einer kons-
titutiven Verzerrung oder Einengung (Begrenzung) von allen noch möglichen 
Erfahrungen kommen. Demzufolge unterliegen traumatisierte Gedächtnisse 
einer selektiven Erinnerung, die stark mit der emotionalen Verfassung der 
Person zum Zeitpunkt des Ereignisses assoziiert ist (vgl. ebd.: 233). Durch die 
Dissoziation vom bewussten Erleben des Ereignisses und der Verschiebung in 
das implizite Gedächtnis wird nach Janet eine traumatische Kraft erzeugt, die 
darin besteht, dass „traumatische Erinnerungen über das aktuelle Verhalten 
zementiert werden“ (Janet zit. nach ebd.: 247). Die Macht der traumatisieren-
den Ereignisse besteht darin, um mit Hilarion Petzold zu sprechen, „Archive 
des Leibes zu bilden“ (Petzold 2000: 492). Im Anschluss an die Terminologie 
Petzolds formuliere ich hier, dass traumatische Archive des Leibes auf Kos-
ten aller noch möglichen Archive des Leibes gebildet werden. Levine (1998; 
2006; 2011) wie andere Neurowissenschaftler_innen auch sprechen hier von 
gesunden, unbeschädigten beziehungsweise ursprünglichen Zuständen des 
Leibes. Aus meiner hier einzunehmenden nietzscheanisch-genealogischen, 
damit normenkritischen Perspektive halte ich dies für unstimmig. Ich spreche 
stattdessen von allen „noch möglichen“ Formen des Leibes. Es gibt keinen Ur-
sprungsleib. Leiber sind stets durch ihre Erfahrungen konstituiert. Die Begriffe 
„ursprünglich“ und „krank“ stellen eine naive Sehnsucht nach einem reinen, 
guten Zustand dar, den es so nicht gibt. Es gibt aber sehr wohl Möglichkeiten 
der Stärkung, Öffnung, der Entunterwerfung von Körpersubjektivitäten. Diese 
Untersuchung will auf diese Weise und so geschehen – programmatisch – ein 
dekonstruktivistisches Textgenre in ein lebenswissenschaftliches einweben, 
um den – in die Neurowissenschaften eingeschriebenen – Essentialismus zu 
durchkreuzen und kreativ zu verstören.

Traumatische Archive des Leibes setzen sich als inkorporierte Vergangen-
heit über eine potenzielle Gegenwart hinweg. Die inkorporierte Vergangenheit 
wird dergestalt abgespalten, dass sie als sprechbare Vergangenheit nicht ver-
fügbar ist, aber als Erlebnisqualität die Illusion von Gegenwart erzeugt.

Anders: Der Leib ist über etwas – die sinnliche Qualität des Traumas – in-
formiert, was das Bewusstsein nicht mehr weiß. Petzold spricht deswegen auch 
von dem „informierten Leib“ (Petzold 2002: 492). Er hält fest: „Der informierte 
Leib speichert [...] Propriozeptionen und Atmosphären.“ (Ebd.) Die hier skizzier-
ten Konzepte möchte ich unter dem Dach traumatic body memory zusammen-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2154. Das traumatisier te Subjek t

fassen. Meines Erachtens führt traumatic body memory zurück zu Nietzsches 
Mnemotechnik (vgl. Kap. 3.5). Damit verbunden ist eine Kritik der Juxtapositio-
nierung des Traumas mit einem physischen Übergriff eines einzelnen Akteurs 
sowie mit einer Krankheit. Traumatic body memory kann vielmehr, an Nietz-
sches Mnemotechnik angeschlossen, normalisierungskritisch gewendet werden.

4.9 Short Summary: „Ich“: tr aumatic body memory und: 
die Ge walt normativer Tr aumadiskurse

Nietzsche geht es nicht darum, aus den möglichen menschlichen Daseinsfor-
men eine Krankheit abzuleiten, sondern über das moderne Subjekt nachzu-
denken. Ohne es zu wissen, hat er Subjektbildung unter den gegebenen An-
forderungen und Zumutungen, den alltäglichen Grausamkeiten, die für ihn 
mit den Zuweisungen sozialer Plätze zu tun haben, als traumatisch beziffert. 
Affekte und Einstellungen, die durch gewaltsame Ereignisse an sensiblen Kör-
pern fix werden und Gefahr laufen, sich zu Identitäten zu verdichten, Semio-
tiken und Schläge, die Körper durchdringen, stellen Nietzsches ‚Trauma‘ dar. 
Die Erregbarkeit der Körper markiert dabei eine Ähnlichkeit in den Denkfigu-
ren der Leibphilosophie Nietzsches und der aktuellen Neurowissenschaften. 
Das implizite Gedächtnis stellt in Nietzsches Gebäude den zentralen Aspekt 
der Selbstwerdung, in aktuellen Neurodiskursen über Trauma hingegen stellt 
eine Blaupause für das (Er-)Leben von Sonderlingen dar.

Foucault veranschaulicht in seinem Text mit dem Titel Das Leben der infa-
men Menschen (2003), wie Menschen, die die gesellschaftliche Normen über-
treten, im beginnenden 18. Jahrhundert durch eine Praxis des Einschlusses in 
Anstalten, begleitet durch eine peinlich genaue panoptische Beschreibung ih-
res Verhaltens, als Delinquente oder Geisteskranke diskursiv in die randstän-
dige Existenz gesetzt wurden, während ihr Leben in den vielfältigsten Facetten 
durch diesen Diskurs symbolisch ausgelöscht wurde.50 Auf aktuelle trauma-
therapeutische und ebenso traumapädagogische Diskurse übertragen: Wenn 
nicht die Bedingungen mitbedacht werden, innerhalb derer die Einzelnen in 
diese Existenz gesprochen werden (vgl. Kap. 2.2.1 u. 5.5.5), dann passiert leicht 
das, wovor Foucault (2003) in seinen Beschreibungen der „Geisteskranken“ 
des 18. Jahrhunderts warnt. Er warnt vor einer Subjektivierung durch Norma-
lisierung entlang eines Gesundheitsdispositivs (vgl. Kap. 1.3). Das bedeutet 

50 | Bei Foucault heißt es: „Es ist lange her, dass ich für ein Buch derartige Dokumen-

te verwandt habe. Ich habe es zweifellos aufgrund dieser Schwingung getan, die ich 

auch heute noch empfinde, wenn es mir widerfährt, auf diese unendlich kleinen Leben 

zu stoßen, die in den wenigen, sie niedermachenden Sätzen zu Asche geworden sind.“ 

(Foucault 2003a: 311)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t216

im extremen Fall: Wenn nur noch eine traumapädagogische Perspektive ein-
genommen wird, werden ‚Betroffene‘ als ‚andere‘ erzeugt, die jenseits dieses 
traumapädagogischen Wissensdiskurses kaum noch repräsentiert werden kön-
nen und selbst kaum noch anerkanntermaßen sprechen können, es sei denn 
sie konstituieren sich als traumatisierte (vgl. Kap. 2.2.1 u. 2.3). Ein traumathe-
rapeutischer Diskurs, der nicht nach den symbolischen und politischen Be-
dingungen von Subjektivität fragt, und sich womöglich in einer naiven huma-
nistischen, verhaltensbiologischen oder psychoanalytischen Haltung verfängt, 
kommt bei aller Kritik an sozialer Ungleichheit und der Anerkennung des Lei-
dens in und an familialen Gewalt- und Missachtungsverhältnissen, die höchst 
wichtig und wertvoll ist, leicht ins Dilemma einer gesundheitsdispositivisti-
schen Unterscheidung von Norm und Abweichung, auch wenn dies dezidiert 
nicht gewollt wird (vgl. Kap. 1.3). Das bedeutet, dass traumatherapeutische und 
traumapädagogische Theorien und Praxen dringend ein reflexives Licht auf 
das Generieren eines ‚eigenen‘ Dispositivs und dessen mächtige Wirkungen 
werfen müssen: das Dispositivs des Traumas.51 Mit Bezug auf Nietzsche wie 
Foucault ist es in meinen Augen sinnvoll, Trauma als dasjenige zu verstehen, 
was in die Logik der Identitätsdispositive, der Fremd- und Selbstpositionierun-
gen entlang derselben (vgl. Kap. 1.3), bereits eingeschrieben ist,52 ohne auszu-
blenden, dass es darin unterschiedliche Ebenen der Schmerzerfahrung53 gibt.

Bei Nietzsche etwa leidet das moderne Subjekt, damit potenziell alle Sub-
jekte. Frei nach Seneca: „Wenn es einem passieren kann, kann es allen pas-
sieren.“54 Als sozial und somatisch existierendes ist das Subjekt verwundbar. 
Die Wunde ergibt sich dann aus einem Zwang zur Einpassung in Positionie-
rungen in einem Spiel um Macht und Herrschaft. Die Einpassung geht ein-
her mit dem Zwang, sich selbst zu gleichen, um anerkannt zu sein. Daraus 
setzt sich das Dilemma der Intelligibilität zusammen. Gleiches könnte also für 
die Zuweisung gelten, ‚traumatisiert‘ zu sein. Betreffende müssten sich jeden 
Morgen in der Schule wieder in das ‚Trauma-Gefühl‘ hinein positionieren, um 
als glaubhaft traumatisiert zu gelten: dadurch derselbe/dieselbe wie gestern 
sein zu können. Eine Anrufungsdynamik55 kohärenter, traumatisierter Iden-
tität würde sich so entfalten. Ein offener Blick und ein unbedingter Glaube an 

51 | Ausführlicher dazu Jäckle/Wuttig/Fuchs 2016.

52 | Zur systematischen Analyse von Selbst- und Fremdpositionierungen etwa im Kon-

text Schule (im Anschluss an Schneider/Bührmann 2008) siehe Jäckle 2008 und Jäckle 

et al. 2015.

53 | In Bezug auf rassialisierende Subjektivierungen als traumatische Dimension vgl. 

Bergold-Caldwell/Wuttig/Scholle 2016 i.E.

54 | Für diese Inspiration zu Seneca bedanke ich mich bei Hilarion Petzold im Rahmen 

unseres persönlichen Austauschs am 19.05.2015.

55 | Vgl. Kap. 2.2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2174. Das traumatisier te Subjek t

die Veränderbarkeit und Flexibilität von Existenzen, die sich den Schablonen 
entzieht, sind hier geboten.

Mit Nietzsche ist auch dem Rechnung zu tragen, dass das „Ich“ als gram-
matikalisch produzierte Illusion sich immer wieder entzieht, und das selbes, 
und dies ist für die meisten westlich denkenden Menschen wirklich schwer zu 
verstehen, ein Gedächtniseffekt ist, der auf einem schmerzhaften Inkorpora-
tionsprozess einer sozialen Ordnung beruht, die scheinbar das ‚Ich‘ ‚braucht‘, 
um sich zu perpetuieren. Der Körper erinnert sich an das Ich, das er gestern 
sein sollte, existiert aber als Es. Schmerzen und Gewalt (auch eine diagnosti-
sche Gewalt) sind dafür nur ein allzu probates Mittel der Wahl. In den nächsten 
Schritten wird die These der Inkorporation sozialer Ordnungen als Subjekti-
vierungen uno actu sozialer Ordnung über materielle und symbolische soziale 
Praxen weiter ausgeführt. Damit wird sich einmal mehr einem Desiderat in 
Praxis und Theorie zugewandt: die Traumawissenschaften systematisch an eine 
Theorie gesellschaftlicher Produktionen von Subjektivität anzuschließen. Dafür 
werden zunächst bereits gewährte Einblicke in die physio-psychische Dyna-
mik des Traumas vertieft. Die soziale Vereinnahmung des Körpers wird nach-
folgend konkretisiert, und es kann hoffentlich einmal mehr deutlich werden, 
dass der Bezug auf die lebenswissenschaftlichen Neurotheorien hier gerade 
nicht erfolgt, um Behauptungen einer präfigurativen Geschlechtlichkeit oder 
anderer gemeinhin als natürlich geglaubter ‚Anlagen‘ und angeblich ‚eigen-
schaftsubiquitärer‘ Voraussetzungen der menschlichen Existenz aufzustellen, 
oder sich diesen anzuschließen. Die Gefahr eines biologischen Neo-Essentia-
lismus, wie sie etwa von einem populärwissenschaftlichen Neuromainstream 
ausgeht, besteht darin, sich einen bereits kulturell vereinnahmten Körper als 
den Körper vorzustellen, der den kulturellen Bedingungen vorausgeht. Ein 
Beispiel: Wenn schon durch sogenannte und, was die Erkenntnisgewinnung 
betrifft, höchst zweifelhafte Neuroimagines (vgl. Hasler 2013) ‚herausgefunden 
wird‘, dass die Gehirne von ‚Frauen‘ teilweise anders strukturiert sind als die 
von ‚Männern‘, und dies als Grundlage für die Behauptung genommen wird, 
dass Frauen grundsätzlich anders als Männer seien,56 dann müsste – fairer-
weise – thematisiert werden, dass erstens eine zweigeschlechtliche, bereits 
sehr voraussetzungsreiche, dem Forschungsprozess vorausgehende Unter-
scheidung getroffen wurden, und zweitens die Neuroplastizität der Gehirne ja 
gerade der Verweis darauf ist, dass sich Gehirne entlang der Beanspruchun-
gen ausbilden (vgl. Rohrmann 2010: 161) und deshalb gerade nicht auf einen 
‚ursprünglichen‘ Zustand, einen präfigurativen Naturzustand verweisen. (Das 
würde bedeuten: Wenn eine Gesellschaft den Geschlechtern separate Aufga-
ben zuweist, neuronale Verknüpfungen sich entsprechend den Zuweisungen 

56 | Exemplarisch hier für die populärwissenschaftliche Neuro-Schrif t Brainsex von 

Anne Moir und David Jessel (1997).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t218

entwickeln, und nicht ‚von sich aus‘ da sind [vgl. dazu auch Fausto-Sterling 
2000: 115ff.; Schmitz 2010: 91ff.; Voss 2011]). Natur ist also nur insofern im Rah-
men dieser Studie affirmativ zu verwenden, als der Begriff auf eine natürliche, 
in die sozialen Prozesse einbindbare Dimension verweist. (Gehirne und Kör-
per sind Natur, aber nicht präfigurative Natur). Der Verweis auf Natur oder Bio-
logie beinhaltet immer mindestens zwei Gedanken. Einmal den Gedanken der 
Existenz einer materiellen Dimension, die durch soziale Prozesse realiter ge-
formt wird, und zum Zweiten den Gedanken, dass der Blick auf Natur (Körper) 
etc. allzeit sozial verstellt ist. Natur in ‚Reinform‘ ist ‚uns‘ nicht zugänglich. 
Sie bleibt immer eine Spekulation vor dem Hintergrund aktueller Wissensdi-
spositive und gesellschaftlich erzeugter Rationalitäten (vgl. Kap. 1.3). Sie bildet 
deswegen immer nur, und immerhin bestenfalls, eine strategisch-normative 
Bezugsgröße. Als solche sollen die vorangestellten sowie die folgenden Bezüge 
auf biologische Theorien im nächsten Kapitel verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007 - am 15.02.2026, 00:24:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

