
268 | Matrixiale Philosophie 

eine Ursubstanz, eine formlose Ursubstanz, in der alle Formen enthalten sind 

und welcher der Demiurg Form gibt.  

Dieses Prinzip wird der Amme des Werdens zugeschrieben, „Chora“ ge-

nannt. Es tritt als eine Art gestaltlose, bestimmungslose dritte Gattung, auf, die 

als das Aufnehmende ausgezeichnet ist. Wie eine Amme ist sie der Ausprä-

gungsstoff für alles und gewährt jedem Entstehenden einen Ort. Ob unter Chōra 

nun ein abstrakter oder noetischer Raum zu verstehen ist, bleibt offen.
74

 Sie ist 

das Behältnis des Werdens, der Verwandlung und Veränderung, der Ort für die 

Nichtseienden.
75

 

 

4.  Problem: Allegorische Liason zwischen geschlossenem 

Kosmos und Amme/Kosmos-Sorgerin 

 

Wie bereits angedeutet, verleiht Platon in „Timaios“ dem formlos Zugrundlie-

genden einen matrixialen Charakter. Diese Analogie wird von der feministischen 

Theorie als zentraler Punkt für eine Kritik am patriarchalischen Weltanschau-

ungsmodell herangezogen. Im Rahmen der feministischen Theorie widmet sich 

Julia Kristeva der platonischen Chōra. Ihre Interpretation des Begriffs, in der die 

utopische Konstruktion dessen entlarvt wird, was als das „ewige Weibliche“
76

 

angesehen wurde, übte entscheidenden Einfluss auf die feministischen Theorien 

aus, dergestalt, dass der Körper der Mutter und dessen Signifikant von nun an als 

Aufstandsmetapher gegen die Widerlegung des sogenannten „väterlichen Geset-

zes“ verstanden wurde.
77

  

                                                             
74  T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums: Vom hesiodischen „chaos“ zur platonischen 

„chora“, S. 90. 

75  Platon: Tim (49a.b), S. 87. 

76  Margaroni: „In the area of feminist theory in particular, the semiotic chōra was re-

peatedly dismissed as ‚one of the most problematic aspects‘ of Kristeva’s work, one 

lending itself to utopian constructions of ‚a quasi-mystical realm‘ that, as Gerardine 

Meaney puts it, ‚look suspiciously like eternal feminine.‘“ M. Margaroni: „The Lost 

Foundation. Kristeva’s Semiotic Chōra and its Ambiguous Legacy“, in: Hypatia, 20/1 

(2005), S. 79. 

77  Margaroni: „In her own essay on chōra Elizabeth Grosz draws attention to the familiar 

tendency in Western philosophy, „to depend on the resources and characteristics of a 

feminity disinvested of its connections with the female, and especially the maternal 

body (and) made to carry the burden of what it is that men cannot explain, cannot ar-

ticulate or know.“ Vgl. ebd, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 269 

 

Kristevas Auslegung des platonischen Begriffes Chōra steht unter dem Ver-

dacht, eine subversive feministische Semantik hervorzubringen. Der Körper der 

Mutter als subversives Element, das die symbolischen väterlichen Gesetze in 

Frage stellt
78

 und sich ihnen gegenüberstellt, ist nach feministischer Rezeption 

eine ahistorische, akritische und rein semantische Beobachtung. Die sprachliche 

Bezeichnung der Verdrängung primärer libidinöser Triebe aber lässt sich durch 

das Symbolische
79 

deuten. Das Symbolische ist nach Kristeva in Folge von La-

cans Theorie das Gesetz des Vaters. Wenn es den universellen Locus und das 

Organisationsprinzip der Kultur umfasst, ist es dem Semiotischen untergeord-

net.
80

 Während das Symbolische unter Verdrängung primärlibidinöser Triebe die 

Ordnung der Einheit darstellt, ist das Semiotische
81 

Zeichen jener vielfältigen 

                                                             
78  Margaroni: „Read as a metaphor for ‚the maternal uterus‘, the chōra was critized as 

one more regression to a-historical perception of feminity.“ ebd, S. 79. 

79  Kristeva verweist die zwei voneinander nicht trennbaren und zusammenfügenden 

Modalitäten, die Sinngebung umfassen, nämlich das symbolische und das semiotische 

Feld, auf die in den 70er Jahren vorherrschenden linguistischen Strömungen, die stark 

von der Triebtheorie und freudianisch-psychoanalytischen Ansätzen beeinflusst wa-

ren. Beide Modalitäten umfassen nach ihr die zwei gegenwärtigen Forschungslinien in 

Sprachwissenschaft und Linguistik. Eine betont die Tatsache, dass das Unbewusste 

reguliert, die willkürliche Zusammensetzung zwischen Signifikant und Signifikat re-

guliert oder „motiviert“. Die Willkürlichkeit wird nach den leeren Signifikanten 

wahrgenommen, das heißt Zeichensysteme, die keine bestimmte und festgelegte Be-

deutung haben, aber dennoch eine bestimmte Funktion nach der freudianischen Trieb-

theorie erfüllen. Die zweite besteht darin, „dem Formalen der Theorie eine ‚Schicht‘ 

der semiosis zuzuweisen, die in der Pragmatik und der Semantik isoliert und in ihnen 

festgeschrieben wurde. Diese Theorie nimmt ein Subjekt des Aussagens an und setzt 

die modallogischen, präsupositionellen und anderen Relationen zwischen Sprechern 

beim Sprechakt in einer ‚Tiefenstruktur‘ an.“ J. Kristeva, Die Revolution der poeti-

schen Sprache, S. 31. 

80  Die Heterogenität und Offenheit der Bedeutungen läuft nach Kristeva darauf hinaus, 

die Grenze zum Symbolischen zu ziehen, sodass alle marginalen Diskurse, intelligib-

len Diskurse und poetischen Gesten zum Ausdruck kommen können. Die semiotische 

Dimension einer Aussage (untrennbar von einem Subjekt, das diese postuliert), das 

Semiotische und das Symbolische, bedingen einander und bilden zusammen das Sub-

jekt und dessen linguistische Gesetze. Vgl. ebd, S. 30f. 

81  Kristeva: „Um eine strukturelle Bedeutung für die semiotische Modalität zu finden, 

stützt sie sich auf die freudianische Psychoanalyse und erkennt Zeichen für Disposi-

tion der Triebe, und „geht es um Primärvorgänge, bei welchen sich Energie sowie de-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | Matrixiale Philosophie 

Triebe, die nach Kristeva nur unter der Bedingung des mütterlichen Körpers 

vorzustellen sind. 

Während die Einheit, das Organisationsprinzip und die Universalität der Li-

bido die Verdrängung primärlibidinöser Triebe voraussetzen, benennt Kristeva 

die Subversion des väterlichen Gesetzes der Sprache, indem sie auf die vielfälti-

gen heterogenen Triebe im Körper der Mutter als Zeichen des weiblichen Locus 

hinweist. Der mütterliche Körper übernimmt danach die performative Dimension 

der vielfältigen Libido, die in der poetischen Sprache Quelle der Subversion in-

nerhalb des Symbols ist. Der mütterliche Körper ist das einzige, was die vielfäl-

tigen Triebe zum Ausdruck bringen kann, da er noch die abhängige Bindung mit 

dem Kind hat, indem er es negiert oder nicht negiert. 

 

4.1  Semiotische Funktion der präödipalen Chora 

Dem weiblichen Locus entspricht nach Kristeva die in der Sprache zustande ge-

brachte Performativität der weiblichen Körper, die durch vielfältige Triebzustän-

de gekennzeichnet ist. Daher ist die vor-symbolische Dimension der Sprache 

vergleichbar mit der platonischen Chōra.
82

 Chōra ist noch kein Signifikant, hat 

noch keine Bedeutung. Chōra hat keine Vorstellung zur Voraussetzung, keine 

Disposition
83

, sondern ist reine, unbestimmte Artikulation. Diese aber ist dem 

symbolischen Gesetz des Vaters und der Repräsentation unterstellt
84

 in dem Sin-

ne, dass die von der formlosen Gattung angedeutete präödipale semiotische Ebe-

ne
85

 dem mütterlichen Körper zugeschrieben wird, sie es als Zeichen der symbo-

                                                                                                                                  
ren Einschreibung verschieben und verdichten: Diskrete Energiemengen durchlaufen 

den Körper des späteren Subjekts und setzen sich im Laufe der Subjektwerdung nach 

Maßgabe von Zwängen ab, die auf den immer schon semiotisierenden Körper durch 

Familien- und Gesellschaftsstrukturen ausgeübt werden.“. Ebd, S. 36. 

82  Kristeva: „Auf diese Weise artikulieren die Triebe, ihrerseits sowohl ‚energetische‘ 

Ladungen als auch ‚psychische‘ Markierung, das, was wir eine chōra nennen: eine 

ausdrucklose Totalität, die durch die Triebe und deren Stasen in einer ebenso flüssigen 

wie geordneten Beweglichkeit geschaffen wird.“ Ebd, S. 36. 

83  Ebd. 

84  Kristeva: „So ist die chōra zwar einheits-, identitäts- und gottlos, gleichwohl ist sie 

einer Reglementierung unterworfen, wenn auch nicht der des symbolischen Gesetzes, 

so doch einer Reglementierung, die provisorische, stets von neuem sich bildende Arti-

kulation erzeugt.“ Ebd, S. 37. 

85  Kristeva: „Es geht also um präödipale, semiotische Funktionen, um Energieabfuhren, 

die den Körper im Verhältnis zur Mutter binden und orientieren.“ Ebd, S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 271 

 

lischen „Destruktion, Aggression und Tod zum Fundament“ nimmt.
86

 Der Chōra 

entspricht die Funktionalität des Vor-Symbolismus
87

, sodass es – nach der Theo-

rie Lacans – um präödipale „semiotische Funktionen“ geht, bei denen der Körper 

in Verbindung zur Mutter steht.
88

 Wenn die semiotische Ebene der Sprache, dar-

gestellt in der Chōra, eine präsymbolische Funktion erfüllt und für das Subjekt 

der Ort seiner Geburt ist, ist sie auch der Ort der Destruktion des Subjektes, der 

Repräsentation des väterlichen Gesetzes des Subjektes. 

Für Kristeva bedeutet der mütterliche Körper ein Zeichen der subversiven 

Performativität – tätig durch eine Poetisierung der Sprache – gegenüber der 

symbolischen Dimension der Sprache, die dem väterlichen Gesetz zugeordnet 

wird. Chōra ist eine Stellung ohne Bedeutung. Sie steht vor der Sprache, geht 

„als Einschnitt und als Artikulation – als Rhythmus – der Evidenz und Wahr-

scheinlichkeit, der Räumlichkeit und Zeitlichkeit voraus.“
89

 

 

4.2  Diskussion über die subversive Kraft des mütterlichen 

Körpers und die Poetik der Gebärmutter als Weltlosigkeit 

Mit einer Kritik von Judith Butler können wir andeuten, dass die Negation des 

Symbolischen und Konstituierenden ursächlich für das Symbolische ist. Infolge-

dessen bedeutet Gegenüberstellung der kulturellen Realität des Vaters und vor-

kulturelle Realität des mütterlichen Körpers keinen Widerspruch, sodass die Ne-

gation des väterlichen Gesetzes, das heißt Negation und Destruktion des Symbo-

lischen, das Produkt und die Ursache dessen Diskurses ist.
90

 Der mütterliche 

                                                             
86  Kristeva: „Insofern kann man sagen, dass der mütterlichen Körper das symbolische 

Gesetz vermittelt, welches die gesellschaftlichen Verhältnisse regelt, und daß dieser 

Mutterkörper im Zeichen von Destruktion, Aggression und Tod zum Fundament der 

Auflage wird.“ Ebd, S. 39. 

87  Kristeva: „Die die semiotische chōra organisierenden Funktionen lassen sich, gene-

tisch gesehen, nur im Lichte einer Theorie des Subjekts klären, die dieses nicht auf ein 

Verstandessubjekt verkürzt, sondern in ihm auch den Schauplatz der vorsymbolischen 

Funktionen freilegt“. Ebd, S. 38. 

88  Ebd. 

89  Ebd, S. 36. 

90  Butler: „Während Kristeva einen Körper der Mutter vor dem Diskurs ansetzt, der in 

der Struktur der Triebe seine eigene kausale Kraft ausübt, würde Foucault zweifellos 

die These vertreten, dass die diskursive Produktion des mütterlichen Körpers als vor-

diskursives Phänomen nur eine Taktik der Selbst-Erweiterung und Verschleierung je-

ner spezifischen Machtbeziehungen ist, welche die Trope des ‚Körpers der Mutter‘ 

hervorbringt. Dieser Theorie zufolge würde der Körper der Mutter nicht mehr als ver-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | Matrixiale Philosophie 

Körper ist innerhalb des väterlichen Gesetzes, und sein Umsturz setzt den Ein-

sturz der Semiotik des mütterlichen Körpers voraus.
91

 

Wie bereits gesehen, wird bei Kristeva die Chōra dem mütterlichen Körper 

zugeschrieben. Die vorsymbolischen rhythmischen Intonationen und Gebärden 

handeln von Artikulationsmitteln, damit den Kindern der Übergang in die Welt 

gelingt. Der Körper der Mutter jedoch behält nach Kristeva keinen väterlichen 

Symbolismus, insofern die Mutter sich von den symbolischen ödipalen Gesetzen 

distanziert. Kristevas Verwechslung des ontologischen Regimes des mütterli-

chen Körpers (symbolische Dimension) und der Matrix, der Gebärmutter (Entität 

vorweltlicher und vorsprachlicher Dimension) führt dazu, dass Kristeva in der 

Negation der symbolischen Ordnung des mütterlichen Körpers die echte, vielfäl-

tige, triebhafte Sprache sieht, die Semiotik. Die Negation des mütterlichen Kör-

pers aber ist, wie schon Butler erkannte, die Ursache oder Voraussetzung für 

dessen Entstehung. 

Nach der Diskussion über die Beimessung mütterlicher Atribute der Chora 

scheint die Übereinstimmung zwischen Mutter und Chora nicht so eindeutig zu 

sein. Aus matrixialer Perspektive muss zugestanden werden, dass der Mutter 

(nach der Definition, die in der Einleitung gegeben wurde: Sie kennzeichnet die 

spezifische Differenz des Gebärens) in einer Analogie mit dem vorindividuali-

sierten Stadium des Kosmos der platonischen Naturlehre steht. Nichtdestotrotz 

darf nicht unbeachtet bleiben, dass Mutter und Gebärmutter zwei ontologische 

Dimensionen zugeschreiben sind: Weltlichkeit und Weltäußerlichkeit. 

Der mütterliche Körper und Platons Chōra entsprechen meiner Ansicht nach 

zwei unterschiedlichen phänomenologischen Ebenen: Während die Mutter durch 

einen Innenweltlichkeitscharakter gekennzeichnet ist, stellt die Chōra ein 

Außerweltlichkeitsmerkmal dar. Die Chōra Platons weist aus matrixialer Pers-

pektive hin auf eine ontologische außerweltliche Ebene, die aber in einer phä-

nomenologisch-negativen Relation mit der Mutter steht:
92

 Die Mutter ist ein Zei-

chen in der Welt von dem, was der Welt äußerlich ist (Gebärmutter). 

 

                                                                                                                                  
borgener Grund aller Bedeutung oder als verschwiegene Ursache aller Kultur verstan-

den, sondern eher umgekehrt als Effekt oder als Folge eines Sexualitätssystems, das 

vom weiblichen Körper verlangt, die Mutterschaft als Wesensbestimmung seiner 

selbst und als Gesetz seines Begehrens anzunehmen.“ J. Butler: Körper von Gewicht, 

S. 140. 

91  Ebd, S. 141. 

92  Vgl. „Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebärmutter“, Propositio III. 

Axiom II. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024 - am 14.02.2026, 11:46:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

