
AUFSATZ

Cornelius Moriz

Ist jeder seines Glückes Schmied?

Über den Mythos der modernen Leistungsgesellschaft1

Einleitung

Der soziale Frieden in einer Gesellschaft hängt entscheidend davon ab, dass die
Menschen das Gefühl haben, dass die soziale Ordnung, in der sie leben, eine im
Großen und Ganzen gerechte Ordnung ist.2 Dabei geht es nicht so sehr darum, dass
alle Bürger unbedingt das Gleiche besitzen oder verdienen müssen – obschon die
Unterschiede nach Ansicht vieler Menschen ein bestimmtes Maß durchaus nicht
überschreiten sollten –,3 mindestens ebenso wichtig ist, dass die sozialen Ungleich-
heiten, die es gibt, im Allgemeinen als gerechtfertigt gelten können, wofür das soge-
nannte Leistungsprinzip den in der bürgerlichen Gesellschaft maßgeblichen Prüf-
stein abgibt. Dieses Gerechtigkeitsprinzip besagt, dass Unterschiede namentlich des
Besitzes, Einkommens oder auch der individuellen Entscheidungsbefugnisse − bei-
spielsweise am Arbeitsplatz − dann als legitim zu akzeptieren sind, wenn sie auf
individuell zurechenbare Unterschiede der persönlichen Leistungen, Anstrengungen
oder Fähigkeiten zurückgeführt werden können. Das Leistungsprinzip, demzufolge
also nur besondere Meriten eine besonders vorteilhafte Lebenslage legitimieren,
fungiert insofern als gesellschaftlicher Maßstab für als gerechtfertigt betrachtete
Ungleichheit,4 der zwar nicht für sich alleine steht, im moralischen Grundgerüst
westlich-liberaler Länder aber sicherlich einen der mit Abstand wichtigsten gerech-
tigkeitsethischen Pfeiler darstellt.5 In Deutschland zum Beispiel stimmen über
93 Prozent der Bevölkerung der Aussage zu, dass »Gerechtigkeit bedeutet, dass das
Einkommen einer Person allein von ihrer Leistung abhängt«.6 Damit findet das

1.

 
1 Ich danke Reinhard Blomert sowie den beiden Gutachtern für ihre wertvollen Hinweise

und Kommentare.
2 Vgl. zum Beispiel Neckel 1999.
3 Vgl. Sachweh 2012, S. 421.
4 Ähnlich Offe 1977, S. 103.
5 Neben dem Leistungsprinzip erfahren in Deutschland vor allem das Prinzip der Gleichheit,

insbesondere in seiner Auslegung als individuelle Chancengleichheit, ferner das Prinzip der
Bedarfsgerechtigkeit sowie der Grundsatz der persönlichen Freiheit hohe gesamtgesell-
schaftliche Zustimmungswerte. Siehe dazu beispielsweise: Institut für Demoskopie Allens-
bach 2013; Volkmann 2012; Sachweh 2012; Sachweh et al. 2009; Hinz, Liebig 2010;
Klein, Zick 2010; Liebig, Schupp 2008. Doch auch in anderen westlichen Gesellschaften
scheinen die genannten Gerechtigkeitsgrundsätze fest verankert zu sein; siehe etwa: Sach-
weh 2012; Marshall et al. 1999; Evans, Kelley 1993.

6 Klein, Zick 2010, S. 124.

Leviathan, 46. Jg., 1/2018, S. 109 – 134, DOI: 10.5771/0340-0425-2018-1-109

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Leistungsprinzip hierzulande noch vor den Prinzipien der Chancengleichheit und
Bedarfsgerechtigkeit7 die höchsten Zustimmungswerte überhaupt.

Überraschenderweise scheinen nun nicht wenige davon auszugehen, dass die
asymmetrische Verteilung des gesellschaftlichen Wohlstands dem meritokratischen
Ideal − zumindest in den Grundzügen − wirklich entspricht, das heißt die ungleichen
Anstrengungen und Fähigkeiten der Menschen tatsächlich widerspiegelt, sodass die
Verantwortung für eine mehr oder weniger privilegierte Lebenslage letztlich den
einzelnen Individuen selbst zuzuschreiben wäre. Deutlich wird dies zum Beispiel
daran, dass fast die Hälfte der Deutschen die Ansicht vertritt, dass jeder »seines
Glückes Schmied« sei – was bedeuten würde, dass im Grunde jeder selbst für sein
Wohlergehen (wie auch für seine Misere) verantwortlich wäre.8 Ablesen lässt sich
dies weiterhin auch daran, wie umstandslos die Reichen häufig in Politik und
Medien, aber auch von philosophischen Querdenkern wie zum Beispiel Peter Sloter-
dijk9 mit den Leistungsträgern, besonders Tüchtigen oder produktiven Schichten
der Gesellschaft gleichgesetzt werden, die mit ihren Steuern für die ärmeren (und
anscheinend weniger leistungsfähigen, tüchtigen und produktiven) Teile der Bevöl-
kerung aufkommen müssten und dabei noch die Gesellschaft insgesamt nach vorne
brächten, indem sie beispielsweise Arbeitsplätze schüfen oder die internationale
Konkurrenzfähigkeit stärkten. Diese zwar nicht unumstrittene, jedoch alles andere
als randständige Sichtweise auf die sozioökonomischen Eliten als gemeinwohldien-
lichen Leistungsträgern befördert nun – nicht zuletzt bei diesen selbst10 – vielfach
die Idee, dass ihre privilegierte gesellschaftliche Position tatsächlich verdient und
insofern auch gerechtigkeitsethisch legitim sein könnte. Aus diesem Denken heraus
werden dann Ansprüche und Forderungen der Wohlhabenden oftmals als gerecht-

 
7 Zur Chancengleichheit befragt, geben rund 86 Prozent der Deutschen an, dass sie es für

ungerecht halten, »wenn die Unterschiede in der Gesellschaft auch widerspiegeln, aus
welcher Familie jemand stammt«, und fast 90 Prozent finden es falsch, »wenn Kinder
aus angesehenen Familien auch bessere Chancen im Leben haben«. Mit Blick auf die
Bedarfsgerechtigkeit wiederum variieren die Zustimmungswerte mit der genauen Frage-
stellung. So stimmen rund 80 Prozent der Interviewten der Aussage: »Der Staat sollte für
alle einen Mindestlebensstandard garantieren« eher (ca. 26 Prozent) oder voll und ganz
(ca. 54 Prozent) zu, während gut 87 Prozent mit der Aussage, dass »die Sicherung der
Grundbedürfnisse aller in unserer Verfassung verankert sein [sollte]«, eher (ca. 27 Pro-
zent) oder voll und ganz (ca. 61 Prozent) einverstanden sind. Siehe ebd., vgl. außerdem
Institut für Demoskopie Allensbach 2013, S. 5 f.

8 John Stuart Mill Institut für Freiheitsforschung e. V. 2014, S. 7.
9 Siehe zum Beispiel Sloterdijk 2009; Sloterdijk 2010.

10 Der frühere Telekom-Chef René Obermann beispielsweise sagte gegenüber der Bild, dass
eine 90-Stunden-Woche und die Verantwortung für Mitarbeiter und Aktionäre die Höhe
seines Einkommens durchaus rechtfertige. Auch Ex-Bahn-Chef Hartmut Mehdorn und
der einstige Continental-Chef Manfred Wennemer betrachten ihre Millionen-Gehälter
angesichts dessen, was sie für ihre Unternehmen leisteten, als angemessen; vgl. Eichinger
et al. 2007. Ein ähnliches Bild erhielten auch die Mitarbeiter der Wochenzeitung Die
Zeit, die 2017 alle 30 Chefs der DAX-Unternehmen danach befragten, was sie von dem
Vorschlag der SPD halten, die Höhe von Managergehältern zu begrenzen; vgl. Brost et
al. 2017.

110 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


fertigt wahrgenommen und verfochten, die typischerweise auf die Verringerung der
Steuerlast und andere Vergünstigungen zielen.11

Besonders augenfällig wird der Glaube, dass die Ungleichheit der Besitz- und Ein-
kommensverteilung ihren legitimen Ursprung in den Leistungsunterschieden der
Individuen habe, allerdings am Umgang mit den schlechtgestellten Teilen der Bevöl-
kerung. Nicht nur ist die Art und Weise, wie in der etablierten Mehrheitsgesellschaft
über sie gesprochen und berichtet wird, sehr oft herablassend und diskriminierend,
so etwa, wenn von den »sozial Schwachen«, den »Bedürftigen«, »Abgehängten«,
»Entbehrlichen«, »Überflüssigen«, nicht selten sogar von den »Sozialschmarot-
zern«, die es sich in der »sozialen Hängematte« auf Kosten anderer (zu) gut gehen
ließen, die Rede ist. Umfragen zeigen zudem, dass auf staatliche Transferleistungen
angewiesenen Personen von der Mehrheit der Bevölkerung mangelnde Leistungs-
bereitschaft und/oder -fähigkeit unterstellt wird, weshalb es moralisch richtig und
sachlich geboten sei, sie mittels behördlich angeordneter und notfalls auch erzwun-
gener »Aktivierungsmaßnahmen« zu mehr Eigenverantwortung zu erziehen. So
stimmen beispielsweise fast vier Fünftel der Deutschen der Aussage teils oder ganz
zu, dass »sozial schwache Gruppen […] zur Eigenverantwortung angehalten werden
[müssen]« – womit pauschal insinuiert wird, dass sie von sich aus zu wenig unter-
nähmen, um ihre Lage zu verbessern. Über 68 Prozent gehen wiederum davon aus,
dass heutzutage »jeder die Möglichkeit [hat], etwas aus sich zu machen«, was
natürlich den Umkehrschluss nahelegt, dass diejenigen, denen das trotzdem nicht
gelingt, augenscheinlich selbst schuld daran sind.12 Alles in allem scheint demnach
ein relativ breiter – wenngleich nicht allumfassender – gesellschaftlicher Konsens
darüber zu bestehen, dass sowohl die privilegierten als auch und gerade die depri-
vierten Soziallagen unterm Strich als mehr oder weniger verdientes Resultat der
jeweiligen Bemühungen, Fähigkeiten und Leistungen zu betrachten sind.

So verbreitet diese Auffassung nun allerdings auch sein mag, sie hat einen Haken:
Empirisch ist sie in wesentlichen Teilen falsch. So lässt sich rasch eine ganze Reihe
von Gründen nennen, die erklären, dass und warum sich die reale Besitz- und Ein-
kommensverteilung in der Gesellschaft mitnichten als meritokratisch legitimer Aus-
druck ungleicher Verdienste deuten lässt (vgl. Kapitel 2). Dieser Befund stellt

 
11 Man erinnere sich in diesem Zusammenhang zum Beispiel eben an den in Deutschland

vieldiskutierten Essay »Die Revolution der gebenden Hand« von Peter Sloterdijk, in dem
dieser den steuerfinanzierten Sozialstaat als »aufgebläht« und »kleptokratisch« bezeich-
nete und ihn mit einem »geldsaugenden und geldspeienden Ungeheuer« verglich, das auf
dem Wege der verdienstethisch illegitimen steuerlichen »Enteignung« der erfolgreichen
Leistungsträger sozialpolitische »Daseinswattierungen« finanziere, welche den von nei-
dischen Ressentiments beseelten »Unproduktiven« ein Leben auf Kosten der »produkti-
ven Schichten« ermögliche. Sloterdijk zeigte sich überrascht, dass Letztere auf diese
»umgekehrte Ausbeutung« nicht in der seines Erachtens plausibelsten Reaktion, nämlich
dem »antifiskalischen Bürgerkrieg« Zuflucht nähmen, und plädierte abschließend für die
»Abschaffung der Zwangssteuern und […] deren Umwandlung in Geschenke an die All-
gemeinheit«; vgl. Sloterdijk 2009.

12 Gross et al. 2010, S. 142.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 111

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


namentlich für die Soziologie freilich keine neue Erkenntnis dar,13 weshalb die
soziologisch eigentlich interessante Frage auch ist, warum sich der bürgerliche
Aberglaube an eine nach dem Leistungsprinzip geordnete Gesellschaft trotzdem und
sozusagen gegen alle empirische Evidenz in der Bevölkerung weiterhin so hartnäckig
hält. Es ist davon auszugehen, dass dies weniger mit sachlichen Argumenten als
vielmehr mit den normativen Widerständen zu tun hat, die aus dem tiefen Unbeha-
gen entspringen, das bei vielen Menschen mit der Infragestellung ihrer fest veran-
kerten verdienstethischen wie personentheoretischen (das heißt für die Konstitution
personaler Identität maßgeblichen) Überzeugungen verbunden ist (vgl. Kapitel 3).
Die Frage ist dann, ob dieses Unbehagen, das aus der Relativierung individueller
Verdienstansprüche entspringen mag, überhaupt begründet ist – oder nicht vielmehr
aus einer unnötigen Dramatisierung der Kritik am Leistungsprinzip resultiert. Letz-
teres dürfte zumindest teilweise der Fall sein, da die Relativierung persönlicher Ver-
dienstansprüche ja keineswegs mit der umfassenden meritokratischen Enteignung
der Person zu verwechseln ist (vgl. Kapitel 4).

Der Mythos der modernen »Leistungsgesellschaft«

Aus soziologischer Perspektive lassen sich mindestens vier Gründe nennen, die gegen
die Vorstellung sprechen, wir lebten in einer nach verdienstethischen Kriterien
geordneten »Leistungsgesellschaft«. Da diese Gründe auf weithin anerkannten
Erkenntnissen und Überlegungen beruhen, begnüge ich mich an dieser Stelle mit
einer möglichst knappen Skizze der verschiedenen Argumente.14 So ist, erstens,
zunächst einmal festzustellen, dass das Leistungsprinzip zur Rechtfertigung sozialer
Ungleichheit logisch überhaupt nur dann einen Sinn ergäbe, wenn in der jeweiligen
Gesellschaft allgemeine Chancengleichheit lebenspraktisch (und nicht nur formal)
realisiert wäre. Nur wenn die Menschen im Wettlauf um gesellschaftliche Güter,
Chancen und Privilegien wenigstens ungefähr von derselben Linie und unter eini-
germaßen vergleichbaren Bedingungen starteten, ließen sich die Resultate der sozia-
len Konkurrenz auch überzeugend als fairer Ausdruck unterschiedlicher Leistun-
gen (und nicht unterschiedlicher Voraussetzungen) deuten und legitimieren.
Chancengleichheit ist in der modernen Gesellschaft faktisch aber nicht gegeben. So
belegen praktisch alle einschlägigen Untersuchungen, dass Kinder der mittleren und
oberen Sozialschichten im Durchschnitt sehr viel bessere Bildungs- und damit auch
spätere Berufs- und Einkommenschancen haben, als dies bei Kindern aus den unte-

2.

 
13 Claus Offe zum Beispiel zeigte sich bereits in den 1970er Jahren äußerst skeptisch gegen-

über der Behauptung, dass die Verteilung der individuellen Lebenschancen empirisch
tatsächlich dem Maßstab der Leistungsgerechtigkeit folgt (einmal ganz davon abgesehen,
dass er selbst dessen Geltungsanspruch für die industrielle Gesellschaft unter moralisch-
politischen Gesichtspunkten als hinfällig und den operationellen Gehalt des Leistungs-
begriffs als verflüchtigt betrachtete); vgl. Offe 1977, S. 108, 112.

14 Vgl. ausführlich Moriz 2016, vor allem S. 251-288.

112 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


ren Soziallagen der Fall ist.15 Die Letzteren beginnen ihren Lebenslauf daher von
Anfang an mit einer unverdienten Hypothek, die ihre gesellschaftliche Konkurrenz-
fähigkeit beeinträchtigt und ihre Aufstiegschancen verringert. In der Konsequenz
führt das dazu, dass sowohl das Bildungssystem als auch der Arbeitsmarkt die
bereits bestehenden sozialen Ungleichheiten eher reproduzieren und verfestigen,
statt im Sinne des meritokratischen Prinzips umgekehrt als Arenen eines fairen, leis-
tungsbasierten Wettbewerbs zu dienen, in dem es ein jeder unabhängig von seiner
Herkunft gleichermaßen zu etwas bringen kann, sofern er sich nur redlich darum
bemüht.16

Die bestehenden Verteilungsverhältnisse sind aber nicht nur deshalb wenig leis-
tungsgerecht, weil die fehlende Chancengleichheit es schlichtweg unmöglich macht,
die Besitz- und Einkommensunterschiede durch persönlich zurechenbare Leistungs-
differenzen der Individuen zu erklären und zu rechtfertigen. Es ist, zweitens, viel-
mehr auch so, dass entgegen der hier infrage stehenden bürgerlichen Vorstellung
einer wenigstens im Idealfall meritokratisch geordneten Gesellschaft das Kriterium
des persönlichen Verdienstes in einer Marktwirtschaft ohnehin, und zwar aus struk-
turellen Gründen, lediglich von nachrangiger Bedeutung für die ökonomische
Gesamtverteilung ist. Es handelt sich, wie vor allem Friedrich August von Hayek
immer wieder betont hat,17 bei der Vorstellung, die marktwirtschaftlich verfasste
Gesellschaft könnte die einzelnen Menschen nach ihren persönlichen Meriten beloh-
nen, einfach um einen Irrglauben, der auf einem Missverständnis der tatsächlichen
Distributionsmechanismen beruht. Denn so spielt zum einen (a) die dem Leistungs-
prinzip ersichtlich widersprechende Vererbung ökonomischen Kapitals eine ganz
entscheidende Rolle für die materiellen Verteilungsverhältnisse einer Gesellschaft.
Tatsächlich dürfte sogar kaum eine Institution von größerer Bedeutung für die
Reproduktion sozialer Ungleichheit sein.18 Das lässt sich anhand von Statistiken
leicht veranschaulichen. In praktisch allen Ländern der Erde konzentriert sich der
Großteil des privaten Reichtums in den Händen einer kleinen Elite. Jens Beckert
zufolge kontrolliert das oberste Vermögensdezil je nach Land im Durchschnitt zwi-
schen 40 und 60 Prozent des Privatvermögens, wobei allein das reichste Prozent der
Haushalte bis zu 40 Prozent – in der Schweiz sogar rund 60 Prozent und damit mehr

 
15 Siehe hierzu exemplarisch die von der Friedrich-Ebert-Stiftung geförderte Studie Soziale

Herkunft und Bildungserfolg; John-Ohnesorg, Jungkamp 2016.
16 Für Soziologen ist dies im Übrigen geradezu ein »alter Hut«, zeigten doch beispielsweise

Pierre Bourdieu und Jean-Claude Passeron am Beispiel des französischen Bildungssys-
tems schon vor rund 50 Jahren, dass Chancengleichheit eine Illusion ist und Schulen wie
Universitäten soziale Unterschiede vielmehr perpetuieren statt sie abzubauen; vgl. Bour-
dieu, Passeron 1971. Umso mehr stellt sich deshalb aber die Frage, warum an dieser
Illusion – offenkundig wider besseres Wissen, auch ein halbes Jahrhundert und zahlreiche
Studien mit dem gleichen Ergebnis später – immer noch beharrlich festgehalten wird.

17 Vgl. beispielsweise Hayek 2004, S. 188 ff. Zur ablehnenden Haltung Hayeks gegenüber
der Vorstellung, dass sich die marktwirtschaftliche Verteilungsordnung am Leistungs-
prinzip orientiere, siehe zusammenfassend Moriz 2016, S. 200-205, 279 f.

18 Vgl. Beckert 2013 b, S. 57. Grundlegend zur gesellschaftlichen Bedeutung der Institution
Erbschaft siehe Beckert 2004; Beckert 2013 a.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 113

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


als alle anderen – besitzt.19 In Deutschland verfügt das oberste Zehntel der nach
dem Vermögen sortierten Bevölkerung über knapp zwei Drittel des gesamten Ver-
mögens in privater Hand, während die »untere« Hälfte praktisch überhaupt keine
Vermögenswerte vorzuweisen hat und oftmals sogar verschuldet ist.20 Diese
Ungleichheit spiegelt sich naturgemäß auch in den Erbschaften wider, von denen
der Löwenanteil auf eine kleine und meist schon wohlsituierte Bevölkerungsgruppe
entfällt.21 Beispielsweise machten die 650 größten Erbschaften und Schenkungen
(bei insgesamt rund 800.000 Todesfällen), die einen Betrag von fünf Millionen Euro
überstiegen, im Jahr 2010 zusammengenommen mehr als ein Drittel der gesamten
Erbmasse in Deutschland aus, während sich zwei Drittel der Nachlässe (mithin der
Großteil) auf weniger als 50.000 Euro beliefen.22 Dabei geht die »untere«, vermö-
genslose Bevölkerungshälfte weitgehend leer aus, weil Erbschaften für sie aufgrund
der familialen, meist schichtinternen Transmission des Kapitals nur selten irgend-
eine Rolle spielen.23 Vererbt wird demnach nicht nur das Vermögen, wie Beckert zu
recht konstatiert, vererbt wird vor allem die soziale Ungleichheit, für deren unver-
änderte intergenerationelle Reproduktion die Institution der Erbschaft maßgeblich
verantwortlich ist.24 Wer sich in der bürgerlichen Gesellschaft also auf der schmalen
Sonnenseite der Kapitalbesitzer befindet und wer zur breiten Masse der vielfach
»vermögensfreien« Lohnabhängigen gehört, ist in erster Linie keine Frage der per-
sönlichen Leistung als vielmehr eine Frage der Geburt. Auf Basis der schweizerischen
Verhältnisse, wo lediglich zehn Prozent der Erben drei Viertel der Erbmasse erhalten
und die Hälfte davon an Personen fließt, die bereits Millionäre sind, bringt Ueli
Mäder die Sachlage folgendermaßen auf den Punkt: »Oligarchische Prozesse unter-
laufen meritokratische. In viel Reichtum steckt wenig eigene Leistung.«25

Zum anderen (b) muss man sich aber − neben der Betrachtung der Vererbung −
auch bewusst machen, dass die im engeren Sinne ökonomischen Mechanismen
marktwirtschaftlicher Distribution mit meritokratischen Prozessen ebenfalls nur
wenig zu tun haben. Denn tatsächlich organisiert sich der Markt und mit diesem
die Primärverteilung der Erträge ja nicht etwa über moralische Maximen, sondern
in erster Linie über Preise und damit über das gänzlich a-moralische Prinzip von
Angebot und Nachfrage unter der Bedingung marktwirtschaftlicher Konkurrenz.
Das heißt, welchen Preis ein Akteur für die von ihm zu Markte getragenen Güter,
Leistungen oder für seine Arbeitskraft schlussendlich erhält, hängt höchstens sekun-
där und keineswegs notwendigerweise davon ab, wie viel Zeit, Anstrengung und
Mühen ihn die Bereitstellung seines Angebots gekostet hat. Eine Ware ist vielmehr

 
19 Vgl. Beckert 2007, S. 5. Zur Eigentumsverteilung in der Schweiz siehe Mäder 2011,

S. 112.
20 Vgl. Frick, Grabka 2009, S. 59.
21 Vgl. Beckert 2005, S. 28.
22 Vgl. Beckert 2012.
23 Vgl. Beckert 2013 b, S. 59.
24 Vgl. Beckert 2005, S. 28.
25 Mäder 2011, S. 113.

114 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


genau so viel wert, wie ein Kunde dafür zu zahlen bereit ist. Das entscheidende
Kriterium für die Bezahlung (respektive Entlohnung) auf dem Markt besteht dem-
nach also nicht in der persönlichen Leistung des Anbieters – wie immer man diese
auch exakt bestimmen wollte –, sondern einzig und allein in der jeweiligen Attrak-
tivität des Angebotenen für den potenziellen Käufer. Und es ist evident, dass beides
keineswegs harmonisch zusammenfallen muss, dass es im Gegenteil sogar häufig
vorkommt, dass der Wert, den eine Ware für den potenziellen Abnehmer hat, den
dieser also de facto bezahlen würde, von dem, was manche in verdienstethischer
Hinsicht vielleicht als (leistungs)gerechten, das heißt den in der Ware manifestierten
Anstrengungen und Fähigkeiten angemessenen Preis erwarten würde, bedeutend
abweicht (wobei sich auch hier wiederum die Frage stellt, wie man einen »ange-
messenen« Preis oder Lohn überhaupt berechnen wollte). Die Gründe für diese Dis-
krepanz sind vielfältiger Natur und können hier nur anhand einiger Beispiele ange-
deutet werden.26 So gibt es etwa eine ganze Reihe verdienstvoller, mühsamer und
anspruchsvoller Tätigkeiten, beispielsweise in der Alten- und Krankenpflege oder
auch in Kunst und Kultur, die zwar durchaus von gesamtgesellschaftlichem Interesse
sind, die aber wenig oder gar nichts zur Kapitalakkumulation beitragen und eben
deshalb allenfalls in bescheidenem Umfang belohnt werden. Dabei verfehlte man
freilich den Kern der Sache, würde man dem Markt für diese Indifferenz gegenüber
solchen zwar gemeinwohldienlichen, aber unprofitablen Leistungen Versagen vor-
werfen, ist doch die Gemeinwohldienlichkeit, im Übrigen genauso wie Gemein-
wohlschädlichkeit, überhaupt kein (schon gar nicht notwendiges) Entscheidungs-
kriterium, an dem sich die Vertragsabschlüsse der durchschnittlichen Marktakteure
orientieren. Die Maximierung des eigenen Wohls ist vielmehr das erklärte Ziel, und
dass sich der quasireligiöse Glaube an die berühmte »unsichtbare Hand« des Mark-
tes – die von Adam Smith übrigens vermutlich noch als Mittlerin göttlicher Vorse-
hung gedacht wurde –,27 welche auf magische Weise individuelle Gewinnsucht in
Gemeinwohl zu verwandeln imstande sei, im Laufe der Zeit als Irrglaube heraus-
gestellt hat, ist eine Erfahrung, der sich die kapitalistische Weltgesellschaft ange-
sichts ihrer ungezählten sozialen wie ökologischen Krisen, die direkt oder indirekt
aus der Institutionalisierung des Egozentrismus zur legitimen Maxime wirtschaftli-
chen Handelns resultieren, früher oder später wohl wird stellen müssen.

Aber nicht nur die Indifferenz des Marktes gegenüber persönlichen Verdiensten
widerspricht dem bürgerlichen Glauben, der Markt verteile seine Erträge nach dem
Leistungsprinzip. Hinzu kommt noch, dass die Resultate wirtschaftlichen Handelns
häufig viel zu sehr von unwägbaren, vom einzelnen Individuum also kaum zu kon-
trollierenden (und demnach auch kaum zu verantwortenden) äußeren Faktoren
abhängen, um sie als hinreichend bestimmbaren Ausdruck persönlich zurechenbarer
Leistungen interpretieren zu können. So können zum Beispiel Kriege, politische
Umbrüche oder Naturkatastrophen, aber auch technischer Fortschritt oder der
kontingente Wandel der Moden gerade unter den Bedingungen der globalisierten
Marktwirtschaft ökonomische Anpassungsprozesse und damit Veränderungen im
 
26 Siehe dazu ausführlich Moriz 2016, vor allem S. 279 ff.
27 Vgl. Graeber 2012, S. 50.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 115

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Preis- und Lohngefüge bewirken, die zu plötzlich und schnell vonstattengehen, als
dass der Einzelne immer die Chance hätte, seine wirtschaftliche Existenzgrundlage
effektiv darauf einzustellen. Es ist deshalb der Regelfall kapitalistischer Ökonomie,
dass Marktakteure unter Entwicklungen leiden oder von ihnen profitieren, die sie
weder selbst zu verantworten haben noch hätten vorhersehen können. Dement-
sprechend wäre es nicht richtig, würde man beispielsweise behaupten, dass ein
europäischer Textilarbeiter, dessen Arbeitsplatz aus Kostengründen nach Fernost
verlagert wurde und der vielleicht zu alt ist, um noch eine andere Lohnarbeit zu
finden, seine Erwerbslosigkeit und den damit verbundenen sozialen und wirtschaft-
lichen Abstieg meritokratisch irgendwie »verdient« hätte. Und genauso falsch wäre
es, käme man umgekehrt auf die Idee, dass der Hungerlohn, den stattdessen nun
eine asiatische Näherin dank ihrer »geglückten« Inklusion in die kapitalistische
»Weltleistungsgesellschaft« für die profitable Ausbeutung ihrer Arbeitskraft erhält,
auch nur das Geringste mit Leistungsgerechtigkeit zu tun hätte. Es geht auf dem
Markt einfach nicht um die persönlichen Verdienste der einzelnen Akteure, sondern
einzig und allein um Rentabilität – und genau deshalb erweist sich der Markt auch
als ein so effizientes Organisationsprinzip für die Akkumulation von Kapital.

Natürlich soll mit alldem keineswegs gesagt sein, dass die Marktwirtschaft ein
reines Glücksspiel wäre, in dem persönliche Anstrengung, Durchhaltevermögen und
Fleiß keinerlei Bedeutung hätten. Selbstverständlich sind individuelle Leistungsbe-
reitschaft und vor allem Leistungsfähigkeit erfolgsrelevante Faktoren, die systema-
tisch zu verbessern in der Konkurrenz des Marktes den Ausschlag geben kann. Nur
deshalb lohnt es sich ja oftmals auch wirtschaftlich, Zeit, Geld und Mühen in die
berufliche Qualifikation zu investieren. Und nur deshalb kann sich auch die kom-
petenz- und leistungsförderliche Herkunft aus sozioökonomisch gutgestellten
Milieus in einen so wichtigen – wenngleich meritokratisch unfairen – Wettbewerbs-
vorteil im Rennen um Bildungs- und Karrierechancen übersetzen. Aber der sprin-
gende Punkt ist eben, dass auch die beste Ausbildung, die größte Einsatzbereitschaft
und das längste Durchhaltevermögen keinerlei Garantie für ein auskömmliches
Markteinkommen bieten. Was in letzter Instanz zählt, ist einzig und allein, dass
irgendjemand − aus welchen kontingenten Gründen auch immer − bereit ist, für die
angebotene Ware zu bezahlen. Wer trotz aller Bemühungen partout niemanden fin-
det, der ihm das, was er anzubieten hat, auch abnimmt, steht ohne Markteinkom-
men da. Millionen von Menschen, sogar ganzen Regionen geht es so. Ob sie das in
einem gerechtigkeitsethischen Sinne auch verdient haben, ist ökonomisch gesehen
irrelevant.

Im Prinzip würden die bis hierhin aufgeführten Gründe, also erstens das Fehlen
realer Chancengleichheit und zweitens die Tatsache, dass die gesellschaftliche Ver-
teilung von Reichtum und Lebenschancen durch andere als verdienstethische
Mechanismen gesteuert wird, in erster Linie nämlich (a) durch die soziale Institution
der Erbschaft und (b) durch den preisvermittelten Mechanismus von Angebot und
Nachfrage, schon ausreichen, um die eingangs geschilderte Vorstellung, dass die
soziale Ungleichheit in der bürgerlichen Gesellschaft durch das Prinzip der Leis-
tungsgerechtigkeit wirklich gedeckt wäre, als unrealistisches Wunschdenken (wenn
nicht als interessenbasierte Ideologie) zurückzuweisen. Dennoch sind abschließend

116 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


noch ein dritter und vierter Grund zu erwähnen. Das dritte Argument, das gegen
die leistungsethische Legitimität der bestehenden Verteilungsordnung spricht,
besteht darin, dass schon gar nicht klar wäre, wie man das zugrunde liegende Kri-
terium der persönlichen Leistung überhaupt erst so genau und einheitlich definieren
wollte, dass es als hinreichend präziser Vergleichsmaßstab für eine differenzierte
sozioökonomische Belohnung der einzelnen Marktakteure dienen könnte.28 Denn
wie vergleicht man zum Beispiel die Leistungen eines schlechtbezahlten Altenpfle-
gers, der unter wachsendem Zeitdruck seine anstrengende Arbeit verrichten muss
und von dessen Belastbarkeit und fachlicher Kompetenz, aber auch von dessen
Geduld, Empathiefähigkeit und Freundlichkeit die Gesundheit und insbesondere
das seelische Wohlergehen der ihm anvertrauten Menschen maßgeblich abhängen,
auf sinnvolle Weise, sagen wir, mit der Arbeit eines hochbezahlten Sounddesigners,
der bei einem Automobilhersteller an der Optimierung des möglichst maskulinen
und dynamischen Klangs eines exklusiven Sportwagens tüftelt? Und kann man
denn, wie die stark differierende Entlohnung ja suggeriert, nach reiflicher Überle-
gung wirklich zu der Ansicht gelangen, dass die Leistungen des Sounddesigners
wertvoller, bedeutsamer oder anerkennungswürdiger sind als die des Altenpflegers?
Woran, abgesehen von rein ökonomischen Rentabilitätserwägungen der für die
Bezahlung zuständigen Arbeitgeber, wollte man die zugrunde liegende Interpreta-
tion des Leistungsbegriffs denn festmachen? An der subjektiven Begeisterung des
Fahrers, die sich beim rasanten Hochbeschleunigen seines Wagens womöglich ein-
stellt? Oder am jahrelangen Studium, das nötig war, um dieses Ergebnis technisch
zu erzielen? Und warum sollten diese Aspekte (Kundenzufriedenheit und Ausbil-
dungsdauer) denn wichtiger oder verdienstvoller sein und damit eine deutlich
höhere Position in der sozioökonomischen Hierarchie der Gesellschaft rechtfertigen
als das physische und psychische Wohlergehen von Menschen, die alleine nicht mehr
zurechtkommen? Wie ließe sich das gerechtigkeitsethisch begründen? Rein ökono-
misch gesehen, dürfte das zwar kein Problem sein, weil (und sofern) das eine schließ-
lich zur Kapitalakkumulation beiträgt, das andere jedoch nicht. Aber das wäre eben
nur dann eine auch normativ tragfähige Begründung, wenn die Vermehrung des
materiellen Reichtums nicht nur eine eigenständige moralische Qualität aufwiese,
sondern darüber hinaus auch noch von größerer moralischer Bedeutung wäre als
das Wohlergehen der Menschen. Beides freilich ist absurd.

Was dieses Beispiel – zu dem sich leicht eine Fülle von ähnlich gelagerten hinzu-
fügen ließe – verdeutlichen soll, ist, dass es wohl kaum eine reelle Chance gibt, auf
die meritokratisch entscheidende Frage, welche Leistung denn eigentlich genau wie
verdienstvoll ist und damit zu welchem Anteil am Reichtum und den Lebenschancen
der Gesellschaft berechtigt, eine auch nur ansatzweise konsensfähige und hinrei-
chend präzise Antwort zu finden. Denn der Leistungs- oder Verdienstbegriff, das

 
28 Offe weist zum Beispiel darauf hin, dass man den Begriff der Leistung sowohl unter dem

Aspekt des individuellen Aufwands (respektive der individuellen Anstrengung) als auch
unter dem Aspekt des wirtschaftlichen Ertrags betrachten könne und dass schon diese
einfache Differenzierung bei der meritokratischen Evaluation individueller Leistungen zu
sehr verschiedenen Ergebnissen führen könne; vgl. Offe 1977, S. 106 f.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 117

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


heißt der normative Zentralbegriff der bürgerlichen Leistungsgesellschaft, ist mora-
lisch viel zu komplex und vielschichtig und von subjektiven Überzeugungen durch-
tränkt, als dass er unter den pluralistischen Verhältnissen der Moderne einen über-
geordneten, homogenen Bezugspunkt der sozialen Verteilungsgerechtigkeit abgeben
könnte. Er erweist sich in definitorischer Hinsicht mithin als chronisch unterbe-
stimmt, weshalb es unmöglich ist, die verschiedenen Tätigkeiten und Leistungen der
sozialen Akteure in eine allgemein zustimmungsfähige und insofern universell gül-
tige, verdienstethisch unumstrittene Rangordnung mit entsprechender Belohnungs-
struktur zu bringen. Auch deshalb, aufgrund der fundamentalen kriteriellen Unbe-
stimmtheit und Vagheit des Verdienstbegriffs, die konsensfähige und präzise
normative Vergleiche unterschiedlicher Berufe und Tätigkeiten generell verhindert,
ist das Leistungsprinzip als umfassendes gerechtigkeitsethisches Legitimationsprin-
zip der sozialen Verteilungsordnung von vornherein unbrauchbar.

Damit komme ich zum vierten und letzten Argument, das ich gegen die Vorstel-
lung, die soziale Ungleichheit der bürgerlichen Gesellschaft sei verdienstethisch legi-
tim, in Stellung bringen möchte. Bislang ging es ja − außer im Zusammenhang mit
der sozialen Institution der Erbschaft − vor allem um die Frage, inwieweit die
marktwirtschaftliche Primärverteilung durch das Leistungsprinzip gesteuert wird
(oder eben nicht). Nun gilt es aber zu bedenken, dass der deutlich größere Teil der
gesellschaftlichen Leistungserbringung ohnehin jenseits des Marktes und demnach
unentgeltlich erfolgt. Um die Relationen kurz vor Augen zu führen: In Deutschland
umfasst das Jahresvolumen unbezahlter Arbeit mit rund 96 Mrd. Stunden mehr als
das 1,7-fache der Erwerbsarbeit (56 Mrd.). Im Wesentlichen handelt es sich dabei
um Familien-, Haus- und Sorgearbeit, darüber hinaus um Ehrenämter und politische
Aktivitäten.29 Obwohl diese Arbeiten nun zweifellos gesellschaftlich notwendig
sind, sichern sie denen, die sie verrichten – und das sind nach wie vor in erster Linie
Frauen –, keine eigenständigen oder gar gleichrangigen Versdienstansprüche auf
eine direkte Beteiligung am gesellschaftlichen Reichtum. Für eine sogenannte »Leis-
tungsgesellschaft« ist das durchaus bemerkenswert, erweckt es doch − gerade ange-
sichts der im Kapitalismus charakteristischen Fixierung auf Geld − unweigerlich den
Anschein, als handle es sich bei unbezahlter Arbeit gleichsam um eine wertlose
Leistung, jedenfalls um eine, die keine ökonomische Anerkennung verdient. Doch
wie ließe sich diese Geringschätzung nichterwerbsförmiger Arbeit verdienstethisch
rechtfertigen? Schließlich ist evident, dass nicht nur die Reproduktion einzelner
Familien, sondern ebenso die der Gesellschaft als Ganzer existentiell von eben diesen
unbezahlten Arbeiten abhängt. Tatsächlich könnte die Gesellschaft relativ leicht auf
einen Großteil der marktwirtschaftlich bereitgestellten Güter und Dienstleistungen
verzichten, ohne dadurch ihre grundsätzliche Überlebensfähigkeit zu verlieren, wäh-
rend dies im Falle unbezahlter Arbeit schlichtweg unmöglich wäre. Die menschliche
Gesellschaft ist ersichtlich weder auf die Arbeit von Smartphone-Konstrukteuren
noch von Supermodels oder Soziologen angewiesen, doch die Haus- und Familien-
arbeit ist für das Soziale schlechthin konstitutiv. Und auch wenn damit keiner – zur
neuzeitlichen Verherrlichung der Erwerbsarbeit gleichsam spiegelbildlichen – tra-
 
29 Vgl. Statistisches Bundesamt Deutschland 2003, S. 11.

118 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


ditionalistischen Überhöhung von Heim und Familie das Wort geredet sein soll, lässt
das Bewusstsein um die unhintergehbare anthropologische Bedeutung reprodukti-
ver Tätigkeiten deren radikale Entwertung in der kapitalistischen Gesellschaft
zumindest in einem ausgesprochen fragwürdigen Licht erscheinen. Ist es denn nicht,
so müsste man eigentlich gerade aus verdienstethischer Perspektive fragen, eine
ungeheuerliche, die meritokratischen Verhältnisse geradezu ins Gegenteil verkeh-
rende Ungerechtigkeit, dass diejenigen, die mit ihrer unverzichtbaren, gleichwohl
unvergoltenen Arbeit überhaupt erst die sozialen Voraussetzungen für die kapita-
listische Reichtumsproduktion schaffen, systematisch um eigenständige Verdienst-
ansprüche auf einen gerechten Anteil geprellt und damit oftmals dauerhaft in eine
hierarchisch untergeordnete gesellschaftliche Position gedrängt werden, in der sie
vom guten Willen ihrer Lebenspartner abhängig sind? Ist das nicht ein wenig so, als
wedelte der Schwanz mit dem Hund, und zwar sowohl was die gesellschaftliche
Notwendigkeit der in Rede stehenden Arbeiten als auch ihren quantitativen Umfang
angeht? Und müsste demzufolge die nichterwerbsförmige Verrichtung gesellschaft-
lich notwendiger Arbeit gerade aus Gründen der Leistungsgerechtigkeit nicht
wenigstens mit einem der Erwerbsarbeit vergleichbaren, eigenständigen Anspruch
auf Beteiligung am gesellschaftlichen Wohlstand und den daraus resultierenden
Lebenschancen verbunden sein, der redistributiv gewährleistet wird? Sicherlich, die
Interessen des Kapitals mögen dem entgegenstehen, da deren Vertreter aus einsich-
tigen Gründen daran interessiert sind, den Umfang und Wert der Arbeit, die direkt
oder indirekt zu entlohnen ist, möglichst klein zu halten. Doch ist dieses ökonomi-
sche Motiv ein auch in gerechtigkeitsethischer Hinsicht überzeugendes Argument
und insofern geeignet, den Wert und die elementare Verdienstlichkeit nichterwerbs-
förmiger Arbeit sowie der mit ihrer Verrichtung erworbenen autonomen Ansprüche
auf eine dementsprechende Beteiligung am gesellschaftlichen Wohlstand ernstlich
zu bestreiten? Ich glaube kaum, dass man das vernünftigerweise behaupten kann.

Auch aus diesem, vierten Grunde – der verdienstethisch illegitimen sozialen wie
ökonomischen Entwertung nichterwerbsförmiger, gleichwohl gesellschaftlich not-
wendiger Arbeit – ist demnach festzustellen, dass sich die soziale Ungleichheit in der
bürgerlichen Gesellschaft nicht durch das Prinzip der Leistungsgerechtigkeit recht-
fertigen lässt. Die soziale Ungleichheit hat hinsichtlich ihrer realen Entstehungs- und
Reproduktionsbedingungen einfach nur sehr wenig mit persönlich zurechenbaren
Leistungsunterschieden zu tun. Sie basiert vielmehr auf ausgeprägten sozioökono-
mischen Machtdifferentialen, die sich im Rahmen gesellschaftlicher Institutionen
(allen voran der kapitalistischen Markt-, Eigentums- und Geschlechterordnung)
sowie katalysiert durch sozial geprägte individuelle Dispositionen (den Habitus) zu
reproduzieren vermögen, die sich bei näherer Betrachtung wiederum selbst als Pro-
dukte eben dieser Machtdifferentiale erweisen und infolgedessen natürlich optimal
auf deren Stabilisierung abgestimmt sind.30 Die soziale Ungleichheit reproduziert
sich insofern gleichsam wie von selbst. Demzufolge, so lautet der abschließende
Befund, ist die gängige Selbstbeschreibung der modernen Gesellschaft als einer
meritokratisch geordneten Leistungsgesellschaft nicht viel mehr als bürgerliche
 
30 Vgl. Bourdieu 1997, S. 50 und 75, Anmerkung 1.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 119

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Ideologie, die den a-moralischen, schlicht machtbasierten Herrschafts- und Vertei-
lungsverhältnissen wenigstens den Anschein moralischer Legitimität verleihen soll.

Weil nicht sein kann, was nicht sein darf

Angesichts dieser doch recht eindeutigen und im Grunde auch bekannten Sachlage
– zumindest könnte sie bekannt sein, wenn man sie denn zur Kenntnis nehmen
wollte – liegt nun die Vermutung nahe, dass das im ersten Kapitel umrissene,
erstaunlich empirieresistente Fortleben des Mythos von der Leistungsgesellschaft
höchstwahrscheinlich nicht so sehr auf sachlich-rationale Argumente zurückgeführt
werden kann, sondern eher mit einer Mischung aus individuellen wie gruppenspe-
zifischen Interessen, normativen Einstellungen und emotionalen Widerständen zu
erklären ist. Ich möchte im Folgenden zwei zugegebenermaßen spekulative Begrün-
dungen zur Diskussion stellen, die diesen Verdacht möglicherweise erhärten kön-
nen. Dabei geht es mir um keine abschließenden Erklärungen, wohl aber um die
Plausibilisierung einzelner Aspekte, die mir von herausgehobener Bedeutung zu sein
scheinen.

(1) Zunächst sollte man sich noch einmal vor Augen führen, dass die Frage, ob
die empirische Verteilungsordnung einer Gesellschaft auch den geltenden Gerech-
tigkeitsvorstellungen der Menschen genügt, ob sich Sein und Sollen also zumindest
ungefähr entsprechen – oder sich wenigstens nicht widersprechen –, keineswegs von
lediglich akademischem oder privatem Interesse ist. Wie eingangs schon erwähnt,
hängen vielmehr das Wohlergehen und der soziale Frieden einer Gesellschaft unmit-
telbar davon ab, dass die Menschen im Großen und Ganzen das zuversichtliche
Gefühl haben, dass es einigermaßen gerecht zugeht in der Welt. Ist dies jedoch
nicht der Fall, fehlen, wie Sighard Neckel unter Bezug auf Sigmund Freud und John
Rawls überzeugend dargelegt hat, einer Gesellschaft die symbolischen Ressourcen,
die nötig wären, um den Neid, der mit gesellschaftlicher Ungleichheit unvermeidlich
einhergeht, in der sozialen Praxis konstruktiv zu verarbeiten und so in möglichst
produktive, wenigstens jedoch sozialverträgliche Bahnen zu lenken.31 Hinter dieser
Behauptung steckt die sozialpsychologisch einleuchtende Grundannahme, dass der
moralisch in der Regel zwar weithin diskreditierte,32 deshalb aber nicht weniger
omnipräsente Neid keineswegs grundsätzlich als Ausdruck eines missgünstigen,
antisozialen oder gar destruktiven Charakters gedeutet werden muss. Es handelt
sich beim Neid, verstanden als das subjektive Begehren der gesellschaftlichen Posi-
tion, Güter oder Chancen eines (bessergestellten) anderen, vielmehr um ein ganz
normales, auf sozialem Vergleich beruhendes menschliches Gefühl, in dem durchaus
auch Anerkennung mitschwingen kann und das außerdem, insofern es den Neider
dazu motiviert, dem Beneideten aktiv nachzueifern, um sich das Begehrte auf norm-
konforme Weise selber anzueignen, automatisch zur Reproduktion der gesellschaft-
lichen Werteordnung beiträgt. Allerdings hat die in diesem Sinne konstruktive

3.

 
31 Vgl. Neckel 1999.
32 Im Christentum gilt Neid bekanntlich sogar als eine der sieben Todsünden.

120 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Bewältigung des Neids eben zweierlei zur Voraussetzung: Erstens sollte die Aneig-
nung der beneideten Positionen oder Güter − jedenfalls in demokratischen Gesell-
schaften, in denen die Bürger vorgeben, einander als Gleiche zu betrachten − jeder-
mann offenstehen; das Gebot der Chancengleichheit muss mithin erfüllt sein. Und
zweitens sollte die soziale Ungleichheit auch sonst den Forderungen der geltenden
Gerechtigkeitsprinzipien genügen, da die subjektiv empfundene Gerechtigkeit und
Legitimität der bestehenden Verhältnisse nach Freud die notwendige psychische
Bedingung dafür ist, dass der Einzelne von seinem Neid absehen und missgünstige
oder gar destruktive Affekte dämpfen und im Idealfall erfolgreich sublimieren
kann.33 Der Eindruck sozialer Gerechtigkeit ist demnach erforderlich, um die Men-
schen vor dem Abgleiten ins Ressentiment zu bewahren. John Rawls zufolge ist es
deshalb auch ein zentrales Gebot einer jeden »wohlgeordneten Gesellschaft«,34 dass
ihre Güter und Chancen in einer Weise verteilt sind, dass die verbleibende Ungleich-
heit weder die Selbstachtung noch das Gerechtigkeitsempfinden speziell der schlech-
tergestellten Bevölkerungsmitglieder verletzt und diese somit vom Gefühl der Miss-
gunst und dessen schädlichen Auswirkungen entlastet sind.35 Denn andernfalls
bleibe das Gefühl des Neids gleichsam hilflos und unbewältigt zurück, sodass man
es im Extremfall geradezu moralisch übelnehmen könne, von den ungerechten Ver-
teilungsverhältnissen überhaupt erst neidisch gemacht zu werden, und zwar insbe-
sondere dann, wenn die Gesellschaft derart große Unterschiede der individuellen
Lebens- und Verwirklichungschancen zulasse, dass dadurch die Selbstachtung der
Schlechtgestellten quasi zwangsläufig herabgesetzt werden müsse.36 In solchen Fäl-
len, in denen die Unzufriedenheit über die soziale Ungleichheit ethisch mithin
berechtigt ist, hält Rawls Neid, Missgunst und sogar Hass trotz ihrer potenziell
gravierenden anomischen Effekte für ebenso verständlich wie moralisch entschuld-
bar, weil dann eben »die neiderregenden Umstände so zwingend [sind], daß man,
so wie die Menschen nun einmal sind, von niemandem vernünftigerweise verlangen
kann, seine Haßgefühle zu überwinden«.37

Vor diesem Hintergrund erweist sich die erstaunliche Resistenz des Glaubens an
eine nach meritokratischen Kriterien strukturierte Gesellschaft nun offensichtlich
als ausgesprochen funktional im Hinblick auf die Stabilisierung der von erheblicher
Ungleichheit geprägten bürgerlichen Grund- und Verteilungsordnung sowie für die
Vermeidung respektive Delegitimierung von jedweden auf deren grundlegende
Transformation zielenden politischen Umtrieben. Und angesichts dessen leuchtet
auch ein, dass es für demokratische Politiker, die von Wahlen abhängen und dabei
ihr Bekenntnis zur bestehenden Eigentums- und Marktordnung nicht infrage gestellt
sehen wollen, höchstwahrscheinlich wenig opportun wäre, das strukturbedingte
und von daher gar nicht zu vermeidende Scheitern der kapitalistischen Verteilungs-

 
33 Vgl. Neckel 1999, S. 151.
34 Zum Begriff der »wohlgeordneten Gesellschaft« siehe Rawls 1975, S. 493 ff.
35 Vgl. Neckel 1999, S. 152.
36 Vgl. Rawls 1975, S. 579.
37 Ebd.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 121

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


verhältnisse am gesellschaftlich so hochgeschätzten Maßstab der Leistungsgerech-
tigkeit offen zu bekunden und entsprechende Konsequenzen daraus abzuleiten.
Denn wie würde die Öffentlichkeit wohl reagieren, wenn sich führende Politiker
beispielsweise offen dafür aussprächen, den Lehrplan an Schulen in »sozial schwa-
chen« Gegenden realitätsgerecht an die statistisch eben durchaus wahrscheinliche
Hartz IV- oder Niedriglohn-Karriere ihrer Schüler anzupassen, während man jene
Lerninhalte, die für einträglichere Laufbahnen nötig sind, (weiterhin) den schulisch
vielversprechenderen Zöglingen aus »gutem Hause« vorbehielte?38 Verständlich
wird auch, dass es bei den Angehörigen der ökonomischen Elite, also jenen fünf
oder zehn Prozent der Bevölkerung, die alleine mehr als alle anderen zusammen
besitzen, Hemmungen geben dürfte, offen einzugestehen, dass ihr Reichtum wenig
mit eigener Leistung, viel jedoch mit Erbschaft, Macht und Matthäuseffekten zu tun
hat und dass von den nicht zuletzt aus legitimatorischen Gründen viel beschworenen
bürgerlichen Freiheiten der diesem Reichtum zugrundeliegenden kapitalistischen
Gesellschaftsordnung die ärmeren, lohnabhängigen Schichten in Wahrheit ebenfalls
nur wenig, sie dagegen umso mehr profitieren.39 Und aus ähnlichen Gründen wird
man schließlich auch von Spitzenmanagern, die mit großer Selbstverständlichkeit
und Machtfülle über die Arbeits- und damit Existenzbedingungen ihrer Belegschaf-
ten entscheiden – und die übrigens zu einem Gutteil selbst aus dem (Groß-)Bürger-
tum, das heißt aus den oberen drei bis vier Prozent der Bevölkerung stammen –,40

wohl kaum das Eingeständnis erwarten können, dass die allermeisten der von ihnen
 
38 Es sei in diesem Zusammenhang beispielsweise an die allgemeine Empörung erinnert, die

von der 2007 im deutschen Fernsehen ausgestrahlten WDR-Dokumentation Die Hartz
IV-Schule von Eva Müller ausgelöst wurde. In der Dokumentation wurde über eine För-
derschule berichtet, in der aufgrund der schlechten Berufsaussichten von Förderschülern
das Ausfüllen von Hartz IV-Anträgen zum Bestandteil des regulären Unterrichts gemacht
wurde, um die Jugendlichen möglichst praxisgerecht auf ihre zu erwartende Laufbahn
vorzubereiten. Obwohl diese pragmatische Vorgehensweise durchaus realitätsangemes-
sen ist, wurde die damit verbundene Relativierung der schulischen Erwerbsorientierung
und insbesondere die zugrunde liegende Preisgabe der Fiktion allgemeiner Chancen-
gleichheit heftig kritisiert.

39 Einer der wenigen Befürworter der liberalen Marktgesellschaft, der offen zugab, dass die
meisten »Verwendungen der Freiheit«, verstanden als reale Verwirklichungschancen der
Individuen, direkt oder indirekt von ökonomischen Ressourcen abhängen und deswegen
vor allem den vermögenden Gesellschaftsschichten dienen, während sie für die anderen
Bürger im Grunde ohne Belang sind, war Friedrich August von Hayek. Allerdings ging
Hayek auch noch davon aus, dass die produktive Nutzung der bürgerlichen Freiheiten
durch die kapitalbesitzende Elite in einer Marktökonomie langfristig den gesamtgesell-
schaftlichen Wohlstand vermehren würde und dadurch letztlich auch allen Bürgern
irgendwie zugutekäme; vgl. Hayek 2002, S. 263 f. Inwieweit das freilich eine überzeu-
gende Argumentation ist, wäre angesichts der erheblichen sozialen Ungleichheit, der
umfassenden Steuervermeidung und -hinterziehung zahlreicher Großunternehmen wie
auch privater Vermögensbesitzer, der offenen Ausbeutung besitzloser Arbeiter in den
Ländern des globalen Südens (aber keineswegs nur dort) und nicht zuletzt der weltweiten,
irreversiblen Umweltzerstörung, die durch die kapitalistische Produktions- und Lebens-
weise verursacht wird, kritisch zu diskutieren; siehe dazu ausführlich Moriz 2016,
S. 301-313.

40 Vgl. Hartmann 2009, S. 74 f.

122 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


beschäftigten Arbeiter und Angestellten nicht nur faktisch niemals auch nur annä-
hernd so viel Geld und Privilegien genießen werden, wie sie für sich selbst als soge-
nannte »Leistungsträger« ganz ungeniert in Anspruch nehmen, sondern dass ihre
Beschäftigten meist noch nicht einmal eine faire Chance dazu hatten. Denn all das
offen auszusprechen wäre zwar der Sache nach richtig, würde aber den Glauben an
die normative Rechtfertigungsfähigkeit der kapitalistischen Gesellschaftsordnung
empfindlich schwächen und den sozialen Frieden dadurch erheblich gefährden.
Wem an Kontinuität und Beständigkeit des politischen und vor allem ökonomischen
Status quo gelegen ist, der kann das kaum wollen.

Diese Zurückhaltung vor allzu großer Offenheit lässt sich indessen nicht nur bei
den gesellschaftlichen Eliten im engeren Sinne beobachten. Denn welcher Angehö-
rige des gehobenen sozialen Mittelstands, der beruflich etabliert ist, vielleicht ein
Haus oder ein kleines Vermögen geerbt hat und dessen Familieneinkommen ihm
und seiner Familie ein mehr als bloß bescheidenes Konsumniveau erlaubt, würde
etwa gegenüber seiner deutsch-türkischen Haushaltshilfe, der nach Mindestlohn
bezahlten Friseurin, den Saisonarbeitern, die seinen Spargel oder Feldsalat ernten,
oder gegenüber der polnischen Pflegerin, die sich um die Großeltern kümmert,
wirklich zugeben, dass seine wirtschaftliche und soziale Überlegenheit letztlich
kaum auf der Überlegenheit der eigenen Leistungen, sondern vor allem auf merito-
kratisch unverdienten Zufällen beruht? Man kann davon ausgehen, dass die meisten
Menschen vor solcher Ehrlichkeit – und zwar sowohl vor anderen als auch vor sich
selbst – intuitiv zurückschrecken, weil ansonsten die alltägliche Ungerechtigkeit der
ungleichen Lebenschancen und der damit verbundenen asymmetrischen Macht- und
Abhängigkeitsverhältnisse vor aller Augen ungeschminkt zutage träte. Die Besser-
stellung des einen wie die komplementäre Inferiorität des anderen, die es jenem
erlauben, diesen (zu häufig sehr ungünstigen Konditionen) für sich arbeiten zu las-
sen, würden auf ihr bloßes, rein faktisches Sosein reduziert und damit jeglicher die
verletzende Ungleichheit der angeblich doch Gleichen mildernden Umstände ent-
kleidet. Dieser Zustand wäre freilich für beide Seiten hochprekär. Für den Besser-
gestellten, weil angesichts der nunmehr unverhüllten – und von moralisch sensible-
ren Naturen womöglich auch als peinlich empfundenen – gerechtigkeitsethischen
Illegitimität seiner Besserstellung doch stets die Frage im Raum stünde, wie lange
der andere seine unverdiente Schlechterstellung wohl noch klaglos hinnehmen wird.
Und für den Schlechtergestellten, weil seine faktische Inferiorität ohne die plausible
Einbettung in (und symbolische Entschärfung durch) allgemein anerkannte mora-
lische Interpretations- und Legitimationsmuster als willkürliche Erniedrigung erlebt
werden müsste, die eigentlich, schon um seiner Selbstachtung willen, nach einer
widerständigen Reaktion verlangen würde, die seinen bürgerlichen Anspruch, als
Gleicher anerkannt und auch behandelt zu werden, effektiv zur Geltung brächte.
Weil aber dem in der Regel dann doch begrenzten und jedenfalls nur wenig praxis-
wirksamen moralischen Interesse an einer substantiellen Verringerung der Unge-
rechtigkeit auf der einen Seite (beispielsweise, indem man den Stundenlohn für die
erwähnte Haushaltshilfe dem eigenen freiwillig und spürbar angliche) effektive
Machtlosigkeit auf der anderen begegnet (denn was könnte die Haushaltshilfe am
Ende schon tun?), bleibt es letztlich beim Status quo, dessen vorgebliche merito-

Ist jeder seines Glückes Schmied? 123

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


kratische Legitimität bislang beide Seiten allenfalls in ganz speziellen (und dann
oftmals skandalisierten) Einzelfällen, aber eben nicht dem Grundsatz nach syste-
matisch infrage stellen. Der Mythos der Leistungsgesellschaft fungiert insofern als
ideologischer Schleier, der es, so fadenscheinig und löchrig er an vielen Stellen auch
sein mag, dennoch erlaubt, die strukturellen Widersprüche von Sein und Sollen in
der bürgerlichen Gesellschaft gleichsam zu »übersehen« und damit latent zu halten,
wodurch ein friedliches und einigermaßen friktionsfreies sowie gesichtswahrendes
Zusammenleben der Menschen – und zwar im Großen der gesamtgesellschaftlichen
Prozesse genauso wie im Kleinen alltäglicher Interaktionen – trotz der massiven
Ungleichheit der individuellen Chancen und Lebenslagen überhaupt erst möglich
wird.

(2) Der zweite Begründungsstrang, der zum besseren Verständnis der hartnäcki-
gen Persistenz kontrafaktischer meritokratischer Vorstellungen beitragen könnte,
hängt mit den für viele möglicherweise irritierenden Konsequenzen zusammen, die
sich aus der Kritik des Leistungsprinzips für das subjektive Selbstverständnis und
den Selbstwert des Individuums in der bürgerlichen Gesellschaft ergeben. Wie ich
im vorigen Kapitel argumentiert habe, ließe sich die soziale Ungleichheit einer
Gesellschaft durch das Leistungsprinzip ja nur dann überzeugend rechtfertigen,
wenn als notwendige (jedoch keineswegs hinreichende) Bedingung reale Chancen-
gleichheit herrschen würde. Denn nur dann könnte man die ungleichen Handlungs-
und Lebenserfolge der Individuen als selbstverursacht und nicht als bloß zufällige
und von daher unverdiente Folge ungleicher Startbedingungen betrachten. Diese
Sichtweise, die den meisten Menschen im Prinzip unmittelbar einleuchten dürfte,
wurde seitens der Philosophie vor allem von John Rawls in seiner berühmten Theory
of justice – wenn auch in kritischer Absicht – vertreten.41 Das Problem dabei ist nun
aber, dass es reale Chancengleichheit faktisch eben nicht gibt – und nach Rawls
übrigens auch gar nicht geben kann –, woraus automatisch folgt, dass zumindest
alle verdienstethischen Rechtfertigungsversuche sozialer Ungleichheit von vornhe-
rein zum Scheitern verurteilt sind; und genau das wiederum dürfte den gerechtig-
keitsethischen Intuitionen und Ansprüchen der meisten Menschen so ziemlich
widersprechen. Der Sozialphilosoph Wolfgang Kersting wirft Rawls und ähnlich
argumentierenden Kritikern des Leistungsprinzips deshalb vor, dass die Rigidität
des zugrunde gelegten Verdienstbegriffs, demzufolge ausschließlich jene Leistungen,
die auf Basis realer Chancengleichheit vollkommen selbstverursacht sind, als
Grundlage für berechtigte Verdienstansprüche gewertet werden können, in perso-
nentheoretischer (also die subjektive Konstitution von Personalität betreffender)
Hinsicht auf nicht weniger als die Zerstörung personaler Identität und in gerech-
tigkeitsethischer Hinsicht auf die Enteignung der Person hinauslaufe.42 Denn wenn

 
41 Vgl. Rawls 1975.
42 Vgl. Kersting 2000 b, S. 212 f., 226 f. Kersting ist als Autor und ausgewiesener Kenner

der Gerechtigkeitstheorie von John Rawls im vorliegenden Kontext vor allem deshalb
interessant, weil uns seine polemische Zurückweisung der Rawls’schen Demontage des
Leistungsprinzips ein höchst aufschlussreiches Beispiel für den spontanen Unwillen und

124 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


nur noch das als Eigenes, Persönliches, als genuiner Ausdruck autonomer Subjek-
tivität und Handlungsmacht verstanden werden dürfe, was sogar in seinen perso-
nalen Voraussetzungen (wie zum Beispiel dem Bildungsstand, dem persönlichen
Auftreten oder psychosozialen Merkmalen wie Durchsetzungskraft, Durchhalte-
vermögen usw.) allein durch einen selbst verursacht ist – was könnte dieses wahrhaft
Eigene dann überhaupt noch sein? Schließlich verdanken wir uns alle anderen, sind
wir als Menschen in unserer Leiblichkeit wie in unserem durch und durch sozial
geformten Habitus immer fremdverursacht, sodass wir demnach keine unserer Ent-
scheidungen, Handlungen, Fähigkeiten oder Leistungen allein uns selber zuzu-
schreiben hätten. Für Kersting folgt aus dieser – nüchtern betrachtet durchaus
zutreffenden – Sichtweise, dass sich Personen »in Knotenpunkte äußerer Verursa-
chungsketten« auflösten und dadurch sozusagen von sich selbst enteignet wür-
den.43 Ganz gleich, welche Anstrengungen und Mühen der Einzelne auch auf sich
nehme, immer schon sei seine Leistung durch deren unverdiente Basis kontaminiert
und infolgedessen meritokratisch entwertet. Niemand verdiene somit irgendetwas,
und niemand habe ein natürliches Anrecht auf die von ihm erarbeiteten Güter – so
laute die zwar durchaus konsequente und empirisch überdies fundierte, in ihren
subjektivitätstheoretischen wie moralphilosophischen Implikationen jedoch desas-
tröse Quintessenz des insbesondere Rawls’schen Verantwortungskausalismus, in
dem mit der Radikalisierung des Prinzips der Selbstverursachung die Verdienstethik
auf eine Spitze getrieben worden sei, auf die kein Mensch mehr folgen könne.44

Erschwerend komme dabei freilich noch hinzu, dass aus denselben Gründen, aus
denen niemand etwas verdiene, auch niemand mehr verantwortlich gemacht werden
könnte für das, was er getan hat, oder für die Lage, in der er sich befindet. Denn
der Kriminelle (oder der Schulabbrecher, der Geringqualifizierte, der Fettleibige, der
Hartz IV-Empfänger usw.) ist natürlich nicht mehr und nicht weniger als der Ver-
dienstvolle das Produkt seiner genetischen Anlagen und der sozialen Verhältnisse,
unter denen er herangewachsen ist. Insofern zerstöre das für Kersting offenbar
pedantische Herumreiten auf der fehlenden Chancengleichheit also nicht nur die
gängigen meritokratischen Zuschreibungskonventionen, sondern spiegelbildlich
dazu auch die üblichen Konventionen der Zuschreibung moralischer Verantwort-
lichkeit.45 Wenn nun aber der Einzelne weder eigene Verdienste erringen, noch per-

 
die typischen Abwehrreaktionen geben kann, die in der bürgerlichen »Leistungsgesell-
schaft« regelmäßig zu beobachten sind, wenn, wie es auch hier geschieht, die Existenz
und sogar schon die bloße Möglichkeit einer leistungsgerechten Verteilungsordnung
grundsätzlich infrage gestellt wird. Die Auseinandersetzung mit Kerstings exemplari-
scher, freilich eher von gerechtigkeitsethischen Intuitionen als von sachlichen Argumen-
ten getragenen Zurückweisung der Rawls’schen Verdienstkritik könnte insofern ganz
allgemein zu einem besseren Verständnis des Umstands beitragen, dass und warum eben
an der Fiktion der Leistungsgesellschaft auch heute noch wider besseres Wissen festge-
halten wird. Siehe zur ausführlichen Diskussion der Rawls’schen Kritik des Leistungs-
prinzips und zu Kerstings Zurückweisung derselben Moriz 2016, S. 256-276.

43 Kersting 2000 b, S. 216.
44 Vgl. ebd., S. 212, 214.
45 Vgl. ebd., S. 216.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 125

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


sönliche Schuld auf sich laden könne, wenn er also gar nichts mehr allein sich selber
zurechnen dürfe, so höre er damit letztlich auf, als eigenständiges, selbstverant-
wortliches Individuum überhaupt zu existieren. Seine personale Identität hätte sich,
verschlungen in ein unentwirrbares Geflecht sozionaturaler Kausalbeziehungen,
gleichsam verflüchtigt, und als Leistungssubjekt stünde er, jedweder Verdienstan-
sprüche beraubt, mit leeren Händen da. Damit wäre das autonome, sich namentlich
durch Arbeit selbst verwirklichende Subjekt – mithin nicht weniger als der ideali-
sierte Protagonist der Aufklärung, des Liberalismus und der bürgerlichen Leistungs-
gesellschaft – in personentheoretischer wie meritokratischer Hinsicht ein für alle
Mal erledigt.

Es liegt auf der Hand, dass diese Fundamentalkritik des Verdienstprinzips – die
paradoxerweise gerade aus dem Umstand resultiert, dass sie den verdienstethischen
Grundgedanken der persönlich zurechenbaren Leistung tatsächlich ernst nimmt –
in einer hochindividualistischen Gesellschaft, die die soziale und vor allem wirt-
schaftliche Selbstständigkeit des Einzelnen zur obersten Maxime bürgerlichen
Daseins erkoren hat und in welcher das durch Erwerbsarbeit »selbstverdiente Geld«
als maßgebliche Quelle sozialer Anerkennung fungiert, eine regelrechte Provokation
darstellen muss, auf die nicht wenige reflexhaft mit Ablehnung reagieren. Kersting
etwa weist sie rundherum zurück. Er wirft Rawls und denen, die dessen Position
teilen, vor, in unmäßigem Moralismus die Reichweite ihrer verdienstkritischen
Argumente und vor allem deren in subjekttheoretischer wie moralphilosophischer
Hinsicht zerstörerischen Konsequenzen massiv zu unterschätzen.46 Diese jedoch
unterminierten tragende Pfeiler des bürgerlichen Selbstverständnisses und Gerech-
tigkeitsempfindens und seien deshalb (!) vollkommen inakzeptabel. Die angebliche,
im Grunde also rein normativ begründete Unannehmbarkeit der (nicht nur)
Rawls’schen Verdienstkritik und ihrer Folgen verlange daher die umfassende Revi-
sion der gerechtigkeitsethischen Würdigung jener unverdienten natürlichen wie
gesellschaftlichen Ausgangsungleichheiten, die überhaupt erst zur Negation des
Leistungsprinzips geführt hätten. Genauer gesagt, brauche es deren »verdienstethi-
sche Entdramatisierung«, denn wenn sich die ungleichen natürlichen und gesell-
schaftlichen Ausgangsbedingungen der individuellen Lebenskarrieren autonomer
Selbstverursachung notwendigerweise entziehen, letztere jedoch zum entscheiden-
den Kriterium persönlicher Verdienste erhoben worden sei, dann bleibe, so jeden-
falls Kersting, vernünftigerweise gar nichts anderes übrig, als »die verdienstethische
Diskreditierung der natürlichen und sozialen Bestimmungsfaktoren des Selbst rück-
gängig zu machen und die kontingente Person selbst zum Ausgangspunkt ver-
dienstethischer Zurechenbarkeit zu machen.«47 Mit anderen Worten: Um das Leis-
tungsprinzip und damit die bürgerliche Idealvorstellung einer durch persönlich
zurechenbare unterschiedliche Anstrengungen und Verdienste gerechtfertigten ver-
tikalen Differenzierung der Gesellschaft irgendwie zu retten, sollen die hochgradig
ungleichen Startbedingungen der Individuen, die einen Gutteil der Leistungsunter-
schiede zuallererst begründen, bewusst ignoriert und die einzelne Person dann unab-
 
46 Vgl. ebd., S. 228.
47 Ebd., S. 233, 235 f.

126 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


hängig von ihren jeweiligen Ausgangschancen »in ihrer natürlichen Beschaffenheit
und mit all ihren durch ihr soziales Herkunftsmilieu bestimmten Eigenschaften zum
ungeteilten Subjekt eines fundamentalen Anspruchs auf all die durch Einsatz ihrer
Talente, Fähigkeiten und Kompetenzen erarbeiteten Güter erklärt [werden]«.48 Auf
dieser gerechtigkeitstheoretischen Grundlage, die Kersting sinnigerweise als »ver-
dienstethischen Naturalismus« bezeichnet,49 sei dann die skizzierte Kritik des Leis-
tungsprinzips, die auf die faktische Chancenungleichheit der Menschen rekurriert,
ihrerseits zurückzuweisen.

Nun mag man zwar mit guten Gründen einwenden, dass Kerstings Argumenta-
tion, die an dieser Stelle frei nach der Devise zu verfahren scheint, dass nicht sein
kann, was nicht sein darf, alles andere als zwingend ist.50 Denn natürlich sind die
gerechtigkeitsethischen Probleme, die sich aus den ungleichen Startbedingungen für
die meritokratische Evaluation individueller Leistungen ergeben, durch die »Ent-
dramatisierung« der Chancenungleichheit nicht etwa gelöst, sondern lediglich aus-
geblendet. Doch in der sozialen Alltagspraxis meritorischer Selbst- und Fremdzu-
schreibungen scheint mir gleichwohl evident zu sein, dass viele Menschen ganz
selbstverständlich im Sinne eines eben solchen – freilich unreflektierten – »ver-
dienstethischen Naturalismus« verfahren und die komplexen Hintergrundbedin-
gungen, die für Erfolg oder Misserfolg des eigenen wie fremden Handelns zumindest
mitverantwortlich sind, systematisch ignorieren, und das obwohl sie sehr wohl
ahnen dürften – und es in der Regel auch tatsächlich wissen könnten, wenn sie sich
nur darauf einließen, ergebnisoffen darüber nachzudenken –, dass das mit einer
fairen Beurteilung individueller (Lebens-)Leistungen eigentlich unvereinbar ist.
Dabei sind die Gründe für diese Realitätsverweigerung höchstwahrscheinlich viel-
fältiger Natur, aber man wird wohl ähnlich wie im Falle Kerstings davon ausgehen
können, dass in dem weitverbreiteten und dennoch unrealistischen Wunsch, sich
einerseits »seine« Erfolge und Leistungen selbst zuschreiben zu dürfen und gleich-
zeitig andere insbesondere für »ihr« Scheitern verantwortlich machen zu können,
eine der Hauptursachen besteht. Die leistungs- und verantwortungsethischen
Zuschreibungskonventionen scheinen derart fest im normativen Grundgerüst der
bürgerlichen Gesellschaft verankert und so tief in den moralischen Überzeugungs-
haushalt der Menschen eingelassen zu sein, dass an ihnen augenscheinlich selbst
dann noch festgehalten wird, wenn schwerwiegende empirische wie gerechtigkeits-
theoretische Bedenken dagegensprechen. Nur so lässt sich die eigentlich verblüf-
fende Resistenz verdienstethischer Vorstellungen plausibel erklären. Nicht aufgrund
seiner sachlichen Richtigkeit lebt der Mythos der modernen Leistungsgesellschaft
fort, sondern weil man daran glauben will und weil die objektiv eigentlich gebotene
Revision der gängigen meritokratischen Positionen zwangsläufig mit einer nicht
unerheblichen – und für viele anscheinend unerträglichen – Korrektur des Selbst-
und Fremdbilds verbunden wäre. Insofern trägt die meritokratische Fiktion, das
heißt der kontrafaktische, indessen höchst funktionale Glaube, die soziale Ungleich-
 
48 Kersting 2000 a, S. 158.
49 Vgl. ebd., Kapitel VII.
50 Siehe dazu ausführlich Moriz 2016, S. 256-276.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 127

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


heit sei durch das Leistungsprinzip irgendwie gerechtfertigt, über die Scheinlegiti-
mation der bestehenden Verteilungsordnung nicht nur zum sozialen Frieden der
bürgerlichen Gesellschaft bei, sondern nicht minder zum individuellen Seelenfrie-
den ihres maßgeblichen Protagonisten: des »unabhängigen«, sich in seinen und
durch seine Leistungen vermeintlich selbst verwirklichenden Subjekts.

Schluss: Zur fundamentalen Gesellschaftlichkeit des Menschen – und seiner
Leistungen

Für einen Soziologen ist nun der Befund, dass kontrafaktische Glaubensvorstellun-
gen, Mythen oder Ideologien eine enorme gesellschaftliche Kraft entfalten und selbst
dann noch Sinn und Ordnung stiften können, wenn sie de facto widerlegt sind, an
sich wenig überraschend. Und psychologisch ist es ja auch irgendwie verständlich
(und auf jeden Fall vorhersehbar), dass die Infragestellung zentraler gesellschaftli-
cher Wertvorstellungen und affektiv hochbesetzter prototypischer Handlungs- und
Identifikationsmodelle bei nicht wenigen Menschen emotionale Abwehrreflexe pro-
voziert. Dennoch kann man die verdienstideologische Verschleierung der bei Lichte
besehen hochgradig illegitimen Verteilungsverhältnisse der bürgerlichen Gesell-
schaft nicht einfach unkommentiert hinnehmen, und zwar aus mehreren Gründen.
So ist zunächst natürlich noch einmal in aller Deutlichkeit hervorzuheben, dass das
schlichte Ignorieren der ungleichen sozialen Ausgangschancen der Individuen in
hohem Maße irrational ist und insofern keine überzeugende Grundlage für die
gerechtigkeitsethische Beurteilung unterschiedlicher Leistungen bieten kann. Es ist
nun einmal eine anthropologische Tatsache, dass Menschen als durch und durch
gesellschaftliche Wesen in ihrem ganzen Dasein und in all ihren Handlungen direkt
oder indirekt von anderen abhängen und deshalb keines ihrer positiven wie nega-
tiven Handlungsresultate allein sich selber zuschreiben könnten oder müssten. Und
es ist evident, dass diesem Sachverhalt auch und gerade in verdienst- wie verant-
wortungsethischer Hinsicht Rechnung getragen werden muss, selbst wenn das
bedeutet, dass die überkommenen meritokratischen wie moralphilosophischen
Zuschreibungsgewohnheiten, die auf der faktisch unhaltbaren Fiktion eines völlig
autonomen und mit absoluter Willensfreiheit begabten Subjekts basieren, aufgege-
ben oder zumindest stark relativiert werden müssen.51 Hingegen gleichsam nur so
zu tun, als gäbe es dieses vollkommen eigenständige Subjekt, dem alleine man per-
sönliche Schuld anlasten oder Meriten zusprechen könnte, befriedigt weder das
sachliche Erkenntnisinteresse noch das wirklichkeitssensible gerechtigkeitsethische
Bewusstsein.

4.

 
51 In der neuro- und kognitionswissenschaftlich informierten Bewusstseinsphilosophie

sowie in der subjektivitätsphilosophisch interessierten Neurobiologie werden die Impli-
kationen, die sich aus der Infragestellung traditioneller Konzeptionen von Willensfreiheit
und subjektiver Autonomie durch neuere Ergebnisse der Hirnforschung für das Ver-
ständnis von Freiheit, Schuld und Verantwortung − und damit nicht zuletzt für die Praxis
des Strafrechts − ergeben, übrigens schon seit Jahren intensiv diskutiert. Siehe hierzu
beispielsweise Metzinger, Singer 2002; Singer 2003; Singer 2004; Pauen, Roth 2008;
Hubig, Roth 2012.

128 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Dazu kommt freilich, dass der Begriff des persönlichen Verdienstes durch das
(bewusste oder unbewusste) Absehen von den differenten personalen wie situativen
Handlungschancen und -voraussetzungen, wie es der »verdienstethische Naturalis-
mus« unsinnigerweise sogar fordert, auch viel von seinem ursprünglichen Bedeu-
tungsgehalt zu verlieren scheint. Denn wenn man beispielsweise davon spricht, dass
sich jemand um etwas verdient gemacht hat oder dass jemand für seine Verdienste
geehrt werden soll, dann bezieht man sich dabei in aller Regel auf eine besonders
anerkennungswürdige, beachtliche oder bedeutsame, das heißt im Vergleich zu
anderen irgendwie herausragende Anstrengung oder Leistung. Eine schlichte Hand-
lung wird also erst dadurch zu einem besonderen Verdienst, dass sie sich von ande-
ren positiv abhebt, mithin über das Gewöhnliche hinausragt und eben deshalb
besondere Privilegien wie zum Beispiel ein überdurchschnittliches Einkommen
rechtfertigt. Genau darin besteht schließlich die Essenz der Leistungs- respektive
Verdienstgerechtigkeit, dass nämlich eine allgemein nachvollziehbare Korrelation
zwischen den persönlichen Leistungen der Menschen und ihrer sozioökonomischen
Lebenslage klar zu erkennen ist und dass demzufolge nur besondere Meriten eine
besonders vorteilhafte Lebenslage gerechtigkeitsethisch legitimieren können. Doch
um das Besondere einer Handlung überhaupt vergleichend feststellen zu können, ist
es gänzlich unabdingbar, den jeweiligen Handlungskontext systematisch mitzube-
rücksichtigen. Und zu diesem zählen neben den äußeren Umständen sowie den
gleichgerichteten Anstrengungen anderer selbstverständlich auch und gerade die
natürlichen und insbesondere sozialen Startbedingungen, unter denen wir unsere
Lebenskarrieren beginnen und die sich als habituell verfestigter, konstitutiver
Bestandteil unserer Persönlichkeit zeitlebens auf unsere Befähigungen, Handlungs-
weisen und Erfolgschancen auswirken. Das jedoch heißt, dass ein und dieselbe
Handlung oder Handlungsabfolge je nachdem, wer sie ausführt, durchaus als mehr
oder weniger verdienstvolle Leistung betrachtet werden kann.

Um das an einem Beispiel zu verdeutlichen: Natürlich wird auch dem Sohn aus
gutem Hause, dessen Vater Arzt und Mutter promovierte Kunsthistorikerin ist,
einiges an Fleiß und Anstrengung abverlangt, um nach einem exzellenten Abitur
selbst ein erfolgreiches Medizinstudium zu absolvieren und anschließend die Praxis
seines Vaters zu übernehmen. Auch seine Leistung ist mithin der Anerkennung wür-
dig. Doch ist es nicht noch wesentlich beachtlicher, wenn zum Beispiel die Tochter
einer alleinerziehenden und geringqualifizierten Frau, die sich und ihre drei Kinder
mit einem Mix aus Sozialleistungen und Nebenverdiensten mehr schlecht als recht
über Wasser hält, gegen alle Statistik ein so gutes Abitur erreicht, dass ihr das (not-
gedrungen selbstfinanzierte) Medizinstudium offensteht und sie später eine eigene
Praxis eröffnen kann? Muss man nicht davon ausgehen, dass in ihrem Fall ein deut-
lich höheres Maß an Begabung, Fleiß und Anstrengung nötig war und insofern eine
erheblich größere Leistung erbracht wurde, um die vielfältigen sozialen und finan-
ziellen Benachteiligungen auszugleichen? Und hat man es demnach nicht mit einem
die tatsächliche Leistung geradezu verstümmelnden Verdienstbegriff zu tun, wenn
man – wie es in der meritokratischen Alltagspraxis leider regelmäßig geschieht – die
völlig unterschiedlichen Ausgangspositionen, von denen aus das Ziel (hier also die
eigene Praxis) jeweils zu erreichen war, bei der verdienstethischen Evaluation der

Ist jeder seines Glückes Schmied? 129

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


individuellen Lebensläufe einfach außer Acht lässt? Vieles spricht dafür, dass man
das genau so sehen muss und dass man deshalb für eine faire und realistische Ein-
schätzung der (Lebens-)Leistung eines Menschen – und damit für die Einschätzung
dessen, was ihm nach dem Leistungsprinzip gerechterweise zusteht – gar nicht
anders kann, als die jeweiligen Ausgangschancen grundsätzlich mitzubedenken.

Richtig ist dann allerdings, dass die meritokratische Berücksichtigung der unglei-
chen Startchancen unvermeidlich dazu führt, dass wir die individuellen Leistungen
eines Menschen nie wirklich exakt bestimmen können. Denn in der Praxis lässt sich
natürlich niemals ganz genau sagen, inwieweit Handlungserfolge (oder -misserfolge)
tatsächlich selbstverursacht sind und bis wohin sie auf persönlich unverdienten
(oder unverschuldeten) Voraussetzungen beruhen. Dass jedoch heißt, dass das Prin-
zip der Leistungsgerechtigkeit, das in der Bevölkerung so breite Zustimmung
erfährt, zwangsläufig ein relativ grober und unpräziser Gerechtigkeitsmaßstab blei-
ben muss, der stark auf subjektive Intuition und Mutmaßung angewiesen ist. Damit
soll zwar nicht unbedingt gesagt sein, dass der meritokratische Grundgedanke der
Anerkennung und Belohnung besonderer Verdienste in jeder Hinsicht undurch-
führbar wäre (wovon John Rawls allerdings aus eben diesen Gründen überzeugt
ist). Doch damit wird klar, dass das Verdienstprinzip über den in der modernen
Gesellschaft letztlich unverbindlichen Rahmen mehr oder weniger intuitiver Ach-
tungserweise hinaus allenfalls in sehr speziellen, klar umrissenen Handlungsfeldern,
in denen die Voraussetzungen und Kriterien der Leistungserbringung eindeutig defi-
niert und festgestellt werden können – wie zum Beispiel im organisierten Wett-
kampfsport mit seinen detaillierten Reglements und ausdifferenzierten Geschlechts-,
Alters- und Leistungsklassen –, sinnvoll angewendet werden kann, während es sich
dagegen als viel zu vage, interpretationsbedürftig und fehleranfällig erweist, um
auch für die gesamtgesellschaftliche Verteilung des Reichtums und der individuellen
Lebenschancen, bei der es mithin um sehr viel mehr geht als lediglich um ein paar
Pokale und Medaillen, als sachlich und gerechtigkeitsethisch auch nur halbwegs
angemessenes Distributionsprinzip gelten zu können. Dieser Einsicht in die grund-
sätzliche evaluative Unschärfe des Leistungsprinzips – von seinen anderen, oben
diskutierten Schwächen hier einmal ganz abgesehen – hat man sich in der alltägli-
chen privaten wie politischen Rechtfertigungspraxis sozialer Ungleichheit und erst
recht im Rahmen professioneller gerechtigkeitsethischer Reflexion bewusst zu stel-
len. Man kann sie nicht einfach durch eine krude, womöglich sogar vorsätzliche
»Naturalisierung« des persönlichen Verdienstes »entdramatisieren«, ohne dadurch
weit hinter das empirisch wie moralphilosophisch Wissbare und Begründbare
zurückzufallen.

Dass diese Einsicht respektive das ihr zugrunde liegende und wachgehaltene
Bewusstsein für die äußere Bedingtheit individueller Leistungen dann freilich −
sozusagen als Preis der Erkenntnis − auf die Zerstörung emanzipierter personaler
Identität sowie die verdienstethische Enteignung der Person hinauslaufe, wie es
Kersting augenscheinlich fürchtet, ist dabei nicht mehr als eine nun ihrerseits unnö-
tig dramatisierende Übertreibung. Denn das Bewusstsein um die natürliche und
gesellschaftliche Bedingtheit des Subjekts impliziert ja keineswegs notwendigerweise
die personentheoretische Auflösung desselben in bloße »Knotenpunkte äußerer

130 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Verursachungsketten«,52 die über keinerlei Eigenständigkeit verfügten. Vielmehr
sind wir als Menschen selbstverständlich ungeteilte und selbstwirksame Individuen,
die ihr Verhalten auf Basis von je nach Situation mal mehr, mal weniger eigen-
mächtig und bewusst getroffenen Entscheidungen selbst steuern und insofern natür-
lich auch persönliche Verdienste erringen oder Schuld auf sich laden können. An
diesem, sich in den konventionellen Vorstellungen von individueller Verantwort-
lichkeit widerspiegelnden Sachverhalt einer persönliche Verdienstansprüche ebenso
wie Schuldvorwürfe rechtfertigenden Selbststeuerung der Person, sozusagen an ihrer
operativen Geschlossenheit, soll also (und kann sinnvollerweise) überhaupt nicht
gerüttelt werden. Der springende Punkt ist bloß, dass nun einmal genauso wenig
bestritten werden kann, dass die ganze Gestalt unserer habitualisierten Selbststeue-
rung, der bewusst-reflektierenden ebenso wie der unbewussten, ein, wie Norbert
Elias es nennt, soziales Verflechtungsprodukt ist, welches sich im Rahmen des gene-
tisch Möglichen und vor allem während der – freilich niemals endgültig abgeschlos-
senen – Sozialisation in einem kontinuierlichen Hin und Her von Beziehungen zu
anderen Menschen herausbildet und weiterentwickelt, sodass sich die leiblich fun-
dierte personale Identität des erwachsenen Individuums prinzipiell als gesellschafts-
spezifische Identität herausstellt.53 Was immer wir tun, tun wir also durchaus selbst,
aber wir tun es auf Grundlage der natürlichen und gesellschaftlichen Dispositionen
und Prägungen, die unserem Selbst erst seine typische Gestalt geben. Meritokratisch
gewendet heißt das, dass wir als Leistungssubjekte sehr wohl persönliche Verdienst-
ansprüche erwerben können, zum Beispiel auf die Früchte unserer Arbeit, nur eben
kaum jemals allein, weil all diejenigen, die uns die Hervorbringung dieser Früchte
direkt oder indirekt überhaupt erst ermöglicht haben – beispielsweise die Eltern,
Lehrer, Geschwister, Freunde, Mentoren, Kollegen, aber auch all die Unbekannten,
die an der kollektiven Schaffung unserer individuellen Handlungsbedingungen und
-chancen, wie vermittelt auch immer, mitgewirkt haben – quasi als Koproduzen-
ten zu betrachten sind. Tatsächlich sind wir Menschen also nicht nur selbst
»Gemeinschaftsprodukte«, sondern wir können als solche auch gar nichts anderes
als Gemeinschaftsprodukte produzieren. Und umgekehrt sind wir selbstverständlich
auch im Schlechten für unsere Taten verantwortlich, aber auch das wohl nur in den
seltensten Fällen vollkommen allein. Insofern ist die Befürchtung, dass die ver-
dienstethische Berücksichtigung der vielfältigen natürlichen wie sozialen Bestim-
mungsfaktoren des Selbst automatisch zur Vernichtung personaler Identität und zur
gerechtigkeitsethischen Enteignung der Person führen könnte, gänzlich unbegrün-
det. Nicht um die Zerstörung des Subjekts oder die Negation sämtlicher merito-
kratischer Ansprüche geht es, sondern lediglich um die empirisch wie personen-
theoretisch wohlbegründete gesellschaftliche Relativierung im Sinne eines In-

 
52 Kersting 2000 b, S. 216.
53 Siehe zum wechselseitigen Konstitutionsverhältnis von Individuum und Gesellschaft die

nach wie vor grundlegenden Arbeiten von Norbert Elias, und zwar neben seinem Haupt-
werk Über den Prozeß der Zivilisation (Elias 1969) sowie seiner bis heute kaum rezi-
pierten Symboltheorie (Elias 2001) insbesondere sein Buch über Die Gesellschaft der
Individuen (Elias 1991, hier S. 47).

Ist jeder seines Glückes Schmied? 131

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Beziehung-Setzens persönlicher Verdienste und Verantwortlichkeiten, die uns deren
realistischere und damit auch gerechtere Einschätzung – wenngleich nicht deren
exakte Quantifizierung! – erlaubt. Dies aber sollte nun allenfalls denjenigen beun-
ruhigen, der sich wider besseres Wissen noch immer − und sei es nur ideell − an der
Fiktion (denn um nichts anderes handelt es sich) eines völlig unabhängigen und
deshalb potenziell alleinverantwortlichen Handlungssubjekts festklammert. Wer
sich jedoch die fundamentale Gesellschaftlichkeit des menschlichen Individuums
bewusst vor Augen hält, den wird auch die korrespondierende Gesellschaftlichkeit
der von diesem hergestellten Güter und Leistungen kaum irritieren.

Literatur

Autorengruppe Bildungsberichterstattung 2016. Bildung in Deutschland 2016. Ein indikatoren-
gestützter Bericht mit einer Analyse zu Bildung und Migration. Bielefeld: W. Bertelsmann
Verlag.

Beckert, Jens 2004. Unverdientes Vermögen. Soziologie des Erbrechts. Frankfurt a. M.: Cam-
pus.

Beckert, Jens 2005. »Das ungleiche Erbe«, in Böll.Thema 1/2005, S. 28-29.
Beckert, Jens 2007. Wie viel Erbschaftssteuern? MPIfG Working Paper 07/4, hrsg. v. Max-

Planck-Institut für Gesellschaftsforschung (MPIfG). Köln: MPIfG.
Beckert, Jens 2012. »Der Charakter eines Menschen zeigt sich beim Erben«, in Süddeutsche

Zeitung vom 3. August 2012.
Beckert, Jens 2013 a. Erben in der Leistungsgesellschaft. Frankfurt a. M.: Campus.
Beckert, Jens 2013 b. »Erben in der Leistungsgesellschaft«, in MPIfG Jahrbuch 2013-2014, hrsg.

v. Max-Planck-Institut für Gesellschaftsforschung (MPIfG), S. 57-61. Köln: MPIfG.
Bourdieu, Pierre 1997. »Ökonomisches Kapital – Kulturelles Kapital – Soziales Kapital«, in Die

verborgenen Mechanismen der Macht. Schriften zu Politik und Kultur 1, hrsg. v. Bourdieu,
Pierre, S. 49-79. Hamburg: VSA-Verlag.

Bourdieu, Pierre; Passeron, Jean-Claude 1971. Die Illusion der Chancengleichheit. Untersuchun-
gen zur Soziologie des Bildungswesens am Beispiel Frankreichs. Stuttgart: Klett.

Brost, Marc; Pinzler, Petra; Rohwetter, Marcus; Tatje, Claas 2017. »Managergehälter. Verdienen
diese Männer, was sie bekommen?«, in Die Zeit vom 9. Februar 2017.

Eichinger, Roman et al. 2007. »Manager sagen: Wir verdienen nicht zu viel!«, in Bild vom
2. Dezember 2007.

Elias, Norbert 1969. Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und psychogenetische
Untersuchungen. 2 Bände. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Elias, Norbert 1991. Die Gesellschaft der Individuen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Elias, Norbert 2001. Symboltheorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Evans, Maria D. R.; Kelley, Jonathan 1993. »The legitimation of inequality: occupational

earnings in nine nations«, in American Journal of Sociology 99, S. 75-125.
Frick, Joachim; Grabka, Markus 2009. »Gestiegene Vermögensungleichheit in Deutschland«, in

DIW Wochenbericht 76, 4, S. 54-67.
Graeber, David 2012. Schulden. Die ersten 5.000 Jahre. Stuttgart: Klett-Cotta.
Gross, Eva; Gundlach, Julia; Heitmeyer, Wilhelm 2010. »Die Ökonomisierung der Gesellschaft.

Ein Nährboden für Menschenfeindlichkeit in oberen Status- und Einkommensgruppen«, in
Deutsche Zustände, Folge 9, hrsg. v. Heitmeyer, Wilhelm, S. 138-157. Berlin: Suhrkamp.

Hartmann, Michael 2009. »Wer wird Manager? Soziale Schließung durch Bildungsabschlüsse
und Herkunft im internationalen Vergleich«, in Inklusion und Exklusion. Analysen zur
Sozialstruktur und sozialen Ungleichheit, hrsg. v. Stichweh, Rudolf; Windolf, Paul, S. 71-84.
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Hayek, Friedrich A. von 2002. »Freiheit und Unabhängigkeit«, in Grundsätze einer liberalen
Gesellschaftsordnung, hrsg. v. Hayek, Friedrich A. von, S. 261-276. Tübingen: Mohr Sie-
beck.

132 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Hayek, Friedrich A. von 2004. »Die Illusion der sozialen Gerechtigkeit«, in Wissenschaft und
Sozialismus. Aufsätze zur Sozialismuskritik, hrsg. v. Hayek, Friedrich A. von, S. 186-196.
Tübingen: Mohr Siebeck.

Hinz, Thomas; Liebig, Stefan 2010. Bericht zur Studie: Einkommensgerechtigkeit in Deutsch-
land. Konstanz, Bielefeld: Universität Konstanz, Universität Bielefeld.

Hubig, Stefanie; Roth, Gerhard. Hrsg. 2012. Schuld und Strafe. Neue Fragen. Tagungsband.
München: C. H. Beck.

Institut für Demoskopie Allensbach 2013. Was ist gerecht? Gerechtigkeitsbegriff und -wahrneh-
mung der Bürger. Allensbach.

John-Ohnesorg, Marei; Jungkamp, Burghard. Hrsg. 2016. Soziale Herkunft und Bildungserfolg.
Schriftenreihe des Netzwerks Bildung, Friedrich-Ebert-Stiftung. Berlin: Friedrich-Ebert-Stif-
tung.

John Stuart Mill Institut für Freiheitsforschung e. V. 2014. Freiheitsindex Deutschland 2013. Wie
halten es die Deutschen mit der Freiheit? Frankfurt a. M.: Humanities Online.

Kersting, Wolfgang 2000 a. Theorien der sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart, Weimar: Metzler.
Kersting, Wolfgang 2000 b. »Politische Solidarität statt Verteilungsgerechtigkeit. Eine Kritik

egalitaristischer Sozialstaatsbegründung«, in Politische Philosophie des Sozialstaats, hrsg. v.
Kersting, Wolfgang, S. 202-256. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Klein, Anna; Zick, Andreas 2010. »Abwertung im Namen der Gerechtigkeit«, in Deutsche
Zustände, Folge 9, hrsg. v. Heitmeyer, Wilhelm, S. 120-137. Berlin: Suhrkamp.

Liebig, Stefan; Schupp, Jürgen 2008. »Leistungs- oder Bedarfsgerechtigkeit? Über einen norma-
tiven Zielkonflikt des Wohlfahrtsstaats und seiner Bedeutung für die Bewertung des eigenen
Erwerbseinkommens«, in Soziale Welt 59, S. 7-30.

Mäder, Ueli 2011. »Reichtum und Armut. Vermögensentwicklung in Europa und in der
Schweiz«, in Widerspruch 61, Dezember 2011, S. 111-115.

Marshall, Gordon et al. 1999. »What is and what ought to be. Popular beliefs about distributive
justice in thirteen countries«, in European Sociological Review 15, S. 349-367.

Metzinger, Thomas; Singer, Wolf 2002. »Ein Frontalangriff auf unsere Menschenwürde«.
Gemeinsames Interview in Gehirn & Geist 4/2002, S. 32-35.

Moriz, Cornelius 2016. Markt und Teilhabe. Über Sein und Sollen in der kapitalistischen
Moderne. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Neckel, Sighard 1999. »Blanker Neid, blinde Wut? Sozialstruktur und kollektive Gefühle«, in
Leviathan 27, 2, S. 145-165.

Offe, Claus 1977. »Leistungsprinzip und industrielle Arbeit«, in Das Leistungsprinzip. Merkmale
– Bedingungen – Probleme, hrsg. v. Hartfiel, Günter, S. 102-118. Opladen: Leske + Budrich.

Pauen, Michael; Roth, Gerhard 2008. Freiheit, Schuld und Verantwortung. Grundzüge einer
naturalistischen Theorie der Willensfreiheit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rawls, John 1975. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Sachweh, Patrick 2012. »The moral economy of inequality. Popular views on income differen-

tiation, poverty and wealth«, in Socio-Economic Review 10, 3, S. 419-445.
Sachweh, Patrick; Burghardt, Christoph; Mau, Steffen 2009. »Wandel und Reform des deutschen

Sozialstaats aus Sicht der Bevölkerung«, in WSI-Mitteilungen 11, S. 612-618.
Singer, Wolf 2003. Ein neues Menschenbild? Gespräche über Hirnforschung. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Singer, Wolf 2004. »Verschaltungen legen uns fest. Wir sollten aufhören, von Freiheit zu reden«,

in Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experimente, hrsg. v.
Geyer, Christian, S. 30-65. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Sloterdijk, Peter 2009. »Die Revolution der gebenden Hand«, in Frankfurter Allgemeine Zeitung
vom 13. Juni 2009.

Sloterdijk, Peter 2010. »Wider die Verteufelung der Leistungsträger. Interview mit Marc Beise«,
in Süddeutsche Zeitung vom 5./6. Januar 2010.

Statistisches Bundesamt 2003. Wo bleibt die Zeit? Die Zeitverwendung der Bevölkerung in
Deutschland 2001/02. Wiesbaden: Statistisches Bundesamt.

Volkmann, Thomas 2012. Deutscher Wertemonitor 2012. Die Freiheit der Gesellschaft. Pots-
dam: Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit.

Ist jeder seines Glückes Schmied? 133

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109


Zusammenfassung: Das Leistungsprinzip ist nach wie vor die wichtigste gerechtigkeitsethi-
sche Maxime für die Verteilung in der bürgerlichen Gesellschaft. Die faktische Verteilungs-
ordnung weicht davon jedoch erheblich ab, wofür sich mindestens vier, teils strukturelle
Gründe nennen lassen. Wenn trotz dieser unvermeidlichen Diskrepanz von Sein und Sollen
und gleichsam gegen alle empirische wie gerechtigkeitstheoretische Evidenz auch weiterhin
am Mythos der Leistungsgesellschaft festgehalten wird, dürften dafür weniger sachlich-ratio-
nale als politisch-ideologische Motive ausschlaggebend sein. Zwei davon werden im vorlie-
genden Aufsatz diskutiert, wobei das Resultat der Diskussion die Abkehr vom Leistungs-
prinzip als Legitimationsformel für soziale Ungleichheit nahelegen wird.

Stichworte: Leistungsgesellschaft, Leistungsprinzip, Meritokratie, Chancengleichheit, soziale
Gerechtigkeit, soziale Ungleichheit, Kapitalismus, Marktwirtschaft, politische Philosophie,
Gerechtigkeitstheorie, Soziologie

Is life what you make it? On the myth of meritocracy

Summary: The achievement principle has been the most important standard of distributive
justice in civil society up to the present. However, the factual distribution differs significantly
from this normative principle; there are at least four, partly structural reasons for this. Despite
the unavoidable discrepancy between what is and what ought to be, and contrary to all
empirical and theoretical evidence, if the myth of meritocracy still remains decisive in society,
it is more for political and ideological reasons than for rational ones. Two of these reasons
are discussed in this article. The results suggest a fundamental rejection of the achievement
principle as a legitimizing formula for social inequality.

Keywords: meritocracy, achievement principle, equal opportunity, social justice, social
inequality, capitalism, market economy, political philosophy, theory of justice, sociology

Autor

Cornelius Moriz
Universität Basel
Seminar für Soziologie
Petersgraben 27
CH-4051 Basel
c.moriz@unibas.ch

134 Cornelius Moriz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-109

