
Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

Nach rezenten Einschätzungen gibt es zwischen 2100 und 2400 Moscheen in

Deutschland.1 In Moscheen kommen die Menschen in einer Gemeinschaft zusam-

men, verständigen sich über Ablauf und Regeln von religiösen Ritualen und Feiern,

sprechen oft die gleiche(n) Sprache(n) und teilen ein religiöses Ethos. Neben und

nach der religiösen Primärerfahrung in der Familie und in der Nachbarschaft

können Muslime und Musliminnen jeglichen Alters hier explizit und implizit

die Grundlagen und Quellen des muslimischen Glaubens, ethische, sittliche und

kulturelle Werte und Normen erfahren sowie Teil einer gemeinschaftlichen Religi-

onsausübung werden. In Moscheen werden somit Traditionen und Innovationen

der gemeinschaftlichen und persönlichen Glaubenspraxis gepflegt. Weil sie der

Gemeinschaftsbildung und dem sozialen Austausch ebenso wie der religiösen

Wissensvermittlung dienen und Raum für rituelle Handlungen geben, können

Moscheen für die religiöse Sozialisation von Muslimen und Musliminnen in

Deutschland eine besonders wichtige Rolle spielen.2 Um gemeinschaftliches

religiöses Leben zu ermöglichen, braucht es allerdings einen Konsens darüber,

was als islamisch gültig, ungültig und/oder tolerierbar angesehen wird. Obwohl

Moscheen zu zentralen islamischen Orten in der Öffentlichkeit geworden sind und

seit einigen Jahren auch in zunehmendem Maße im Fokus öffentlicher Debatten

stehen, ist aber bislang wenig untersucht worden, wie das Moscheeleben in Bezug

auf rechtschaffene Praxis und gültiges islamisches Wissen in Moscheen und ihrem

Umfeld von verschiedenen Akteur*innen erzeugt, verhandelt, verändert und mit

Autorität ausgestattet wird. Aufgrund dieses blinden Flecks erscheinen islamisches

Wissen, religiöse Autorität und die Verständnisse von islamischer Tradition trotz ihrer

jeweiligen internen historischen und gegenwärtigen Vielfalt als natürlich gegeben,

statisch und somit unveränderbar.

Diemit diesem problematischen Verständnis verbundene Forschungslücke will

die vorliegende Studie schließen, die das Resümee fünfjähriger Feldforschung dar-

stellt. Leitidee dieser Untersuchung ist es, nachzuspüren,wie inMoscheen so etwas

1 Vgl. Halm/Sauer/Schmidt/Stichs 2012: 7-8.

2 Laut Şen/Sauer 2006 besuchen 1/5 der befragten Muslim*innen nie oder so gut wie nie eine

Moschee. Vgl. Şen/Sauer 2006: 28.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Moscheeleben in Deutschland

wie tradiertes, gültiges und autoritatives islamisches Wissen produziert, verbreitet

und installiert, aber auch in Frage gestellt wird, wie und welche religiösen und

nicht-religiösen Legitimationen rezipiert oder entwickelt werden, welche Themen

im Vordergrund stehen, welche unberücksichtigt bleiben und wie sich in diesen

Aushandlungsprozessen wieder neues normatives Wissen formt. Die Normativi-

tät islamischen Wissens erwächst eben nicht einfach allein aus seinem Status als

religiöses Wissen, da Wissen selbst keine normativ verstandene immerwährende

Gültigkeit jenseits von Ort, Zeit und Akteur*innen besitzt, sondern nur in »ge-

sellschaftlichen Situationen entwickelt, vermittelt und bewahrt wird«.3 Eine For-

schung, die sich mit dem Moscheeleben mit dem Fokus auf religiöses Wissen und

religiöse Autorität beschäftigt, muss die soziale Bedingtheit des normativen reli-

giösen Wissens mitberücksichtigen. Mit dieser wissenssoziologischen Perspekti-

ve lässt sich das islamische Wissen in einer Moschee zu einem bestimmten Zeit-

punkt als das Produkt vorangegangener Aushandlungsprozesse betrachten, wel-

ches gleichzeitig weiterhin zur Disposition stehen kann. Die Gültigkeit von isla-

mischem Wissen und damit auch die Ausgestaltung des Moscheelebens wird tag-

täglich ausgehandelt, wie schon anhand der Entstehung und Ausdifferenzierung

lokaler islamischer Gemeinschaften und der vielfältigen Organisierung von Mus-

lim*innen in den letzten 50 Jahren deutlich wird. Daraus ergeben sich sichtba-

re Konsequenzen wie Neugründungen, Abspaltungen von bestehenden Moscheen,

wechselnde Verbandsmitgliedschaften und interne Fraktionierungen wie sie bei-

spielsweise durch den Ethnologen Werner Schiffauer4 und die Religionswissen-

schaftlerin Gerdien Jonker5 dargestellt worden sind.

Islamisches Wissen in Moscheen in Deutschland ist, wie eingangs bereits er-

wähnt, bislang wenig untersucht und auch gesamtgesellschaftliche Diskussionen

um Moscheen greifen kaum innerislamische Debatten in Mainstream-Moscheen

auf bzw. bilden diese stark polarisierend ab. In der Forschung wurde vielmehr

herausgearbeitet, dass Moscheen in Deutschland neben der Schaffung eines orga-

nisatorischen Rahmens für religiöse Praxis wichtige soziale und gesellschaftliche

Funktionen einnehmen.6 Bedeutsam sind diejenigen Aspekte geworden, die den

Integrationsprozess von Muslimen und Musliminnen durch das Vehikel Moschee

in die deutsche Gesellschaft betreffen: Daher sind Fragen der Segregation/Integra-

3 Berger/Luckmann 2010 [11966]: 3.

4 Vgl. Schiffauer 2000 und 2010.

5 Vgl. Jonker 2002a.

6 Vgl. Frese 2002: 26, vgl. Şen/Sauer 2006: 29-31, vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 13

tion7 bzw. des kommunalen Dialogs8, die Stellung von Frauen in Moscheen,9 die

städteräumliche Rolle von Moscheen in urbanisierten Nachbarschaften10, das Ver-

hältnis zwischen Moscheen und Islamischem Religionsunterricht an öffentlichen

Schulen11, die Rolle und Funktionen von Imamen12 und der interreligiöse Dialog13

besonders im Fokus der Forschung.14 Tatsächlich ziehen vor allem solche islami-

sche Strömungen die öffentliche und wissenschaftliche Aufmerksamkeit auf sich,

die unter den Begriffen Islamismus und Salafismus gefasst werden.15 Daher gibt

es einige rezente Forschungsergebnisse dazu, welches islamische Wissen in sol-

chen islamischen Bewegungen in Deutschland einflussreich wird.16 Auffallend ist

an den empirischen Untersuchungen über die öffentlich vieldiskutierten Koran-

schulen in Mainstream-Moscheen17 ihre jeweiligen konzeptionellen Prämissen: Die

Forschenden stellen einer traditionell-islamischen Religionspädagogik in Moscheen

einemodern-europäische Religionspädagogik gegenüber, ohne die gewählte Konzep-

tion traditionell vs.modern differenziert zu erläutern und zu problematisieren.Nicht

nur wird hierbei eine Dichotomie traditionell vs. modern hergestellt, die mit isla-

misch vs. europäisch korrespondiert. Auch wird der sinngebende Aspekt der kriti-

sierten didaktischen und pädagogischen Inhalte für die gemeinschaftliche Praxis

der Gläubigen nicht berücksichtigt und herausgearbeitet.18 ReligiösesWissen wird

darin in der Regel normativ verstanden bzw. als objektiv gegeben betrachtet. Die

türkischsprachige Forschung zu Moscheen in Deutschland arbeitet ebenfalls auf

der Ebene der normativ verstandenen Praktischen Theologie und formuliert aus –

7 Siehe Lehmann 2001, Kandel 2004, Ceylan 2008, Yaşar 2012. Kritisch hierzu: Schiffauer

2008.

8 Siehe Jonker 2002b, Beauftragte der Bundesregierung für Ausländerfragen 2002,

Haddad 2005, Schmid/Akca/Barwig 2008.

9 Siehe Jonker 1999, 2003a, 2003b, Nökel 2002, Schmid/Akca/Barwig 2008: 249-252, Gam-

per 2011, Borchard/Ceylan 2011.

10 Siehe Kuppinger 2010, Kuppinger 2014, Kuppinger 2015.

11 Siehe z.B. Kiefer 2001 und 2005, Schmid/Akca/Barwig 2008: 232-245, Ceylan 2008 und

2014 sowie zuletzt Karakoç 2019.

12 Siehe Çekin 2004, Kamp 2006 und 2008, Schmid 2007, Hockenos 2010, Ceylan 2010, Ucar

2010a, Aslan/Erşan-Akkiliç/Kolb 2015. Zu Imaminnen: Spielhaus 2012. Damit eng verbun-

den sind auch Studien zur Imamausbildung, zur Akademisierung islamtheologischer Ausbil-

dung und zur islamischen Religionspädagogik: siehe Graf 2007, Ucar 2008, Ceylan 2008,

Ucar/Sarikaya 2009, Ucar/Bergmann 2010, Ucar 2010a, Ucar 2011.

13 Siehe Klinkhammer/Satilmis 2007, Schmid/Akca/Barwig 2008: 203-216, Klinkham-

mer/Frese/Satilmis/Seibert 2011.

14 Siehe auch quantitative Studien wie Haug/Müssig/Stichs 2009, Halm/Sau-

er/Schmidt/Stichs 2012.

15 Vgl. hierzu: Hummel/Kamp/Spielhaus 2016: 3-5.

16 Siehe u.a. Damir-Geilsdorf/Hedider/Menzfeld 2019, Damir-Geilsdorf/Menzfeld/Hedi-

der 2018, Damir-Geilsdorf/Menzfeld 2016.

17 Siehe Alacacıoğlu 1999a, 1999b und 2000, Ceylan 2008, Ceylan 2014.

18 Vgl. Mohr 2006a: 47.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Moscheeleben in Deutschland

in der Regel mit schriftlichen Fragebögen generierten – Forschungsdaten Hand-

lungsempfehlungen für Moscheen bzw. für übergeordnete Ebenen.19 Die mittler-

weile zahlreichen deutsch- und englischsprachigen Studien über islamische Or-

ganisationen gehen häufig stillschweigend davon aus, dass die auf Verbandsebe-

ne gepflegte ideologisch-religiöse Ausrichtung und religiöse Praxis auch auf die

lokalen Moscheegemeinden übertragbar ist.20 Aber weder ist die religiöse Praxis

und dementsprechend auch das dort hergestellte religiöse Wissen einfach aus den

meist idealtypisch formulierten Verbandstexten herauszulesen, noch können Aus-

sagen der Verbandsfunktionär*innen direkt auf die lokale Situation projiziert wer-

den. Die Korrelation zwischen Verbandsebene und lokaler Praxis muss zwingend

aufgezeigt werden.

Religiöse Autorität und religiöse Akteur*innen

Leitidee dieser Studie ist, dassMoscheen sowohl Orte der autorisierten als auch der

autorisierenden Glaubenspraxis sind: Zentrale Frage ist daher, wie die Akteur*in-

nen in den Moscheen um islamische Kohärenz bemüht sind. Damit rückt der As-

pekt der religiösen Autorität naturgemäß in den Vordergrund: Wer oder was be-

sitzt die Autorität, etwas als islamisch gültig bzw. ungültig zu bewerten und auf

welcher Grundlage wird einer bestimmten Person, einer bestimmten Institution

oder einem bestimmten Text Autorität attestiert? Welche Akteur*innen sind an

diesen Prozessen beteiligt?

In wissenschaftlichen und öffentlichen Debatten zu Moscheen ist seit den

2000er Jahren eine Konzentration auf Imame als religiöse Autoritäten zu beob-

achten, denen dadurch auch die wichtigste Rolle im Moscheeleben zugeschrieben

wird. In Mainstream-Medien werden teilweise ohne empirische wissenschaftliche

Daten Moscheen eine untertänige Imam-Hörigkeit der Gläubigen und eine »Päd-

agogik der Unterwerfung«21 unterstellt. Mit der Einengung auf Imame stehen

die 20minütigen Imam-geleiteten Freitagsgebete und -predigten (ḫuṭba, türk.

hutbe)22 als zentrale Gottesdienste im Fokus.23 Doch was tun Muslime und Musli-

minnen in der Moschee abgesehen vom Freitagsgebet? Wenn man den Blick von

19 Siehe Tosun 1993, Aşıkoğlu 1993, Uslu 2010. Auch die deutschsprachige Forschung der als

Imame tätigen Autoren wie Alacacıoğlu (1999a), Çekin (2004) und Yılgın (2007) tendieren

hierzu.

20 Siehe Seufert/Waardenburg 1999, Seidel/Dantschke/Yildirim 2000, Tepecik 2003,

Spuler-Stegemann 2002. Auch die jährlichen Verfassungsschutzberichte des Bundes und

der Länder übertragen von Landes- und Bundesebene auf lokale Gemeinden. Anders: Lem-

men 2001, Yaşar 2012, Beilschmidt 2015.

21 Ourghi 2016: o.S., siehe auch Ourghi 2017.

22 Noch gibt es keine umfassende Untersuchung zu Freitagspredigten in deutschen Moscheen.

SiehezuThemendes interreligiösenDialogs inFreitagspredigten in einigen islamischen Ver-

bänden in Deutschland: Akca 2014.

23 Als journalistisches Beispiel für diese Blickweise siehe Schreiber 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 15

Freitagspredigten und Imamen abwendet, sieht man andere Männer und dann

auch Frauen als autoritätsgenerierende Akteur*innen sowie zahlreiche religiö-

se Angebote und Formate, welche die Vielfalt des Moscheelebens ausmachen:

Neben Freitagsversammlungen sind hierzu die Mitwirkung an religiösen Festen

(ʿīd, türk. bayram) und religiösen Feiern wie Laylat al-Qadr (türk. Kadir Gecesi,

dt. ›Nacht der Offenbarung‹) und anderen Gesegneten Nächten (türk. mübarek

kandil geceleri) sowie Vorträge, ›Gesprächskreise‹ (türk. sohbet), ›Predigten‹ (waʿẓ,

türk. vaaz), verschiedene Unterrichtsformen, Gruppentreffs, karitative Tätigkei-

ten, religiöse Veranstaltungen und Aktivitäten im interreligiösen Dialog sowie

Moscheefeste zu zählen. Diese können von Frauen und Männern gemeinsam,

getrennt oder geschlechtersepariert bereitgestellt und genutzt werden. Hinzu

kommen spezielle ein- und mehrsprachige Zielgruppenangebote für und von

Jugendlichen, Frauen, Männern, Kindern und Senior*innen. Während die ri-

tualisierten Freitagsversammlungen einen eher liturgischen Charakter haben,

weisen die anderen Moscheeformate sowohl explizit als auch implizit dezidierte

Aushandlungsprozesse von Wissen auf, wie ich aufzeigen werde.

Hierfür ist auch eine praxistheoretische Perspektive erkenntnisleitend: Den

von Routinen, Verhaltensweisen, Ritualen, aufeinander abgestimmten Verhaltens-

codes, vomWissen über angemessene Formen der Bekleidung, Bewegung und In-

teraktion geprägten Alltag in Moscheen gilt es wahrzunehmen und in Hinblick auf

die Fragestellung zu deuten. Eine Forschung zuMoscheen sollte daher weder allein

am Input der Predigten, des Koranschulunterrichts, der Feiern oder der Gemeinde-

Zusammenkünfte noch allein am Output dieser Handlungen, also z.B. an der Re-

zeption von Predigten durch Moscheebesucher*innen oder ihrem Kenntnisstand

über den Koran interessiert sein. Das heißt, dass in dieser Studie nicht nur die

Einstellungen, Absichten, Motivationen und Ziele von Akteur*innen in Moscheen

oder deren religiöse Interessen und Bedürfnisse im Vordergrund stehen. Vielmehr

kann die Analyse der Praxis in den Moscheen z.B. die Nutzung des Gebetssaals,

das Handeln im Unterricht, bei Predigten und Feierlichkeiten, der Umgang mit

dem Koran oder beim gemeinsamen Essen Erkenntnisse für die Fragestellungen

bringen. Solche Aspekte einer Alltagspraxis wie Kochen und informelle Treffen in

Moscheen hat die Religionssoziologin Theresa Beilschmidt als relevant für die

Ausbildung von verschiedenen Formen der Religiosität identifiziert,24 die neben

einer islamischen Normativität eingeübt und verstetigt werden, womit diese Pra-

xis Anteil daran hat, was in Moscheen als religiöses Wissen verhandelt wird. Diese

perspektivische Erweiterung des explizierbaren Wissensbegriffs durch Praxiswis-

sen drücke ich mit dem integrativen Terminus islamisches Wissen als ein aufeinan-

der bezogenes Produkt von religiösemWissen undHandlungen aus, durch welches

24 Vgl. Beilschmidt 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Moscheeleben in Deutschland

Normativitäten, Autorisierungen und Legitimationsprozesse in Moscheen erfasst

werden können.

Für die vorliegende Studie war es grundlegend, mit einem erweiterten Be-

griff von religiösen Akteur*innen zu arbeiten, der neben religiösen Expert*innen wie

Imam*innen und Theolog*innen auch religiöse Nicht-Expert*innen, so genannte

Laien oder einfache Gläubige, umfasst. Diese Ausweitung soll helfen, nicht nur die

Zirkulation islamischen Wissens, sondern auch die Kreisläufe der Autorisierung

und Legitimierung – sowie der Delegitimierung – von Wissensbeständen ebenso

wie von Wissensproduzent*innen zu beschreiben. Dabei stehen nicht die Islami-

zität von Handlungen oder die abfragbaren Haltungen von Akteur*innen per se

im Fokus, und auch ihre religiöse Identität sowie die Grade ihrer Religiosität wer-

den weitgehend ausgeklammert.25 Die untersuchten Moscheen werden des Wei-

teren nicht als isolierte, sondern vernetzte Orte aufgefasst, die zudem in einem

islamischen Feld situiert sind, in dem einzelne Akteur*innen, Moscheegemeinden,

Verbände und andere Institutionen miteinander, gegeneinander und gegenüber

gesellschaftlichen Erwartungen und Interventionen um Einfluss und Legitimität

ringen. Mit der Betonung der Moschee als eines religiösen Ortes ist nicht inten-

diert, ihre Bedeutung als eines nichtreligiösen, sozialen Treffpunkts zu minimie-

ren: Moscheen sind Orte der Geselligkeit, der Solidarität und des Austauschs über

Arbeit, Wohnen, Politik, Kinder, Bildung und vieles mehr. Als solche sind sie Teil

von anderen sozialen Milieus und Netzwerken. Somit ist auch das nicht dezidiert

religiöse Milieu der Akteur*innen prägend für das Moscheeleben in Deutschland.

Von der Vorstellung ist Abschied zu nehmen, dass hegemoniale Ideen, Institutio-

nen und religiöse Funktionsträger lediglich auf die einzelnen Menschen einwir-

ken und die Weltsicht von einfachen Muslim*innen bestimmen, ohne dass diese

einen Anteil an eben jener Gestaltung hätten, denn wie der Anthropologe Mar-

tin van Bruinessen treffend feststellt: »Even at the basic level of communication

between the imam and the congregation, the production of islamic knowledge is

a process of negotiation between various actors with differing interests.«26 Auf-

merksamkeit durch die Forschung haben einfacheMuslim*innen in Deutschland in

Bezug auf ihre mögliche Rezeption von religiösen Ideen und Ideologien, dem Grad

ihrer Religiosität sowie ihrer religiösen Identität und Integrationsfähigkeit in die

europäischen Gesellschaften auf sich gezogen.27 Ihrer aktiven Rolle in Moscheen

25 Vgl. zu Fragen der Identität und Religiosität imMoscheekontext u.a. Thielmann 2008, Spiel-

haus 2011, Yaşar 2012, Herding 2013, Bendixsen 2013, Kuppinger 2015, Reisinger 2015,

Beilschmidt 2015, Damir-Geilsdorf/Menzfeld 2016.

26 Van Bruinessen 2011: 8.

27 Eine Reihe von qualitativen empirischen Studien mit diesen (religions-)soziologischen

Schwerpunkten dominierten in den 2000er Jahren die Forschung: Klinkhammer 2000,

Karakaşoğlu-Aydin 2000, Nökel 2002, Frese 2002, Tietze 2001, Kelek 2002, Gleser 2002,

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 17

haben bisher lediglich Schiffauer28 und Beilschmidt breiten Raum eingeräumt.

In beiden Studien zeigt sich ein aufeinander bezogenes Verhältnis von einfachen

Muslim*innen zu Personen, die als religiöse Autoritäten wahrgenommen werden.

Es ist davon auszugehen, dass alle Akteur*innen mit ihren Rezeptionen, Deutun-

gen undWahrnehmungen die Botschaften, um die es geht, ja auch direkt und indi-

rekt mitformen, was sich im konkreten Moscheekontext entladen kann. In diesen

Prozessen werden dabei die sinngebenden Deutungen, die die Akteur*innen ihrer

eigenen persönlichen Situation geben, religiös, politisch und sozial wirkmächtig:

Denn Wissen, das im religiösen Kontext als gültig oder ungültig angesehen wird,

hat Implikationen für alle Bereiche, die von Religion abgedeckt sein können und

damit den Menschen in vielerlei Hinsicht tangieren: Stichworte sind hier Fragen

nach der persönlichen Rechtleitung, der guten Lebensführung und letztendlich das

Seelenheil, Fragen nach einem sozialen und gerechtenMiteinander und der Gestal-

tung von gemeinschaftlichem Leben, Fragen nach den konkreten und korrekten

Formen des Kleidens, Sitzens, Begrüßens, karitativen Handelns, der Geschlechter-

verhältnisse u.w. Es sind also jene Themen, die die religiösen Bedürfnisse und die

Leidenschaft der Menschen ansprechen können und in einem bestimmten sozia-

len Umfeld relevant werden, die zu intensiven Aushandlungsprozessen, zuWandel

und zu Abgrenzungen führen.

Schon diese Hinweise zeigen, dass das Verständnis von religiösen Akteur*innen,

die in der Religionssoziologie seit Max Weber als diejenigen Akteur*innen ver-

standen werden, die mit religiöser Macht ausgestattet sind, einer Revision bedarf.

Der Soziologe und Kulturanthropologe Pierre Bourdieu beschreibt aufbauend auf

Webers religionssoziologischen Ausführungen die Konstituierung eines religiösen

Feldes als »das Ergebnis der Monopolisierung der Verwaltungen von Heilsgütern

durch ein Korps von religiösen Spezialisten«.29 Diese werden als die ausschließlichen

Inhaber*innen von religiösemWissen und Kompetenzen der Heilsgebung betrach-

tet, die somit die alleinige Deutungsmacht über religiöses Wissen besitzen. Re-

ligiöse Akteur*innen verfügen demnach über Autoritätsstrukturen, um auf Laien

als »der Religion Unkundige«30 einzuwirken. Laien und die von Laien gebildete Ge-

meinde werden von Weber und Bourdieu außerhalb des Begriffs von religiösen

Akteur*innen angesiedelt. Die Annahme, dass religiöse Deutungshoheit fast aus-

schließlich in den Händen einer Priesterschaft, also einer organisierten religiösen

Elite von ausgebildeten Expert*innen, liegt, und die aus dieser Machtposition her-

aus anderen islamisch-religiösen Konstellationen und Akteur*innen die Legitimi-

tät absprechen kann und diese in die Marginalität abdrängt, ist im islamischen

Karakaşoğlu-Aydin/Boos-Nünning 2005, Öztürk 2007, von Wensierski/Lübcke 2007,

Hunner-Kreisel/Andresen 2010, Günther 2012, Yaşar 2012, Schmitz/Işik 2015.

28 Vgl. Schiffauer 2000.

29 Vgl. Bourdieu 2011: 45 [Hervorhebung im Original].

30 Bourdieu 2011: 51.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Moscheeleben in Deutschland

Feld in Deutschland kaum gültig, wie ich aufzeigen werde. Für die Genese des

islamischen Feldes in Deutschland von erheblicher Bedeutung ist der Aspekt der

Selbstorganisation von Muslim*innen ohne amtsreligiöse Expertise und Autorität.

Es ist zu beobachten, dass die jeweilige religiöse Autorisierung von islamischem

Wissen von gesellschaftlichen Konjunkturen und dem Verhältnis zum politischen

Feld einerseits und den habituellen Dispositionssystemen aller Akteur*innen an-

dererseits abhängig ist. Beide sind wiederum relational aufeinander bezogen und

strukturieren sich gegenseitig. Ich argumentiere in der vorliegenden Arbeit, dass

religiöse Akteur*innen somit nicht begrenzt sind auf Expert*innentum, Charisma

oder Amtsautorität und damit religiöse Autorität per se ausfüllen, sondern dass

Nicht-Experten und Nicht-Expertinnen durch ihre Beiträge und ihr Handeln im isla-

mischen Feld das islamischeWissen imMoscheeleben mitbestimmen. Jenseits von

Rezeption und Subjektivierungsprozessen durch welche Instanz auch immer ist

ihr kulturelles, soziales, religiöses und teilweise auch ökonomisches Kapital wirk-

mächtig bei der Zuweisung von religiöser Autorität. Es muss also danach gefragt

werden, wie islamisches Wissen und religiöse Autorität in Moscheen im Zusam-

menspiel zwischen verschiedenen Akteur*innen innerhalb vonMoscheen generiert

werden.

Dieser Perspektivenwechsel führt dazu, dass insbesondere die religiöse Wis-

sensproduktion von Frauen und über Frauen auch in den Fokus tritt. Die ver-

mehrte Sichtbarkeit von Frauen in der Moschee in den vergangenen 40 Jahren ist

ein Zeichen, dass Frauen in dieser wichtigen Sphäre öffentlichen religiösen Le-

bens eine immer prominentere Rolle spielen:31 als adressierte Gläubige, als Mit-

gestalterinnen der religiösen Arbeit in den Moscheen sowie dezidiert als religiö-

se Expertinnen. Die internationale Forschung stellt diesen Wandel auch außer-

halb Deutschlands in verschiedenen Ländern und urbanen Nachbarschaften fest.

Er wird indes durch jeweils unterschiedliche religiöse, politische, bürokratische,

bildungstechnische und soziale Umgebungen erklärt und in der Regel in die Ge-

schichte des (religiösen) Bildungserwerbs von Frauen, islamischen Aktivismus und

31 Vgl. Jonker 2002b, 2003a und 2003b, Amir-Moazami/Jouili 2006, Spielhaus 2006, Gamper

2011, Kuppinger 2012, Reisinger 2015. Es gibt allerdings nur wenig Forschungen dazu, wie

der Moscheebesuch von Frauen früher ausgesehen hat. Für Deutschland sieht Spielhaus im

zeitlichenVergleich von 1998und2006bei nichttürkischenMoscheen inBerlin einenAnstieg,

was denMoscheebesuch von Frauen angeht, während türkischeMoscheen schon 1998mehr-

heitlich über einen separaten Frauenraum verfügten, was auf Moscheebesuch von Frauen

hinweist (Vgl. Spielhaus 2006: 65-66). Doch solange es keine gegenteiligen Forschungser-

gebnisse gibt, spricht m.E. auch nichts dagegen, die These vomWandel im Moscheebesuch

von Frauen aufrecht zu erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 19

religiöser Selbstdisziplinierung eingeschrieben.32 Erfreulicherweise gibt es einige

Forschungsergebnisse zur Frage nach weiblicher religiöser Führerschaft und Au-

torität in Bezug auf weibliche Moscheefrequentierung, auch für Deutschland.33 Es

fehlt aber noch an grundlegenden empirischen Analysen zur religiösen Praxis und

zum religiösen Wissen von Frauen in Moscheen in Deutschland wie beispielsweise

die Nutzung der Gebetssäle, die Teilnahme von Frauen an religiösen Festen und

Feiern der Gesegneten Nächte oder die Verrichtung von Gemeinschaftsgebeten in

Moscheen, an denen Frauen weitaus seltener teilhaben als Männer (wie z.B. Frei-

tagsgebete, Feiertagsgebete und Totengebete). In der vorliegenden Studie werden

die Verflechtungen des weiblichen Moscheebesuchs mit Raumpraxis, Prozessen

religiöser Normativierung, sozialen Bedingungen und institutionellen Strukturen

sowie mit Diskursen im islamischen Feld vertieft beschrieben und analysiert. Die

akteurs-, raum- und feldbezogene Perspektive in dieser Studie erlaubt es, die Ent-

wicklungen in Deutschland von den 1980er und 1990er Jahren bis heute als andau-

ernde lokale Kämpfe von Frauen und Männern um den gegenderten Moscheeort

anzusehen und gleichzeitig zu berücksichtigen, dass national und transnational

agierende islamische Verbände als Trägerorganisationen der lokalen Moscheen so-

wie transnationale muslimische Netzwerke und diskursiv vermittelter Frauenak-

tivismus mit und ohne direkte Verbandsassoziation das Feld bei dieser Frage er-

heblich strukturieren.34 Die Moschee als »male-gendered space«35 hat in Studien,

die sich auf Frauen konzentrieren, schon einige Aufmerksamkeit erhalten. In der

Forschung zu Moscheen allgemein konzentriert sich die Forschung aber auf die

von Männern in der Regel für Männer geschaffenen religiösen Moscheeaktivitä-

ten. Meist bleibt hier der Umstand, dass damit die Moschee als männlicher Ort

reproduziert und die vorgefundene religiöse Praxis als männlicher Islam markiert

werden müsste, unausgesprochen. Zum einen führt dies dazu, dass die Stellung

von weiblichen Akteuren im Vergleich mit Männern als defizitär analysiert wird.36

Zum anderen kann dies als Hinweis darauf gelten, wie in der Forschung ein eigent-

lichmännlicher Islam als der Islam hegemonialisiert wird.WennMuslime/Islam ohne

Gender-Attribute alleine da stehen, könnten sie eigentlich auf Frauen und Männer

32 Vgl. z.B. Mahmood 2005 (Ägypten), Kalmbach 2008 (Syrien), Böttcher 2002 (Syrien), Mc-

Donough/Hoodfar 2005 (Kanada), Torab 2007 (Iran), Hassan 2011 und 2012 (Türkei),

Rausch 2012 (Marokko), Raudvere 2012 (Bosnien-Herzegowina).

33 Siehe Bano/Kalmbach 2012, Hammer/Spielhaus 2013.

34 Am Feldforschungsort sind Akteurinnen teilweise aktiv in lokalen, regionalen, überregiona-

len oder bundesweit aktivenAktionsbündnissen, in verbandlichen undunabhängigenmusli-

mischen Frauenverbänden, (Frauen-)Anti-Diskriminierungsnetzwerken und feministischen

Netzwerken vernetzt.

35 Hassan 2012: 88.

36 Siehe z.B. Tosun 1993, Daiber/Jonker 2003, Jonker 2003b, Ceylan 2006, Yilgin 2007, Cey-

lan 2008, Ceylan 2010, Yükleyen 2009, Yaşar 2012, Schmid/Akca/Barwig 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Moscheeleben in Deutschland

gleichermaßen hinweisen.37 Teilweise stehen in Studien aber männliche Muslime

im Fokus, ohne dass dies markiert, problematisiert oder analysiert wäre.38 Dage-

gen werden Frauen/female, also mit einem Gender-Attribut, explizit in den Titeln

von Studien markiert, wenn sie sich den Frauen widmen.39 In der vorliegenden

Studie wurde der Fokus nicht auf das markiert Männliche oder Weibliche gelegt,

sondern Frauen und Männer gleichermaßen untersucht. Dabei bedingt die hohe

feldimmanente Thematisierung der Gender-Frage bei Männern wie Frauen, dass

ich diesen relevanten Aushandlungen entsprechend Raum gebe.

Kämpfe um islamisches Wissen: das islamische Feld

DieThese von der Moschee als Aushandlungsort von islamischemWissen soll nicht

so verstanden werden, dass die Moscheen vollkommen autonom und zentral seien.

Stattdessen ist feststellbar, dass Moscheen in sozialen Machtverhältnissen stehen,

die durch Organisation und Kontrolle, Autonomie und Hierarchien im islamischen

Feld geprägt werden. Moscheen und die lokalen Akteur*innen begreife ich damit

als in einem spezifischen sozialen Feld verortet, nämlich dem islamischen Feld, in

dem um Legitimität und Autorität islamischen Wissens und religiöser Macht ge-

rungen wird. Bourdieu konzeptualisiert soziale Felder als Kraft- bzw. Kampffel-

der, in denen verschiedene Kräfteverhältnisse wirken und in denen fixierte und

implizite Regeln vorhanden sind. Die Kräfteverhältnisse sind von Akteur*innen

konstituiert, die in diesem Feld mittels ihrer kulturellen, sozialen und/oder öko-

nomischen Kapitale ihre Interessen durchzusetzen versuchen. Der so entwickelte

Habitus der Akteur*innen bestimmt sowohl ihren Wirkungsrahmen als auch ihre

Positionierungen im Feld.40 Dieses Feldkonzept erlaubt es, der Produktion isla-

mischen Wissens in Moscheen, respektive im islamischen Feld, in Bezug zu loka-

len Akteur*innen und ihrer Praxis sowie in Bezug zu über die Lokalität hinaus-

gehenden Strukturen und Verflechtungen in einem rückgekoppelten Wirkungs-

prozess nachzugehen. Das Wirkungsfeld der Moschee mit Gruppenleiter*innen,

37 Siehe z.B. Van Bruinessen/Allievi 2011, Bauknecht 2001, Herding 2013, Jonker 2002a.

38 Siehe z.B. Loeffler 1988, Alacacioğlu 1999a, 1999b und 2000, Burckhardt Qureshi 1996,

Frese 2002, Ceylan 2006, Yilgin 2007, Schielke 2006 und 2009. Diese Studien weisen in

ihren Titeln gender-unmarkierte Akteure, islamischesWissen, Lebensaspekte oder Identitä-

ten als Untersuchungsgegenstand aus (Beispiel: »Muslime«/»muslims«), untersuchen dabei

ausschließlich Männer. Ausnahmen bestätigen die Regel: Schiffauer markiert seine Ethno-

graphie dezidiert als männlich (siehe Schiffauer 2000).

39 Siehe z.B. Decker 2013, Bendixsen 2013, Nökel 2002, Klinkhammer 2000, Bergham-

mer/Fliegenschnee 2014, Gleser 2002, Jouili 2015, Jonker 1999, Böttcher 2002, Kalm-

bach 2008, Abdel-Rahman/Ulfat 2011, Borchard/Ceylan 2011, Bano/Kalmbach 2012. Erst

ganz neue Studien verzichten auf gendermarkierte Titel (z.B. Beilschmidt 2015, Jacobsen

2010), auch wenn sie sich empirisch vornehmlich auf Frauen stützen (z.B. Haeri 2013, Hart

2013).

40 Vgl. Bourdieu 1998: 48-57.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 21

Moscheebesucher*innen, religiösen Expert*innen, Gruppenmitgliedern und Vor-

ständen unterliegt verschiedenen Einflüssen: Akteur*innen in Moscheen sind teils

über formelle oder affiliierte organisatorische Beziehungen und Hierarchien, teils

über lockere bzw. informelle Verbünde, Bündnisse und soziale Medien mit bun-

desweit aktiven islamischen und nichtislamischen Verbänden, mit lokalen, über-

regionalen und teilweise transnationalen europa- und mittelmeerweiten Netzwer-

ken und/oder mit Diaspora- und Religionspolitiken verschiedener Staaten verbun-

den. Aktivitäten im christlich-islamischen Dialog, die Lebenswelten der Gemein-

debesucher*innen und deren Engagement in beispielsweise dezidiert islamischen,

feministischen und/oder antirassistischen städtischen, zivilgesellschaftlichen und

überregionalen Zusammenhängen demonstrieren die Verflechtungen im islami-

schen Feld ebenso. Insbesondere aber sind die Islampolitiken von Bund und Län-

dern und der Kampf um Anerkennung von islamischen Verbänden, den Träger-

organisationen von Moscheen, als wichtige Bezugspunkte anzusehen. Ich zeichne

nach, dass das zunächst von der deutschen Öffentlichkeit und dem Staat weitge-

hend autonom entwickelte islamische Feldmit den Interventionen deutscher staat-

licher Stellen ab den 2000er Jahren sich verändert hat und argumentiere, dass sich

dies auf die im islamischen Feld als wertvoll angesehenen Kapitale von Akteur*in-

nen in lokalen Moscheen auswirkt: Dies betrifft z.B. die Deutschsprachigkeit, das

Engagement im Dialog, bestimmte Kulturtechniken in der Kommunikation, die

Konzentration auf die Ausbildung von religiösen Autoritäten, religiösen Aktivis-

musmit der Betonung des Rechts auf Religionsausübung sowie Bestrebungen nach

Professionalisierung der Moscheearbeit, also die Beständigkeit und Kontrolle des

islamischenWissens.Die Entwicklungen der religiösen FeldermuslimischerMehr-

heitsgesellschaften, insbesondere das der Türkei, stellten bei der Genese des isla-

mischen Feldes in Deutschland wirkmächtige Bezugspunkte dar, die auch in der

Gegenwart einflussreich bleiben.Die Religionspolitik und das Engagement des tür-

kischen Staates im islamischen Feld in Deutschlandmuss daher ebenfalls mit ihren

jeweils unterschiedlichen Effekten untersucht werden. Dabei korrespondiert der

Wille von Verbänden und staatlichen Akteur*innen, Einfluss auf lokale Moscheen

auszubilden, mit demWillen lokaler Akteur*innen, sich an Bezugssysteme von is-

lamischer Gültigkeit anzubinden und damit Ressourcen und religiöse Autorität für

die lokale Situation verfügbar zu machen, wie ich aufzeigen werde.Was den wech-

selseitigen Einfluss zwischen Feld und lokalen Gemeinden angeht, müssen somit

organische, organisationsbedingte, personelle, diskursive und informelle Verflech-

tungen berücksichtigt werden, was sowohl die Beziehungen innerhalb einer Mo-

schee, das Verhältnis zu muslimischen Nachbargemeinden als auch den Transfer

von wissenschaftlich-akademischen Diskussionen aus den Theologien und islami-

schen Bewegungen in die lokalen Moscheen und umgekehrt reguliert. Damit kann

islamisches Wissen über einzelne Moscheen hinaus in anderen Moscheen zirku-

lieren. Mit diesen Forschungsperspektiven können Strukturen der Autorisierung

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Moscheeleben in Deutschland

offengelegt werden, die über das rein normativ verstandene Wissen hinausgehen.

Ich argumentiere, dass Prozesse der Legitimation und Autorisierung von Wissen

von Interessen, Handeln und Positionen der Menschen geprägt sind und dass sich

diese anhand der sozialen und religiösen Praktiken in einem sozialen Feld analy-

sieren lassen. Die Aushandlung von islamischem Wissen ist somit als ein Kampf

um religiöse (Deutungs-)Macht zu verstehen: Der Islamwissenschaftler Frank Pe-

ter betont, dass »these external influences on the Islamic field –more precisely on

the assessment of religious capital and the convertibility of other forms of capital

in the religious field – do not have an automatic impact, but are crucially mediated

in specific ways and/or rejected by Muslims through the reference to certain Isla-

mic principles and concepts«.41 Nach Peter liegen unter der Oberfläche des Rück-

griffs auf »islamische Prinzipien und Konzepte« solche religiösen Praxen, deren

Sinn denWert der verhandelten religiösen Kapitale ausmacht. In der vorliegenden

Arbeit werde ich darauf aufbauend aufzeigen, dass die Ausgestaltung des als gültig

angesehenen islamischenWissens und ergo der religiösen Autorität erheblich vom

Zusammenwirken der kulturellen, sozialen, ökonomischen und insbesondere re-

ligiösen Kapitale aller Akteur*innen abhängt. Dabei hat sich offenbart, dass nicht

nur der Rückgriff auf »islamische Prinzipien und Konzepte« bestimmend ist, son-

dern auch diejenigenWerte und Normen, die in der lebensweltlichen Orientierung

kognitiv nicht religiös fundiert sind – sich derart allenfalls habituell ausdrücken –

eine ebenfalls erhebliche Bedeutung aufweisen. Damit verschieben sich Positionen

von Akteur*innen im Feld und die als wertvoll angesehenen religiösen Güter und

Kapitale und somit auch die Kämpfe im Feld.

Die islamische Tradition: Kampf um den wahren Islam

Die Kämpfe im Feld werden erheblich von der Konzeptualisierung eines wahren

bzw. falschen Islams geprägt. Die im Feld selbst auf dem Prüfstand stehenden und

von mir hier vertieft untersuchten Wissensbestände sind somit Teil von Kämpfen

um Deutung und Deutungsmacht. Sie entzündeten sich zwar an glaubensprak-

tischen Themen wie der (kognitiv oft nicht verstandenen) Koranrezitation, dem

Verhalten von Frauen in Moscheen oder der Ausrichtung einer religiösen Feier,

betreffen aber schließlich die theologischen Grundlagen des Glaubens und Han-

delns. Diese umfassen beispielsweise die Kritik an der Nachahmung (taqlīd, türk.

taklit), das Memorieren vs. das Verstehen von religiösen Quellen, insbesondere den

Umgang mit dem Koran, den so genannten Volksglauben, Aspekte der Glaubens-

praxis (ʿibāda, türk. ibadet) und der korrekten Lehre (ʿaqīda, pl. ʿaqāʾid, türk. itikat,

akaid), den islamischen Vernunftdiskurs sowie den Stellenwert von Vernunft, Re-

flexion, Wissen und bewusste Religiosität als genuin koranische Prinzipien. Auch

41 Peter 2006b: 709.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 23

Themen wie Frauen und Geschlechterverhältnisse und die Bindung an Schulmei-

nungen bzw. die Ausbildung eigenerMeinungen in Religionsfragen stehen zur Dis-

kussion.

Die Aspekte Vernunft, Rationalität und Reflexion des Glaubens gehören zu den

häufigsten Forderungen eines reformierten und zeitgemäßen Islams,wie sie in po-

pulären Debatten als Merkmal von progressiven und aufgeklärten Muslim*innen,

die nur so in westliche Gesellschaften passen, thematisiert werden. Interessanter-

weise ist es bisher nicht untersucht worden, wie Vernunft und Reflexion sowohl als

Mittel als auch als Ziel der religiösen Praxis in Moscheen in Deutschland Anwen-

dung findet bzw. wie religiöse Akteur*innen in Moscheekontexten auf Vernunft

und Reflexion gründende Religionsverständnisse konzeptualisieren bzw. verbali-

sieren. Das Verhältnis von Akteur*innen zu den genannten Wissensbeständen be-

rührt ihr Verhältnis zu religiösen Autoritäten, zum sunnitischen Mainstream (Ahl

as-sunna wa-l-ǧamāʿa, türk. ehl-i sünnet ve’l cemaat), zu dessen Methoden, Lehrmei-

nungen und zur Schulbindung ( , pl. türk.mezhep) besonders. Über

diese Feststellung hinaus ist es aber notwendig, die umkämpften Wissensbestän-

de auf ihre Funktion zu untersuchen und sie in den Kontext theologischer Debat-

ten zu stellen. Bisher unberücksichtigt geblieben ist auch der jeweils eigene Sinn,

den Gläubige aus ihrem Religionsverständnis generieren. Ich arbeite heraus, dass

der Vernunftdiskurs bei Manchen dazu führt, dass sie mit der Kritik an ihren bis-

herigen religiösen Praxen ihre Heimat des Religiösen in der Krise sehen und wi-

derständig gegen bestimmte Entwicklungen sind. Andere dagegen umarmen den

ihrer Ansicht nach philosophischen, vernünftigen Islam, weil sie diesen in einer auf

Ratio ausgerichteten Umgebung fruchtbar machen können. Neben der deutlichen

Verteidigung bzw. Kritik an der Tradition gibt es aber auch solche Akteur*innen,

die mit Rückgriff auf eben diese Gelehrtentraditionen ganz ähnliche Konzepte von

Vernunft und Reflexion vorbringen. Ich argumentiere daher, dass die Unterschiede

zwischen Verteidiger*innen und Kritiker*innen der islamischen Tradition häufig

in den Haltungen und Positionen zur Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa als aufrechtzuerhal-

tende hegemoniale Lehre liegen. Daher widme ich dem Aspekt, dass die Kritik an

der sunnitischen Tradition als Kritik an und die Bindung an Autoritäten formuliert

wird, großen Raum.Wesentlich ist für die Diskussion auch,wie durch das jeweilige

Verständnis von islamischer Tradition bestimmte religiöse Quellen undDeutungen

privilegiert werden, was wiederum die Wahrnehmung von objektiver Wahrheit, das

Verhältnis zur Deutungsvielfalt, zum Thema religiöse Neuerung und die Bedeu-

tung des Rückgriffs auf die Offenbarungszeit berührt. Insgesamt steht das Ver-

ständnis von und die Bindung zur islamischen Tradition insgesamt zur Disposition.

(Re-)Produktion, Verbreitung, Vermittlung, Legitimierung und Autorisierung von

islamischem Wissen und religiöser Autorität wandeln sich als Folge von Massen-

bildung, Massenmedien, Kommunikationstechnologien, Mobilität und Migration

maḏhab maḏāhib,

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Moscheeleben in Deutschland

sowie der Transnationalisierung und Globalisierung von Ideen stetig.42 Dadurch

hat sich auch der Zugang und die Haltung von nicht-gelehrigen Muslim*innen zu

Autoritätsfragen verändert, d.h. religiöse Autoritäten schwinden, sind fragmen-

tiert und/oder können neu als solche aktualisiert werden. In neueren Forschun-

gen wird zwar darauf hingewiesen, dass sich muslimische Nicht-Expert*innen in

Europa in ihrer Haltung zu gültigem islamischem Wissen an islamische Diskurse

anbinden43 – doch wie diese Anbindung sowohl bei Expert*innen als auch Nicht-

Expert*innen in Moscheen in Deutschland konkret aussieht, auf welche ideenge-

schichtlichen Traditionen sie sich berufen und wie diese Anbindung die Werte und

Normen der Akteur*innen berührt, fehlt weitgehend. Ich frage in dieser Forschung

daher nicht nur nach dem Stand, der Wirkung und dem möglichem Wandel isla-

mischen Wissens in Moscheen in einem weitgehend selbstorganisierten religiösen

Feld, sondern auch, wie das verhandelte islamischeWissen ideengeschichtlich ein-

geordnet werden kann. Mit einer solchen in-depth-Untersuchung können schließ-

lich nicht nur Analysen zum Stand des sunnitischen Mainstreams, der Ahl as-sunna

wa-l-ǧamāʿa, in Deutschland, vorgelegt werden, sondern auch Bezüge zur lebendi-

gen islamischenWissenstradition – einschließlich zu islamischen Erneuerungsbe-

wegungen – hergestellt werden.

Daten der Feldforschung

Die vorliegende Studie ist das Ergebnis meiner Feldforschung zwischen 2012 und

2016.Die Analysen beruhen auf teilnehmenden Beobachtungen, Interviews und in-

formellen Gesprächen mit Akteur*innen in Moscheen und muslimischen Gruppen

in einer westdeutschen Stadt mittlerer Größe (genannt: Hauptfeldforschungsort), in

Moscheen der umliegenden Dörfer und Kleinstädte sowie in Moscheen, die in ei-

ner anderen Region in Westdeutschland (Feldforschung 2015-2016) liegen. Dabei

sollte der Begriff Moschee nicht zu eng gefasst werden: Es wurden auch Veran-

staltungen miteinbezogen, die von moscheelicher Seite (mit)organisiert wurden,

aber außerhalb der Moscheen stattfanden (z.B. das Jugendfestival der DITIB44-

Regionaljugend oder religiöse Zusammenkünfte in Privatwohnungen). Auch sind

solche Aktivitäten inbegriffen, die von Kulturvereinen organisiert wurden, die kei-

ne direkten Verbindungen zu Moscheen aufweisen, aber die Moscheeklientel an-

42 Siehe Caeiro 2011: 127-129, Hirschkind 2001, Amir-Moazami/Jouili 2006, Jacobsen 2010:

226-227.

43 Siehe detailliert Schrode 2010 (Deutschland) zu ḥalāl-Diskussionen und allgemeiner Jacob-

sen 2010 (Norwegen).

44 Türkisch-islamische Union der Anstalt für Religion e.V. (Diyanet İşleri Türk İslam Birliği e.V.,DI-

TIB), Sitz in Köln, gegr. 1984/1986. Neben DITIB ist auch die Schreibweise DİTİB verbreitet.

Siehe zu DITIB: Yaşar 2012, Beilschmidt 2015, Gorzewski 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 25

sprechen (z.B. eine religiöse Feier mit Vorführung einer Reliquie45 oder das öf-

fentliche Frühstück des deutsch-türkischen Elternvereins). Ich ziehe gegebenen-

falls auch veröffentlichte Feldbeobachtungen heran, die ich im Rahmen eines For-

schungsprojekts zu islamischen Vereinigungen von 2006-2008 gemacht habe.46

Um die zugesicherte Anonymität der lokalen Akteur*innen, insbesondere derjeni-

gen ohne Amt und Funktion, zu wahren sowie um eine Identifizierung zu erschwe-

ren, habe ich allen lokalen Akteur*innen,Moscheen und Gruppen Pseudonyme ge-

geben und nenne die Stadt selbst nur Hauptfeldforschungsort.47

Im Mittelpunkt meines Interesses standen Moscheen, die in einem bestimm-

ten Gebiet das islamische Leben weitgehend prägen. Diese waren am Hauptfeld-

forschungsort den großen Verbänden DITIB, IGMG48 und VIKZ49 angehörig bzw.

mit diesen affiliiert. In die Feldforschung bezog ich auch arabischsprachige Ge-

meinden und die Ahmadiyya-Gemeinde mit ein. Da sich die Auswahl der vertieft

untersuchten Moscheen und Aktivitäten nach eigenen sprachlichen Kenntnissen,

d.h. Deutsch, Türkisch, Englisch und Französisch, richten musste, wurden diese

Gemeinden nur für bestimmte Analysen wie die Ausgestaltung der Moscheeräume

herangezogen. Veranstaltungen der Ahmadiyya-Gemeinde laufen mehrheitlich in

Urdu ab und arabischsprachige Gemeinden interagieren in der Regel in verschie-

denen arabischenDialekten. In diesen Gemeindenwie auch in den nicht weiter un-

tersuchten bosnischsprachigen Moscheen gibt es natürlich auch deutschsprachige

Akteur*innen. Wie in den dominant türkischsprachigen Gemeinden auch, betref-

fen deutschsprachige Angebote nur einen Teil des Moscheelebens, insbesondere

die Jugendarbeit und die Kommunikation unter Jüngeren. Damit war für mich das

vertiefte Untersuchen der Interaktionen nicht möglich gewesen, da nur mit dem

Fokus auf die deutschsprachigen Angebote und Akteur*innen der Kontext der Ge-

samtgemeinde nicht ausreichend abgebildet werden konnte. Das heißt nicht, dass

45 Bei dieser Veranstaltung wurde eine Reliquie (Barthaare des Propheten Muḥammad, die im

Türk. als sakal-ı şerif bezeichnet werden) in einem großen Saal am Hauptfeldforschungsort

vorgeführt undwurde vonMenschen aus allen türkisch-muslimischenVereinen frequentiert.

Organisiert wurde der Abend von einem türkisch-deutschen Bildungsverein, der zum Hiz-

met-Netzwerk gehört. Zur Hizmet-Bewegung siehe Agai 2004, Seufert 2013 und (unter Be-

rücksichtigung aktueller Entwicklungen) Öztürk 2016.

46 Die Ergebnisse der Studie sind erschienen in Schmid/Akca/Barwig 2008 und Akca 2009.

47 Eine Chronologie der Feldforschungmit allenDaten, Akteur*innen undMoscheenfindet sich

im Anhang.

48 Islamische Gemeinschaft Milli Görüş e.V. (IGMG), Sitz in Köln, 1976 als AMGT, Avrupa Milli

Görüş Teşkilatları, (»Vereinigungen der nationalen Weltsicht in Europa e.V.«) gegründet. Die

Namensänderung erfolgt 1995 unter Zusammenschluss weitererMilli Görüş-Organisationen.

Siehe für die detaillierte Entstehungsgeschichte, inhaltliche Ausrichtung und Arbeit der

IGMG und ihrer Vorläuferorganisationen: Schiffauer 2004a, Schiffauer 2010.

49 Verband islamischer Kulturzenten e.V. (VIKZ), Sitz inKöln, gegr. 1973. Siehe zumVIKZ: Jonker

2002a, 2002b, 2003a, 2003b und Boos-Nünning 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Moscheeleben in Deutschland

ich nur Aktivitäten besucht habe, in denen nur eine der von mir aktiv beherrsch-

ten Sprachen verwendet wurde; Sprachenmix oder die Präferenz einer Sprache in

der Kommunikation zwischen sich bekannten Akteur*innen stellte kein Hindernis

dar.50 Da arabischstämmige oder balkanstämmigeMuslim*innen auch in türkisch-

dominiertenMoscheen aktiv waren (dort dann auf Deutsch), konnte zumindest ein

Teil des nichttürkischsprachigen muslimischen Milieus abgebildet werden.

Diese Auswahl verdeutlicht schon die ethnographische Forschungsstrategie,

für die das Verstehen der verwendeten Sprachen im Moscheeleben grundlegend

ist. Das Moscheeleben in Deutschland stellte allerdings keine völlig unbekannte

und fremde Welt dar, da ich als Feldforscherin schon seit Mitte der 2000er Jahre

wissenschaftlich in Moscheemilieus forsche. Die Anthropologin Annelies Moors

reflektiert hierzu: »[I]f one starts off as relatively close to, or part of, a particular

lifeworld, and already has acquired forms of experiential, embodied knowledge,

one has a different point of departure. Then one moves from participating to re-

flecting upon one’s experiences.«51 Als Ethnographin arbeitete ich mit verschiede-

nen Verfahren der Datenerhebung und -konservierung wie Audioaufzeichnungen

von Interviews, Protokollen und Beschreibungen von Räumen, Gesprächen, Arte-

fakten und situativen Handlungen. Herangezogen wurden auch in Moscheen aus-

liegende Texte und Bilder sowie digitale Kommunikationsdaten.Wesentlich für die

Ethnographie ist, »solche heterogenen Daten in einem dauerhaften Feldaufenthalt

zu zentrieren, dessen soziale Form mit einem schillernden Begriff ›teilnehmen-

de Beobachtung‹ genannt wird. Sie ermöglicht einen Erwerb von Insider-Wissen,

der es erlaubt, einzelne Datentypen in ihrer lokalen Produktionsweise (etwa Doku-

mente und Narrationen) und in ihrer erhebungstechnischen Selektivität (z.B. Auf-

zeichnungen und Interviews) einschätzen zu können.«52 Über die schon genannten

Leitfragen hinaus, vertraute ich darauf, dass sich im Laufe der Feldforschung be-

stimmteThemen des Moscheelebens verdichten werden, die für die Analyse aufge-

griffen wurden. Die vorliegende Ethnographie mit den Schwerpunkten Akteur*in-

nen und religiöse Autorität, gegenderte Moschee sowie die Problematisierung der

islamischen Tradition, bildet daher die verdichtete Analyse von Kämpfen, Diskus-

sionen und Praktiken in den untersuchten Moscheen ab.

50 Wenn in einemdeutschsprachigen Treff Akteur*innen sich auf Arabisch oder Kurdisch unter-

hielten, stellte das fürmich kein größeres Hindernis dar, weil es sich umein alltagssprachlich

verwendetes Idiom handelte. Wenn es sich um einen Beitrag handelte, wurde er in der Re-

gel auch für die anderen Anwesenden, die nicht über diese Sprachkompetenzen verfügen,

übersetzt.

51 Moors 2017: 387-388.

52 Hirschauer 2001: 431.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 27

Aufbau der Arbeit

Ziel der Studie ist es somit, dasMoscheeleben in Deutschland hinsichtlich der Kon-

strukte und Konzepte von islamisch gültigem Wissen zu identifizieren und diese

in den Zusammenhang von sozialem Handeln von Akteur*innen, Raum, sozialen

Praktiken, islamischen Diskursen sowie strukturellen und gesellschaftlichen Be-

dingungen zu setzen.

Mit der Feldtheorie, dem modifizierten Verständnis von religiösen Akteur*innen,

dem wissenssoziologischenWissensbegriff, der praxistheoretischen Perspektive auf den

Forschungsgegenstand und der islamwissenschaftlichen Kontextualisierung des ver-

handelten islamischen Wissens sind somit fünf Forschungsperspektiven aufge-

zeigt, die diese Arbeit strukturieren. Die praxistheoretische Perspektive offenbart

kollektive Handlungsabläufe, die der einzelnen Person selbst häufig nicht bewusst

sind, da er/sie diese schon als natürlich inkorporiert hat. Damit können religiöse

Praktiken in der Moschee, die z.B. der Praxis der Geschlechtertrennung und/oder

dem Umgang mit dem Koran u.ä. zugrunde liegen, identifiziert und analysiert

werden. Mit der Feldtheorie werden die Akteur*innen, ihr Handeln und die Struk-

turen in einem größeren Rahmen behandelt und der Akzent auf alle beteiligten Ak-

teur*innen gelegt – egal ob religiöse Expert*innen oderNicht-Expert*innen.Dabei

wird den religiösen, sozialen, ökonomischen und kulturellen Kapitalen als Einsätze

um symbolisches Kapital bei den Aushandlungen um islamisch gültiges/ungülti-

ges Wissen eine bedeutende Rolle zugesprochen. Erst mit solch einem umfassen-

den Blick kann ein Gesamtbild über die Dynamik des Moscheelebens entstehen,

wodurch diejenigen Themen sowie Handlungen identifiziert werden können, die

in Moscheen und damit innerislamisch herausgefordert sind. Unter den verhan-

delten Wissensbeständen sticht insbesondere das ambivalente Verhältnis der Ak-

teur*innen zur islamischen Tradition hervor, welches sich im Vernunftdiskurs, in

der Bedeutung von Wissen und Autorität, in Gender-Fragen, im Umgang mit dem

Koran und anderen religiösen Quellen sowie im Verständnis der gelehrigen Tradi-

tion verdichtet.

Die vorliegende Studie ist in fünf Abschnitte gegliedert, die aufeinander auf-

bauen:

In Abschnitt I wird dargelegt, wie Wissen und Praxis ineinandergreifen: In

Kapitel 1 erfolgen zunächst einige begriffstheoretische Überlegungen zu religiö-

sem Wissen, religiöser Praxis und islamischem Wissen. Anschließend gehe ich

in Kapitel 2 auf Islamisches Wissen in Moscheen ein. Hier wird die Rolle und

Stellung von Moscheen im Lichte ideengeschichtlicher Entwicklungen und herr-

schaftlicher Ordnung nachgezeichnet. An dieser Stelle werden auch die Auswir-

kungen der Modernisierungs- und Säkularisierungsbestrebungen in mehrheitlich

muslimischenGesellschaften aufMoscheen unter Berücksichtigung vonMonopoli-

sierungsbemühungen von normativem islamischem Wissen problematisiert. Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Moscheeleben in Deutschland

grund der hohen Bedeutung, die dieses Thema im Feld selbst hat, wird hier auch

der Forschungsstand der unterschiedlichen Nutzung von Moscheen durch Frauen

und Männer in der Geschichte vorgestellt. Anschließend lege ich anhand meiner

Feldbeobachtungen dar, wie sich das Moscheeleben in Deutschland gegenwärtig

ausgestaltet. Dies umfasst sowohl den weitläufigen Bereich der ʿibāda als auch un-

terschiedliche Formate der Wissensvermittlung. Als letztes führe ich den islami-

schen Gedenktags- und Feiertagskalender in Moscheen aus, die als religiöse Anläs-

se zur expliziten Wissensvermittlung und zur Ausübung religiöser Feiern genutzt

werden.

Abschnitt II widmet sich den Moscheen im islamischen Feld in Deutschland:

Zunächst werden im ersten Kapitel die soziologischen Begriffe Habitus, Feld und

Kapital für die Leitfragen fruchtbar gemacht, um dann anhand der Feldforschung

religiöses Kapital in Bezug auf soziales und kulturelles Kapital von Akteur*innen aus-

zuarbeiten. Vor diesem Hintergrund werden in Kapitel 2 anhand der Entwicklun-

gen in der Moscheeszene am Hauptfeldforschungsort Strukturen des islamischen

Feldes in Deutschland herausgearbeitet und analysiert. Zunächst gehe ich auf die

in der Genese des Feldes wichtigen Bezugspunkte ein und stelle dar, wie der Kampf

um religiöse Deutungshoheit die Fragmentierung des Feldes erzeugt hat. Anschlie-

ßend lege ich Verflechtungen und Interventionen dar, die das Feld bis heute prä-

gen und zugleich über die symbolisch wertvollen Kapitale im Feld Auskunft geben.

Schließlich diskutiere ich im dritten Kapitel die religionssoziologischen Beschrei-

bungen von Weber und Bourdieu in Bezug auf religiöse Akteur*innen.

Diesen Analysen folgt in Abschnitt III die Untersuchung derMoschee als gegen-

derter Ort: Dabei analysiere ich im ersten Kapitel anhand der lokalen Situation die

Geschichte und Nutzung von Frauenbereichen und genderseparierten Gebetssälen

und bette sie in islamischen Frauenaktivismus und islamische Bewegungen ein. Im

zweiten Kapitel werden speziell amBeispiel von zwei Konflikten umdenGebetssaal

der Zusammenhang zwischen Raum, Gender und islamischem Wissen analysiert:

In der Analyse untersuche ich auch den Umgang der beteiligten Akteur*innen mit

religiösen Quellen wie Hadithen, was Aussagen über Deutung von religiösen Tex-

ten und Autorität zulässt. Im dritten Kapitel ergründe ich mittels der Teilnahme

von Frauen an Freitags-, Feiertags- und Totengebeten, wie die Raumpraxis Nor-

mativitäten des islamischen Wissens generiert. Anschließend widme ich mich der

Frage, wie sich Selbst- und Fremdwahrnehmungen von Frauen als wissensgene-

rierende und -vermittelnde Expertinnen, d.h. als Predigerinnen und Lehrerinnen,

zu den öffentlich dominanten Debatten um ritualdurchführende Expertinnen, d.h.

Imaminnen bzw. Gebetsleiterinnen verhalten.

In Abschnitt IV geht es dann dezidiert um die hegemoniale sunnitische Tradi-

tion und ihre Kritiker*innen: Im ersten Kapitel erfolgt die Analyse von Formen des

lokal verhandelten wahren Islams zunächst durch die Fragen, wie die islamische

Gelehrtentradition der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa allgemein wahrgenommen wird

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung: Moscheeleben in Deutschland erforschen 29

und sich Kritik daran äußert. Spezifischer analysiere ich Kritik an patriarchalischen

Gelehrtentraditionen und gehe insbesondere darauf ein, wie anhand des koranischen

Begriffs fiṭra ein gegendertes Menschenbild konzeptualisiert wird. Im Anschluss

diskutiere ich die als Gegensätze formulierten Konzepte von Gottes Religion und Is-

lam der Eltern. Ich lege dar, wie die koranischen Grundlagen dieser Konzepte aus-

sehen und für die Gegenwart aktualisiert und verändert werden sowie wie diese

spezifischen traditionskritischen Konzepte über die lokalen Akteur*innen hinaus

im islamischen Feld platziert sind. Anschließend folgt die Diskussion von ausge-

wählten Kritiken an Methoden und Funktionen der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa und

worauf sich die Verteidigung dieser Lehren beruft. Zuletzt diskutiere ich das Kon-

zept des de-kulturalisierten Islams, respektive welches als ein

von jeglicher nationaler, regionaler und ethnischer Kultur befreiter Islam als wah-

rer, authentischer Islam konstruiert wird. Darauf folgt im zweiten Kapitel dieses

Abschnitts eine Analyse der Haltungen und Strategien, womit der Einzelne zum

wahren Islam befähigt werden soll: Zunächst diskutiere ich, wie Wissen, Verste-

hen, Reflexion und bewusste Religiosität einen solchen wahren Islam begründen.

Darin wird auch denjenigen Vorstellungen von Wissen und bewusster Religiosi-

tät Raum gegeben, die sich von einer verstehensbasierten Religiosität unterschei-

den. Die Vorstellung von Islam als Vernunftreligion, ergo Gebrauch der Vernunft

als islamisches Gebot, bette ich anschließend in die Kontinuität des islamischen

Vernunftdenkens ein. Zuletzt beleuchte ich, wie sich die von Kritiker*innen und

Verteidiger*innen der sunnitischen Tradition gleichermaßen vorgebrachte Objek-

tivierung koranischer Aussagen und der Anspruch auf Wahrheit zur exegetischen

Pluralität in der islamischen Tradition einerseits und zur Vielfalt von Islamver-

ständnissen andererseits verhalten. Der im Feld vieldebattierten Frage des Me-

morierens und der ritualisierten Religiosität gehe ich im dritten Kapitel anhand

der Koranpraxis nach und analysiere die Aspekte der magischen Seite des Korans

und den spezifischen Sinn der Koranrezitation als religiöse Praxis. Dann diskutie-

re ich das Spannungsfeld von Koranrezitationskompetenzen gegenüber Koranver-

stehkompetenzen. Eine religionssoziologische Analyse der religiösen Akteur*innen

erfolgt im vierten Kapitel, in dem die Haltungen zu den wissens-, reflexions- und

vernunftbasierten Konzepten des wahren Islams habituell und kapitaltheoretisch

analysiert werden. Im letzten Kapitel frage ich danach, ob und wie die ausgeführ-

ten traditionskritischen wie auch verteidigenden Positionen in die Kontinuität der

islamischen Reformtradition eingebettet werden können und welche Auswirkun-

gen diese Verortung auf das Verständnis von islamischem Wissen hat.

Nach diesem Abschnitt fasse ich die Ergebnisse der Diskussionen des islami-

schen Wissens, die Stellung der spezifischen Akteur*innen, die Dispositionen im

Feld und somit die wirkmächtigen Kapitale in einer Schlussbetrachtung zusam-

men.

maḏhab-freien Islams,

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Moscheeleben in Deutschland

Ein Abkürzungsverzeichnis, die Chronologie der Feldforschung, die Bibliogra-

phie, eine Liste der Koranstellen, auf die in der Studie Bezug genommen wird,

sowie das Sach- und Personenregister schließen die Arbeit ab.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003 - am 14.02.2026, 08:11:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

