Einfiihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

Nach rezenten Einschitzungen gibt es zwischen 2100 und 2400 Moscheen in
Deutschland.’ In Moscheen kommen die Menschen in einer Gemeinschaft zusam-
men, verstindigen sich itber Ablauf und Regeln von religiésen Ritualen und Feiern,
sprechen oft die gleiche(n) Sprache(n) und teilen ein religioses Ethos. Neben und
nach der religiosen Primirerfahrung in der Familie und in der Nachbarschaft
konnen Muslime und Musliminnen jeglichen Alters hier explizit und implizit
die Grundlagen und Quellen des muslimischen Glaubens, ethische, sittliche und
kulturelle Werte und Normen erfahren sowie Teil einer gemeinschaftlichen Religi-
onsausitbung werden. In Moscheen werden somit Traditionen und Innovationen
der gemeinschaftlichen und persénlichen Glaubenspraxis gepflegt. Weil sie der
Gemeinschaftsbildung und dem sozialen Austausch ebenso wie der religiosen
Wissensvermittlung dienen und Raum fiir rituelle Handlungen geben, kénnen
Moscheen fiir die religiése Sozialisation von Muslimen und Musliminnen in
Deutschland eine besonders wichtige Rolle spielen.” Um gemeinschaftliches
religiéses Leben zu ermoglichen, braucht es allerdings einen Konsens dariiber,
was als islamisch giiltig, ungiiltig und/oder tolerierbar angesehen wird. Obwohl
Moscheen zu zentralen islamischen Orten in der Offentlichkeit geworden sind und
seit einigen Jahren auch in zunehmendem Mafle im Fokus 6ffentlicher Debatten
stehen, ist aber bislang wenig untersucht worden, wie das Moscheeleben in Bezug
auf rechtschaffene Praxis und giiltiges islamisches Wissen in Moscheen und ihrem
Umfeld von verschiedenen Akteur®innen erzeugt, verhandelt, verindert und mit
Autoritit ausgestattet wird. Aufgrund dieses blinden Flecks erscheinen islamisches
Wissen, religiose Autoritit und die Verstindnisse von islamischer Tradition trotz ihrer
jeweiligen internen historischen und gegenwirtigen Vielfalt als natiirlich gegeben,
statisch und somit unveranderbar.

Die mit diesem problematischen Verstindnis verbundene Forschungsliicke will
die vorliegende Studie schliefRen, die das Restimee fiinfjahriger Feldforschung dar-
stellt. Leitidee dieser Untersuchung ist es, nachzuspiiren, wie in Moscheen so etwas

1 Vgl. HALM/SAUER/SCHMIDT/STICHS 2012: 7-8.
2 Laut SEN/SAUER 2006 besuchen 1/5 der befragten Muslim*innen nie oder so gut wie nie eine
Moschee. Vgl. SEN/SAUER 2006: 28.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, Access



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

wie tradiertes, giiltiges und autoritatives islamisches Wissen produziert, verbreitet
und installiert, aber auch in Frage gestellt wird, wie und welche religiosen und
nicht-religiésen Legitimationen rezipiert oder entwickelt werden, welche Themen
im Vordergrund stehen, welche unberiicksichtigt bleiben und wie sich in diesen
Aushandlungsprozessen wieder neues normatives Wissen formt. Die Normativi-
tat islamischen Wissens erwichst eben nicht einfach allein aus seinem Status als
religiéses Wissen, da Wissen selbst keine normativ verstandene immerwihrende
Giiltigkeit jenseits von Ort, Zeit und Akteur*innen besitzt, sondern nur in »ge-
sellschaftlichen Situationen entwickelt, vermittelt und bewahrt wird«.?> Eine For-
schung, die sich mit dem Moscheeleben mit dem Fokus auf religiéses Wissen und
religiose Autoritit beschiftigt, muss die soziale Bedingtheit des normativen reli-
giosen Wissens mitberiicksichtigen. Mit dieser wissenssoziologischen Perspekti-
ve lasst sich das islamische Wissen in einer Moschee zu einem bestimmten Zeit-
punkt als das Produkt vorangegangener Aushandlungsprozesse betrachten, wel-
ches gleichzeitig weiterhin zur Disposition stehen kann. Die Giiltigkeit von isla-
mischem Wissen und damit auch die Ausgestaltung des Moscheelebens wird tag-
tiglich ausgehandelt, wie schon anhand der Entstehung und Ausdifferenzierung
lokaler islamischer Gemeinschaften und der vielfiltigen Organisierung von Mus-
lim*innen in den letzten 50 Jahren deutlich wird. Daraus ergeben sich sichtba-
re Konsequenzen wie Neugriindungen, Abspaltungen von bestehenden Moscheen,
wechselnde Verbandsmitgliedschaften und interne Fraktionierungen wie sie bei-
spielsweise durch den Ethnologen Werner ScHIFFAUER* und die Religionswissen-
schaftlerin Gerdien JoNKER® dargestellt worden sind.

Islamisches Wissen in Moscheen in Deutschland ist, wie eingangs bereits er-
wihnt, bislang wenig untersucht und auch gesamtgesellschaftliche Diskussionen
um Moscheen greifen kaum innerislamische Debatten in Mainstream-Moscheen
auf bzw. bilden diese stark polarisierend ab. In der Forschung wurde vielmehr
herausgearbeitet, dass Moscheen in Deutschland neben der Schaffung eines orga-
nisatorischen Rahmens fiir religiése Praxis wichtige soziale und gesellschaftliche
Funktionen einnehmen.® Bedeutsam sind diejenigen Aspekte geworden, die den
Integrationsprozess von Muslimen und Musliminnen durch das Vehikel Moschee
in die deutsche Gesellschaft betreffen: Daher sind Fragen der Segregation/Integra-

BERGER/LUCKMANN 2010 ['1966]: 3.

Vgl. SCHIFFAUER 2000 und 2010.

Vgl. JONKER 2002a.

Vgl. FRESE 2002: 26, vgl. SEN/SAUER 2006: 29-31, vgl. SCHMID/AKCA/BARWIG 2008.

oV AW

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

tion” bzw. des kommunalen Dialogs®, die Stellung von Frauen in Moscheen,’® die
stidteriumliche Rolle von Moscheen in urbanisierten Nachbarschaften'®, das Ver-
hiltnis zwischen Moscheen und Islamischem Religionsunterricht an 6ffentlichen
Schulen™, die Rolle und Funktionen von Imamen® und der interreligiése Dialog™
besonders im Fokus der Forschung.'* Tatsichlich ziehen vor allem solche islami-
sche Stromungen die 6ffentliche und wissenschaftliche Aufmerksambkeit auf sich,
die unter den Begriffen Islamismus und Salafismus gefasst werden.” Daher gibt
es einige rezente Forschungsergebnisse dazu, welches islamische Wissen in sol-
chen islamischen Bewegungen in Deutschland einflussreich wird.”® Auffallend ist
an den empirischen Untersuchungen iiber die 6ffentlich vieldiskutierten Koran-
schulen in Mainstream-Moscheen" ihre jeweiligen konzeptionellen Primissen: Die
Forschenden stellen einer traditionell-islamischen Religionspidagogik in Moscheen
eine modern-europdische Religionspidagogik gegeniiber, ohne die gewihlte Konzep-
tion traditionell vs. modern differenziert zu erliutern und zu problematisieren. Nicht
nur wird hierbei eine Dichotomie traditionell vs. modern hergestellt, die mit isla-
misch vs. europdisch korrespondiert. Auch wird der sinngebende Aspekt der kriti-
sierten didaktischen und pidagogischen Inhalte fir die gemeinschaftliche Praxis
der Glaubigen nicht beriicksichtigt und herausgearbeitet.’® Religiéses Wissen wird
darin in der Regel normativ verstanden bzw. als objektiv gegeben betrachtet. Die
tirkischsprachige Forschung zu Moscheen in Deutschland arbeitet ebenfalls auf
der Ebene der normativ verstandenen Praktischen Theologie und formuliert aus —

7 Siehe LEHMANN 2001, KANDEL 2004, CEYLAN 2008, YASAR 2012. Kritisch hierzu: SCHIFFAUER
2008.

8 Siehe JONKER 2002b, BEAUFTRAGTE DER BUNDESREGIERUNG FUR AUSLANDERFRAGEN 2002,
HADDAD 2005, SCHMID/AKCA/BARWIG 2008.

9 Siehe JONKER 1999, 20032, 2003b, NOKEL 2002, SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 249-252, GAM-
PER 2011, BORCHARD/CEYLAN 2011.

10  Siehe KUPPINGER 2010, KUPPINGER 2014, KUPPINGER 2015.

1 Siehe z.B. KIEFER 2001 und 2005, SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 232-245, CEYLAN 2008 und
2014 sowie zuletzt KARAKOG 2019.

12 Siehe CEKiN 2004, KAMP 2006 und 2008, SCHMID 2007, HOCKENOS 2010, CEYLAN 2010, UCAR
2010a, ASLAN/ERSAN-AKKILIG/KOLB 2015. Zu Imaminnen: SPIELHAUS 2012. Damit eng verbun-
den sind auch Studien zur Imamausbildung, zur Akademisierung islamtheologischer Ausbil-
dung und zur islamischen Religionspiddagogik: siehe GRAF 2007, UCAR 2008, CEYLAN 2008,
UCAR/SARIKAYA 2009, UCAR/BERGMANN 2010, UCAR 2010a, UCAR 2011.

13 Siehe KLINKHAMMER/SATILMIS 2007, SCHMID/AKCA/BARWIG 2008: 203-216, KLINKHAM-
MER/FRESE/SATILMIS/SEIBERT 2011.

14  Siehe auch quantitative Studien wie HAUG/MUSSIG/STICHS 2009, HALM/SAU-
ER/SCHMIDT/STICHS 2012.

15 Vgl hierzu: HUMMEL/KAMP/SPIELHAUS 2016: 3-5.

16  Siehe u.a. DAMIR-GEILSDORF/HEDIDER/MENZFELD 2019, DAMIR-GEILSDORF/MENZFELD/HEDI-
DER 2018, DAMIR-GEILSDORF/MENZFELD 2016.

17 Siehe ALACACIOGLU 19992, 1999b und 2000, CEYLAN 2008, CEYLAN 2014.

18 Vgl. MOHR 2006a: 47.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A

13


https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

in der Regel mit schriftlichen Fragebdgen generierten — Forschungsdaten Hand-
lungsempfehlungen fiir Moscheen bzw. fiir iibergeordnete Ebenen.” Die mittler-
weile zahlreichen deutsch- und englischsprachigen Studien iber islamische Or-
ganisationen gehen hiufig stillschweigend davon aus, dass die auf Verbandsebe-
ne gepflegte ideologisch-religiose Ausrichtung und religiése Praxis auch auf die
lokalen Moscheegemeinden iitbertragbar ist.”® Aber weder ist die religiése Praxis
und dementsprechend auch das dort hergestellte religiése Wissen einfach aus den
meist idealtypisch formulierten Verbandstexten herauszulesen, noch kénnen Aus-
sagen der Verbandsfunktiondr*innen direkt auf die lokale Situation projiziert wer-
den. Die Korrelation zwischen Verbandsebene und lokaler Praxis muss zwingend
aufgezeigt werden.

Religidse Autoritat und religiose Akteur*innen

Leitidee dieser Studie ist, dass Moscheen sowohl Orte der autorisierten als auch der
autorisierenden Glaubenspraxis sind: Zentrale Frage ist daher, wie die Akteur*in-
nen in den Moscheen um islamische Kohirenz bemiiht sind. Damit riickt der As-
pekt der religiésen Autoritit naturgemif3 in den Vordergrund: Wer oder was be-
sitzt die Autoritit, etwas als islamisch giltig bzw. ungiiltig zu bewerten und auf
welcher Grundlage wird einer bestimmten Person, einer bestimmten Institution
oder einem bestimmten Text Autoritit attestiert? Welche Akteur*innen sind an
diesen Prozessen beteiligt?

In wissenschaftlichen und 6ffentlichen Debatten zu Moscheen ist seit den
2000er Jahren eine Konzentration auf Imame als religiose Autorititen zu beob-
achten, denen dadurch auch die wichtigste Rolle im Moscheeleben zugeschrieben
wird. In Mainstream-Medien werden teilweise ohne empirische wissenschaftliche
Daten Moscheen eine untertinige Imam-Horigkeit der Gliubigen und eine »Pad-

! unterstellt. Mit der Einengung auf Imame stehen

agogik der Unterwerfung«*
die 20miniitigen Imam-geleiteten Freitagsgebete und -predigten (hutba, tiirk.
hutbe)** als zentrale Gottesdienste im Fokus.” Doch was tun Muslime und Musli-

minnen in der Moschee abgesehen vom Freitagsgebet? Wenn man den Blick von

19 Siehe TOSUN 1993, AsIKOGLU 1993, UsLu 2010. Auch die deutschsprachige Forschung der als
Imame tatigen Autoren wie ALACACIOGLU (1999a), CEKiN (2004) und YILGIN (2007) tendieren
hierzu.

20 Siehe SEUFERT/WAARDENBURG 1999, SEIDEL/DANTSCHKE/YILDIRIM 2000, TEPECIK 2003,
SPULER-STEGEMANN 2002. Auch die jahrlichen Verfassungsschutzberichte des Bundes und
der Lander iibertragen von Landes- und Bundesebene auf lokale Gemeinden. Anders: LEm-
MEN 2001, YASAR 2012, BEILSCHMIDT 2015.

21 OURGHI 2016: 0.5, siehe auch OURGHI 2017.

22 Noch gibt es keine umfassende Untersuchung zu Freitagspredigten in deutschen Moscheen.
SiehezuThemendes interreligiosen Dialogs in Freitagspredigtenin einigen islamischen Ver-
banden in Deutschland: Akca 2014.

23 Alsjournalistisches Beispiel fiir diese Blickweise sieche SCHREIBER 2017.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

Freitagspredigten und Imamen abwendet, sieht man andere Minner und dann
auch Frauen als autorititsgenerierende Akteur*innen sowie zahlreiche religio-
se Angebote und Formate, welche die Vielfalt des Moscheelebens ausmachen:
Neben Freitagsversammlungen sind hierzu die Mitwirkung an religiosen Festen
(‘id, turk. bayram) und religiésen Feiern wie Laylat al-Qadr (tirk. Kadir Gecesi,
dt. >Nacht der Offenbarungd und anderen Gesegneten Nichten (tirk. miibarek
kandil geceleri) sowie Vortrige, >Gesprichskreise« (tiirk. sohbet), »Predigten< (wa 'z,
tirk. vaaz), verschiedene Unterrichtsformen, Gruppentreffs, karitative Tatigkei-
ten, religiose Veranstaltungen und Aktivititen im interreligiésen Dialog sowie
Moscheefeste zu zihlen. Diese konnen von Frauen und Minnern gemeinsam,
getrennt oder geschlechtersepariert bereitgestellt und genutzt werden. Hinzu
kommen spezielle ein- und mehrsprachige Zielgruppenangebote fir und von
Jugendlichen, Frauen, Minnern, Kindern und Senior*innen. Wihrend die ri-
tualisierten Freitagsversammlungen einen eher liturgischen Charakter haben,
weisen die anderen Moscheeformate sowohl explizit als auch implizit dezidierte
Aushandlungsprozesse von Wissen auf, wie ich aufzeigen werde.

Hierfiir ist auch eine praxistheoretische Perspektive erkenntnisleitend: Den
von Routinen, Verhaltensweisen, Ritualen, aufeinander abgestimmten Verhaltens-
codes, vom Wissen iiber angemessene Formen der Bekleidung, Bewegung und In-
teraktion geprigten Alltag in Moscheen gilt es wahrzunehmen und in Hinblick auf
die Fragestellung zu deuten. Eine Forschung zu Moscheen sollte daher weder allein
am Input der Predigten, des Koranschulunterrichts, der Feiern oder der Gemeinde-
Zusammenkiinfte noch allein am Output dieser Handlungen, also z.B. an der Re-
zeption von Predigten durch Moscheebesucher*innen oder ihrem Kenntnisstand
iiber den Koran interessiert sein. Das heif’t, dass in dieser Studie nicht nur die
Einstellungen, Absichten, Motivationen und Ziele von Akteur*innen in Moscheen
oder deren religiose Interessen und Bediirfnisse im Vordergrund stehen. Vielmehr
kann die Analyse der Praxis in den Moscheen z.B. die Nutzung des Gebetssaals,
das Handeln im Unterricht, bei Predigten und Feierlichkeiten, der Umgang mit
dem Koran oder beim gemeinsamen Essen Erkenntnisse fiir die Fragestellungen
bringen. Solche Aspekte einer Alltagspraxis wie Kochen und informelle Treffen in
Moscheen hat die Religionssoziologin Theresa BEILSCHMIDT als relevant fiir die
Ausbildung von verschiedenen Formen der Religiositit identifiziert,* die neben
einer islamischen Normativitit eingeiibt und verstetigt werden, womit diese Pra-
xis Anteil daran hat, was in Moscheen als religioses Wissen verhandelt wird. Diese
perspektivische Erweiterung des explizierbaren Wissensbegriffs durch Praxiswis-
sen driicke ich mit dem integrativen Terminus islamisches Wissen als ein aufeinan-
der bezogenes Produkt von religiésem Wissen und Handlungen aus, durch welches

24 Vgl. BEILSCHMIDT 2015.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, Access



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

Normativititen, Autorisierungen und Legitimationsprozesse in Moscheen erfasst
werden kénnen.

Fiur die vorliegende Studie war es grundlegend, mit einem erweiterten Be-
griff von religiosen Akteur*innen zu arbeiten, der neben religiosen Expert*innen wie
Imam*innen und Theolog“innen auch religiése Nicht-Expert*innen, so genannte
Laien oder einfache Glaubige, umfasst. Diese Ausweitung soll helfen, nicht nur die
Zirkulation islamischen Wissens, sondern auch die Kreisliufe der Autorisierung
und Legitimierung — sowie der Delegitimierung — von Wissensbestinden ebenso
wie von Wissensproduzent*innen zu beschreiben. Dabei stehen nicht die Islami-
zitit von Handlungen oder die abfragbaren Haltungen von Akteur*innen per se
im Fokus, und auch ihre religiose Identitit sowie die Grade ihrer Religiositit wer-
den weitgehend ausgeklammert.” Die untersuchten Moscheen werden des Wei-
teren nicht als isolierte, sondern vernetzte Orte aufgefasst, die zudem in einem
islamischen Feld situiert sind, in dem einzelne Akteur*innen, Moscheegemeinden,
Verbinde und andere Institutionen miteinander, gegeneinander und gegeniiber
gesellschaftlichen Erwartungen und Interventionen um Einfluss und Legitimitit
ringen. Mit der Betonung der Moschee als eines religiosen Ortes ist nicht inten-
diert, ihre Bedeutung als eines nichtreligiésen, sozialen Treffpunkts zu minimie-
ren: Moscheen sind Orte der Geselligkeit, der Solidaritit und des Austauschs iiber
Arbeit, Wohnen, Politik, Kinder, Bildung und vieles mehr. Als solche sind sie Teil
von anderen sozialen Milieus und Netzwerken. Somit ist auch das nicht dezidiert
religiése Milieu der Akteur*innen prigend fiir das Moscheeleben in Deutschland.
Von der Vorstellung ist Abschied zu nehmen, dass hegemoniale Ideen, Institutio-
nen und religiose Funktionstrager lediglich auf die einzelnen Menschen einwir-
ken und die Weltsicht von einfachen Muslim*innen bestimmen, ohne dass diese
einen Anteil an eben jener Gestaltung hitten, denn wie der Anthropologe Mar-
tin VAN BRUINESSEN treffend feststellt: »Even at the basic level of communication
between the imam and the congregation, the production of islamic knowledge is
a process of negotiation between various actors with differing interests.«** Auf-
merksamkeit durch die Forschung haben einfache Muslim*innen in Deutschland in
Bezug auf ihre mégliche Rezeption von religiésen Ideen und Ideologien, dem Grad
ihrer Religiositit sowie ihrer religiosen Identitit und Integrationsfihigkeit in die
europiischen Gesellschaften auf sich gezogen.?” Ihrer aktiven Rolle in Moscheen

25  Vgl.zuFragen der|dentitit und Religiositdtim Moscheekontext u.a. THIELMANN 2008, SPIEL-
HAUS 2011, YASAR 2012, HERDING 2013, BENDIXSEN 2013, KUPPINGER 2015, REISINGER 2015,
BEILSCHMIDT 2015, DAMIR-GEILSDORF/MENZFELD 2016.

26 VAN BRUINESSEN 2011: 8.

27  Eine Reihe von qualitativen empirischen Studien mit diesen (religions-)soziologischen
Schwerpunkten dominierten in den 2000er Jahren die Forschung: KLINKHAMMER 2000,
KARAKASOCGLU-AYDIN 2000, NOKEL 2002, FRESE 2002, TIETZE 2001, KELEK 2002, GLESER 2002,

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

haben bisher lediglich ScHIFFAUER*® und BEILSCHMIDT breiten Raum eingeriumt.
In beiden Studien zeigt sich ein aufeinander bezogenes Verhiltnis von einfachen
Muslim*innen zu Personen, die als religiose Autorititen wahrgenommen werden.
Es ist davon auszugehen, dass alle Akteur*innen mit ihren Rezeptionen, Deutun-
gen und Wahrnehmungen die Botschaften, um die es geht, ja auch direkt und indi-
rekt mitformen, was sich im konkreten Moscheekontext entladen kann. In diesen
Prozessen werden dabei die sinngebenden Deutungen, die die Akteur*innen ihrer
eigenen personlichen Situation geben, religis, politisch und sozial wirkmichtig:
Denn Wissen, das im religiésen Kontext als giiltig oder ungiiltig angesehen wird,
hat Implikationen fiir alle Bereiche, die von Religion abgedeckt sein kénnen und
damit den Menschen in vielerlei Hinsicht tangieren: Stichworte sind hier Fragen
nach der personlichen Rechtleitung, der guten Lebensfithrung und letztendlich das
Seelenheil, Fragen nach einem sozialen und gerechten Miteinander und der Gestal-
tung von gemeinschaftlichem Leben, Fragen nach den konkreten und korrekten
Formen des Kleidens, Sitzens, Begriif3ens, karitativen Handelns, der Geschlechter-
verhiltnisse u.w. Es sind also jene Themen, die die religidsen Bediirfnisse und die
Leidenschaft der Menschen ansprechen kénnen und in einem bestimmten sozia-
len Umfeld relevant werden, die zu intensiven Aushandlungsprozessen, zu Wandel
und zu Abgrenzungen fithren.

Schon diese Hinweise zeigen, dass das Verstindnis von religiosen Akteur*innen,
die in der Religionssoziologie seit Max WEBER als diejenigen Akteur*innen ver-
standen werden, die mit religiéser Macht ausgestattet sind, einer Revision bedarf.
Der Soziologe und Kulturanthropologe Pierre BOURDIEU beschreibt aufbauend auf
WEBERSs religionssoziologischen Ausfithrungen die Konstituierung eines religiésen
Feldes als »das Ergebnis der Monopolisierung der Verwaltungen von Heilsgiitern
durch ein Korps von religidsen Spezialisten«.”® Diese werden als die ausschlieRlichen
Inhaber*innen von religisem Wissen und Kompetenzen der Heilsgebung betrach-
tet, die somit die alleinige Deutungsmacht iiber religiéses Wissen besitzen. Re-
ligiose Akteur*innen verfiigen demnach tiber Autorititsstrukturen, um auf Laien
als »der Religion Unkundige«®® einzuwirken. Laien und die von Laien gebildete Ge-
meinde werden von WEBER und BOURDIEU auflerhalb des Begriffs von religiosen
Akteur*innen angesiedelt. Die Annahme, dass religiése Deutungshoheit fast aus-
schlieRlich in den Hinden einer Priesterschaft, also einer organisierten religiosen
Elite von ausgebildeten Expert*innen, liegt, und die aus dieser Machtposition her-
aus anderen islamisch-religiésen Konstellationen und Akteur*innen die Legitimi-
tit absprechen kann und diese in die Marginalitit abdringt, ist im islamischen

KARAKASOELU-AYDIN/BOOS-NUNNING 2005, OzTURK 2007, VON WENSIERSKI/LUBCKE 2007,
HUNNER-KREISEL/ANDRESEN 2010, GUNTHER 2012, YASAR 2012, SCHMITZ/ISIK 2015.

28  Vgl. SCHIFFAUER 2000.

29  Vgl. BOURDIEU 2011: 45 [Hervorhebung im Originall.

30 BOURDIEU 2011: 51.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A

17


https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moscheeleben in Deutschland

Feld in Deutschland kaum giiltig, wie ich aufzeigen werde. Fiir die Genese des
islamischen Feldes in Deutschland von erheblicher Bedeutung ist der Aspekt der
Selbstorganisation von Muslim*innen ohne amtsreligiése Expertise und Autoritit.
Es ist zu beobachten, dass die jeweilige religiose Autorisierung von islamischem
Wissen von gesellschaftlichen Konjunkturen und dem Verhiltnis zum politischen
Feld einerseits und den habituellen Dispositionssystemen aller Akteur*innen an-
dererseits abhingig ist. Beide sind wiederum relational aufeinander bezogen und
strukturieren sich gegenseitig. Ich argumentiere in der vorliegenden Arbeit, dass
religiése Akteur*innen somit nicht begrenzt sind auf Expert*innentum, Charisma
oder Amtsautoritit und damit religiése Autoritit per se ausfiillen, sondern dass
Nicht-Experten und Nicht-Expertinnen durch ihre Beitrige und ihr Handeln im isla-
mischen Feld das islamische Wissen im Moscheeleben mitbestimmen. Jenseits von
Rezeption und Subjektivierungsprozessen durch welche Instanz auch immer ist
ihr kulturelles, soziales, religises und teilweise auch 6konomisches Kapital wirk-
michtig bei der Zuweisung von religioser Autoritit. Es muss also danach gefragt
werden, wie islamisches Wissen und religiése Autoritit in Moscheen im Zusam-
menspiel zwischen verschiedenen Akteur*innen innerhalb von Moscheen generiert
werden.

Dieser Perspektivenwechsel fithrt dazu, dass insbesondere die religiose Wis-
sensproduktion von Frauen und tiber Frauen auch in den Fokus tritt. Die ver-
mehrte Sichtbarkeit von Frauen in der Moschee in den vergangenen 40 Jahren ist
ein Zeichen, dass Frauen in dieser wichtigen Sphire offentlichen religiosen Le-
bens eine immer prominentere Rolle spielen:® als adressierte Gliubige, als Mit-
gestalterinnen der religiésen Arbeit in den Moscheen sowie dezidiert als religio-
se Expertinnen. Die internationale Forschung stellt diesen Wandel auch aufler-
halb Deutschlands in verschiedenen Lindern und urbanen Nachbarschaften fest.
Er wird indes durch jeweils unterschiedliche religiése, politische, biirokratische,
bildungstechnische und soziale Umgebungen erklirt und in der Regel in die Ge-
schichte des (religiésen) Bildungserwerbs von Frauen, islamischen Aktivismus und

31 Vgl.JONKER 2002b, 2003a und 2003b, AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006, SPIELHAUS 2006, GAMPER
2011, KUPPINGER 2012, REISINGER 2015. Es gibt allerdings nur wenig Forschungen dazu, wie
der Moscheebesuch von Frauen friiher ausgesehen hat. Fiir Deutschland sieht SPIELHAUS im
zeitlichen Vergleich von 1998 und 2006 bei nichttiirkischen Moscheen in Berlin einen Anstieg,
was den Moscheebesuch von Frauen angeht, wahrend tiirkische Moscheen schon 1998 mehr-
heitlich Gber einen separaten Frauenraum verfiigten, was auf Moscheebesuch von Frauen
hinweist (Vgl. SPIELHAUS 2006: 65-66). Doch solange es keine gegenteiligen Forschungser-
gebnisse gibt, spricht m.E. auch nichts dagegen, die These vom Wandel im Moscheebesuch
von Frauen aufrecht zu erhalten.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

religioser Selbstdisziplinierung eingeschrieben.?* Erfreulicherweise gibt es einige
Forschungsergebnisse zur Frage nach weiblicher religiéser Fithrerschaft und Au-
toritit in Bezug auf weibliche Moscheefrequentierung, auch fiir Deutschland.® Es
fehlt aber noch an grundlegenden empirischen Analysen zur religidsen Praxis und
zum religiosen Wissen von Frauen in Moscheen in Deutschland wie beispielsweise
die Nutzung der Gebetssile, die Teilnahme von Frauen an religiésen Festen und
Feiern der Gesegneten Nichte oder die Verrichtung von Gemeinschaftsgebeten in
Moscheen, an denen Frauen weitaus seltener teilhaben als Manner (wie z.B. Frei-
tagsgebete, Feiertagsgebete und Totengebete). In der vorliegenden Studie werden
die Verflechtungen des weiblichen Moscheebesuchs mit Raumpraxis, Prozessen
religioser Normativierung, sozialen Bedingungen und institutionellen Strukturen
sowie mit Diskursen im islamischen Feld vertieft beschrieben und analysiert. Die
akteurs-, raum- und feldbezogene Perspektive in dieser Studie erlaubt es, die Ent-
wicklungen in Deutschland von den 1980er und 1990er Jahren bis heute als andau-
ernde lokale Kimpfe von Frauen und Minnern um den gegenderten Moscheeort
anzusehen und gleichzeitig zu beriicksichtigen, dass national und transnational
agierende islamische Verbinde als Trigerorganisationen der lokalen Moscheen so-
wie transnationale muslimische Netzwerke und diskursiv vermittelter Frauenak-
tivismus mit und ohne direkte Verbandsassoziation das Feld bei dieser Frage er-
heblich strukturieren.>* Die Moschee als »male-gendered space<** hat in Studien,
die sich auf Frauen konzentrieren, schon einige Aufmerksamkeit erhalten. In der
Forschung zu Moscheen allgemein konzentriert sich die Forschung aber auf die
von Minnern in der Regel fiir Manner geschaffenen religiésen Moscheeaktivitd-
ten. Meist bleibt hier der Umstand, dass damit die Moschee als minnlicher Ort
reproduziert und die vorgefundene religiése Praxis als mdannlicher Islam markiert
werden miisste, unausgesprochen. Zum einen fithrt dies dazu, dass die Stellung
von weiblichen Akteuren im Vergleich mit Mannern als defizitir analysiert wird.
Zum anderen kann dies als Hinweis darauf gelten, wie in der Forschung ein eigent-
lich ménnlicher Islam als der Islam hegemonialisiert wird. Wenn Muslime/Islam ohne
Gender-Attribute alleine da stehen, kénnten sie eigentlich auf Frauen und Manner

32 Vgl.z.B. MAHMOOD 2005 (Agypten), KALMBACH 2008 (Syrien), BOTTCHER 2002 (Syrien), Mc-
DONOUGH/HOODFAR 2005 (Kanada), TORAB 2007 (Iran), HASSAN 2011 und 2012 (Tirkei),
RAUSCH 2012 (Marokko), RAUDVERE 2012 (Bosnien-Herzegowina).

33  Siehe BANO/KALMBACH 2012, HAMMER/SPIELHAUS 2013.

34  Am Feldforschungsort sind Akteurinnen teilweise aktiv in lokalen, regionalen, iberregiona-
len oder bundesweit aktiven Aktionsbiindnissen, in verbandlichen und unabhingigen musli-
mischen Frauenverbanden, (Frauen-)Anti-Diskriminierungsnetzwerken und feministischen
Netzwerken vernetzt.

35 HASSAN 2012: 88.

36  Siehe z.B. TOSUN 1993, DAIBER/JONKER 2003, JONKER 2003b, CEYLAN 2006, YILGIN 2007, CEY-
LAN 2008, CEYLAN 2010, YUKLEYEN 2009, YASAR 2012, SCHMID/AKCA/BARWIG 2008.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Moscheeleben in Deutschland

gleichermafen hinweisen.?” Teilweise stehen in Studien aber minnliche Muslime
im Fokus, ohne dass dies markiert, problematisiert oder analysiert wire.>® Dage-
gen werden Frauen/female, also mit einem Gender-Attribut, explizit in den Titeln
von Studien markiert, wenn sie sich den Frauen widmen.* In der vorliegenden
Studie wurde der Fokus nicht auf das markiert Minnliche oder Weibliche gelegt,
sondern Frauen und Minner gleichermaflen untersucht. Dabei bedingt die hohe
feldimmanente Thematisierung der Gender-Frage bei Mannern wie Frauen, dass
ich diesen relevanten Aushandlungen entsprechend Raum gebe.

Kampfe um islamisches Wissen: das islamische Feld

Die These von der Moschee als Aushandlungsort von islamischem Wissen soll nicht
so verstanden werden, dass die Moscheen vollkommen autonom und zentral seien.
Stattdessen ist feststellbar, dass Moscheen in sozialen Machtverhiltnissen stehen,
die durch Organisation und Kontrolle, Autonomie und Hierarchien im islamischen
Feld gepragt werden. Moscheen und die lokalen Akteur*innen begreife ich damit
als in einem spezifischen sozialen Feld verortet, nimlich dem islamischen Feld, in
dem um Legitimitit und Autoritit islamischen Wissens und religiéser Macht ge-
rungen wird. BOURDIEU konzeptualisiert soziale Felder als Kraft- bzw. Kampffel-
der, in denen verschiedene Krifteverhiltnisse wirken und in denen fixierte und
implizite Regeln vorhanden sind. Die Krifteverhiltnisse sind von Akteur*innen
konstituiert, die in diesem Feld mittels ihrer kulturellen, sozialen und/oder 6ko-
nomischen Kapitale ihre Interessen durchzusetzen versuchen. Der so entwickelte
Habitus der Akteur*innen bestimmt sowohl ihren Wirkungsrahmen als auch ihre
Positionierungen im Feld.*® Dieses Feldkonzept erlaubt es, der Produktion isla-
mischen Wissens in Moscheen, respektive im islamischen Feld, in Bezug zu loka-
len Akteur*innen und ihrer Praxis sowie in Bezug zu iber die Lokalitit hinaus-
gehenden Strukturen und Verflechtungen in einem riickgekoppelten Wirkungs-
prozess nachzugehen. Das Wirkungsfeld der Moschee mit Gruppenleiter*innen,

37  Siehe z.B. VAN BRUINESSEN/ALLIEVI 2011, BAUKNECHT 2001, HERDING 2013, JONKER 2002a.

38  Siehe z.B. LOEFFLER 1988, ALACACIOGLU 19992, 1999b und 2000, BURCKHARDT QURESHI 1996,
FRESE 2002, CEYLAN 2006, YILGIN 2007, SCHIELKE 2006 und 2009. Diese Studien weisen in
ihren Titeln gender-unmarkierte Akteure, islamisches Wissen, Lebensaspekte oder Identita-
ten als Untersuchungsgegenstand aus (Beispiel: »Muslime«/»muslims«), untersuchen dabei
ausschliefilich Manner. Ausnahmen bestatigen die Regel: SCHIFFAUER markiert seine Ethno-
graphie dezidiert als mannlich (siehe SCHIFFAUER 2000).

39  Siehe z.B. DECKER 2013, BENDIXSEN 2013, NOKEL 2002, KLINKHAMMER 2000, BERGHAM-
MER/FLIEGENSCHNEE 2014, GLESER 2002, JOUILI 2015, JONKER 1999, BOTTCHER 2002, KALM-
BACH 2008, ABDEL-RAHMAN/ULFAT 2011, BORCHARD/CEYLAN 2011, BANO/KALMBACH 2012. Erst
ganz neue Studien verzichten auf gendermarkierte Titel (z.B. BEILSCHMIDT 2015, JACOBSEN
2010), auch wenn sie sich empirisch vornehmlich auf Frauen stiitzen (z.B. HAERI 2013, HART
2013).

40 Vgl. BOURDIEU 1998: 48-57.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

Moscheebesucher*innen, religiésen Expert*innen, Gruppenmitgliedern und Vor-
stinden unterliegt verschiedenen Einfliissen: Akteur*innen in Moscheen sind teils
iiber formelle oder affiliierte organisatorische Beziehungen und Hierarchien, teils
iiber lockere bzw. informelle Verbiinde, Biindnisse und soziale Medien mit bun-
desweit aktiven islamischen und nichtislamischen Verbinden, mit lokalen, iiber-
regionalen und teilweise transnationalen europa- und mittelmeerweiten Netzwer-
ken und/oder mit Diaspora- und Religionspolitiken verschiedener Staaten verbun-
den. Aktivititen im christlich-islamischen Dialog, die Lebenswelten der Gemein-
debesucher*innen und deren Engagement in beispielsweise dezidiert islamischen,
feministischen und/oder antirassistischen stidtischen, zivilgesellschaftlichen und
iiberregionalen Zusammenhingen demonstrieren die Verflechtungen im islami-
schen Feld ebenso. Insbesondere aber sind die Islampolitiken von Bund und Lin-
dern und der Kampf um Anerkennung von islamischen Verbinden, den Triger-
organisationen von Moscheen, als wichtige Bezugspunkte anzusehen. Ich zeichne
nach, dass das zunichst von der deutschen Offentlichkeit und dem Staat weitge-
hend autonom entwickelte islamische Feld mit den Interventionen deutscher staat-
licher Stellen ab den 2000er Jahren sich verindert hat und argumentiere, dass sich
dies auf die im islamischen Feld als wertvoll angesehenen Kapitale von Akteur*in-
nen in lokalen Moscheen auswirkt: Dies betrifft z.B. die Deutschsprachigkeit, das
Engagement im Dialog, bestimmte Kulturtechniken in der Kommunikation, die
Konzentration auf die Ausbildung von religiésen Autorititen, religiésen Aktivis-
mus mit der Betonung des Rechts auf Religionsausiibung sowie Bestrebungen nach
Professionalisierung der Moscheearbeit, also die Bestindigkeit und Kontrolle des
islamischen Wissens. Die Entwicklungen der religiosen Felder muslimischer Mehr-
heitsgesellschaften, insbesondere das der Tiirkei, stellten bei der Genese des isla-
mischen Feldes in Deutschland wirkmichtige Bezugspunkte dar, die auch in der
Gegenwart einflussreich bleiben. Die Religionspolitik und das Engagement des titr-
kischen Staates im islamischen Feld in Deutschland muss daher ebenfalls mit ihren
jeweils unterschiedlichen Effekten untersucht werden. Dabei korrespondiert der
Wille von Verbinden und staatlichen Akteur*innen, Einfluss auf lokale Moscheen
auszubilden, mit dem Willen lokaler Akteur*innen, sich an Bezugssysteme von is-
lamischer Giiltigkeit anzubinden und damit Ressourcen und religiése Autoritit fir
die lokale Situation verfiigbar zu machen, wie ich aufzeigen werde. Was den wech-
selseitigen Einfluss zwischen Feld und lokalen Gemeinden angeht, miissen somit
organische, organisationsbedingte, personelle, diskursive und informelle Verflech-
tungen beriicksichtigt werden, was sowohl die Beziehungen innerhalb einer Mo-
schee, das Verhiltnis zu muslimischen Nachbargemeinden als auch den Transfer
von wissenschaftlich-akademischen Diskussionen aus den Theologien und islami-
schen Bewegungen in die lokalen Moscheen und umgekehrt reguliert. Damit kann
islamisches Wissen iiber einzelne Moscheen hinaus in anderen Moscheen zirku-
lieren. Mit diesen Forschungsperspektiven konnen Strukturen der Autorisierung

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, Access

2


https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Moscheeleben in Deutschland

offengelegt werden, die iiber das rein normativ verstandene Wissen hinausgehen.
Ich argumentiere, dass Prozesse der Legitimation und Autorisierung von Wissen
von Interessen, Handeln und Positionen der Menschen geprigt sind und dass sich
diese anhand der sozialen und religiésen Praktiken in einem sozialen Feld analy-
sieren lassen. Die Aushandlung von islamischem Wissen ist somit als ein Kampf
um religiose (Deutungs-)Macht zu verstehen: Der Islamwissenschaftler Frank PE-
TER betont, dass »these external influences on the Islamic field — more precisely on
the assessment of religious capital and the convertibility of other forms of capital
in the religious field — do not have an automatic impact, but are crucially mediated
in specific ways and/or rejected by Muslims through the reference to certain Isla-
mic principles and concepts«.* Nach PETER liegen unter der Oberfliche des Riick-
griffs auf »islamische Prinzipien und Konzepte« solche religiésen Praxen, deren
Sinn den Wert der verhandelten religidsen Kapitale ausmacht. In der vorliegenden
Arbeit werde ich darauf aufbauend aufzeigen, dass die Ausgestaltung des als giiltig
angesehenen islamischen Wissens und ergo der religisen Autoritit erheblich vom
Zusammenwirken der kulturellen, sozialen, 6konomischen und insbesondere re-
ligiosen Kapitale aller Akteur*innen abhingt. Dabei hat sich offenbart, dass nicht
nur der Riickgriff auf »islamische Prinzipien und Konzepte« bestimmend ist, son-
dern auch diejenigen Werte und Normen, die in der lebensweltlichen Orientierung
kognitiv nicht religios fundiert sind — sich derart allenfalls habituell ausdriicken —
eine ebenfalls erhebliche Bedeutung aufweisen. Damit verschieben sich Positionen
von Akteur*innen im Feld und die als wertvoll angesehenen religiosen Giiter und
Kapitale und somit auch die Kimpfe im Feld.

Die islamische Tradition: Kampf um den wahren Islam

Die Kimpfe im Feld werden erheblich von der Konzeptualisierung eines wahren
bzw. falschen Islams geprigt. Die im Feld selbst auf dem Priifstand stehenden und
von mir hier vertieft untersuchten Wissensbestinde sind somit Teil von Kimpfen
um Deutung und Deutungsmacht. Sie entziindeten sich zwar an glaubensprak-
tischen Themen wie der (kognitiv oft nicht verstandenen) Koranrezitation, dem
Verhalten von Frauen in Moscheen oder der Ausrichtung einer religiésen Feier,
betreffen aber schliellich die theologischen Grundlagen des Glaubens und Han-
delns. Diese umfassen beispielsweise die Kritik an der Nachahmung (taqlid, tirk.
taklit), das Memorieren vs. das Verstehen von religiosen Quellen, insbesondere den
Umgang mit dem Koran, den so genannten Volksglauben, Aspekte der Glaubens-
praxis (‘ibada, tiirk. ibadet) und der korrekten Lehre (‘aqida, pl. ‘aqa’id, turk. itikat,
akaid), den islamischen Vernunftdiskurs sowie den Stellenwert von Vernunft, Re-
flexion, Wissen und bewusste Religiositit als genuin koranische Prinzipien. Auch

41 PETER 2006b: 709.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, Access



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

Themen wie Frauen und Geschlechterverhiltnisse und die Bindung an Schulmei-
nungen bzw. die Ausbildung eigener Meinungen in Religionsfragen stehen zur Dis-
kussion.

Die Aspekte Vernunft, Rationalitit und Reflexion des Glaubens gehéren zu den
hiufigsten Forderungen eines reformierten und zeitgemifien Islams, wie sie in po-
puldren Debatten als Merkmal von progressiven und aufgeklirten Muslim*innen,
die nur so in westliche Gesellschaften passen, thematisiert werden. Interessanter-
weise ist es bisher nicht untersucht worden, wie Vernunft und Reflexion sowohl als
Mittel als auch als Ziel der religiésen Praxis in Moscheen in Deutschland Anwen-
dung findet bzw. wie religiose Akteur*innen in Moscheekontexten auf Vernunft
und Reflexion griindende Religionsverstindnisse konzeptualisieren bzw. verbali-
sieren. Das Verhiltnis von Akteur*innen zu den genannten Wissensbestinden be-
rithrt ihr Verhiltnis zu religiésen Autorititen, zum sunnitischen Mainstream (Ahl
as-sunna wa-l-gama'a, tirk. ehl-i siinnet ve'l cemaat), zu dessen Methoden, Lehrmei-
nungen und zur Schulbindung (madhab, pl. madahib, tiirk. mezhep) besonders. Uber
diese Feststellung hinaus ist es aber notwendig, die umkimpften Wissensbestin-
de auf ihre Funktion zu untersuchen und sie in den Kontext theologischer Debat-
ten zu stellen. Bisher unberiicksichtigt geblieben ist auch der jeweils eigene Sinn,
den Gliubige aus ihrem Religionsverstindnis generieren. Ich arbeite heraus, dass
der Vernunftdiskurs bei Manchen dazu fiihrt, dass sie mit der Kritik an ihren bis-
herigen religiosen Praxen ihre Heimat des Religiésen in der Krise sehen und wi-
derstindig gegen bestimmte Entwicklungen sind. Andere dagegen umarmen den
ihrer Ansicht nach philosophischen, verniinftigen Islam, weil sie diesen in einer auf
Ratio ausgerichteten Umgebung fruchtbar machen kénnen. Neben der deutlichen
Verteidigung bzw. Kritik an der Tradition gibt es aber auch solche Akteur*innen,
die mit Riickgriff auf eben diese Gelehrtentraditionen ganz dhnliche Konzepte von
Vernunft und Reflexion vorbringen. Ich argumentiere daher, dass die Unterschiede
zwischen Verteidiger*innen und Kritiker*innen der islamischen Tradition hiufig
in den Haltungen und Positionen zur Ahl as-sunna wa-l-gama‘a als aufrechtzuerhal-
tende hegemoniale Lehre liegen. Daher widme ich dem Aspekt, dass die Kritik an
der sunnitischen Tradition als Kritik an und die Bindung an Autorititen formuliert
wird, grolRen Raum. Wesentlich ist fiir die Diskussion auch, wie durch das jeweilige
Verstindnis von islamischer Tradition bestimmte religiése Quellen und Deutungen
privilegiert werden, was wiederum die Wahrnehmung von objektiver Wahrheit, das
Verhiltnis zur Deutungsvielfalt, zum Thema religiése Neuerung und die Bedeu-
tung des Rickgriffs auf die Offenbarungszeit berithrt. Insgesamt steht das Ver-
stindnis von und die Bindung zur islamischen Tradition insgesamt zur Disposition.
(Re-)Produktion, Verbreitung, Vermittlung, Legitimierung und Autorisierung von
islamischem Wissen und religioser Autoritit wandeln sich als Folge von Massen-
bildung, Massenmedien, Kommunikationstechnologien, Mobilitit und Migration

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A

23


https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Moscheeleben in Deutschland

sowie der Transnationalisierung und Globalisierung von Ideen stetig.** Dadurch
hat sich auch der Zugang und die Haltung von nicht-gelehrigen Muslim*innen zu
Autorititsfragen verindert, d.h. religiose Autorititen schwinden, sind fragmen-
tiert und/oder kénnen neu als solche aktualisiert werden. In neueren Forschun-
gen wird zwar darauf hingewiesen, dass sich muslimische Nicht-Expert*innen in
Europa in ihrer Haltung zu giiltigem islamischem Wissen an islamische Diskurse
anbinden® - doch wie diese Anbindung sowohl bei Expert*innen als auch Nicht-
Expert*innen in Moscheen in Deutschland konkret aussieht, auf welche ideenge-
schichtlichen Traditionen sie sich berufen und wie diese Anbindung die Werte und
Normen der Akteur*innen beriihrt, fehlt weitgehend. Ich frage in dieser Forschung
daher nicht nur nach dem Stand, der Wirkung und dem méglichem Wandel isla-
mischen Wissens in Moscheen in einem weitgehend selbstorganisierten religiésen
Feld, sondern auch, wie das verhandelte islamische Wissen ideengeschichtlich ein-
geordnet werden kann. Mit einer solchen in-depth-Untersuchung konnen schlie3-
lich nicht nur Analysen zum Stand des sunnitischen Mainstreams, der Ahl as-sunna
wa-l-gamaa, in Deutschland, vorgelegt werden, sondern auch Beziige zur lebendi-
gen islamischen Wissenstradition — einschlief8lich zu islamischen Erneuerungsbe-
wegungen — hergestellt werden.

Daten der Feldforschung

Die vorliegende Studie ist das Ergebnis meiner Feldforschung zwischen 2012 und
2016. Die Analysen beruhen auf teilnehmenden Beobachtungen, Interviews und in-
formellen Gesprichen mit Akteur*innen in Moscheen und muslimischen Gruppen
in einer westdeutschen Stadt mittlerer GroRe (genannt: Hauptfeldforschungsort), in
Moscheen der umliegenden Dérfer und Kleinstidte sowie in Moscheen, die in ei-
ner anderen Region in Westdeutschland (Feldforschung 2015-2016) liegen. Dabei
sollte der Begrift Moschee nicht zu eng gefasst werden: Es wurden auch Veran-
staltungen miteinbezogen, die von moscheelicher Seite (mit)organisiert wurden,
aber auflerhalb der Moscheen stattfanden (z.B. das Jugendfestival der DITIB*-
Regionaljugend oder religiése Zusammenkiinfte in Privatwohnungen). Auch sind
solche Aktivititen inbegriffen, die von Kulturvereinen organisiert wurden, die kei-
ne direkten Verbindungen zu Moscheen aufweisen, aber die Moscheeklientel an-

42  Siehe CAEIRO 2011: 127-129, HIRSCHKIND 2001, AMIR-MOAZAMI/JOUILI 2006, JACOBSEN 2010:
226-227.

43 Siehe detailliert SCHRODE 2010 (Deutschland) zu halal-Diskussionen und allgemeinerJacos-
SEN 2010 (Norwegen).

44 Tiirkisch-islamische Union der Anstalt fiir Religion e\V. (Diyanet isleri Tiirk islam Birligi e.V., DI-
TIB), Sitz in KolIn, gegr. 1984/1986. Neben DITIB ist auch die Schreibweise DiTiB verbreitet.
Siehe zu DITIB: YASAR 2012, BEILSCHMIDT 2015, GORZEWSKI 2015.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

sprechen (z.B. eine religiose Feier mit Vorfithrung einer Reliquie® oder das 6f-
fentliche Frithstiick des deutsch-tiirkischen Elternvereins). Ich ziehe gegebenen-
falls auch veroftentlichte Feldbeobachtungen heran, die ich im Rahmen eines For-
schungsprojekts zu islamischen Vereinigungen von 2006-2008 gemacht habe.*
Um die zugesicherte Anonymitit der lokalen Akteur*innen, insbesondere derjeni-
gen ohne Amt und Funktion, zu wahren sowie um eine Identifizierung zu erschwe-
ren, habe ich allen lokalen Akteur*innen, Moscheen und Gruppen Pseudonyme ge-
geben und nenne die Stadt selbst nur Hauptfeldforschungsort.*”

Im Mittelpunkt meines Interesses standen Moscheen, die in einem bestimm-
ten Gebiet das islamische Leben weitgehend prigen. Diese waren am Hauptfeld-
forschungsort den grofien Verbinden DITIB, IGMG*® und VIKZ* angehérig bzw.
mit diesen affiliiert. In die Feldforschung bezog ich auch arabischsprachige Ge-
meinden und die Ahmadiyya-Gemeinde mit ein. Da sich die Auswahl der vertieft
untersuchten Moscheen und Aktivititen nach eigenen sprachlichen Kenntnissen,
d.h. Deutsch, Tiirkisch, Englisch und Franzgsisch, richten musste, wurden diese
Gemeinden nur fiir bestimmte Analysen wie die Ausgestaltung der Moscheeriume
herangezogen. Veranstaltungen der Ahmadiyya-Gemeinde laufen mehrheitlich in
Urdu ab und arabischsprachige Gemeinden interagieren in der Regel in verschie-
denen arabischen Dialekten. In diesen Gemeinden wie auch in den nicht weiter un-
tersuchten bosnischsprachigen Moscheen gibt es natiirlich auch deutschsprachige
Akteur*innen. Wie in den dominant tiirkischsprachigen Gemeinden auch, betref-
fen deutschsprachige Angebote nur einen Teil des Moscheelebens, insbesondere
die Jugendarbeit und die Kommunikation unter Jiingeren. Damit war fiir mich das
vertiefte Untersuchen der Interaktionen nicht maoglich gewesen, da nur mit dem
Fokus auf die deutschsprachigen Angebote und Akteur*innen der Kontext der Ge-
samtgemeinde nicht ausreichend abgebildet werden konnte. Das heif3t nicht, dass

45  Beidieser Veranstaltung wurde eine Reliquie (Barthaare des Propheten Muhammad, die im
Turk. als sakal-1 serif bezeichnet werden) in einem grofen Saal am Hauptfeldforschungsort
vorgefiihrt und wurde von Menschen aus allen tirkisch-muslimischen Vereinen frequentiert.
Organisiert wurde der Abend von einem tiirkisch-deutschen Bildungsverein, der zum Hiz-
met-Netzwerk gehort. Zur Hizmet-Bewegung siehe AGAI 2004, SEUFERT 2013 und (unter Be-
riicksichtigung aktueller Entwicklungen) OzTURK 2016.

46  Die Ergebnisse der Studie sind erschienen in SCHMID/AKCA/BARWIG 2008 und AKCA 2009.

47  EineChronologie der Feldforschung mitallen Daten, Akteur*innen und Moscheen findetsich
im Anhang.

48 Islamische Gemeinschaft Milli Goriis eV. (IGMG), Sitz in K6ln, 1976 als AMGT, Avrupa Milli
Goviig Teskilatlari, (»Vereinigungen der nationalen Weltsicht in Europa eV.«) gegriindet. Die
Namensanderung erfolgt 1995 unter Zusammenschluss weiterer Milli Goriis-Organisationen.
Siehe fiir die detaillierte Entstehungsgeschichte, inhaltliche Ausrichtung und Arbeit der
IGMG und ihrer Vorlauferorganisationen: SCHIFFAUER 2004a, SCHIFFAUER 2010.

49  Verbandislamischer Kulturzenten eV. (VIKZ), Sitzin Kéln, gegr.1973. Siehe zum VIKZ: JONKER
2002a, 2002b, 2003a, 2003b und Boos-NUNNING 2010.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A

25


https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Moscheeleben in Deutschland

ich nur Aktivititen besucht habe, in denen nur eine der von mir aktiv beherrsch-
ten Sprachen verwendet wurde; Sprachenmix oder die Priferenz einer Sprache in
der Kommunikation zwischen sich bekannten Akteur*innen stellte kein Hindernis
dar.*® Da arabischstimmige oder balkanstimmige Muslim*innen auch in tiirkisch-
dominierten Moscheen aktiv waren (dort dann auf Deutsch), konnte zumindest ein
Teil des nichttiirkischsprachigen muslimischen Milieus abgebildet werden.

Diese Auswahl verdeutlicht schon die ethnographische Forschungsstrategie,
fir die das Verstehen der verwendeten Sprachen im Moscheeleben grundlegend
ist. Das Moscheeleben in Deutschland stellte allerdings keine vollig unbekannte
und fremde Welt dar, da ich als Feldforscherin schon seit Mitte der 2000er Jahre
wissenschaftlich in Moscheemilieus forsche. Die Anthropologin Annelies MOORS
reflektiert hierzu: »[I]f one starts off as relatively close to, or part of, a particular
lifeworld, and already has acquired forms of experiential, embodied knowledge,
one has a different point of departure. Then one moves from participating to re-
flecting upon one’s experiences.«”* Als Ethnographin arbeitete ich mit verschiede-
nen Verfahren der Datenerhebung und -konservierung wie Audioaufzeichnungen
von Interviews, Protokollen und Beschreibungen von Riumen, Gesprichen, Arte-
fakten und situativen Handlungen. Herangezogen wurden auch in Moscheen aus-
liegende Texte und Bilder sowie digitale Kommunikationsdaten. Wesentlich fiir die
Ethnographie ist, »solche heterogenen Daten in einem dauerhaften Feldaufenthalt
zu zentrieren, dessen soziale Form mit einem schillernden Begriff steilnehmen-
de Beobachtung« genannt wird. Sie ermdglicht einen Erwerb von Insider-Wissen,
der es erlaubt, einzelne Datentypen in ihrer lokalen Produktionsweise (etwa Doku-
mente und Narrationen) und in ihrer erhebungstechnischen Selektivitit (z.B. Auf-
zeichnungen und Interviews) einschitzen zu kénnen.«*> Uber die schon genannten
Leitfragen hinaus, vertraute ich darauf, dass sich im Laufe der Feldforschung be-
stimmte Themen des Moscheelebens verdichten werden, die fir die Analyse aufge-
griffen wurden. Die vorliegende Ethnographie mit den Schwerpunkten Akteur*in-
nen und religise Autoritit, gegenderte Moschee sowie die Problematisierung der
islamischen Tradition, bildet daher die verdichtete Analyse von Kampfen, Diskus-
sionen und Praktiken in den untersuchten Moscheen ab.

50  Wennineinem deutschsprachigen Treff Akteur*innen sich auf Arabisch oder Kurdisch unter-
hielten, stellte das fiir mich kein grofReres Hindernis dar, weil es sich um ein alltagssprachlich
verwendetes Idiom handelte. Wenn es sich um einen Beitrag handelte, wurde er in der Re-
gel auch fir die anderen Anwesenden, die nicht iiber diese Sprachkompetenzen verflgen,
bersetzt.

51 MooRs 2017: 387-388.

52 HIRSCHAUER 2001: 431.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

Aufbau der Arbeit

Ziel der Studie ist es somit, das Moscheeleben in Deutschland hinsichtlich der Kon-
strukte und Konzepte von islamisch giiltigem Wissen zu identifizieren und diese
in den Zusammenhang von sozialem Handeln von Akteur*innen, Raum, sozialen
Praktiken, islamischen Diskursen sowie strukturellen und gesellschaftlichen Be-
dingungen zu setzen.

Mit der Feldtheorie, dem modifizierten Verstindnis von religidsen Akteur*innen,
dem wissenssoziologischen Wissensbegriff, der praxistheoretischen Perspektive auf den
Forschungsgegenstand und der islamwissenschaftlichen Kontextualisierung des ver-
handelten islamischen Wissens sind somit fiinf Forschungsperspektiven aufge-
zeigt, die diese Arbeit strukturieren. Die praxistheoretische Perspektive offenbart
kollektive Handlungsabliufe, die der einzelnen Person selbst hiufig nicht bewusst
sind, da er/sie diese schon als natiirlich inkorporiert hat. Damit konnen religiése
Praktiken in der Moschee, die z.B. der Praxis der Geschlechtertrennung und/oder
dem Umgang mit dem Koran u.i. zugrunde liegen, identifiziert und analysiert
werden. Mit der Feldtheorie werden die Akteur*innen, ihr Handeln und die Struk-
turen in einem grofieren Rahmen behandelt und der Akzent auf alle beteiligten Ak-
teur*innen gelegt — egal ob religiése Expert*innen oder Nicht-Expert*innen. Dabei
wird den religiésen, sozialen, 6konomischen und kulturellen Kapitalen als Einsitze
um symbolisches Kapital bei den Aushandlungen um islamisch giiltiges/ungiilti-
ges Wissen eine bedeutende Rolle zugesprochen. Erst mit solch einem umfassen-
den Blick kann ein Gesamtbild tiber die Dynamik des Moscheelebens entstehen,
wodurch diejenigen Themen sowie Handlungen identifiziert werden kénnen, die
in Moscheen und damit innerislamisch herausgefordert sind. Unter den verhan-
delten Wissensbestinden sticht insbesondere das ambivalente Verhiltnis der Ak-
teur*innen zur islamischen Tradition hervor, welches sich im Vernunftdiskurs, in
der Bedeutung von Wissen und Autoritit, in Gender-Fragen, im Umgang mit dem
Koran und anderen religiésen Quellen sowie im Verstindnis der gelehrigen Tradi-
tion verdichtet.

Die vorliegende Studie ist in fiinf Abschnitte gegliedert, die aufeinander auf-
bauen:

In Abschnitt I wird dargelegt, wie Wissen und Praxis ineinandergreifen: In
Kapitel 1 erfolgen zunichst einige begriffstheoretische Uberlegungen zu religio-
sem Wissen, religioser Praxis und islamischem Wissen. Anschlieflend gehe ich
in Kapitel 2 auf Islamisches Wissen in Moscheen ein. Hier wird die Rolle und
Stellung von Moscheen im Lichte ideengeschichtlicher Entwicklungen und herr-
schaftlicher Ordnung nachgezeichnet. An dieser Stelle werden auch die Auswir-
kungen der Modernisierungs- und Sikularisierungsbestrebungen in mehrheitlich
muslimischen Gesellschaften auf Moscheen unter Beriicksichtigung von Monopoli-
sierungsbemithungen von normativem islamischem Wissen problematisiert. Auf-

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, Access

27


https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Moscheeleben in Deutschland

grund der hohen Bedeutung, die dieses Thema im Feld selbst hat, wird hier auch
der Forschungsstand der unterschiedlichen Nutzung von Moscheen durch Frauen
und Minner in der Geschichte vorgestellt. Anschlieflend lege ich anhand meiner
Feldbeobachtungen dar, wie sich das Moscheeleben in Deutschland gegenwirtig
ausgestaltet. Dies umfasst sowohl den weitliufigen Bereich der ‘ibada als auch un-
terschiedliche Formate der Wissensvermittlung. Als letztes fithre ich den islami-
schen Gedenktags- und Feiertagskalender in Moscheen aus, die als religidse Anlis-
se zur expliziten Wissensvermittlung und zur Ausiibung religiéser Feiern genutzt
werden.

Abschnitt IT widmet sich den Moscheen im islamischen Feld in Deutschland:
Zunichst werden im ersten Kapitel die soziologischen Begriffe Habitus, Feld und
Kapital fur die Leitfragen fruchtbar gemacht, um dann anhand der Feldforschung
religioses Kapital in Bezug auf soziales und kulturelles Kapital von Akteur*innen aus-
zuarbeiten. Vor diesem Hintergrund werden in Kapitel 2 anhand der Entwicklun-
gen in der Moscheeszene am Hauptfeldforschungsort Strukturen des islamischen
Feldes in Deutschland herausgearbeitet und analysiert. Zunichst gehe ich auf die
in der Genese des Feldes wichtigen Bezugspunkte ein und stelle dar, wie der Kampf
um religiése Deutungshoheit die Fragmentierung des Feldes erzeugt hat. Anschlie-
Bend lege ich Verflechtungen und Interventionen dar, die das Feld bis heute pri-
gen und zugleich iber die symbolisch wertvollen Kapitale im Feld Auskunft geben.
Schlielich diskutiere ich im dritten Kapitel die religionssoziologischen Beschrei-
bungen von WEBER und BOURDIEU in Bezug auf religiése Akteur*innen.

Diesen Analysen folgt in Abschnitt III die Untersuchung der Moschee als gegen-
derter Ort: Dabei analysiere ich im ersten Kapitel anhand der lokalen Situation die
Geschichte und Nutzung von Frauenbereichen und genderseparierten Gebetssilen
und bette sie in islamischen Frauenaktivismus und islamische Bewegungen ein. Im
zweiten Kapitel werden speziell am Beispiel von zwei Konflikten um den Gebetssaal
der Zusammenhang zwischen Raum, Gender und islamischem Wissen analysiert:
In der Analyse untersuche ich auch den Umgang der beteiligten Akteur*innen mit
religiésen Quellen wie Hadithen, was Aussagen tiber Deutung von religiésen Tex-
ten und Autoritit zulisst. Im dritten Kapitel ergriinde ich mittels der Teilnahme
von Frauen an Freitags-, Feiertags- und Totengebeten, wie die Raumpraxis Nor-
mativititen des islamischen Wissens generiert. Anschliefend widme ich mich der
Frage, wie sich Selbst- und Fremdwahrnehmungen von Frauen als wissensgene-
rierende und -vermittelnde Expertinnen, d.h. als Predigerinnen und Lehrerinnen,
zu den 6ffentlich dominanten Debatten um ritualdurchfithrende Expertinnen, d.h.
Imaminnen bzw. Gebetsleiterinnen verhalten.

In Abschnitt IV geht es dann dezidiert um die hegemoniale sunnitische Tradi-
tion und ihre Kritiker*innen: Im ersten Kapitel erfolgt die Analyse von Formen des
lokal verhandelten wahren Islams zunichst durch die Fragen, wie die islamische
Gelehrtentradition der Ahl as-sunna wa-lI-gama‘a allgemein wahrgenommen wird

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, Access



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung: Moscheeleben in Deutschland erforschen

und sich Kritik daran duflert. Spezifischer analysiere ich Kritik an patriarchalischen
Gelehrtentraditionen und gehe insbesondere darauf ein, wie anhand des koranischen
Begriffs fitra ein gegendertes Menschenbild konzeptualisiert wird. Im Anschluss
diskutiere ich die als Gegensitze formulierten Konzepte von Gottes Religion und Is-
lam der Eltern. Ich lege dar, wie die koranischen Grundlagen dieser Konzepte aus-
sehen und fiir die Gegenwart aktualisiert und verindert werden sowie wie diese
spezifischen traditionskritischen Konzepte iiber die lokalen Akteur*innen hinaus
im islamischen Feld platziert sind. Anschliefend folgt die Diskussion von ausge-
wahlten Kritiken an Methoden und Funktionen der Ahl as-sunna wa-l-gama‘a und
worauf sich die Verteidigung dieser Lehren beruft. Zuletzt diskutiere ich das Kon-
zept des de-kulturalisierten Islams, respektive madhab-freien Islams, welches als ein
von jeglicher nationaler, regionaler und ethnischer Kultur befreiter Islam als wah-
ver, authentischer Islam konstruiert wird. Darauf folgt im zweiten Kapitel dieses
Abschnitts eine Analyse der Haltungen und Strategien, womit der Einzelne zum
wahren Islam befihigt werden soll: Zunichst diskutiere ich, wie Wissen, Verste-
hen, Reflexion und bewusste Religiositit einen solchen wahren Islam begriinden.
Darin wird auch denjenigen Vorstellungen von Wissen und bewusster Religiosi-
tit Raum gegeben, die sich von einer verstehensbasierten Religiositit unterschei-
den. Die Vorstellung von Islam als Vernunftreligion, ergo Gebrauch der Vernunft
als islamisches Gebot, bette ich anschlieflend in die Kontinuitit des islamischen
Vernunftdenkens ein. Zuletzt beleuchte ich, wie sich die von Kritiker*innen und
Verteidiger*innen der sunnitischen Tradition gleichermafien vorgebrachte Objek-
tivierung koranischer Aussagen und der Anspruch auf Wahrheit zur exegetischen
Pluralitit in der islamischen Tradition einerseits und zur Vielfalt von Islamver-
stindnissen andererseits verhalten. Der im Feld vieldebattierten Frage des Me-
morierens und der ritualisierten Religiositit gehe ich im dritten Kapitel anhand
der Koranpraxis nach und analysiere die Aspekte der magischen Seite des Korans
und den spezifischen Sinn der Koranrezitation als religiose Praxis. Dann diskutie-
re ich das Spannungsfeld von Koranrezitationskompetenzen gegeniiber Koranver-
stehkompetenzen. Eine religionssoziologische Analyse der religiésen Akteur*innen
erfolgt im vierten Kapitel, in dem die Haltungen zu den wissens-, reflexions- und
vernunftbasierten Konzepten des wahren Islams habituell und kapitaltheoretisch
analysiert werden. Im letzten Kapitel frage ich danach, ob und wie die ausgefiihr-
ten traditionskritischen wie auch verteidigenden Positionen in die Kontinuitit der
islamischen Reformtradition eingebettet werden kénnen und welche Auswirkun-
gen diese Verortung auf das Verstindnis von islamischem Wissen hat.

Nach diesem Abschnitt fasse ich die Ergebnisse der Diskussionen des islami-
schen Wissens, die Stellung der spezifischen Akteur*innen, die Dispositionen im
Feld und somit die wirkmaichtigen Kapitale in einer Schlussbetrachtung zusam-
men.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, - Open A

29


https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 Moscheeleben in Deutschland

Ein Abkiirzungsverzeichnis, die Chronologie der Feldforschung, die Bibliogra-
phie, eine Liste der Koranstellen, auf die in der Studie Bezug genommen wird,
sowie das Sach- und Personenregister schliefen die Arbeit ab.

https://dolorg/10:14361/9783839450451-008 - am 14.02.2026, 08:11:49, Access



https://doi.org/10.14361/9783839450451-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

