2. Musikalische Praxis

2.1 ANNAHERUNG AN DEN BEGRIFF.
BRENNPUNKTE, SCHNITTMENGEN

»Magische« Momente! (Vladimir Jankélévitch)

Vladimir Jankélévitch stellt dem »Sagen« das »Tun« gegeniiber. Und »Tun«
kann vieles umfassen: Komponieren, Interpretieren/Ausfithren/Auffithren/
Spielen/Singen wie auch Hoéren, Zuhoren. Wenn Jankélévitch von »Sagen«
spricht, meint er: Sprechen der Musik selbst, aber auch Sprechen tiber Mu-
sik. In Sprachlosigkeit entfaltet sich der Zauber des Musizierens und Hérens.
Wichtig ist ihm die Prozesshaftigkeit des Musikalischen: Musik entsteht im-
mer erst im Vollzug des Musikmachens. Fliichtigkeit macht das Wesen der
Musik aus, begriindet ihre ephemere Existenz im »magischen Vorgang« je-
weils neu jetzt:

»Die Zauberwirkung, die von dem ausdruckslosen Espressivo ausgeht, ist kein Sagen,
sondern ein Tun [...]. Das Tun gehort zu einer ganz anderen Ordnung als das Sagen!
Wenn man Musik komponiert, wenn man sie spielt und dabei interpretiert, wenn man
sie singt, oder selbst wenn man ihrzuhért und sie dabei neu schafft - sind das nicht drei
Wirkungsweisen, drei weitaus eher drastische als gnostische Haltungen? Der Schopfer,
der Ausfiihrende, der ein aktiver Neuschdpfer ist, und der Horer, der ein fiktiver Neu-
schopferist, alle drei beteiligen sich gewissermafien an einem magischen Vorgang: Der
Ausfiihrende wirkt mit dem ersten Schopfer zusammen, weil er das Werk wahrend eines
bestimmten Zeitraums tatsachlich in der vibrierenden Luft existieren lasst, und der Ho-
rer, der dritte Neuschdpfer, wirkt mit den beiden ersten durch seine Phantasie oder all-
méhliche Gesten zusammen.«t

Jankélévitch lasst hier mit der Nennung von Komponisten, Ausfithrenden und
Horern, die am »magischen Vorgang« Musik beteiligt sind, vor dem Auge des

1| V. Jankélévitch: Die Musik und das Unaussprechliche, S. 112.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Erster Teil

Lesers das Bild einer verschworenen Gemeinschaft entstehen. Die am Prozess
Beteiligten werden als »Schopfer« bezeichnet, alle erschaffen »neux.

Kein Sagen, vielmehr ein Tun: »[Die Musik] ist nicht dafiir geschaffen, dass
man uber sie spricht, sie ist dafiir geschaffen, dass man sie ausfiihrt; sie ist
nicht dafiir geschaffen, dass man etwas von ihr sagt, sondern dass man sie
>spielt<«.2

»Musicking«? (Christopher Small)

Was ist Musik? Folgt man Christopher Small auf dem Weg durch sein inspi-
rierendes Buch Musicking, lisst sich diese Frage so beantworten: »There is no
such thing as music. Music is not a thing at all but an activity, something that
people do.«* Auch nach Small ist Musik nur als Titigkeit existent.

Small erklirt, eine einseitige Betrachtung westlicher Kunstmusik habe —im
Verein mit der Etablierung des Werkbegriffs — dazu gefiithrt, die Komposition
mit Musik gleichzusetzen und nach deren Bedeutung zu fragen.* Die Auffiih-
rung sei, vor allem im Umbkreis von Historikern und Musikwissenschaftlern
der 8oer Jahre (hier bezieht sich Small dezidiert auf Carl Dahlhaus®), ledig-
lich »Medium« geworden, durch welches das Werk zu den Hérern vordringe:
je unaufdringlicher und durchsichtiger das Medium, desto besser (»the more
tranparent the medium the better«).® Einige hielten sogar die Notation fiir das
eigentlich Kostbare, da jede Auffithrung ohnehin nur Anniherungswerte er-
reichen konne. Die Zuschreibung einer bestimmten Funktion verindere den
Charakter von Ausfithrung; an dieser Stelle wird die Unterscheidung von
Interpretation und Praxis deutlich: »[Plerformance does not exist in order to
present musical works, but rather, musical works exist in order to give perfor-
mers something to perform.«

Die Frage nach der Bedeutung von Musik verkniipft Small mit dem Werk-
begriff und der damit verbundenen Verschriftlichung von Musik: Im musika-
lischen Tun eriibrige sich diese Frage, da hier kein bestimmtes Objekt (Werk)
zur Diskussion stehe, sondern eine sinnerfiillte Tétigkeit ausgetibt werde:

»The fundamental nature and meaning of music lie not in objects, not in musical works
atall, butin action, in what people do. Itis only by understanding what people do as they

2 | Ebd., S. 114; Herv. i.0.

3 | Chr. Small: Musicking, S. 2.

4 | Ebd., S. 3.

5 | C. Dahlhaus: Grundlagen der Musikgeschichte; hier in der Ubersetzung von J. B.
Robinson, J. B.: Foundations of Music History, Cambridge and London: Cambridge Uni-
versity Press 1983.

6 | Chr. Small: Musicking, S. 4f.; das folgende Zitat ebd., S. 8.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

take part in a musical act that we can hope to understand its nature and the function
it fulfills in human life. Whatever that function may be, | am certain, first, that to take
part in a music act is of central importance to our very humaneness, as important as
taking partin the act of speech, which it so resembles (but from which it also differs in
important ways), and second, that everyone, every normally endowed human being, is
born with the gift of music no less than with the gift of speech.«”

Zum Teilnehmenden zu werden: Das ist nach Small (iiber-)lebenswichtig, ist
ganz eng mit dem menschlichen Leben verkniipft, ja Teil unserer Menschlich-
keit — wie das Sprechen, von dem das Musikmachen aber deutlich zu unter-
scheiden ist.

Small geht nun so weit, vom Substantiv »music« herkommend das im
Englischen mégliche Verbum »to music« zu priferieren, welches ihm aber im
Allgemeinen zu schwach ist, um dann zur Partizip- oder Gerundium-Form
zu kommen: »musicking«. Auch das Verb »to music« driickt fiir ihn mehr
als Musik-Machen, Musizieren aus; es stellt, so wie er es verstehen will, einen
umfassenden Zusammenhang in Aussicht: »To music is to take part, in any
capacity, in a musical performance, whether by performing, by listening, by
rehearsing or practicing, by providing material for performance (what is called
composing), or by dancing.«® Small erweitert die Gemeinschaft der am »Mu-
sicking« beteiligten Personen vom Kreis Komponisten — Ausfithrende — Horer
auf viele weitere Menschen, die an einer Auffithrung beteiligt sind, bezieht
Kartenverkiufer, Tiiroffner, Putzkolonnen ein. In diesem Sinne wird »Musi-
cking« ein Politikum als 6ffentliches Ereignis,” werden Ort, Zeit, Umstinde
der Auffithrung wichtig fur die Titigkeiten der Menschen: »What does it mean
when this performance (of this work) takes place at this time, in this place, with these
participants? Or to put it more simply, we can ask of the performance, any per-
formance anywhere and at any time: What’s really going on here?«!°

Mit diesen Hinweisen auf Ausfithrung an einem bestimmten Ort, zu einer
bestimmten Zeit, mit diesen und keinen anderen Teilnehmenden spricht Small
implizit auch die besondere Art von Korperlichkeit an, die mit der Praxis ver-
bunden ist. »What’s really going on here?« Was passiert hier eigentlich? — was
geschieht hier tiberhaupt? Ein weiterer wichtiger Aspekt: Jeder Teilnehmende
ist nicht nur titig, er ist auch in ein Geschehen involviert, selbst dann, wenn er
blof} anwesend ist und (fast) nichts (duflerlich Sichtbares oder Horbares) bei-
steuert. Tun und Da-Sein, Tun und Geschehen-Lassen durchdringen einander,

7 | Ebd.

8 | Ebd., S. 9.

9 | Vgl. P. Uhden: Musik als Praxis, S. 94.
10 | Chr. Small: Musicking, S. 10; Herv. i.0.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

39


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Erster Teil

kénnen nur unzureichend tiber ein dualistisch aufgefasstes Begriffspaar (Ak-
tivitit — Passivitit) umschrieben werden.

»Wirklichkeitscharakter« (Erika Fischer-Lichte, Judith Butler)

Erika Fischer-Lichte hebt den Wirklichkeitsbezug hervor, den performative
Akte herstellen:

»Nun traten die bisher weitgehend libersehenen performativen Ziige von Kultur in den
Blick, die eine eigenstandige Weise der (praktischen) Bezugnahme auf bereits existie-
rende oder fiir moglich gehaltene Wirklichkeiten begriinden und den erzeugten kultu-
rellen Handlungen und Ereignissen einen spezifischen, vom traditionellen Text-Modell
nicht erfaRten Wirklichkeitscharakter verleihen.«!t

»Bezugnahme« auf Wirklichkeiten? »Wirklichkeitscharakter« performativer
Akte selbst?

Anders als Fischer-Lichte, die sich deutlich auf dsthetische performative
Prozesse bezieht, konzentriert sich Judith Butler auf eher alltigliches Gesche-
hen in der Lebenswelt. Fischer-Lichtes Einschitzung, Butler »[beziehe] sich
kaum je auf im engeren Sinne isthetische Vorginge, sondern auf Alltagshan-
deln«, wird durch Studien Butlers wie »Anmerkungen zu einer performativen
Theorie der Versammlung« bestitigt. Durch einen Vergleich beider Ansitze
kommt auf neue Weise eine Transparenz zwischen Kunst und Leben, zwischen
musikalischer Auffithrung und performativem Akt im Alltag in den Blick.

Jennifer Gebske hat Bertihrungspunkte der »Performativititskonzepte«
von Erika Fischer-Lichte und Judith Butler herausgearbeitet, aber auch deren
deutliche Differenzen dargestellt. Butler setze, so Gebske, einen Akzent auf
den »soziale[n] Prozess der gender performance«,'? den sie auferhalb istheti-
scher Akte ansiedelt. Sie nutze allerdings wie Fischer-Lichte auch die »Begrif-
fe der Ausfithrung, Performance, Herstellung und Handlung in Verbindung
mit Performativitit.«'® Weitere Parallelen der Konzepte nach Gebske: »Beide
gehen von gemeinschaftlich produzierten Prozessen aus. Sie betrachten kei-
ne Zustinde, sondern Entwicklungen. IThnen geht es nicht um ein >Seins,
sondern um ein >Werden«« Erginzend sei hinzugefiigt, dass Fischer-Lichte
durchaus auch Prozesse einzelner Performer beispielhaft auffithrt, wihrend
Butler sich vielleicht entschiedener noch an gemeinschaftlichen Handlungen
im Lebensalltag orientiert. Am stirksten differenzierend: »Fischer-Lichte geht
es im Gegensatz zu Butler nicht um alltigliche, soziale Vorginge [...], sondern

11 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 36; das folgende Zitat ebd.
12 | J. Gebske: Performativitt zwischen Zitation und Ereignis, S. 48.
13 | Ebd., S. 49; die folgenden Zitate ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

um Auffithrungen, die als dsthetische und kreative Vorginge gekennzeichnet
werden konnen. [...] Hier liegt ein Reibungspunkt zu Butlers Theorie«. Gerade
dieser »Reibungspunkt« aber konnte die Diskussion einer Grenze zwischen
Theater, Kunst, Auffithrung, Musik einerseits und Lebensalltag andererseits
beleben.

Korperlichkeit? (Wolfgang Riidiger)

Die Besonderheit von Zeit und Ort, die Bezogenheit auf spezifische Prozesse
und Situationen sowie die enge Beziehung von Tun und Geschehen(-Lassen)
verweisen auf eine Art von Korperlichkeit, wie sie auch in Cages Komposition
433" durchlebt und erlebt werden kann.** Wolfgang Riidiger beschreibt 4'33”
als »ein Stiick intensivster Kérpermusike«:

»Was erféhrt der Spieler - und mit ihm der Hérer - beim Exerzitium des stillen Stiicks?
Zunéchst einmal ist er véllig auf sich selbst zuriickgeworfen. Das blofe Dasein, der
eigene Korper in all seiner Schwere und Wé&rme, die »innere Musik« seiner vegetativen
Funktionen (Atem, Herzschlag, Blutkreislauf etc.) und die »duBere Musik« seiner Hal-
tung und Bewegung treten ins Zentrum der Aufmerksamkeit - ein Durchflutetwerden
des gesamten Korpers mit Bewusstheit, gesteigerter Kindsthesie. [...] Denn dies ist es,
was aus dem Quellgrund der Stille aufsteigt: zu sich selbst gekommener Korperklang,
sich selbst begegnende, ihrer selbst bewusst werdende musikalische Kérperlichkeit im
erfiillten Augenblick«.t3

Dieser Augenblick (dieser einen Ausfithrung an diesem Ort zu dieser Zeit)
ist singulidr und zugleich auf Wiederholung ausgerichtet. Die Intensitit des
korperlichen Da-Seins, sogar die mogliche Abwesenheit eines Teilnehmenden,
bestimmt die Praxis mit."® Eine Ausfithrung von Cages 4'33” modifiziert auch
den Charakter von Beziehungen: Beziehung muss sich nicht in einer Hand-
lung niederschlagen, lisst sich auch im Stillen, ohne sichtbares oder hérbares
Tun, durchleben und erleben: in der Gemeinsambkeit der Teilnehmenden, die
Nehmende und Gebende? zugleich werden. Kommunikation? Eine mogliche
Antwort darauf, was Kommunikation in musikalischer Praxis sein kann, gibt
an dieser Stelle ebenfalls Cages stilles Stiick: Uber den eigenen Kérper ist jeder
Einzelne, allein oder in der Gemeinschaft der Ausfithrenden, mit der Welt und
mit allen verbunden.

14 | Vgl. M. Zenck/T. Fichte/K.-U. Kirchert: Gestisches Tempo, S. 353ff.
15 | W. Ridiger: organische identitat?, S. 30.

16 | Vgl. E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 58ff.

17 | Vgl. H. E. Deckert: Mensch und Musik, S. 93ff.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

41


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Erster Teil

»Lebensformen«?
(John Cage, Karlheinz Stockhausen, Istvan Zelenka)

Wiederholungsstrukturen entwickeln Zeithorizonte mit differenzierten Wirk-
lichkeits- und Méglichkeitsfeldern — im alltidglichen Leben, aber auch in musi-
kalischer Praxis. Kann musikalische Praxis durch ihre Wiederholungsstruktur
Lebensform werden?*®

Mit John Cage, Karlheinz Stockhausen und Istvan Zelenka kommen Kom-
ponisten zu Wort, die musikalische Praxis als »Lebensform« kennen, wobei
Cage und Stockhausen ausdriicklich auch diesen Begriff verwenden. Cage
meint:

»Kunst ist eine Lebensform. Sie ist durchaus mit dergleichen wie einen Bus nehmen,
Blumen pfliicken, lieben, den Boden fegen, von einem Affen gebissen werden, ein Buch
lesen usw. ad infinitum vergleichbar [...]. Kunst, wenn sie Kunst ist, wie Satie sie gelebt
und gemacht hat, ist nicht vom Leben isoliert (ebensowenig das Tellerwaschen, so es in
diesem Geiste ausgeiibt wird).«*®

Die Moglichkeit »kiinstlerischer Lebensform« spricht Karlheinz Stockhausen
mit Blick auf die Auffithrungspraxis von Spiral fiir einen Solisten (1968) an:

»Waére es nicht fiir jeden eine kiinstlerische Lebensform, das Unvorhergesehene, das
man aus einem Kurzwellenradio empfangen kann, in neue Musik zu verwandeln, das
heifit, in einen bewuft gestalteten Klangprozef, der alle intuitiven, denkerischen, sen-
siblen und gestalterischen Fahigkeiten wachruft und schopferisch werden 1&8t, auf daf®
sich dieses BewuRtsein und diese Fahigkeiten spiralférmig steigern?1«2°

Stockhausen lisst mit dieser Frage Lebenswelt und kiinstlerische Praxis ver-
schwimmen. Wiederholte Auffithrungen, mehrmals tiglich im Kugelaudito-
rium Osaka, integrieren diese Praxis in den Lebensalltag der Ausfithrenden:
werden Lebensform. Deutlich werden deren Prozesscharakter und Unabge-
schlossenheit.

18 | Georg W. Bertram kennt den Begriff der »Lebensform« innerhalb philosophisch-
asthetischer Auseinandersetzung. Er bezieht sich angesichts des Pluralismus in der
zeitgendssischen Kunst nicht speziell auf Musik, sondern eher auf Kunst allgemein und
sucht die Diskussion von Kunst als »reflexive« und »kritische Praxis«. In diesen Diskurs
einbezogen sind alle Teilnehmenden: Kunstkann in diesem Sinne »menschliche Lebens-
form«werden; vgl. G. W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis.

19 | J. Cage: Noch mehr Gber Satie, S. 122f.

20 | K. Stockhausen: SPIRAL, S. 136.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

Istvan Zelenka zieht sich nicht explizit auf den Begriff »Lebensform« zu-
riick. Samtliche seiner Kompositionen sind aber Praktiken, die in den Alltag
zu integrieren sind. Sie laden Musiker und Laien gleichermafien zur Teilhabe,
zur Begegnung, zum friedlichen Tun ein. Sie werden bei ihrer Einbindung in
den Lebensalltag Lebensform. Nicht selten kann sich die Ausfithrungstitigkeit
tiber mehrere Tage, sogar Wochen erstrecken, ohne ein Ergebnis anzustreben:

»Die Perfektion, Wunschbild einer klassischen Tradition, entspricht einer »Handlungs,
die als eine unvergleichbare, allerbeste, eigentlich einzige bezeichnet wird. Daran kann
nichts verandert werden, ohne die Perfektion zu verletzen, sie zum primus inter pares zu
verwandeln, sie zu degradieren.«?*

Praxis, wie sie hier verstanden wird, bewahrt den offenen Zeithorizont des Zu-
kiinftigen, wihrend bei der Perfektion das Perfekte als abgeschlossen ad acta
gelegt wird. Ein Ideal angestrebter Vollkommenheit wiirde diese befreiende
Offenheit zerstoren.

»Grenzen«, »Schwellen«? (Erika Fischer-Lichte)

Eine »Asthetik des Performativen« (Fischer-Lichte) wird — je nach Fragestel-
lung — nicht auf Aktionen, Performances, Happenings beschrinkt bleiben. Sie
findet immer dann Eingang in die musikalische Praxis, wenn danach gefragt
wird, zu welchem Tun eine Komposition Anlass, Gelegenheit gibt; zu welcher
Gelegenheit (an welchem Ort, zu welcher Zeit, mit welchen Teilnehmern) die
Ausfithrung stattfindet. Diese Uberlegungen betreffen durchaus nicht nur
Kompositionen der zeitgenossischen Musik, klammern Werke nicht aus. Die
Fragen, die von der Praxisperspektive ausgehen, richten sich an die Kompo-
sition selbst: Was tut man beim Einstudieren, beim Uben, beim Ausfiihren?
Wie tut man es — und vor allem wozu? Nicht die Partitur ist Gegenstand der
Betrachtung, sondern das Tun derjenigen, die sich mit diesem Angebot einer
Partitur beschiftigen, auseinandersetzen.

Uberlegungen zu einer Asthetik des Performativen kénnen Eingang finden
in solche Auseinandersetzung, das Tun der Ausfithrenden trigt performative
Ziige, kann als performativ angesehen werden. Eine Asthetik des Performa-
tiven hat ihre Geburtsstunde im 20. Jahrhundert. Musikalische Praxis kann
jede Komposition jeder historischen Epoche auf die ihr innewohnende Gele-
genheit zum Tun der beteiligten Ausfithrenden heute befragen, kann auf diese
Weise jede Komposition in die unmittelbare Zeitgenossenschaft holen — mit
Fragen wie: Warum wollen wir diese Praxis (der Ausfithrung dieses Stiicks)
pflegen? Welchen Sinn ergibt es fiir uns, dieses Stiick in unser Leben herein-

21 | I. Zelenka, in: E.-M. Houben/I. Zelenka: und/oder, S. 283.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

43


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Erster Teil

zuholen und uns wiederholt zu treffen, dieser Praxis willen? Die Fragen nach
musikalischer Praxis beriihren eine »Asthetik des Performativenx.

Die musikalische Praxis hat mit performativen Akten die Transparenz zwi-
schen Kunst und Leben gemeinsam. Fischer-Lichte zieht es vor, statt von »Gren-
zen« von »Schwellen« zu sprechen??: »Die Grenze wird zur Schwelle, die nicht
voneinander trennt, sondern miteinander verbindet.« Mit der Rede von einer
»Wiederverzauberung der Welt, die sich in dieser Verkniipfung von Kunst und
Leben vollzieht und auf die eine Asthetik des Performativen abzielt«?, riihrt
Fischer-Lichte an eben dies Charakteristikum musikalischer Praxis, das mit
Hilfe von Metaphern im Umbkreis des Stichworts »Magie« eingekreist werden
kénnte. Mit diesem Bild schweifen die Gedanken zum (musikalischen) Ritual,
mit dem die musikalische Praxis sich wohl auch eine Schnittmenge teilt.

Noch einmal: Magie. - Ritual?
(Helmut Lachenmann, Christopher Small)

»Irgendwo in Adornos >Minima Moralia« steht die Definition: >Kunst ist Magie,
befreit von der Liige, Wahrheit zu sein.< Was ist der Sinn von Kunst heute?« Auf
diese Frage Heinz-Klaus Metzgers antwortet Helmut Lachenmann: »Der ist
vielleicht der, den Menschen an sich zu erinnern, an Krifte in ihm, die unge-
nutzt sind, wihrend er verschlissen wird.«* Besser ldsst sich der Sinn musika-
lischer Praxis kaum umschreiben: Erinnerung an unsere Krifte. Mit anderen
Worten: Beschwérung von Wirklichkeiten und Méglichkeiten; Vergegenwirti-
gung dessen, was ist und geschieht; Ausgriff, Ubergriff auf Zukiinftiges — iiber
ein Tun, das durch seine Wiederholungsstruktur an ein magisches Ritual er-
innern mag. Lachenmann nennt mehrere Beispiele fiir Augenblicke des Still-
stands und Innehaltens aus unterschiedlichen Kompositionen, Augenblicke,
die er auch als »magischen Zustand« beschreibt.”

Erinnerung an unsere Krifte — etwas andere, aber ebenso treffende Worte
findet Small, wenn er das Ritual als soziales Geschehen und Verhalten dar-
stellt:

»Ritual is a form of organized behavior in which humans use the language of gesture, or
paralanguage, to affirm, to explore and to celebrate theirideas of how the relationships
of the cosmos (or of a part of it), operate, and thus of how they themselves should relate
to it and to one another. Through their gestures, those taking part in the ritual act ar-

22 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 356ff.; das folgende Zitat ebd.,
S. 356.

23 | Ebd., S. 360.
24 | H. Lachenmann: Fragen - Antworten, S. 201.
25 | Ebd., S. 199.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

ticulate relationships among themselves that model the relationships of their world as
they imagine them to be and as they think (or feel) that they ought to be. As the anthro-
pologist Clifford Geerts (1973) putsitin a resounding formulation, when we take partin
a ritual act the lived-in order merges with the dreamed-of order.«?®

Im Ritual zeigt sich utopische Kraft, sobald die Grenze zwischen den Bezie-
hungen, wie sie sind und wie sie (erfiithlt) sein kénnten, zwischen der erlebten
und der ertriumten Ordnung zur »Schwelle« (Fischer-Lichte) wird. Die Bezie-
hungen — Small spricht von »relationships« — zwischen Menschen erfassen alle
Dimensionen: Mit der Zweierbeziehung die Liebe, mit den zwischenmensch-
lichen Beziehungen innerhalb einer groferen Gruppe Politik und Offentlich-
keit.

»[Those relationships] may involve only one or two people, as in the rituals of courtship
and lovemaking; a small and possibly exclusive group, as in rituals of family and of clubs
and associations; or entire nations and even empires and major religious and secular
faiths spanning or claiming to span the whole globe.«?”

Musik kann auf musikalische Weise und ohne Worte politisch wirksam wer-
den. Fuir Small ist die korperliche Erfahrung entscheidend: Die besondere Art
von Kérperlichkeit, bei der gelernt und erfahren wird, enthebt die Teilnehmen-
den der Notwendigkeit von Versprachlichung. Im Ritual werden Beziehungen
bestitigt, erforscht und gefeiert — auf eine Weise, die nicht verbalisiert werden
muss. Es geht um Lernen und Erfahren iiber den Kérper:

»In this way the participants not only learn about those relationships but actually expe-
rience themin their bodies. They explore the relationships, they affirm and they celebra-
te them, without having to articulate them in words; indeed, no words can adequately
express the relationships as they are felt at that time.«2®

In ihrem Aufsatz »Ritualitit und Grenze« kommt Erika Fischer-Lichte auf eine
denkwiirdige »Darstellung der Elektra« durch Gertrud Eysoldt (Hugo von Hof-
mannsthal, Elektra, Inszenierung von Max Reinhardt, Kleines Theater Berlin,
30. Oktober 1903) zu sprechen: Ginzlich irritierend sei die »[Uberschreitung
der] Grenze zwischen dem semiotischen und dem phinomenalen Kérper«
gewesen.? »Uberschreitung« meint hier in Fischer-Lichtes Text nicht Aufhe-
bung. Die »Grenze« bleibe — doch lasse sich wohl sagen, dass »Eysoldts Kor-

26 | Chr. Small: Musicking, S. 95.

27 | Ebd.

28 | Ebd., S. 96; Herv. i.0.

29 | E. Fischer-Lichte: Ritualitdt und Grenze, S. 14; die folgenden Zitate ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

45


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Erster Teil

perverwendung oszillierend zwischen dem semiotischen Kérper und ihrem
phinomenalen Leib hin- und herglitt, so daft sich der eine nicht vom anderen
abgrenzen und unterscheiden lief.« Konsequenz dieser Art von Darstellung
war ein Verlust von Distanz, sodass »sich bei den Zuschauern keine Illusion
mehr einstellen mochte«. Fischer-Lichte stellt drei »Phasen« dar, in denen es
zu Grenziberschreitungen kommt: die »Trennungsphase« (Ablésung vom
Alltag, von gewohnten Mustern), die »Schwellen- oder Transformationspha-
se« (Ermoglichung neuer Erfahrungen), »Inkorporationsphase« (Riickkehr in
die erste »Gesellschaft«, aber verwandelt): »In allen drei Phasen kommt offen-
sichtlich Grenzen — dem Uberschreiten bestehender Grenzen und dem Ziehen
neuer Grenzen — eine grofle Bedeutung zu.«*°

Diese Ausfithrungen zum Ritual sind auf die musikalische Praxis iiber-
tragbar. Cornelius Cardews Komposition The Great Learning lisst sich zum
Beispiel als ein komponiertes Ritual, eine ritualisierte Komposition betrach-
ten. Bei der Erarbeitung wird gelernt und erfahren, auch gefeiert — aber nicht
notwendigerweise gesprochen. Es geht nicht (nur) um eine Auffithrung als
Abschluss einer Phase der Arbeit und Auseinandersetzung mit dem Stiick,
sondern diese Phase der Auseinandersetzung selbst ist »Learning«, auch und
gerade dann, wenn sie nicht auf ein mehr oder weniger perfektes Resultat aus-
gerichtet ist. Bei der Beschiftigung mit dem Stiick verlassen wir als Musiker
die gewohnte Welt, wir tauchen in eine andere ein, die vielfiltige Erfahrungen
und Uberraschungen erméglicht. Irgendwann erscheinen wir wieder im All-
tag — verwandelt?

Die Rede von Ritual hinsichtlich musikalischer Praxis ist eine Metapher.
Ein Bild allerdings, mit dem sich arbeiten lisst: Bei der Ausfithrung des Solo-
stiicks, der Komposition fiir Duo, Trio, Quartett, dann fiir kleinere und grofie-
re Ensembles, schlieflich fiir Orchester usw. sind verschiedene Beziehungen
zur Welt und zu anderen zu erleben und zu erfahren, sind politische Krifte zu
entdecken und zu erproben — auf musikalische Weise.

Erhalten bleibt in musikalischer Praxis die gemeinsame Erinnerung an
das, was wir immer auch sind. Diese Erinnerung teilen wir; sie wiederholt zu
beschworen, ist sicherlich eine Antwort auf die Frage: Was ist der Sinn von
Musik heute?

Mit trdumerischer Sicherheit berithrt Dieter Schnebel diese Frage. Er er-
fasst gleich jede Art von Musik als Ritual: »Ritual [...] ist beschw6rend. Tatsédch-
lich ist Musik ihrem Wesen nach Ritual, freilich ein abstraktes.«*!

30 | Ebd., S. 17.
31 | D. Schnebel: Ritual - Musik, S. 17.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

2.2 SINN UND BEDEUTUNG
Synonyme? Komplementire Begriffe? (Vladimir Karbusicky)

Sinn und Bedeutung: Synonyme? Vladimir Karbusicky weist auf das »kaum
noch durchschaubare terminologische Chaos« hin, das in der Nachfolge der
Definition des Unterschiedes zwischen Sinn und Bedeutung durch Gottlob
Frege (»Uber Sinn und Bedeutung, 1892) entstanden ist.>? In der Nachfol-
ge Freges sei eine »verbindliche Ubereinstimmung« dariiber, wie die Termini
voneinander abzugrenzen seien, in Vergessenheit geraten. Zudem: Bringe man
zusitzlich den englischen Begriff »meaning« in die Diskussion ein, werde eine
terminologische Klirung nicht eben erleichtert; »meaning« entspriche dem
Frege’schen »Sinn«, werde aber »ins Deutsche als >Bedeutung« iibersetzt«.
»Dagegen werden im musikisthetischen Sprachgebrauch gerade die Termini
»Sinns, >Sinngehalt< und >Sinnzusammenhang« bevorzugt«.

Karbusickys Vorschlag, die Begriffe in ihrer »Komplementaritit«** zuein-
ander in Beziehung zu setzen, tritt der Verwirrung entgegen. Der Terminus
»Sinn« wire dann auf die Strukturebene eines Musikstiicks zu beziehen; die-
sem kime dann Sinn durch formale Prozesse, Beziehungsebenen, thematisch-
motivische Querverweise, harmonische Entwicklungen und Beziige zu. Der
Terminus »Bedeutung« hingegen bliebe an ein »auf etwas verweisendes Zei-
chensystem« gebunden:

»J. S. Bachs Praludium C-Dur Nr. 1 aus dem »Wohltemperierten Klavier« hat vornehmlich
einen »Sinn« als Struktur, als Fortspinnung harmonischer Spannungen, Modulationen
und Losungen, aber kaum eine »Bedeutung« im Sinne eines auf etwas verweisenden
Zeichensystems. Charles Gounod hat zu dieser Konstruktion nachtraglich eine iberaus
geflihlvolle Melodie komponiert. Das Ganze unter dem Titel »Meditation« hat jetzt eine
vorher vermifte »Bedeutung:, aber der originelle »Sinn« wurde - dies ist der Effekt der
Komplementaritdt - in einen geringeren Anteil zusammengedrangt: das Bachsche Ge-
webe wird zur»Begleitung: der Melodie, ihres »Ausdrucks«.«34

In komplementirer Beziehung konnten also die Gewichtungen von »Sinn«
und »Bedeutung« wechseln. Auch kénnten demnach unterschiedlichen Kom-
positionen verschieden grofe Anteile beider Elemente der komplementiren
Beziehung zugesprochen werden.

32 | V. Karbusicky, zitiert in: P. Faltin: Musikalische Syntax, S. 152, Anm. 1 (Erg. durch
den Hg.); die folgenden Zitate ebd.

33 | V. Karbusicky: Einleitung: Sinn und Bedeutung in der Musik, S. 13; das Folgende
ebd.

34 | Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

47


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Erster Teil

Sinnzusammenhange (Carl Dahlhaus, Hans Heinrich Eggebrecht)

Fiir eine Analyse als Nachvollzug von Denkvorgingen® und fiir die Begriin-
dung der Qualitit einer Komposition aus der »Notwendigkeit« der gelungenen
Verkntipfungen heraus steht als einer der prominentesten Musikwissenschaft-
ler Carl Dahlhaus ein, der 1969 zur Verteidigung des »Kunstwerks in der neu-
esten Musik« schreibt:

»Analyse ist der niemals ganz gelingende Versuch zu begreifen und zu demonstrieren,
dafd sdmtliche Teile eines Werkes sinnvoll aufeinander und auf das Ganze bezogen sind
und dafd jeder von ihnen in der Funktion aufgeht, die er erfillt. Der Triumph der Analyse
besteht in dem Nachweis, dafd ein Werk, mindestens ein gegliicktes, nicht anders sein
kann, als es ist. Wo ein Komponist Méglichkeiten sieht, realisierte neben unterdriick-
ten, sucht der Analysierende nach Notwendigkeit. Von Zufall oder UberschuR spricht er
nur widerstrebend.«3®

»Sinn« ist hier durch den Strukturzusammenhang einer Komposition ge-
geben. Die Aufdeckung dieser strukturellen Beziehungen ist Aufgabe der
musikalischen Analyse. In »Analyse und Werturteil« zieht Dahlhaus sich
dementsprechend vornehmlich auf die Partituranalyse zuriick; in mehreren
kritischen Analysen dienen die Zuschreibungen von »Zwiespiltigkeit« und
»Widerspriichlichkeit« der Diskussionsbewegung, der Argumentationslogik.

Die »Gattungs- und Formtradition«*

einer Komposition sind wesentliche
Grundlage einer kritischen Anniherung. Vollendetheit, Einheit und »Aus-
gleich« sind in der kritischen Partituranalyse wichtige Denkkategorien?: »Der
erste Satz der ¢-moll-Sonate [Franz Schubert, Klaviersonate c-moll, D 958] ist
in sich zwiespiltig. Ziige, die an Beethoven erinnern, sind mit Eigenem ver-
schrinkt, ohne daf der Ausgleich restlos gelinge.«* Die Diskussion besteht
darauf, dass »Ausgleich« zu »gelingen« habe. Eine dhnliche Denkkategorie ist

die der Einheit oder des Ganzen. Dahlhaus’ Analysen sind dem Ideal der is-

35 | Dieser Begriff geht auf Wolfgang Rihm zuriick, der den »Ort« eines Klanges als die-
sem unmittelbar zugehdrig beschreibt: »Fir das Handwerk hat das die Konsequenz, daf
Klédnge nicht mehr als hingenommene Folge von Denkvorgéngen stehen kdnnen, worin
man ja lange das besonders Intelligente an einer Musik ausmachen zu kénnen glaubte.
Die Klédnge miissen »wie fiir sich« entstanden sein, unverwechselbar, unauswechselbar.«
W. Rihm: Spur, Faden, S. 74; Herv. i.0.

36 | C. Dahlhaus: Pladoyer fiir eine romantische Kategorie, S. 277; Untertitel: »Der Be-
griff des Kunstwerks in der neuesten Musik«.

37 | C. Dahlhaus: Analyse und Werturteil, S. 92; vgl. ebd., S. 70.

38 | Ebd., S. 92, 82.

39 | Ebd., S. 81f.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

thetischen Autonomie, verbunden mit dem Werkbegriff, verpflichtet. Die Auf-
schliisselung einer »sinnvollen Bezogenheit« der einzelnen »Teile« »aufeinan-
der und auf das Ganze«*® bezieht sich auf einen Denkvorgang, festgehalten in
der Partitur, und stellt ihrerseits wieder einen Denkvorgang dar. Beide Denk-
vorginge sind nicht kongruent, konnen sich aber einander annihern:

»Begreift man das Komponieren, das »Arbeiten des Geistes in geistfahigem Material«
[Hanslick, 6, 35], als musikalisches »Denken¢, so erscheint das Verstehen von Musik,
der hérende und lesend-hdrende Nachvollzug, als »Denken des Gedachten«.«**

Analyse, sofern sie gelungen ist, folgt den Denkvorgingen des Komponisten
und deckt die durch Denkvorginge hergestellten Beziehungsgefiige auf. Spra-
che muss nicht problematisiert werden, da die Analyse einerseits zwar dem
hohen Anspruch eines sachgerechten (hier reflexiven) »Nachvollzugs« unter-
liegt, andererseits aber auch sich damit bescheidet: Sinn erfiillt sich als Bezie-
hungsnetz, in dem die Teile einander zugeordnet sind und sich dabei an der
tibergeordneten Ganzheit ausrichten.

Der Partitur als zu entschliisselndes »Sinngefiige« versucht auch Hans
Heinrich Eggebrecht Sinn zu entnehmen:

»Zum Beispiel: Wir héren eine Musik von Bach. Daf’ diese Musik einen Sinn hat, ist voll-
kommen klar; es ist analytisch nachweisbar, zu erkennen und zu benennen, daf sie in
ihren Bestandteilen, ihren Konstituenten, ein Sinngefiige ist, das sich als solches dem
sinnlichen Wahrnehmen zu verstehen geben will. Und wir als Horer sind hierfiir pradispo-
niert: Wir haben - vornehmlich in Prozessen der dsthetischen Erfahrung - die Fahigkeit
erworben und tragen sie in uns, Bachs Musik zu verstehen, das heifit sie als Sinngefiige
zu erfassen, auch wenn der Sinn unbenannt und der Prozef des Erfassens uns unbe-
wuft bleibt.«*?

Das Verstehen des Horers geschieht durchaus auch ohne Fachtermini, auch
ohne verbale Be- und Umschreibungen des Gehorten, es griindet sich auf Er-
fahrung mit einer bestimmten Art von Musik. »Wie aber, so sei nun weiterhin
gefragt, kommt der Sinn in die Musik hinein?«* Wenig spiter die Antwort:

40 | C. Dahlhaus: Pladoyer, S. 277.

41 | C. Dahlhaus: Das »Verstehen« von Musik, S. 46; Dahlhaus bezieht sich hier auf
Hanslick, Eduard: Vom Musikalisch-Schénen. Reprographischer Nachdruck der 1. Auf-
lage (Leipzig 1854), Darmstadt 1965, S. 6, 35.

42 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 26.

43 | Ebd., S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

49


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Erster Teil

»Der Sinn einer Musik liegt in ihrer Formung beschlossen. Unter Formung verstehe ich
das Formsein der Musik insgesamt, das Gefiige aus den die Musik konstituierenden
Substanzen, angefangen von der ersten Ton- und Klangfolge bis hin zur Form des Gan-
zen. [...] Das Sinngefiige einer Musik ist inr Formgefiige und umgekehrt.«*4

Das »Sinngefiige« ist die Bezogenheit der einzelnen Klangverbindungen auf-
einander und auf das Ganze hin. Der Musikwissenschaftler kann dieses Gefii-
ge beschreiben, dem (mehr oder weniger erfahrenen) Hérer erschliefit es sich
auch ohne Worte: »unbewuf3t«.

Sinn ist eher an einer nachvollziehbaren Formung festzumachen, wihrend
Bedeutung innerhalb eines subjektiven Spielraums die Briicke zum Auflermu-
sikalischen schligt. Der Nachvollzug des »Formgefiiges« ist der erste Schritt,
von hier aus kann sich dann die Deutung vollziehen: »[W]eitrdumig sind die
Moglichkeiten des von dem Formsinn ausgelosten Bedeutungsverstehens, bei
dem die subjektive Disposition des Horers mitspielt.«* Die verbale Beschrei-
bung der Komposition nimmt vom »Formgefiige« ihren Ausgang: »Zugleich
bringt unser analytisches Beschreiben des Formsinns auch das ihm innewoh-
nende Bedeuten der Musik zur Sprache (ihren Gehalt)«. Der »Sinn« ist ange-
bunden an das »Formgefiige«, das »Bedeuten« geht dariiber hinaus. So lautet
eine Empfehlung zur Analyse: »Unterscheide Sinn und Gehalt: Analyse des
Formsinns und Interpretation der Aussage einer Musik.«

In der gemeinsam verfassten Publikation »Was ist Musik?« behandeln
Dahlhaus und Eggebrecht verschiedene Themen zum Teil in abwechselnden
Beitrigen, zum Teil im verschriftlichten Dialog. Im Dialog »Musikalischer
Gehalt« kommt Eggebrechts Standpunkt zur Trennung der Form, welche er
mit dem musikalischen »Sinn« verkniipft, vom musikalischen »Gehalt« zur
Sprache:

»Wann immer ich Musik betrachte, versuche ich, indem ich ihre Form erkunde, zugleich
ihren Gehalt zu erkennen und anzusprechen. In der Form, der Formung im weitesten
Sinn, liegt der musikalische Sinn beschlossen, und ohne ihn ist musikalisch nichts. Der
musikalische Sinn ist das spezifisch Musikalische; es gibt ihn nur als Musik, sonst nir-
gends. Der Gehalt indessen ist etwas, das stets auch auferhalb der Musik existiert. Er
erscheint als Musik, indem er dem musikalischen Sinn innewohnt, ohne mit ihm iden-
tisch zu sein.«*®

Dahlhaus folgt ihm nicht in dieser Entschiedenheit, er weicht einer Gegen-
uberstellung von Form und »Gehalt« aus, will sich eher vom »Denkzwang«

44 | Ebd., S. 28.
45 | Ebd., S. 131; die folgenden Zitate ebd., S. 131, 135.
46 | C. Dahlhaus/H. H. Eggebrecht: Was ist Musik?, S. 139.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

l6sen, »der von Dichotomien wie »Form und Gehalt< ausgeht«.” Er vertritt den
Anspruch des Werks, im Hinblick sowohl auf »Form« als auch auf »Gehalt«
dsthetische Autonomie zu behaupten:

»Die »musikalische Logik¢, die ein Streichquartett von Brahms realisiert, bildet ebenso
eine Legitimation des Autonomiepostulats wie Liszts Ehrgeiz, in Symphonischen Dich-
tungen an der Weltliteratur musikalisch interpretierend gleichsam weiterzudichten«.«4®

Diese Debatte in den Goer, 7oer und 8oer Jahren des vergangenen Jahrhun-
derts geschah vor dem Hintergrund einer ganz bestimmten dsthetischen und
kunsttheoretischen Ausrichtung: der Orientierung am autonomen Kunstwerk.
»Die Idee der absoluten Musik« — selbst Titel einer grundlegenden Schrift von
Dahlhaus — bestimmte mit und seit der romantischen Musikisthetik musik-
philosophisches und -isthetisches Denken. Diese spezielle Ausrichtung muss
keinen Mangel bedeuten, kann aber leicht die Ausblendung anderer Perspek-
tiven mit sich fithren.

Lebensvollziige - (Uber-)Lebensformen (John Blacking)

Etwa zeitgleich zu Dahlhaus’ Publikation »Analyse und Werturteil« oder zu
dessen Aufsatz »Plidoyer fiir eine romantische Kategorie« erschienen anth-
ropologische und ethnowissenschaftliche Untersuchungen wie Allan P. Mer-
riams »The Anthropology of Music« oder John Blackings »How musical is
manr«.

»How musical is man?« In dieser 1973 verdffentlichten Studie setzt Bla-
cking sich auch mit westlicher »Konzertmusik« (Besseler), so mit Werken von
Gustav Mahler und Benjamin Britten (War Requiem), auseinander. Weil er kei-
ne distinkte Trennungslinie zwischen »Art Music« und »Folk Music« zieht,
gewinnt er eine eigene Sicht auch auf Werke der europiischen Kunstmusik
und widmet seine Forschung der Entstehung sozialer Krifte beim Musizie-
ren. Worin sieht Blacking Sinn oder Bedeutung? Vor dem Hintergrund einer
eigenen klassischen musikalischen Ausbildung brachte ihn die Beschiftigung
mit der Musik der Venda in Stidafrika zu einer neuen Einschitzung der Musik
Afrikas.® Fiir ihn 16ste sich die Entgegensetzung von »folk< and »art« music«
auf, alle Arten von Musik wurde fiir ihn »folk music, in the sense that music
cannot be transmitted or have meaning without associations between people.«
Diese Einsicht brachte fiir ihn auch eine ganz neue Einschitzung der eigenen

47 | Ebd., S. 145f.
48 | Ebd., S. 150; vgl. C. Dahlhaus: Die Idee der absoluten Musik, S. 105ff.
49 | J. Blacking: How musical is man?, S. IX; das folgende Zitat ebd., S. X.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

51


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Erster Teil

westlichen Musik mit sich. Sinn (»meaning«) bleibt fiir ihn an die Begegnung
zwischen Menschen gebunden.

Blacking spricht tiber Musik als »Humanly Organized Sound« (so der Titel
des ersten der vier Kapitel). Was ist Musik? Diese Frage beantworten unter-
schiedliche Kulturen und unterschiedliche soziale Gruppen unterschiedlich:
»More important than any arbitrary, ethnocentric divisions between Music and
Ethnic Music, or between Art Music and Folk Music, are the distinctions that
different cultures and social groups make between music and nonmusic.«*°
Nicht eine Gegeniiberstellung von Kunst- und Volksmusik ist also fiir ihn ent-
scheidend; er setzt vielmehr auf Unterscheidungen, die verschiedene Kulturen
und soziale Gruppen zwischen Musik und Nicht-Musik (»between music and
nonmusic) treffen. Thm kommt es auf das Tun, auf die musikalische Aktivitit
der Musiker an: »[I]t is the activities of Man the Music Maker that are of more
interest and consequence to humanity than the particular musical achieve-
ments of Western man.«>' Diese Aktivititen sind bezogen auf eine musikali-
sche »Situation« bzw. auf eine musikalische »Gelegenheit«:

»[I]f we take a world view of music, and if we consider social situations in musical tradi-
tions that have no notation, itis clear that the creation and performance of most music
is generated first and foremost by the human capacity to discover patterns of sound and
to identify them on subsequent occasions.«52

Wiederholt kommt Blacking auf diese musikalische »Gelegenheit« (»occa-
sion«) zu sprechen, durch die das Tun in direkte Lebensvollziige eingebunden
wird: »Much Venda music is occasional, and its performance is a sign of the ac-
tivity of social groups.«** »(Musikalische) Situation« und »(Musikalische) Ge-
legenheit« sind Termini, die sich in die Diskussion der musikalischen Praxis
transferieren lassen; grundlegend fiir die Praxis ist schliefllich auch die von
Blacking im vierten und letzten Kapitel aufgeworfene Frage nach dem Wozu
musikalischer Tatigkeit. Im zweiten Kapitel »Music in Society and Culture«
geht Blacking auf verschiedene Funktionen des Musizierens in unterschied-
lichen Situationen, zu unterschiedlichen Anlissen ein, wihrend er im dritten
(»Culture and Society in Music«) tiber musikalische Analysen den umgekehr-
ten Weg von der Musik zur Praxis einschligt. Das letzte Kapitel trifft die Es-
senz des Denkens iiber Musik als musikalische Praxis:

50 | Ebd., S. 3f.; das folgende Zitat ebd., S. 4.

51 | Ebd., S. 9.
52 | Ebd.
53 | Ebd., S. 38.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

»In a world in which authoritarian power is maintained by means of superior techno-
logy, and the superior technology is supposed to indicate a monopoly of intellect, it is
necessary to show that the real sources of technology, of all culture, are to be found in
the human body and in cooperative interaction between human bodies.«%*

In einer Welt der tiberlegenen, dominierenden Technik sei es nétig, die wahren
Quellen fiir Technik und Kultur in der Kérperlichkeit und im Beziehungsge-
schehen zwischen Menschen aufzudecken. Musikalische Praxis wird vor die-
sem Hintergrund Uber-Lebensform:

»In a world such as ours, in this world of cruelty and exploitation in which the tawdry and
the mediocre are proliferated endlessly for the sake of financial profit, it is necessary
to understand why a madrigal by Gesualdo or a Bach Passion, a sitar melody from India
or a song from Africa, Berg’'s Wozzeck or Britten’s War Requiem, a Balinese gamelan or
a Cantonese opera, or a symphony by Mozart, Beethoven, or Mahler, may be profoundly
necessary for human survival, quite apart from any merit they may have as examples of
creativity and technical progress.«5®

Menschen tiberleben mit Musik. Der Sinn von Musik? Musik ist notwendig
fiir menschliches Uberleben (»necessary for human survival«). Eine ganz an-
dere Perspektive 6ffnet sich hier. Musik zum Uberleben, um Verbindungen
mit anderen einzugehen, zu Begegnungen zu finden. In musikalischer Praxis
agieren wir als Korper — und wir tun es gemeinsam; auch bei der Ausfithrung
eines Solostiicks per se sind wir mit anderen verbunden. Angesichts einer Welt
wie der unseren (»In a world such as ours«, wie Blacking sagt) mochten wir et-
was tun, wobei dieses Tun in musikalischer Praxis uns in ein Geschehen zieht,
das auf Zukiinftiges aus ist, Hoffnung macht. Blacking spricht dieses Potential
an (aus anthropologischer, ethnowissenschaftlicher Perspektive) und ermég-
licht so den Einstieg in einen neu und anders gefassten Sinnbegriff, der sich
gleichwohl auch fiir Werke der europiischen Tradition geltend machen lisst.

Im Folgenden werden die Ansitze von Lawrence Kramer und Nicholas
Cook vorgestellt. Beide Wissenschaftler widmen sich den Aktivititen und der
Koérperlichkeit der Ausfithrenden, beide untersuchen das Spannungsverhilt-
nis zwischen Partitur und Ausfithrung, beide arbeiten mit ihren Forschungen
der Auseinandersetzung mit musikalischer Praxis zu. Der sich anschlieRende
Exkurs zum »Sichzeigen« (Dieter Mersch) lisst sich als Anstof$ zur Sprach-
findung lesen.

54 | Ebd., S. 116.
55 | Ebd., Herv. i.0.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

53


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Erster Teil

»Text« und »Kontext« (Lawrence Kramer)

»Meaning, whether in music, image, or text, is a product of action rather than
of structure.«*® Bedeutung ist nicht gegeben, sondern entsteht in den »Kontex-
ten« einer bestimmten Interpretation, ist Ergebnis einer »Verhandlung« (»ne-
gotiation«) zwischen »Text« und »Kontext« der Interpretation. In »Interpreting
Music« geht Lawrence Kramer der Frage nach, inwiefern die Ausfithrung von
Musik deren Bedeutungsebene mitbestimmt — {iber die Partitur hinaus. Be-
deutung (»meaning«) ist nicht von vornherein gegeben, ist nicht in der Partitur
verschliisselt, die dann entsprechend zu dechiffrieren wire, sondern entsteht;
erscheint mit der Interpretation, mit deren »Kontext«: »It thrives, or not, on
what might be termed the contexture of interpretation.« Die Anbindung an die
Praxis und die Berticksichtigung der Fragen, inwiefern Situation, Umgebung,
Publikum zur Interpretation von Musik beitragen, machen Kramers Ausfiih-
rungen offen; Bedeutung ist nicht festgelegt: »The best justification for the
critical interpretation of music is that music simply does make sense in this
way as a practical fact. It is widely felt to be integrated with, not remote from,
the general atmosphere of meaning in daily life.« Sinn der musikalischen Pra-
xis und Sinn des alltiglichen Lebensvollzugs gehen ineinander iiber. Kramer
besteht auf einer groflen Vielfalt musikalischer Erfahrungen, die einer Kom-
position und deren Auffithrungen anhingen.”” Er geht darum von einer engen
Bezogenheit von »musical meaning« und »musical performance« aufeinander
aus, wobei die Auffithrung mit Lebenssituationen, mit lebensweltlichen Zu-
sammenhingen verbunden ist.

Dies wird auch in »Why Classical Music Still Matters« angesprochen, vor
allem im dritten Kapitel »Score and Performance«: Kramer berichtet iiber ein
grundlegendes Erlebnis anlisslich einer Auffithrung von Beethovens Streich-
quartett Nr. 12 Es-Dur op. 127 durch das Juilliard String Quartet. Er gesteht,
dass er all das, was er bei dieser Auffithrung in der Musik horte, nicht eigent-
lich in der Musik horte, sondern in der einen einzigen Auffithrung an jenem
Tag: »So what touched me more, the music or the performance?«>® Angespro-
chen werden hier situationsbedingte, personlich-individuelle Kontexte, welche
die Bedeutung einer Komposition fiir den Einzelnen grundlegend prigen, be-
einflussen, verindern.

In »Musical Meaning. Toward a Critical History« behandelt Kramer »mea-
ning« in kulturhistorischen Kontexten, er bewegt sich dabei zwischen theo-
retischen Ausfithrungen und Fallstudien. In der Beispielsammlung werden
vorwiegend Kompositionen des 19. Jahrhunderts berticksichtigt, ferner Mu-

56 | L. Kramer: Interpreting Music, S. 68; die folgenden Zitate ebd.; Herv. i.0.
57 | Ebd., S. 260; die folgenden Termini ebd., S. 261.
58 | L. Kramer: Why Classical Music Still Matters, S. 73.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

sik der Marx Brothers, »Jazz and the Blues in Modern Concert Music« und
Kompositionen von Weill und Schostakowitsch, schliefflich Musik bis ins 2o0.
Jahrhundert hinein (John Coltrane). Das Kapitel »Hands On, Lights Off. The
>Moonlight« Sonata and the Birth of Sex at the Piano« zeigt exemplarisch, wie
Kramer auch den Ausfithrenden in die Betrachtung einbezieht. Zum ersten
Satz der Sonate cis-moll op. 277, 2 (Sonata quasi una fantasia) Beethovens (1801)
gibt es den Ausfuhrungshinweis: »delicatissimamente e senza sordino«, sehr
zart und ohne Dimpfer, mit Pedal also. Kramer bringt diesen Hinweis mit der
Kérperlichkeit des Ausfithrenden in Verbindung:

»He [Beethoven] adds a headnote stating that the Adagio must be played throughout
with the greatest delicacy and »without damperse, that is, with the pedal in continu-
ous use. (Performers on modern pianos cannot take this instruction literally, but the
spirit is clear: sustain with the pedal.) The result is to foreground the sensibility of the
performer’s body, its receptiveness to the slightest sensation. The instruction combi-
nes delicacy, which must be produced by touch, with the continuity of sound produced
by piano technology. The player’s body becomes perceptible as the medium, a kind of
rising channel from foot (or, with a fortepiano, knee) to hand, in which mechanically
produced sound becomes feeling. To give this process both a tactile and a visual focal
point, Beethoven sets the upper and middle voices within the compass of a ninth in the
right hand, so that they emerge continuously from a kind of intimate, delicate touch.
The hand moves in fluid, rhythmic strokes as if it were caressing the keys. It is at least
possible that this way of engaging the body links the Adagio with the expressivity of
the lover’s serenade, and more generally with the sensitivity of the romantic body. The
pianistic effects involved would have been reasonably apparentin an era that knew the
music as much, if not more, by playing as by hearing it.«5°

Bezeichnenderweise schreibt Kramer diese Art von Koérperlichkeit, die sich im
Tasten und Beriihren niederschligt, einer Epoche zu, deren Zeitgenossen mit
Musik eher tiber die Praxis als {iber das Horen Bekanntschaft machten. Solche
Fallstudien, wie sie hier vorgelegt werden, fragen danach, was Ausfithrende
tun und warum sie es tun. Kramer beschreibt nicht strukturelle Aspekte der
Partitur, sondern antwortet mit seiner Beschreibung auf das, was sich ihm
durch Beobachtung einer Ausfiihrung (oder durch eigenes Spiel) gezeigt hat.

Kein Wunder, dass in Kramers Vorstellung Sinn (»sense«) und Bedeutung
(»meaning«) in der Musik ohne Umweg an Sinn und Bedeutung im Leben an-
gebunden werden: Die Schwelle zwischen Musik und Leben ist leichtfiiRig zu
iiberschreiten. Mit Bezug auf »mixed media« fragt er, was tiber musikalische
Bedeutung zu lernen sei, und kommt zu dem Ergebnis:

59 | L. Kramer: Musical Meaning, S. 48.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

55


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Erster Teil

»First of all that musical meaning is continuous with meaning in general [...]. We make
sense of music as we make sense of life. And since we make sense of life only amid
a dense network of social, cultural, and historical forces, musical meaning inevitably
bears the traces, and sometimes the blazons, of those forces.«°

Wir finden demnach musikalischen Sinn, wie wir auch Sinn in Lebensvoll-
ziigen finden. Und da alle Lebensvollziige in sozialen, kulturellen und histo-
rischen Kontexten eingebunden sind, trigt das, was wir als musikalische Be-
deutung erfahren, diese Spuren. Musik und Lebensform(en) sind ganz nah
beieinander angesiedelt. Sinn in der Musik und Sinn im Leben: Beide Welten
sind aufeinander bezogen, miteinander verkntipft.

»Beyond the score« (Nicholas Cook)

Mit der Betrachtung von Musik als Ausfithrung selbst kommt wiederum eine
neue Bewegung in die Debatte. Nicholas Cook wihlt den Titel eines seiner
Beitrige »Music as Performance« mit Bedacht: Wenn man von Ausfithrung
rede, so meine man in der Regel »etwas ausfithren; dies impliziere, mehr
oder weniger gewollt oder nicht, die Vorstellung von zwei Bestandteilen, der
Ausfithrung auf der einen Seite, der Musik auf der anderen Seite.

»You can just play, butit’s odd to speak of »just performing¢, because the basic gram-
mar of performance is that you perform something, you give a performance »ofc some-
thing. In other words, language - and especially musicological language - leads us to
construct the process of performance as supplementary to the product that occasions
it, and itis this that leads us to talk quite naturally about musicand«its performance«.%*

Nicht der Musik und ihrer Ausfithrung also gilt Cooks Forschungsinteresse,
sondern der Musik als Ausfithrung. Er akzentuiert die Frage nach den sozia-
len Beziehungen der Ausfithrenden und fasst Musik als »soziales Phanomen«:
»To understand music as performance, then, means to see it as an irreduci-
bly social phenomenon, even when only a single individual is involved.«®? In
diesem Zusammenhang verweist er auf die Nihe zum Ritual. Wichtig wird
dann eine begriffliche Differenzierung: Die Rede von der Partitur als »text«
fuhrt, so Cook, immer noch die strukturelle Dimension der Komposition mit
sich, die auf Realisierung wartet, wihrend die Rede von »script« (als einer Art
Choreographie) die Interaktionen der Ausfithrenden bereits anklingen lisst:
»Thinking of music as >script« rather than >text< implies a reorientation of the

60 | Ebd., S. 163.
61 | N. Cook: Music as Performance, S. 204; Herv. i.0.
62 | Ebd., S. 206.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

relationship between notation and performance.«*® Eine der zentralen Fragen
bleibt die nach der Moglichkeit, soziale Interaktion (= soziale Bedeutung) ana-
lytisch zu dekodieren. »Music [...] becomes a resource for understanding socie-
ty.«®* Aber wie dariiber reden?

»[T]he problem disappears if instead of seeing musical works as texts within which soci-
al structures are encoded, we see them as scripts in response to which social relation-
ships are enacted: The object of analysis is now present and self-evident in the inter-
actions between performers, and in the acoustic trace that they leave. To call music a
performing art, then, is not just to say that we perform it; it is to say that through it we
perform social meaning.«%°

An die Stelle von Versuchen, Partituren als Texte zu dekodieren, tritt die Ent-
schliisselung der Interaktionen der Ausfiithrenden, welche »akustische Spu-
ren« (»acoustic traces«) hinterlassen. Bedeutung (»meaning«) erschlief’t sich
als »soziale Bedeutung« iiber eine Analyse der Interaktion.

»Beyond the Score. Music as Performance« (2013) ist die wohl umfang-
reichste inmitten einer Reihe von Veréffentlichungen, die Cooks Anliegen ver-
treten: Abkehr von textzentrierter Forschung, Hinwendung zur Analyse der
Auf- und Ausfithrung. Bedeutung (»meaning«) wird im Vollzug der Ausfiih-
rung geschaffen, sie entsteht im Prozess, wird hervorgebracht, ist also nicht a
priori gegeben. Cook will beschreiben, »how performances afford the produc-
tion of meaning«.®® »Beyond the Score« widmet sich in den ersten Kapiteln
der Analyse von Tonaufnahmen (zu einem groferen Teil von Klaviermusik);
anschliefend werden Ausfithrungen verglichen und einer kulturhistorischen
Untersuchung unterzogen (anhand einer breit gestreuten Beispielsammlung);
sodann wird die bereits angesprochene Frage nach den sozialen Interaktionen
der Musiker in den Vordergrund geriickt. Die Frage lautet, wie Partituren dazu
dienen, diese aufzuzeichnen (»how scores serve to script them«¥). Die nichs-
ten Kapitel behandeln die Rolle des Korpers, konzentrieren sich auf Korper-
geste, Kérperbewegung beim Spiel. Cook gibt die Anbindung an die Partitur
nicht auf, er definiert deren Rolle aber neu und sucht Bedeutung nicht in der
Partitur als Text, sondern in der »real-time activity«. Auffithrung: »a real-time
activity through which meanings emerge that are not already deposited in the
score«.®® Bedeutungen (Sinnhaftigkeiten auch) sind also nicht (in einer Parti-

63 | Ebd.

64 | Ebd., S. 213.

65 | Ebd.

66 | N. Cook: Beyond the Score, S. 1.
67 | Ebd., S. 6.

68 | Ebd., S. 23.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

57


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Erster Teil

tur verschliisselt) gegeben, um als solche aufgespiirt und sprachlich gefasst zu
werden, sondern sie treten im Ausfithrungsprozess (live) zutage: Sie tauchen
auf, entstehen, treten hervor, stellen sich heraus. Beobachtet wird ein prozess-
haftes Geschehen.

In seinem Beitrag »Musikalische Bedeutung und Theorie« duflert Cook
sich explizit zum Prozess der Bedeutungsgenese und zieht das Bild einer Rei-
he von »Spuren« heran, um seine Rede anschaulicher zu machen: »Was wir
als »ein Musikstiicke< betrachten, sollte daher als eine unendliche Reihe von
Spuren aufgefaflt werden.«® Wichtig wird in diesem Zusammenhang Cooks
Terminus der Emergenz: im Deutschen als Substantiv gefasst fiir diesen Zu-
sammenhang vielleicht weniger zutreffend. Im Englischen heiflt es: »mea-
nings emerge«, Bedeutungen erscheinen, scheinen auf. »[Bedeutung] wird
nicht produziert, sondern durch den Akt der Auffithrung hervorgebracht.«”
Bedeutung ist nicht festgeschrieben, sie verindert sich, schillert je nach histo-
rischem Kontext, unterschiedlichen Traditionslinien oder Auffithrungsbedin-
gungen: »Es ist demnach falsch zu sagen, daff Musik bestimmte Bedeutung
hat; vielmehr hat sie das Potential dafiir, dafl bestimmte Bedeutungen unter
bestimmten Umstinden emergieren.« Diese Erweiterung um ein der musi-
kalischen Ausfithrung (und auch der Partitur als »Skript«) innewohnendes
»Potential« befreit von festen Zuschreibungen von Bedeutung.

Aufschlussreich ist Cooks Unterscheidung zwischen »potentieller« und
»aktualisierter« Bedeutung: »[M]usikalische Werke sind, betrachtet man sie
als Urheber von Bedeutung, instabile Aggregate potentieller Bedeutung.«”* —
»Interpretieren heiflt, potentielle Bedeutung in aktualisierte Bedeutung zu
uberfithren.« — »Musik ist von musikkritischer Interpretation abhingig, um
Bedeutung zu haben, und gleichzeitig unaussprechlich«. »Potentielle« Bedeus-
tung soll als ein Strang, als utopischer Ausblick, erhalten bleiben; in diesem
Sinne gelingt es Cook, den romantischen Topos des Unaussprechlichen zu
retten.”? »Aktualisierte« Bedeutung ist weniger stark, dafiir variabel, abhin-
gig von Kontexten und ldsst sich, als Provisorium gedacht, auch verbalisieren.
Ein Kompromiss? Wie dem auch sei: Sinn und Bedeutung sind nicht gegeben,
sondern erscheinen, werden gegeben im Erscheinen (»meanings emerge«’).

69 | N. Cook: Musikalische Bedeutung und Theorie, S. 98.

70 | Ebd., S. 99; das folgende Zitat ebd., S. 101; Herv. i.0.

71 | Ebd., S. 114; die folgenden Zitate ebd., S. 101, 113.

72 | Vgl. ebd., S. 108ff.: »Die Rehabilitierung des Unaussprechlichen«.
73 | N. Cook: Beyond the score, S. 23.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

»nSichzeigen« (Dieter Mersch)

»Uberall regiert so ein Primat des Hermeneutischen, dominiert das Bedeu-
tungsproblem, die Frage nach dem Sinn, nicht aber nach etwas, was sich selbst
ausstellen oder prisentieren mufl, um erscheinen zu kénnen oder vernehmbar zu
werden.«’* Die Befreiung, die hier anklingt, betrifft musikalische Praxis un-
mittelbar: Nicht einmal mehr muss noch etwas gezeigt werden, Dieter Mersch
geht es direkt um ein »Sichzeigen«. Er konzentriert die Rede {iber das, »was
sich zeigt«, indem das Zeigen nicht linger als ein Zeigen auf etwas verstanden
wird, sondern als ein »Sichzeigen«.” Damit ist eine Dichotomie zwischen Sa-
gen und Zeigen iiberwunden, denn das »Sichzeigen« tritt nicht in Konkurrenz
zum Sagen; ihm kommt ein Mehrwert zu, der sich nicht sagen ldsst:

»Das Sichzeigen geht dem Sagen voraus, iiberformt es, lenkt es in ein anderes um. Kein
Zeichen vermag sich zu artikulieren oder vor dem Hintergrund anderer Zeichen abzu-
zeichnen, ohne selbst etwas zu »sein¢; ein »Ereignis¢, das unbeherrschbar bleibt und be-
harrlich die Bedeutungsprozesse irritiert. Man kdnnte sagen: Jedes Zeichen ist stets
mehr als es sagt, zeigend birgt es einen Uberschuf, der nicht bedeutet und darum auch
nicht wieder signifizierbar wére.«’®

»Was sich zeigt«: Im ersten Teil geht Mersch auf Kérpersprache, Kunst, Per-
formativitit der Stimme ein. Der zweite Teil setzt sich mit dem Zeichen in
unterschiedlichen Zeichentheorien auseinander. Kernbegriffe sind Ereignis,
Materialitit, Prisenz. Als eine Grundlage wird Wittgensteins Sprachphilo-
sophie genannt, wie sie im »Tractatus logico-philosophicus« dargelegt ist; sie
»begriinde«, so Mersch, die von ihm weiter ausgefiihrte » Duplizitit von Sagen
und Zeigen«: »Ihre spezifische Radikalitit bildet die >Mystik« des Sichzeigens,
deren einzige Korrespondenz im Schweigen liegt«.”” Im Weiteren wird das Er-
eignishafte entfaltet, dessen Begriff die gesamte Schrift prigt. »Wie aber davon
uiberhaupt sprechen?« Mersch sieht einen Weg im »Antworten«, im Antworten
auf das, was »widerfihrt«: »Denken heifit weder bezeichnen noch unterschei-
den oder bestimmen, sondern »antworten<. Das Antworten sucht dem Ereignis
als Widerfahrnis zu entsprechen. Denken, oder auch Schreiben, Sprechen und
Be-deuten, wird dann in die >Aufgabe« einer Responsivitit gestellt«.”®

74 | D. Mersch: Was sich zeigt, S. 16; Herv. i.0.

75 | Vgl. D. Mersch: Kérper zeigen, S. 85f.

76 | D. Mersch: Was sich zeigt, S. 24; Herv. i.0.

77 | Ebd., das folgende Zitat ebd.; Herv. i.0.

78 | Ebd., S. 38; das folgende Zitat ebd.; Herv. i.0.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

59


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6o

Erster Teil

Reden wird ein Antworten auf die Ansprache, die von dem, was sich zeigt,
ausgeht. In metaphorischer Rede kann das Sich-Zeigende im Redevollzug um-
kreist werden:

»Metaphern sind Wege, sie beschreiben Anndherungen ans Ungesagte. Darum verblei-
ben sie stets im Vorldufigen. An ihnen stellt sich weder die Frage nach ihrer Richtigkeit
noch nach ihrem Zutreffen, ihrer Addquanz: Ihre Redeform ist das Weisen, die »Zeige-.
Dann handelt es sich um ein Sprechen, das nicht im strikten Sinne begrifflich verfahrt,
das vielmehr seine Analogien oder Ubertragungen (meta-phord) erzeugt, um anderes,
Unbegriffliches anzudeuten.«”®

2.3 WIRKLICHKEITEN? - WELTEN?
nZwei-Welten-Modell« (Hans Heinrich Eggebrecht)

Musikalisches Handeln, Da-Sein in einer musikalischen Situation, Tun und
Geschehen-Lassen als Lebensform? — als Uber-Lebensform sogar? Ist die mu-
sikalische Praxis leider (oder gliicklicherweise?) lediglich Musik? Wird auf
existentielle Fragen verwiesen, auf Wirklichkeiten und Moglichkeiten hinaus-
gewiesen? — oder finden wir uns inmitten aller erdenklichen Méglichkeiten
und Wirklichkeiten wieder?

»...das Leben mit der Kunst gleichzusetzen...« John Cage«: In dem so be-
titelten und als »Intermezzo Ill« ausgewiesenen Kapitel aus »Musik verste-
hen«® bezieht sich Hans Heinrich Eggebrecht auf ein Gesprich zwischen
John Cage und Richard Kostelanetz. Cage erklirt hier: »Der Begriff der Flucht
erscheint mir witzlos, wie mir auch der Begriff einer Kunst als Flucht vor dem
Leben witzlos erscheinen wiirde.«®! Mit Bezug auf das »I Ging« fiihrt er weiter
aus, die Kunst konne die wirklich »wichtigen Fragen« nicht beantworten, »weil
diese wichtigen Fragen in jenem Dunkel gestellt werden, in das die Kunst
nicht mehr vordringt.« An dieser Stelle wirft Kostelanetz ein: »Heif3t das, dafy
Sie von der Kunst wegzukommen suchen?«® Und Cage antwortet: »Nein, das
heifdt, dafl wir das Leben mit der Kunst gleichzusetzen suchen, und damit
beginnen wir in der Dunkelheit.«*

An eben dieser Stelle hakt Eggebrecht ein:

79 | Ebd., S. 40; Herv. i.0.

80 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 183-208.

81 | J. Cage: Gesprach mit John Cage. Richard Kostelanetz, S. 36; die folgenden Zitate
ebd.

82 | Ebd.

83 | Ebd., S. 37.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

»Diese Maxime [von John Cage] trifft dasjenige ins Herz, was ich an anderer Stelle das
»Zwei-Welten-Modell« genannt habe. Mit diesem Modell-Begriff ist gemeint, dafl die
wirkliche Welt, die Welt als Lebenswirklichkeit einerseits, und die Kunst, insbesondere
die Musik andererseits, antithetisch sich gegeniiberstehen: Die Welt als Wirklichkeit
ist negativ gesetzt und erzeugt als Zuflucht, Ventil, Uberlebenschance, Erlésung die
Gegenwelt der Kunst - ein Fungieren der Kunst, das in der deutschen Romantik seit Wil-
helm Heinrich Wackenroder dominierend in Erscheinung trat, das aber weit iiber jeden
historischen Rahmen hinaus eine fiir das Verhaltnis von Kunst und Leben fundamentale
Bedeutung hat.«®4

Eggebrecht tritt eindringlich fiir Trennschirfe der »Welten« ein: Auf der einen
Seite die »Lebenswirklichkeit«, auf der anderen Seite die »Gegenwelt« Kunst,
speziell Musik, die zum Uberleben verhelfen, »Uberlebenschancen« bieten
kann. Er verweist auf Cages Replik, in Cages »Silence« heifdt es namlich:

»Er [der Komponist] muf es besser tun, eindrucksvoller, schéner usw. als irgendwer
sonst Und was hat, genaugenommen, dies, dieses schéne tiefe Objekt, dieses Meister-
werk, mit dem Leben zu tun? Es hat dies mit dem Leben zu tun: daf es davon getrennt
ist. Jetzt sehn wir es und jetzt nicht. Wenn wir es sehn fiihlen wir uns besser, und wenn
wir fern davon sind, fithlen wir uns nicht so gut Das Leben scheint schébig und chao-
tisch, in Unordnung, haglich im Gegensatz dazu.«5®

Eggebrecht stellt in »Musik verstehen« die »Welt als Lebenswirklichkeit« neben
die »Gegenwelt« der Kunst: ein antithetisches Verhiltnis. Cage misstraut dem
»Meisterwerk« und beruft sich mit einem Zitat aus dem »I Ging« auf Gedan-
ken des Buddhismus.

Irritierend ist Eggebrechts Pliadoyer fiir ein »Zwei-Welten-Modell«, dem er,
es verabsolutierend, »weit tiber jeden historischen Rahmen hinaus eine fiir
das Verhiltnis von Kunst und Leben fundamentale Bedeutung« zuweist.?¢ In
»Die Musik und das Schone« beschreibt er, ausgehend von Liedern Schuberts
und Mabhlers, die romantische Asthetik als eine Asthetik der Antithese. Le-
benswirklichkeit und schéne Welt der Kunst, des Traums, der Phantasie treten
einander unverséhnlich gegentiber: »Die Lebenssicht der deutschen Romantik
ist gekennzeichnet durch eine Auffassung der Welt als Weltendualitit.«*” Die-
se »Zwei-Welten-Sicht«, die hier als genuin »romantische« Sicht klassifiziert
wird, kann christlich orientiert sein, muss es aber nicht. Sie findet ihren Nie-

84 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 203.

85 | J. Cage: Silence, S. 40; vgl. H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 204.

86 | H. H. Eggebrecht: Musik verstehen, S. 203.

87 | H. H. Eggebrecht: Die Musik und das Schone, S. 162; das folgende Zitat ebd.,
S. 168.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

61


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Erster Teil

derschlag in Dualitdt, Spaltung, Trennung der Welten. Dem stellt Eggebrecht
die christliche Sichtweise gegentiber: Auch hier gebe es zwei Welten, die irdi-
sche und die himmlische, aber sie seien nicht unversohnlich nebeneinander
gestellt, sondern, wie es Johann Sebastian Bachs Kantate Weinen, Klagen, Sor-
gen, Zagen zeige, in Christus miteinander verséhnt.®®

Die Einbindung des »Zwei-Welten-Modells« in einen musikhistorischen
Zusammenhang macht es als Erklirungsmodell fiir eine bestimmte istheti-
sche Orientierung in einer bestimmten historischen Epoche plausibel. Umso
unverstindlicher tritt indes zunichst die Verabsolutierung des Modells auf.
Sobald jedoch die Ausfithrenden mit ins Spiel kommen, erfihrt die Grenze
zwischen den Welten eine neue Deutung, die den Transfer des »Zwei-Wel-
ten-Modells« in die Gegenwart wiederum erklirlich macht. Eggebrecht fithrt
nimlich die fiir ihn entschiedene Trennung der Welten auf den Spielcharakter
der Musik zuriick; Komponisten, Spieler und Horer kénnen es »genieflen, in
dieses Spiel, indem sie es spielen und mitspielen, hineingezogen und das heif3t
ihrer Wirklichkeitswelt enthoben zu werden.«* Das Festhalten an der Grenze
zwischen den Welten, die Eggebrecht ausdriicklich thematisiert, indem er die
Notwendigkeit eines »Rahmens« fiir die Ausfithrung, nimlich »Raum, Garde-
robe und Programmbheft, das Hingehen und wieder Weggehen und so weiterx,
anspricht, wird vor dem Hintergrund des notwendigen Ubergangs von der
einen Welt in die andere und wieder zurtick verstindlich. Unausgesprochen
bleibt allerdings, ob der »Gegenwelt« der Musik in diesem Modell auch Wirk-
lichkeitscharakter zukommt; unausgesprochen bleibt ferner, ob und inwieweit
beide Welten in Kontakt zueinander treten, welcher Art das Miteinander-zu-
tun-Haben (Cage) sein konnte, das tiber blole Trennung hinausgehen kénnte.

Performativitat (Erika Fischer-Lichte)

Vom »Performativen« ist die Rede, wenn zu beschreiben ist, dass und wie
Handlungen Wirklichkeit(en) entstehen lassen, hervorbringen, erschaffen
konnen. Erika Fischer-Lichte bestimmt den »Begriff des Performativen« dem-
entsprechend so:

»Der Begriff bezeichnet bestimmte symbolische Handlungen, die nicht etwas Vorgege-
benes ausdriicken oder reprasentieren, sondern diejenige Wirklichkeit, auf die sie ver-
weisen, erst hervorbringen. Sie entsteht, indem die Handlung vollzogen wird. Ein per-
formativer Akt ist ausschlieflich als ein verkérperter zu denken.«°©

88 | Ebd., S. 168ff.
89 | Ebd., S. 205; das folgende Zitat ebd., S. 207.
90 | E. Fischer-Lichte: Performativitat, S. 44.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

Der Begriff der Performance, abgeleitet aus dem englischen Verb »to performe«
(auffithren, ausfiihren, erfiillen, leisten, verrichten, ausiiben, spielen, vollzie-
hen, vollbringen, vorfithren, vollfithren, darbieten, wiedergeben), lisst sich
differenziert auffassen: als »Auffithrung« oder als »Ausfithrung/Leistung«.”
Fischer-Lichte unterscheidet zwischen »Auffiihrung« und »Ausfithrung, in-
dem sie »Ausfithrung« an »Leistung« bindet, »Auffithrung« ist stirker als
»Ausfithrung«. Dies wird daran deutlich, dass, so Fischer-Lichte, »sowohl Aus-
tin als auch Butler davon ausgehen, dass Sprechakte und performative korper-
liche Handlungen nicht nur ausgefiihrt, sondern auch aufgefithrt werden.«
Das »Performative« wiire ein Oberbegriff: »Auffithrungen sind immer perfor-
mativ, wihrend nicht alles, was wir als performativ begreifen, in einer Auffiih-
rung in Erscheinung treten muss.«

Fischer-Lichte beschreibt Aspekte des Performativen vor dem Hintergrund
der Entwicklungen, die seit etwa 1900 von der »Ritualforschung« und der
»Theaterwissenschaft« ausgingen; im Ubergang vom 19. zum 20. Jahrhundert
vollzogen sich, so Fischer-Lichte, in den Kulturwissenschaften eine Abkehr
vom »Text« und eine Hinwendung zu Koérper, Verkoérperung, Wirklichkeit auf
der Bithne selbst (anstelle einer Als-ob-Wirklichkeit, in die sich die Zuschauer
iiber eine Phantasieleistung hineinzuversetzen hatten).’?

Die im Folgenden von Fischer-Lichte beschriebenen fiir Performativitit
wichtigen Aspekte sind gerade auch fiir musikalische Praxis konstitutiv: a)
»Leibliche Ko-Prisenz«: Auffithrung entspringt einer »Begegnung oder Kon-
frontation der Beteiligten«®; wesentlich ist der Prozesscharakter. b) »Rium-
lichkeit«: Damit ist weniger der architektonische Raum gemeint, sondern eine
ephemere Riumlichkeit, die erst »durch die Auffithrung hervorgebrachtx,
»performativ erzeugt« wird.** ¢) »Kérperlichkeit«: Hier betont Fischer-Lich-
te das Werden, akzentuiert das Werden viel stirker als das Sein, denn der
menschliche Korper »[befinde] sich bestindig im Werden befindet, im Prozess
einer permanenten Transformation«.”> Das Werden widersetze sich »vehement
jeglicher Vorstellung von einem Werk«. d) »Lautlichkeit«: »paradigmatisch fiir
die Fliichtigkeit von Auffithrungen« — »Raumgefiihl« erzeugend.’® €) »Rhyth-
mus«: nicht als Takt oder Metrum verstanden, sondern als »dynamisches Prin-
zip, das >unterwegs ist und bleibt«.” f) »Wahrnehmung/Erzeugung von Bedeu-
tung«: Bedeutung entsteht prozesshaft; Wahrnehmung »erscheint [...] selbst

91 | Ebd., S. 53; die folgenden Zitate ebd.

92 | Ebd., S. 13.
93 | Ebd., S. 54.
94 | Ebd., S. 58.
95 | Ebd., S. 60; das folgende Zitat ebd.
96 | Ebd., S. 62.

97 | Ebd., S. 64; Herv. i.0.; Fischer-Lichte bezieht sich hier auf James J. Sheehan: Ge-

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

63


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Erster Teil

als ein performativer Prozess«.”® g) »Ereignishaftigkeit von Auffithrungen«:
Der Auffithrung wesentlich sind Singularitit und Unwiederholbarkeit. Die
Auffuhrung ist durch ein »Zusammenfallen von Gegensitzen« gekennzeich-
net, »dichotomische Begriffspaare« werden aufler Kraft gesetzt; »Sowohl-als-
auchc tritt an die Stelle eines »Entweder-oder«.”

Der zuletzt genannte Hinweis ldsst sich geradezu als Charakterisierung
einer Situation musikalischer Praxis lesen, in der sich Ausfiithrende zwischen
Tun und Geschehen-Lassen wiederfinden, in einer Situation, in der sie selbst
bestimmen, wie es weitergeht, in der ihnen aber auch etwas geschieht, etwas
zufillt. Zum Aspekt der Unwiederholbarkeit sei erginzt: Mit Blick auf die
musikalische Praxis sind Ausfithrungen auf Wiederholung angelegt; unwie-
derholbar sind sie allerdings in ihrer jeweiligen singuliren Ausprigung. An
dieser Stelle bietet sich noch einmal ein Vergleich zwischen Fischer-Lichtes
und Butlers Performativititskonzept an. Butlers Konzept geht, so Gebske,
von der »Zitation« aus, welche das Alltagsleben und alltigliche soziale Pro-
zesse kennzeichnet. Uber die Wiederholung von bestimmten »Normen« und
»Konventionen«'%’ werden diese bestitigt oder auch destabilisiert; der Wieder-
holungsprozess ist unanfinglich und unendlich: »Der andauernde Prozess
der Zitation, den Butler als performativ bezeichnet, hat keinen Anfang und
wird nie abgeschlossen sein.«! Fischer-Lichte hingegen bindet, wie Gebske
es sieht, Performativitit an »Transitorik und Augenblickhaftigkeit«, ihr geht es
um »Auffithrungen, die sie als Ereignisse auffasst und die sich durch Fliichtig-
keit auszeichnen.«

Die musikalische Praxis bewahrt die Unabgeschlossenheit des wieder-
holten Tuns und liefert sich zugleich — und vielleicht gerade dadurch — dem
ephemeren Charakter der Aktionen und Aktivititen aus. Wiederholung zeigt
dann immer wieder neu, dass und auf welch vielfiltige Weise es keine Wieder-
holung geben kann. Erneut hervorzuheben und fiir eine Studie zur musikali-
schen Praxis zu gewinnen seien Fischer-Lichtes Gedanken an die Fliichtigkeit
der Ausfiihrung, an deren Prozesscharakter sowie an die Oszillation zwischen
Tun und Geschehen (auch: Geschehen-Lassen). Des Weiteren soll ein Aspekt
nicht unerwihnt bleiben, der in musikalischer Praxis eine Antwort (von meh-
reren) auf die Frage »Warum auch?« geben kann, nimlich die Ausrichtung auf
Zukiinftiges:

schichte der deutschen Kunstmuseen. von der fiirstlichen Kunstkammer zur modernen
Sammlung, Miinchen: C. H. Beck 2002.

98 | Ebd., S. 65-67.

99 | Ebd., S. 67-68.

100 | J. Gebske: Performativitat, S. 52.

101 | Ebd., S. 53; das folgende Zitat ebd., S. 54.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

»[P]erformative Prozesse [sind] per definitionem auf die Zukunft bezogen: Ganz gleich,
ob es sich um Sprechakte, andere symbolische Praktiken, Rituale, Feste, Sportwett-
k&mpfe, Gerichtsverhandlungen, politische Veranstaltungen, kiinstlerische Auffiihrun-
gen u.a. handelt, verweisen sie alle uniiberhdrbar auf eben die Zukunft, die durch ihren
Vollzug hervorgebracht wird. Aus ihnen geht Zukiinftiges hervor, das hdufig weder so
intendiert und geplant noch vollsténdig dem Zufall iiberlassen ist.«192

Skepsis an der »Minimaldefinition«!®® des Performativen, dass nimlich
»Handlungen, die nicht etwas Vorgegebenes ausdriicken oder reprisentieren,
[...] diejenige Wirklichkeit, auf die sie verweisen, erst hervorbringen«'™, dufert
Jorg Volbers: »Was heifét hier >hervorbringen<® Was heifét hier >Wirklichkeit<?
Und wie nehmen Akte >Bezug<? Drei Fragen, die Grundprobleme der Sprach-
philosophie, der Ontologie und der Metaphysik aufwerfen.«'% Volbers schreckt
vor dem Begriff der Wirklichkeit zuriick, sofern damit eine Art Neuschoépfung
von Wirklichkeit bzw. die Entstehung einer parallelen Wirklichkeit gemeint
wire. Aufmerken ldsst an dieser Stelle sein Hinweis auf den Charakter des
Performativen als »Wandel«:

»Die durch [performative Vollziige] geschaffenen Wirklichkeiten - oder schwécher for-
muliert: die durch sie hervorgebrachten neuen Verstdndnisse - sind demnach nicht
vollstandig durch bereits gegebene Strukturen, Prinzipien oder Akteure zu erklaren. Die
Vollziige selbst, die konkreten Ereignisse und Handlungen, bleiben unverzichtbar zur
Erklarung des gesuchten Phdnomens. Das »Performative« steht auf diese Weise fiir den
Gedanken eines produktiven Wandels, der sich nicht einfach unter allgemeinen Prinzi-
pien subsumieren lasst. Es bedarf immer auch des einzelnen, konkreten Vollzuges, der
sich selbst die Wirklichkeit schafft, auf die er sich bezieht.«1®

Lisst sich diese Perspektive auf die musikalische Praxis iibertragen? Fithrt
auch eine Violinsonate Beethovens, ein Klaviertrio Schuberts Hoffnung auf
»Wandel« mit sich?

Die Vorstellung von »Wandel«, der zu erhoffen ist, weil das Tun der Aus-
fuhrenden nach Volbers »sich selbst die Wirklichkeit schafft, auf die es sich
bezieht«, konnte von dichotomen Denkstrukturen befreien, in die man sich
leicht verstrickt.

Unterschiedliche Formulierungen sind nach Fischer-Lichtes und Volbers’
Ausfithrungen denkbar:

102 | E. Fischer-Lichte: Performativitat, S. 85; Herv. i.0.

103 | J. Volbers: Performative Kultur, S. 1.

104 | E. Fischer-Lichte: Performativitat, S. 44.

105 | J. Volbers: Performative Kultur, S. 1; das folgende Zitat ebd.
106 | Ebd., S. 2f,; Herv. i.0.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

65


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Erster Teil

a. Eine Studie zur musikalischen Praxis begibt sich dazwischen: zwischen
eine durch das Tun der Ausfiihrenden erschaffene Wirklichkeit und eine
»Hinausweisung auf Wirklichkeiten und Méglichkeiten«!?’.

b. Eine Studie zur musikalischen Praxis begibt sich mitten hinein in durch
das Tun der Ausfiithrenden erschaffene Wirklichkeiten und Méglichkeiten.

Muss eine Entscheidung getroffen werden?

2.4 SPRECHEN, REDE, REDEWEISE
Leihnahmen

Verzauberung hat mit Verwandlung zu tun. Auch mit Geheimnis, Unerklir-
lichkeit, Magie: Sprachlosigkeit. Was bedeutet es, wenn (in musikalischer Pra-
xis) eine Begegnung stattfindet, die, wie die Liebe es tut, das personliche Leben
von heute auf morgen auf den Kopf stellt und umkrempelt: »Being so deeply
touched by the other person, that it changes one’s life forever«?'®® Was bedeutet
es, wenn eine »Erinnerung an ungenutzte Krifte in uns«'® auftaucht? Wenn
also individuelle und politische Verwandlungen méglich werden? Wir gehen

dann aus einer Praxis des »Lernens und Erfahrens«!°

anders heraus, als wir
hineingegangen sind; es gab Verwandlung, die alle Beteiligten, Ausfithrende
wie auch Horer, betrifft.

Ein Zauberer beriithrt — und etwas wird anders. Die Zauberwirkung ent-
steht durch die Bertthrung. Indem ich bertihrt werde, spiire ich, dass das, was
ich gerade erlebe, etwas mit meinem Leben zu tun hat. Aber ich finde keine
Worte, die Berithrung ldsst mich sprachlos zuriick. Eben diese Uberschreitung
der »Schwelle« (Fischer-Lichte) zwischen Kunst und Leben und diese Sprach-
losigkeit verfithren Jankélévitch dazu, auf die »Zauberwirkung, die von dem
ausdruckslosen Espressivo ausgeht«'", hinzuweisen, ermutigen Erika Fischer-
Lichte, eine »Wiederverzauberung der Welt, die sich in [der] Verkniipfung von
Kunst und Leben vollzieht«!?, ins Gesprich zu bringen.

Wie aber zum Sprechen gelangen? Eine Moglichkeit, sich dieser Magie an-
zunihern, ist die metaphorische Rede. Der Weg zur Sprache iiber die Meta-

pher fiithrt iiber ein Sich-Fallen-Lassen mitten hinein in die Praxis, fithrt tiber

107 | Nach H. Lachenmann: Vier Grundbestimmungen des Musikhérens, S. 62.
108 | A. Beuger/S. Vriezen: Asking questions, trying answers, S. 37.

109 | Nach H. Lachenmann: Fragen - Antworten, S. 201.

110 | Nach Chr. Small: Musicking, S. 96.

111 | V. Jankélévitch: Die Musik und das Unaussprechliche, S. 112.

112 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 360.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

immer dieselben Fragen, die sich aber immer neu stellen: Was tun die Teil-
nehmenden jetzt? Wie tun sie es? Wozu tun sie es? Diese Fragen nach dem
konkreten Tun fithren weg von einem Denken in rein strukturellen Zusam-
menhingen. Notwendig wird dabei ein Fall: ein Sich-fallen-Lassen in Sprach-
losigkeit. Erst dann geht es weiter: Versuche, wieder neu Sprache zu finden
— vorsichtig und mutig tiber die Metapher. Und iiber die Sprache der anderen.
»Warum auch?« Dieses Gedicht von Robert Walser macht Angebote, iiber »Ge-
schehen« (auch tiber Werden) neu nachzudenken. Die Metapher »Arche des
Augenblicks«'™? (Nelly Sachs) ist dazu angetan, Abschiede und (immer wieder
neu provisorische, d.h. auf Zukiinftiges ausgerichtete) Rettungen an sich her-
ankommen zu lassen. Ich finde kein schoneres Wort und leihe es aus.

Die Moglichkeiten zur Beschreibung einer Praxis werden hiufig aus Pub-
likationen abgeleitet, die mit dem betreffenden Werk in keinerlei Zusammen-
hang stehen, sich aber fiir das Sprechen und Schreiben als brauchbar erwei-
sen. So ist der Begriff des »In-Erscheinung-Tretens« der Darstellung von Judith
Butler »Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung«
entnommen, ebenso der Begriff des »Aufeinander-Angewiesen-Seins«. »Para-
diese auf Zeit«": Mit diesem Bild beschreibt Helmut Lachenmann Situationen
des Stillstands, der »Nicht-Musik«!> in seinen Werken. Ich versuche, dieses
Bild aufzugreifen und damit umzugehen.

Ich leihe Worter aus. Von Erika Fischer-Lichte das Wort »Schwelle«'®,
von Mogens Heimann das Wort »Ubung« — »Exercises«, von Alfred Schiitz
das ins Substantiv verwandelte Pronomen »Wir«'V, von John Blacking das
Substantiv »(musikalische) Gelegenheit«®®, von Jiirg Frey das Wort »Brauch-
barkeit«, von Hans-Joachim Hespos die Wortkombinationen »SO IST« — »SO
GESCHIEHT«™ und andere Worter mehr. Solche Lethnahmen helfen zu spre-
chen.

Suche nach Orten
Zusammenhinge meiden. Stattdessen an einzelne Orte einer Partitur gehen,

sich dort aufhalten. Die Partitur wird als »Skript« (Cook) gelesen, nicht als
Strukturzusammenhang, nicht als Niederschlag von »Denkvorgingen«'®.

113 | N. Sachs: Fahrt ins Staublose, S. 50-51.

114 | H. Lachenmann: Paradiese auf Zeit, S. 205ff.

115 | H. Lachenmann: Musik als existentielle Erfahrung, S. 219.
116 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 356.
117 | A. Schiitz: Mozart und die Philosophen, S. 172.

118 | J. Blacking: How musical is man, S. 9.

119 | H.-J. Hespos: AUGEN DER WORTER, Partitur.

120 | W. Rihm: Offene Enden, S. 81.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

67


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Erster Teil

Der Vergleich von einzelnen Orten aus der Partitur des »Harfenquartetts« von
Beethoven mit Ubungen aus Heimanns »Exercises« zeigt diese Arbeitsweise.

Ein Ortin der Partitur l4sst sich befragen: Was tut man hier, wenn man das
spielt? An Orte im Ausfithrungsraum gehen: Es ist beim Spiel eines Streich-
trios wichtig, wo der Cellist, die Cellistin sitzt, mit dem Ort verdndern sich die
Stabilitatsverhiltnisse. Es ist fiir die Ausfiihrung eines bestimmten Streich-
quartetts iiberlegenswert, wie die Ausfithrenden einander zugeordnet werden.
Eine Anordnung, die an ein vierblittriges Kleeblatt erinnert, ermoglicht ginz-
lich andere Gesten, Spielhaltungen, Kérperhaltungen, Positionen und Zuwen-
dungen als eine Sitzordnung, die eine gekriimmte Linie nachzeichnet. Eine
Ausfithrung der 5. Symphonie Beethovens im Stehen, wobei vielleicht auch das
Publikum steht, ist eine andere Aktivitit als eine in gewohnter Sitzordnung.

Christopher Smalls Darstellung »Musicking« eréffnet neue Sichtweisen
auch auf musikalische Strukturzusammenhinge. Er schligt die Briicke zwi-
schen klanglichen Strukturen und den Beziehungen zwischen den Ausfiih-
renden. Von der Analyse einer Partitur fithrt dieser Gedanke hin zum Ent-
decken von Handlungszusammenhingen, von Praktiken, von Beziehungen
zwischen Titigen, die diese Klidnge ins Leben rufen. Zu finden sind Orte einer
gelebten Beziehung. Small traut dabei dem »Musicking« den Entwurf »idea-
ler Beziehungen« und Erméglichung von »Welterkenntnis«'* zu — ein guter
Grund auch fiir die Analyse der Partitur. Ausgangspunkt fiir ihn ist »a set of
relationships, also eine Reihe von Beziehungen, welche tiber die musikalische
Tatigkeit durchlebt, ausgetestet und gefeiert werden, wobei Wirklichkeiten und
auch Méglichkeiten erkannt werden.'”? Musik als Erkenntnis also: als Erkennt-
nis, was ist, war, sein konnte.

Hilfreich dafiir, Beziehungsgeschehen in Partituren aufzufinden und
dann in der Praxis wiederzuentdecken, ist Smalls Unterscheidung von Bezie-
hungen zwischen den Klingen, die von den Musikern gespielt werden, und
solchen zwischen den Musikern selbst. Diese »Spirale« von Beziehungen sei
zu komplex, als dass sie in Worte gefasst werden kénne:

»The relationships that are created in a musical performance are of two kinds: first,
those among the sounds that the musicians are making, whether on their own initiative
or following directions, and second, those among the people who are taking part. As we
shall see, these two sets of relationships themselves relate in an ever more complex
spiral of relationships, which become too complex for words to articulate but which the
musical performance itself is able to articulate clearly and precisely.«123

121 | P. Uhden: Musik als Praxis, S. 94.
122 | Chr. Small: Musicking, S. 50.
123 | Ebd., S. 184.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

Wenn die Sprache versagt, die Komplexitit der Beziehungsgefiige zu erfassen
— die Ausfithrung selbst kann nach Small diese Beziehungen klar und deutlich
»artikulieren«, nimlich stattfinden lassen.

Die kiinstlerische Praxis als eine »kiinstlerische Lebensform« (Stockhau-
sen) stiftet Sinn, baut auf Erfahrungen auf und ist auf Wiederholung angelegt.
Klange transportieren diese Praxis, transportieren damit bestimmte Lebens-
formen, Formen der Beschiftigung von Einzelnen, Formen des Zusammen-
wirkens, Zusammenlebens. Sie tragen die Art ihrer Hervorbringung, den
Sinn, den die Ausfiithrenden ihrer Praxis abgewonnen haben, die Situation der
Ausfithrung, das besondere Miteinander der Ausfithrenden bei sich und geben
Kunde davon - auf unbegriffliche Weise. Deshalb kann auch eine zugrunde-
liegende Praxis von einem Horer, der sich beriihren ldsst, beim Hoéren einer
CD (ohne Kenntnis der Partitur, ohne Kenntnis der Ausfithrungsmodalititen)
erlebt und erfahren werden. Die Betrachtung einer Partitur fithrt deshalb vor-
rangig zur Entdeckung von Orten der Interaktion, von Praktiken, Situationen,
Handlungszusammenhingen, von Beziehungen zwischen den Teilnehmen-
den — und bleibt stets an der Frage orientiert: Wozu tun sie das? — tun wir das?

Noch einmal: Brauchbarkeit

Uber eine »Schwelle, die nicht voneinander trennt, sondern miteinander ver-
bindet«'?*, werden musikalische Praxis und Leben transparent. Kénnte eine
musikalische Praxis, die in den Lebensalltag integriert wird, so etwas wie eine
durchlissige Membran zwischen musikalischer Aktivitit und alltiglicher
Handlung entstehen lassen?

Ist ein solcher Umgang mit Musik ausschliefllich mit musikalischen An-
geboten, die den Werkbegriff preisgegeben haben, oder ausschliefllich mit
musikalischen Angeboten, die zeitlich nach der Formulierung einer Asthetik
des Performativen im weitesten Sinne entstanden sind, moglich? Die vorlie-
gende Studie verneint beide Fragen und fragt nach der Brauchbarkeit einer
Partita von Froberger, nach der Brauchbarkeit einer Symphonie von Beetho-
ven, eines Streichquartetts von Lachenmann, eines Fl6tenstiicks von Debussy,
eines Streichtrios von Schénberg und vieler anderer Kompositionen. Die her-
angezogenen Beispiele sind entweder als am traditionellen Werkbegriff orien-
tierte Kompositionen zu bezeichnen oder als solche, die die Frage nach dem
Werkbegrift gar nicht stellen. Auch Epochengrenzen hindern nicht: Ein Werk
der Tradition lisst sich durch eine Befragung auf seine Brauchbarkeit hin in
Zeitgenossenschaft hereinholen. Die hier aufgeworfenen Fragen lauten darum
auch ganz anders. Wenn es sich lohnt, Mozarts »Gran Partita« auszufiithren:
Wozu tun wir das? Welche Angebote zu welcher Praxis entnehmen wir der

124 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 356.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

69


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Erster Teil

Partitur? Was kénnen wir damit tun? Wie befinden wir uns im Auffithrungs-
raum? Zu welcher Gelegenheit kénnte man das tun? Warum ergibt das fiir
uns Sinn? Warum méchten wir dieses Tun wiederholen? Kénnte eine solche
Komposition tiber die Schwelle in unser Leben gleiten? — die Praxis so in den
Lebensalltag eingehen?

»Geschlossene Sinnbereiche« (Alfred Schiitz)

Nach dem Hiniibergleiten iiber die »Schwelle« vom Lebensalltag in die mu-
sikalische Praxis hinein: In welcher Wirklichkeit befinde ich mich dann? Die
Frage, ob (performatives) Tun Wirklichkeit erschafft'® oder »sich selbst die
Wirklichkeit schafft, auf die [es] sich bezieht«!?, bleibt als offene im Raum.

Eine Perspektive entwickelt Alfred Schiitz, der in engem Dialog mit Max
Weber dessen Gedanken zur sozialen Handlung aufgreift und weiterfithrt und
sich der Entstehung von Intersubjektivitit im Alltagshandeln zuwendet. Er er-
offnet mit seiner Vorstellung unterschiedlicher »Sinnbereiche« die Méglich-
keit, sich von ontologischen Fragestellungen zu lésen. Der vorrangige Sinnbe-
reich ist die Alltagswelt, daneben kénnen weitere Sinnbereiche voriibergehend
Prioritit erlangen und verschiedene Welten erschlieflen. In Anlehnung an
William James, der »Subuniversa« unterschied, spricht Schiitz von »geschlos-
senen Sinnbereichen«. Vom »Sinn unserer Erfahrungen«'?” ausgehend findet
er unterschiedliche Wirklichkeitsbereiche; einer davon lisst sich als derjenige
musikalischer Praxis betrachten. Es ist sicher kein Zufall, dass Schiitz sich
dem Thema des »Gemeinsamen Musizierens« widmet.

Metapherntheoretischer Ansatz (Simone Mahrenholz)

Die vorliegende Studie behandelt nicht die musikalische Praxis der Impro-
visation, klammert auch — abgesehen von der Komposition Cantar del Alma
von Federico Mompou - Vokalmusik aus. Ebenfalls fehlen Beispiele aus der
populdren Musik (Jazz, Rock, Pop, Schlager). Die Konzentration auf Instru-
mentalmusik erlaubt die Ablésung von sprachlich vermittelten Bedeutungs-
feldern und damit — bei breiter Streuung der Beispiele, die unterschiedlichen
historischen Epochen, auch unterschiedlichen Gattungen entnommen sind —
die Probe aufs Exempel, ob und inwiefern ein Zugang von der musikalischen
Praxis her Perspektiven auf Kompositionen verindern kénnte.

Worauf nimmt ein Priludium oder eine Fuge von Johann Sebastian Bach
oder eine Klaviersonate Mozarts Bezug? Die Frage nach einer méglichen Be-

125 | E. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S. 49.
126 | J. Volbers: Performative Kultur, S. 2f.; Herv. i.0.
127 | A. Schiitz: Uber die mannigfaltigen Wirklichkeiten, S. 264,

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Musikalische Praxis

zugnahme einer Komposition auf Lebenswelt, auf (Alltags-)Wirklichkeit in der
Praxis und durch die Praxis lisst sich durch den voriibergehenden Verzicht auf
Text, Programmatik oder Zitat vielleicht zuspitzen. Simone Mahrenholz erwei-
tert die Moglichkeiten der Bezugnahme (in Anlehnung an die Symboltheorie
Nelson Goodmans) durch Bezugnahme iiber Exemplifikation, wodurch genau
dieses Problem zur Diskussion gestellt wird: »Worauf und wie nimmt Beetho-
vens Klaviersonate op. 111 Bezug [...]>«!*® Thr metapherntheoretischer Ansatz
und ihre Darstellung einer (mdglichen) Bezugnahme von Musik auf (Lebens-)
Wirklichkeit und umgekehrt zeigt Perspektiven fiir die metaphorische Rede
auf.

Dass die Korperlichkeit der Ausfithrenden, ferner der Kérper eines Trios,
Quartetts, eines Ensemblekorpers allgemein fiir die Fragestellungen wich-
tig werden, verwundert nicht. Im Kapitel »Tasten« beispielsweise werden die
Finger und Fingerspitzen, Hinde und Arme als Verlingerungen des Korpers
beim Klavierspiel betrachtet: unmittelbarer Kontakt des Ausfithrenden mit
dem Instrument. Wenn ich das Trommeln auf dem Klavier in einer Klavier-
sonate Aurele Stroés als »Hinken« eines »Geretteten« beschreibe, entleihe ich
ein Bild aus der Literatur'®, das, wie Mahrenholz sagen wiirde, »fragil« und
»alternativehaltig«® ist, das aber dem Sprechen auf die Spriinge hilft und sich
als niitzlich erweist, eine musikalische Praxis zu umschreiben. Bei solchem
Reden geht es also darum, tiber die Metapher zu sprachlichen Wendungen
zu kommen, die im jeweiligen Kontext brauchbar sind und dabei mehr oder
weniger zutreffend sein mogen.

Vorlaufiges Fazit
In dieser Studie versuche ich,
« den etablierten Sinn von Musik als »hingenommene Folge von Denkvor-

Blaufzugeben — und dabei doch und gerade an Sinn festzuhalten;
«  Musik als »existentielle Erfahrung« (Lachenmann), als Begegnung und

gangen«

Teilhabe ernst zu nehmen — ohne notwendigerweise das Werk preiszuge-
ben;

« die Sprachlosigkeit der Musik als Potential zu begreifen — und dabei der
Musik zuzutrauen, auf musikalische Weise individuell und gesellschafts-
politisch wirksam zu werden;

128 | S. Mahrenholz: Musik und Erkenntnis, S. 48.

129 | U. Bail: »Die verzogene Sehnsucht hinkt an ihren Ort«, S. 136.
130 | S. Mahrenholz: Musik-Verstehen jenseits der Sprache, S. 219.
131 | W. Rihm: Offene Enden, S. 81.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce

71


https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 Erster Teil

. traditionelle und neue Musik als ein umfassendes Angebot zu musikali-
scher Praxis anzunehmen — dabei auf Zeitgenossenschaft zu bestehen:
Zeitgenossenschaft verstanden als Teilhabe an einem sinnvollen Handeln,
einer Praxis;

- mich darauf einzulassen, was sich uns in Musik zeigt — und dabei die
Chance wahrzunehmen, so lange wie nur irgend moglich die Ablésung
von der Wortsprache zu wagen.

https://dol.org/10:14361/9783839441982-003 - am 13.02.2026, 10:56:14. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441992-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

