
128 

moral hybrids 
Skizze zu einer Theorie moralischen Konsums 

BIRGER P. PRIDDAT 

Moral consuming can affect the demand heavily. The governance structure of moral con-
suming has to be explained by communicational processes. This article explains produc-
tion as production of goods + beliefs. This production/consumption-relation is not only 
applicable for moral consuming, but for all consuming processes. Markets are coordinated 
by two different oscillating governance structures: preferences and semantics. 

1. Einleitung 
Moralischer Konsum ist einerseits ein Faktum, andererseits - zumindest in 
der Meinung von Ökonomen - ökonomisch bzw. umsatzpolitisch marginal. 
In der üblichen ökonomischen Klarheit ist moralischer Konsum eine von 
den Akteuren sich selbst auferlegte Restriktion ihres Präferenzprofils: Die 
Moral, die sie präferieren, ‘‘kostet’’ sie eine Einschränkung des Aus-
wahlbereiches. Volkswirtschaftlich wird dieses Phänomen erst bedeutsam, 
wenn viele Akteure moralisch restringiert handeln. Genetisch manipulierte 
Agraria, englisches Rindfleisch, ökologisch minderwertiges ‘food’, Repres-
salien in vietnamesischen Zulieferbetrieben, die den Absatz der Firma 
NIKE tangieren etc. sind aktuelle Kandidaten für moralischen Konsum. 
Für einzelne Unternehmen oder Branchen, deren Produkte moralisch 
sanktioniert werden, sieht die Sache nicht so marginal aus, wie es dem 
makroökonomischen Blick vorkommen mag. Zudem gibt es weitaus grö-
ßere Märkte für Güter, die sich deshalb verkaufen, weil sie ‘moral content’ 
anbieten (Priddat 1996): dazu gehört traditionell die Literatur, auch die 
Trivialliteratur, zunehmend natürlich Güter anderer Medienmärkte wie TV-
’soap operas’, TV-Serien etc., die ‘moral codes’ transportieren. Die TV-’real 
opera’ „Big Brother“ zeigte zudem, dass sich Güter verkaufen lassen, die 
aus Beobachtungen von Verhalten und Moral anderer bestehen, gleichsam 
als Konsum moralischer Verfehlungen anderer. Ein Großteil der Medien ist 
- als „Markt der Aufmerksamkeit“ (Bolz 1999: 16) - nur mit diesem Thema 
beschäftigt. „Die moralischen Urteile sind in unserer modernen Welt 
heimatlos. Und daraus folgt: Moral flottiert frei. Ihrer nehmen sich nun die 
Massenmedien an; sie versorgen die Gesellschaft also nicht in erster Linie 
mit Informationen, sondern mit einem Moralschema. (...) Die Mas-
senmedien akkumulieren das Kapital ‘Unglück der anderen’. Die Fernethik 
der Weltkommunikation dient dazu, weit entferntes Unglück in unsere 
Nahwelt hineinzukopieren. Die ganze Welt wird so zum Gegenstand des 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  129 

Verantwortungsgefühls. (...) Je unmöglicher aber ein wirklich eingreifendes 
Handeln ist, desto lauter das Pathos der Betroffenheit“ (Bolz 1999, 17 f.). 
Bolz weist auf den Markt der Moral, der ein Markt der Beobachtung der 
Leiden anderer ist, mit einer Mischung aus Distanzierung und Betroffenheit 
- ein Aufmerksamkeitsattraktor höchster Umsätze. Moralischer Konsum 
hat demnach drei Konnotationen: 
(i) die Einschränkung des Konsums durch ‚moralisch korrekte’ Güter, 
(ii) der Konsum moralischer Güter und 
(iii) der Konsum von Gütern der Beobachtung von Unmoral, mit dem 

Dopplereffekt der Distanzierung von Leid und Betroffenheit (als Dis-
tanzierungsmedium). 

Deswegen ist es methodisch einseitig, Moral als Restriktion einzuführen; sie ist zugleich 
auch Attraktion (insbesondere an der Schnittstelle Moral/Unmoral). 

2. Moralischer Konsum 
‘Ich esse lieber türkische als persische Pistazien, weil ich keinen theokra-
tisch-fundamentalistischen Staat unterstützen will’. Aussagen dieser Art 
nennen wir Aussagen über ‘moralischen Konsum’; es gibt dafür zahlreiche 
Beispiele, z.B. ‘ich tanke lieber Shell-Benzin als Aral, aber nicht dann, wenn 
der Shell-Konzern durch Versenken einer Bohrplattform im Atlantik das 
Meer verschmutzt’; ‘ich kaufe lieber Bordeaux als Chianti, aber nicht dann, 
wenn Frankreich Atomtests im Murora-Atoll durchführt’, ‘ich kaufe lieber 
indische/nepalesische Teppiche als persische, aber nicht dann, wenn sie 
durch Kinderarbeit hergestellt wurden’ etc.1
Moralischer Konsum heißt: Die Person A verzichtet auf ihre Präferenz, d.h. 
‘auf ihr Liebstes’, weil sie - in einem etwas unklaren, aber als moralisch 
aufgefassten Sinn - nicht ‘mitschuldig’ werden will an den menschenrechts-
verletzenden, unökologischen etc. Handlungen der Produzenten ihres 
eigentlich präferierten Konsumgutes. 
Nicht das Konsumgut (‘Benzin’) ist unmoralisch (etwa im Sinne eines 
‘moral bad’), sondern die mit dem Kauf des Konsumgutes einhergehende 
Rechtfertigung von anderen Handlungen des Produzenten des Konsum-
gutes erscheint als problematisch (‘Versenken von ökologisch gefährlichen 
Bohrplattformen im Meer’). 
Da es keinen Markt für diese ‘Nebenprodukte’ des Shell-Konzerns gibt, 
werden sie moralisch an die Standardprodukte gekoppelt, um durch den 
Nicht-Kauf der Standardprodukte irgendwie auf die Produktion moralisch 
unerwünschter Nebenprodukte einzuwirken. Wir haben es, über die 
moralische Nachfragekupplung, mit einer Eröffnung eines Quasi-Marktes 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


130 

zu tun, auf dem die Verfügungsrechte der ökologischen Verschmutzung, 
die der Shell-Konzern für die ‘moral consumers’ zu besitzen scheint, neu 
gehandelt werden.2 Die Kosten (in Form entgangenen Umsatzes und darin 
entgangenen Gewinns), die dem Shell-Konzern durch den Nachfragerück-
gang beim Benzin entstehen, sollen den Entsorgungsgewinn nivellieren, so 
dass eine Entscheidung für eine ‘saubere’, wenn auch ungleich kosten-
intensivere Beseitigung von ausrangierten Bohrplattformen erzwungen 
wird. 
Am Shell-Beispiel lässt sich eine solche rationale Rekonstruktion leisten, 
weil der Nachfragerückgang tatsächlich signifikant war. Unter dem Ge-
sichtspunkt einer rationalen Rekonstruktion haben wir es mit einer Ver-
handlungslösung zu tun, die ihre Argumente über eine Marktkommunika-
tion durchsetzte. Die unterstellte Äquivalenz von Nachfragerückgang und 
Devaluierung des Entsorgungsgewinns hat natürlich im reellen Prozess kein 
Maß. Der Konzern ist um sein Image besorgt, d.h. um kontinuierlichen 
Verlust an Marktanteilen. Ungleich besorgter zeigte sich der Shell-Konzern 
über das Politikversagen der englischen Regierung, deren Zusagen bald 
nichts mehr bedeuteten, was konkret heißt: dort, wo bisher politische 
Arrangements Handlungssicherheit gewährleisteten, werden durch die 
moralischen Konsumenten plötzlich auch Märkte eröffnet, die niemand 
haben wollte. Solche spontanen Verfügungsrechtsmärkte haben unklare 
Preisgefüge; anstelle der politischen Klarheit (und Berechenbarkeit) tritt 
nun die übliche Marktunsicherheit. 
Genauer gesagt, haben wir es beim ‘moral consuming’ im Shell-Fall mit 
dem Phänomen einer kommunikationsgesteuerten, aber marktabge-
wickelten neuen politischen Ökonomie zu tun, in der Bürger, als Konsu-
menten, bestimmte öffentliche Güter oder Verfügungsrechte erhalten wol-
len. Sie treten als Konsumenten auf, weil sie als politische oder Stimm-
bürger keine Durchsetzung ihrer Anliegen erwarten. Als Konsumenten 
agieren sie aber wie politische Bürger, nur dass sie anstelle der Wahl von 
Parteien den Boykott von Produkten betreiben. Der Konzern wiederum 
sieht sich als Nebenschauplatz einer gescheiterten Politik - das ist ein 
Terrain, auf das Konzerne gewöhnlich nicht vorbereitet sind. 
In der Folge hat der Shell-Fall Konsequenzen für Unternehmen: sie haben 
sich zu vergegenwärtigen, dass alle ihre Handlungen bewertet werden, nicht 
nur die Markthandlungen. Wenn der Shell-Konzern zudem gerade eine 
Image-Kampagne startete, in der er als umweltverträglicher Produzent er-
scheinen sollte, liefert er die Argumente, die gegen ihn verwendet wurden. 
Es lohnt sich für Unternehmen nicht, öffentliche Verpflichtungen 
einzugehen, die sie praktisch nicht auf allen Ebenen auch einzuhalten 
gewillt sind (Wieland 1999). Halten sie ihre selbstgesetzten ‘commitments’ 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  131 

nicht ein - gleichgültig, ob auf den Märkten oder außerhalb -, werden sie an 
ihren Standards gemessen, und erleiden an ihrer empfindlichsten Stelle, an 
ihrer Marktposition, Einbußen. 
Die anderen Fälle sind bereits schwieriger zu verstehen. Wenn man durch 
einen Boykott der Produkte des Shell-Konzerns einen Druck auf die 
Leitungsentscheidungen ausüben kann, ist durch den Nicht-Kauf persischer 
Pistazien nicht garantiert, dass durch die betroffenen Pistazienproduzenten 
irgendeine Änderung der theokratischen Verfassung Persiens erreicht wer-
den könnte. Obwohl ein Boykotteffekt erwirkt werden soll, kann der 
moralische Konsum offensichtlich auch dort propagiert und ausgeübt 
werden, wo seine Wirkung unabschätzbar bleibt. Der moralische Konsum 
hat dann eine andere Wirkung: er zeigt den Mitmenschen, dass man als mo-
ralischer Mensch auftritt. Unter dem Vorwand einer moralischen Bewir-
kung bewirkt man einen internen Effekt: Reputationsgewinn durch moralischen 
Gestus.
Wir haben zwischen einer effektiven Moral und einem symbolisch-morali-
schen Gestus zu unterscheiden. Der effektive moralische Konsum kann 
tatsächlich Nachfrageänderungen herbeiführen, die die Konzernleitung um 
ihren Marktanteil fürchten lassen. Wir haben es dann mit - moralisch indu-
zierten - Substitutionen im Verbrauch zu tun. Tatsächlich verzichtet kein 
Shell-Kunde auf den Konsum von Benzin, sondern gibt nur seine Marken-
treue auf. Was für den Anbieter schwerwiegende Konsequenzen haben 
kann, ist für den Nachfrager ein relativ unproblematischer Switch auf ein 
Substitut ähnlicher Qualität, z.B. auf das Benzin der Marke Aral. 
Die (Opportunitäts-)Kosten der Moral sind beim Konsum marginal. Das 
liegt schlicht daran, dass ein moralischer Konsument die Sanktionsmög-
lichkeiten, die jeder Konsument hat, moralisch instrumentalisiert. Der 
Nachfragerückgang für Benzin der Marke Shell ließe sich kaum durch 
schnelle Preisnachlässe auffangen, da ein Nicht-Markt-Argument in die 
marktliche Kaufentscheidung eingelagert wird: die Qualität der anderen 
Wettbewerbermarken wird relativ besser, da sie als moralisch unaffiziert 
gelten. Des einen Devaluation ist der anderen Vorteil. Im Grunde bewerten 
die moralischen Benzinkunden nicht die Qualität des Markenbenzins, 
sondern die Qualität des Unternehmens/Konzerns als Ganzes neu. 
Es geht um das Vertrauen in bestimmte Qualitätsstandards, die aber nicht 
allein an der Produkt-Qualität bemessen werden, sondern an der Unter-
nehmens-Qualität. Das hat weitreichende Konsequenzen: alle Handlungen 
des Unternehmens werden bewertet, auch - und gerade diejenigen Hand-
lungen - die nicht zum normalen Angebotsrepertoire zählen. Wenn ein Un-
ternehmen ökologisch hochwertige Produkte anbietet und kommuniziert, 
muss es sich auch eine Bewertung seiner Produktionsprozesse gefallen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


132 

lassen (das Hoechst-Syndrom: ein Chemie- und Pharmakonzern kann es 
sich auf die Dauer nicht leisten, durch brüchige Produktionsanlagen Ge-
fährdungen der umliegenden Wohnviertel zu erzeugen). Das qualitativ 
hochwertige Produkt liefert Kriterien, an denen das Unternehmen insge-
samt fortan gemessen werden kann. 
Moralische Kommunikation von Gütern/Leistungen von Unternehmen ist 
riskant, weil sie den Aufmerksamkeitsfokus schnell erweitern lassen: was 
einem Gut als moralische Minderwertigkeit zugeschrieben wird, kann auf 
das ganze Unternehmen ausgeweitet werden. 
Zwar bleibt das Produkt weiterhin Produkt, das Benzin der Firma Shell 
weiterhin Benzin, aber es wird unter dem Gesichtspunkt der Bohrinselver-
senkung plötzlich anders interpretiert, und zwar moralisch negativ. Die 
ganze Unternehmens‘story’ stimmt nicht mehr (wenn auch nur vorüberge-
hend). 

3. Moralische Zyklen 
Es gibt keine Garantie, dass A, der sich gestern französische Produkte zu 
kaufen verweigerte, weil er moralisch gegen Atombombenversuche 
Frankreichs im Muroroa-Atoll ist, diese Position wertstabilisiert durchhält; 
heute fokussiert er womöglich seinen moralischen Konsum auf das Prob-
lem holländischen, molekulargenetisch hergestellten Salates, morgen auf 
syrische Feigen, weil er das Land den Friedensprozess in Nahost behindern 
sieht etc. 
Wir haben es mit rotierenden moralischen Gründen zu tun, die nur bedingt stabil 
bleiben. Moral, hatte N. Bolz notiert, flottiert frei. Es reicht anscheinend 
nicht aus, moralisch korrekt zu handeln, sondern die Korrektheit des 
moralischen Konsums muss auch gesellschaftlich kommuniziert werden, 
um effektiv zu sein. Sie flottiert frei über die Gewissensgravitationszentren 
der Individuen, aber doch innerhalb von Kommunikationsarenen. 
Ein gehöriger Teil des moralischen Konsums folgt Medienereignissen. 
Schweigen die Medien, gibt es für A keinen Grund mehr, auf dem Boykott 
französischer Waren zu beharren, da es seiner moralische Reputation nicht 
fördert.3 Natürlich werden einige Individuen weiterhin Frankreich aus 
moralischen Gründen boykottieren, aber ihre Haltung wird zunehmend als 
moralisch seltsam und eigensinnig gelten, da sich der Focus des morali-
schen Konsums und seiner Kommunikation längst auf ein anderes Terrain 
bewegt hat. Diejenigen, die weiterhin französische Produkte boykottieren, 
sind - wertstabilisierte - Relikte eines Moralkonsumthemas, das längst 
gewechselt hat. Innerhalb der gerade aktuell flottierenden moralischen 
Kommunikation sind die Verweigerer französischer Produkte möglicher-
weise bald Dogmatiker. Auch die Moral hat ihre Dogmatik. Man kann 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  133 

sagen, dass die individuellen Gründe, französische Waren etc. nicht zu kau-
fen, bestehen bleiben können, aber die gesellschaftlich kommunizierten 
Gründe haben sich längst eines anderen Themas bemächtigt. Der proposi-
tionale Gehalt des moralischen Konsums ist dem sozialen Sprachspiel über-
lassen, d.h. einem gesellschaftlichen Diskurs, in dem (aggregierte) Boykott-
Kompetenz eine größere Rolle spielt als individuelle moralische 
Einstellungen. 
Boykott-Kompetenz ist eine selbstverständlich zulässige Interpretation des 
ökonomischen Konsums. Indem ein Konsument entscheidet, X zu kaufen 
statt Y, sanktioniert er Y. Wenn hinreichend viele Konsumenten Y 
sanktionieren, erreichen sie relevante Nachfragerückgänge. In diesem Sinne 
ist es vernünftig, nur denjenigen moralischen Konsum zu betreiben, der 
gerade gesellschaftlich kommuniziert wird, weil jedem anderen moralischen 
Konsum die Boykott-Kompetenz fehlt (die gewisse Schwell-Werte 
braucht). Nicht die individuelle moralische Restriktion ist ökonomisch sig-
nifikant, sondern erst ihre Konkludenz mit vielen anderen moralische Kon-
sumhaltungen erzeugt Nachfrageänderungen. Die Konkludenz der indivi-
duellen Konsummoralen aber wird nicht ökonomisch, sondern kommuni-
kativ gesteuert. Die individuellen moralischen Tensoren benötigen kom-
munikative Konfirmation, um Geltung zu bekommen. Wir haben es mit 
einer ‘communicational governance’ des Nachfrageverhaltens zu tun, das 
nicht über Werte, Normen oder ähnliche Steuerungsvermutungen erfolgt, 
sondern moralische Attraktoren medial erzeugt und changieren lässt. Die 
Ökonomie des moralischen Konsums rekurriert nicht auf individuelle 
Wert- und Moralhaltungen, sondern auf kommunikativ generierte ‘shared 
meanings’, die über ‘lock-in’-Effekte Schwellwerte erreichen, die marktrele-
vant werden können. Nicht jede diese ‘moral communications’ gewinnt 
ökonomische Relevanz; ständig werden solche Themen hervorgearbeitet 
und verschwinden wieder. Wenn sie aber moralisch effektiv werden, irritie-
ren sie die Märkte - nicht immer nur vorübergehend: Tiermoral hat den 
Pelzhandel geändert, Ökomoral den Gemüsehandel und den Papiermarkt 
(recycling-Papiere), Medizinmoral hemmt den Verkauf allopathischer 
Medizin, etc. 
Zwei Gründe für diese Konjunktur der Themen moralischen Konsums 
sind zu nennen: 
1. moralischer Konsum ist ein changierendes konformistisches 

Kommunikationsereignis der Gesellschaft, 
2. da moralischer Konsum nicht nur als persönlicher Verzicht auf 

bestimmte Produkte fungiert, sondern auch als Nachfrageboykott 
ökonomische Wirkungen zeitigen will, ist das konformistische Argu-
ment zugleich ein ökonomisches, nämlich eine Art von Aggregations- 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


134 

bzw. Mengeneffekt, der wirksame Nachfrageveränderungen erreicht 
(bzw. erreichen will). 

Letzteres bezeichnet den Wunsch auf eine ökonomische Effektivität der 
Moral; die ‘moral action’ einzelner soll, aggregiert, makroökonomisch 
relevante Nachfrageausfälle erzeugen. Selbst dann, wenn der moralische 
Nachfragedruck marginal bleibt, ist er dennoch handlungsleitendes Motiv. 
Hier wird Moral zweckrational strategisch eingesetzt. 
Ersteres dagegen zeigt an, dass moralischer Konsum nicht allein Ausdruck 
einer Werthaltung von Individuen ist, sondern dass Werthaltungen selber 
wiederum Kommunikationsereignisse sind, d.h. nicht stabil, persistent etc., 
sondern einem kommunikationsgeleiteten Handlungsopportunismus 
folgen. Genauer gesagt haben wir es mit einem zweifältigen Problem zu 
tun: 
(a) es gibt Gründe für die Individuen, moralisch zu handeln, d.h. 

moralische Metapräferenzen als moralische Eigenschaften von 
Handlungen zur Geltung zu bringen; 

(b) aber es gibt keine Gründe, besondere moralische Metapräferenzen 
wertstabil zu halten, d.h. über die Zeit vor anderen möglichen morali-
schen Meta-Präferenzen auszuzeichnen. 

Indem wir es somit zum einen ständig mit irgendwelchen - und wechseln-
den - moralischen Haltungen gegenüber Konsumpräferenzen zu tun haben, 
bleibt offen - genauer: kommunikationsoffen -, welche Moral Geltung 
erlangt. In diesem Fall kommt es weniger auf die individuelle Zuschreibung 
von (moralischen) Eigenschaften von Handlungen an - die ja, qua Eigen-
schaftszuschreibung, persistent sind -, sondern auf Kommuni-
kationsereignisse bzw. auf die laufenden Sprachspiele. 
A ist bemüht, immer einen ‚moralisch korrekten’ Konsum auszuführen. 
Was als moralisch korrekt anzusehen ist, bleibt weiterhin durch die 
‘Einstellung zur Welt’ der Person bestimmbar, aber die ‘Einstellung zur 
Welt’ hat keine ausschließlich individuelle propositionale Qualität, sondern 
ist zu einem großen Teil kommunikations- , genauer: themengeleitet. Man 
könnte auch sagen, dass die gesellschaftliche Moralkommunikation keine 
Gründe mehr zur Verfügung stellt für die Aufrechterhaltung der alten 
‘moral action’, sondern längst neue Gründe für anderen moralischen 
Konsum liefert. 
Aber es gibt wiederum keine Gewährleistung, immer wieder neue Gründe 
für moralischen Konsum zu liefern. Epochenweise kann der moralische 
Konsum aussetzen, oder auf bestimmte lokale Kommunikationsgemein-
schaften oder auf Szenen begrenzt bleiben (so wie es im „www“ bestimmte 
Szenen gibt, die bestimmte Boykotte fahren und auch dauernd wechseln). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  135 

Wenn wir die Individuen als durch Sprachspielbedeutungsverschiebungen 
beeinflusste Akteure darstellen, dann sind ihre Weltbilder formbar, elas-
tisch, und die Sets an Eigenschaften über Handlungen, die ihre Metapräfe-
renzen ausmachen, können sich verschieben. Dabei kann das Phänomen 
beobachtet werden, dass einzelne Individuen durchaus noch dieselben 
(moralischen) Einstellungen über Handlungen haben, dass aber diese 
Einstellungen von anderen Individuen längst anders interpretiert werden 
bzw. dass von anderen Individuen längst andere Einstellungen (und damit 
andere Metapräferenzen) bevorzugt werden. Genauer gesagt, haben wir es 
mit dem Problem der Inkohärenz der Meta-Präferenzen zu tun, die wir uns 
nicht mehr als individuelle und damit persistente Überzeugungen vorstellen 
dürfen, sondern als medien- bzw. kommunikationsgesteuerte ‘shared moral 
meanings’. Moral wird dann zu einer Kommunikations-Währung, wegen ihres hohen 
Aufmerksamkeitswertes.
Wenn A die Geltung von X vor Y von der gleichzeitigen Geltung be-
stimmter (moralischer) Eigenschaften von Handlungen abhängig macht, 
bleibt es offen, wann A diese moralische Interpretation gelten lässt, und 
wann er sie wieder aufgibt. Beim moralischen Konsum zumindest haben 
wir es empirisch mit dem Phänomen einer temporären Geltung von be-
stimmten (moralischen) Propositionen zu tun, die nicht auf stabile Ein-
stellungen rückschließen lassen. 
Dabei nehmen wir an, dass alle Individuen irgendwie moralische Personen 
sind, d.h. dass sie alle eine Einstellung 2. Ordnung gegenüber Marktgütern 
bzw. -angeboten haben, dass aber diese Einstellung meistens entweder 
privat oder inaktiviert bleibt. Solche Einstellungen 2. Ordnung bleiben 
solange inaktiviert, solange sie sich nicht in irgendwelchen spezifischen 
moralischen Konsumbewertungen niederschlagen. Diese moralischen 
Konsumbewertungen können eindeutiger Natur sein: ‘ich kaufe keine 
Waffen’, ‘ich kaufe keine japanischen Autos, weil ich die restriktiven Ar-
beitsbedingungen japanischer Firmen nicht unterstützen will’, oder positive 
formuliert: ‘ich kaufe nur kolumbianischen Kaffee aus gemeinwirtschaftlich 
geführten Bauernkooperativen, um den Bauern aus der Abhängigkeit der 
Großaufkäufer befreien zu helfen’. 
Die moralische Welt ist komplexer, als man es sich bei den gewöhnlichen 
Forderungen ‘handle moralisch’ eingesteht. Wenn die Welt aus einer kom-
plexen Mannigfaltigkeit von moralischen Ereignissen besteht (vor allem 
aber: aus einer komplexen Mannigfaltigkeit der Parallelität moralischer und 
nicht-moralischer Ereignisse), können wir nicht davon ausgehen, dass alle 
Individuen jederzeit moralisch handeln können, sondern müssen zugeste-
hen, dass es ausreicht, die moralische Anforderung exemplarisch abzuar-
beiten. Es entsteht das Problem, zwischen den verschiedenen Moralange-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


136 

boten wählen zu müssen, und es scheint rational zu sein, sich der Moral anzu-
schließen, die aktuell besonders kommuniziert wird. Sie hat die geringsten Reputati-
onskosten.
Das ist bedeutsam, weil Moral nicht nur im ‘Haben einer moralischen 
Überzeugung’ besteht, sondern in der Beobachtung anderer mit ihren je 
eigenen moralischen Überzeugungen. Wenn die eigenen Überzeugungen 
von denen der anderen abweichen, sind die Kosten der Aufrechterhaltung 
der eigenen Überzeugungen höher, als wenn sie im Konsensus des aktuel-
len ‘moral meanings’ mitschwingen. Wenn wir uns von der Vorstellung 
verabschieden, dass Moral eine vollständig individuelle Eigenschaft ist, 
sondern Moral als eine Eigenschaft von ‘linguistic communities’ auffassen, 
die die Zugehörigkeit zur Sprachspielgemeinschaften markiert, dann ist der 
Kommunikationswert der Moral höher zu gewichten als die individuelle Überzeugung.4)
Die Gründe dafür sind längst benannt: Nur die gerade in der Gesellschaft 
breit kommunizierten ‘moral objects’ versprechen eine effektive Wirkung, 
weil der Boykott - d.h. die dazu geeignete moralische Handlung - erst dann 
Wirkungen zeigt, wenn er gewisse Schwellwerte überschreitet und gewisse 
Mengendimensionen erreicht. Man mag es - als moralischer Mensch - als 
amoralisch empfinden, dass die Geltung von Moral an ihre Wirkung 
geknüpft wird, d.h. an ihre Effektivität. Aber ist es rational, moralisch sein 
zu wollen, und zugleich zu wissen, dass diese Attitüde in großen Gruppen 
(z.B. in Gesellschaften) wirkungslos bleibt? 

4. moral hybrids 
Moralischer Konsum geht einher mit einer moralischen Bewertung von 
Gütern. Im Präferenz-/Restriktionenschema der Ökonomie sind morali-
sche Bewertungen Restriktionen des individuell präferierten Auswahlberei-
ches. Wir haben es dann mit einer besonderen Form von ‘bounded rationa-
lity’ zu tun, die nicht auf unvollständiger Information beruht, sondern auf 
spezifizierter Information: ‘dieses Gut sollst du, aus moralischen Gründen, 
nicht kaufen oder gerade deshalb kaufen, weil es moralisch ‘gut‘ ist’. Morali-
sche Akteure sind überinformiert, von hoher Gewissheit der Richtigkeit ihrer 
Optionen, bei gleichzeitig hoher Ungewissheit über die kommunikative 
Akzeptanz dieser Überzeugung. 
Potentiell sind alle Güter restriktionenbewährt, nicht nur aus moralischen 
Gründen. Ästhetische, qualitative etc. Gründe haben dieselbe restriktive 
Wirkung auf den Auswahlbereich. A kann dann nicht mehr aus der Menge 
M wählen, sondern nur noch aus der Menge M’ (M’ < M). Qualitative Un-
terscheidungen jeder Art - moralische, ästhetische, kulturelle etc. - markieren 
Güter. Die Akteure wählen nicht mehr Güteralternativen, sondern innerhalb 
des markierten Bereiches. Die qualitativen Unterscheidungen, von denen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  137 

uns hier die moralischen besonders interessieren, bilden eine Art von 
‘preselection’ der ‘rational choice’. 
Es läge nahe, von einer ‘choice of choices’ zu sprechen, aber der Markie-
rungsrahmen (‘frame’5) ist dann, wenn er einer Überzeugung des Akteurs 
entspricht, nicht gewählt. Das ‘Haben einer Überzeugung’ ist kein Wahlakt 
(aus einer Menge gegebener Überzeugungen), sondern eine kommunikativ 
erlangte Einstellung, eine ‘belief-structure’, die die Welt (auch die der 
Optionen) interpretiert. Über die Art und Weise, wie wir dazu kommen, die 
‘Welt zu interpretieren’, können wir nicht ohne Weiteres so reden, als ob 
wir diese Art und Weise, unseren Interpretationshorizont, rational gewählt 
haben. Er wird durch die Teilhabe an ‘linguistic communities’ als ein ‘sha-
red meaning’ generiert.6 Die Bedeutungen, die wir bestimmten Weltaus-
schnitten geben (und vice versa anderen nicht), sind meistens kommuni-
kativ generierte und geliehene Bedeutungen aus den Sprachspielen, inner-
halb derer wir uns bewegen. Die Teilhabe an Sprachspielen ist kein beliebi-
ges Objekt unserer Wahl, sondern eine Involviertheit, der wir uns entziehen 
können, aber erst dann, wenn wir von anderen Sprachspielen überzeugt 
werden, also durch Prozesse des Überzeugens/Überzeugtwerdens, die wir, 
als rhetorische Prozesse, der Ökonomie bisher nicht aufgeschlossen haben 
(vgl. die Ansätze bei McCloskey 1994) und die als Diskurs in andere Ge-
biete der Sozialwissenschaften oder der Philosophie geschoben wurden. 
Es geht hier nicht darum, Ökonomie durch Diskurstheorie zu ersetzen, 
sondern um die Einführungen einer Parallelität von Präferenz und Seman-
tik (wenn wir ‘Semantik’ als Kurzformel für die Bedeutungswelten spezifi-
scher ‘linguistic communities’ verwenden dürfen), die die Ökonomie (und 
damit ihre Erklärungen) begleitet: Güter sind Güter + Bedeutung/Semantik.7
Die epistemologische Eindeutigkeit, die in der ‘theory of rational choice’ 
vorausgesetzt wird, verschiebt sich in eine systematisch eingeführte Ambi-
valenz: Gut und Bedeutung können auseinanderfallen. Z.B.: Menschen, die 
Automobile der Marke „Mercedes“ bevorzugen, bevorzugen diese Auto-
mobile zum einen wegen ihrer Qualitäten, z.a. aber auch deswegen, weil der 
Name der Marke diese Qualität mit einem Nimbus von Qualität verstärkt. 
Qualitativ gleichwertige Automobile z.B. der japanischen Marke Lexus 
müssten für einen ‘rational actor’ gleich bewertet werden, da aber der 
Nimbus der Marke fehlt, dominiert die Präferenz ‘Mercedes’ die für ‘Le-
xus’. Der Grund für diese Dominanz ist nicht die (präferentielle) Aussage 
‘Mercedes ist besser als Lexus’, sondern die Attribution des Nimbus der 
Marke von ‘Mercedes’. Die Güterqualitäten sind gleich, nicht aber die Bedeutungs-
qualitäten. 
Diese Duplextheorie der Güter - Güter sind Güter + Bedeutung - wird in 
der Wirtschaft längst über das Marketing genutzt. Marketing ist die Ko-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


138 

Produktion von Unternehmen zur Bedeutungsgenerierung, d.h. einer 
Zusatzleistung, um den Verkauf der Güter zu erhöhen durch Kommunika-
tion von Bedeutungen, Geschichten, Lebensweltinklusionen, ‘life style 
matrices’ etc.(vgl. Priddat 1998a; 2000; Bode 1999). Unternehmen produ-
zieren, indem sie neben den Gütern und Leistungen zugleich Bedeutungen 
produzieren, in die sie ihre Güter ‘einpacken’, Kultur. Diese These ist nicht-
marginal: denn indem Unternehmen neben den Gütern Bedeutungen pro-
duzieren, sind sie ‘cultural agencies’, die zu den Bedeutungen, die in der 
‘linguistic community’ bereits vorhanden sind, neue Bedeutungen hinzufü-
gen oder ältere Bedeutungen interpretieren oder in neue Kontexte stellen 
etc. Sie sind damit, indem sie mit der Intensivierung des Verkaufs von Gü-
ter beschäftigt sind, zugleich damit beschäftigt, imaginäre oder Bedeu-
tungswelten zu generieren, innerhalb derer ihre Güter eine spezifische Rolle 
spielen, die die potentiellen Konsumenten einlädt, das Gut deshalb zu 
erwerben, weil man nicht nur ein Gut, sondern den Eintritt in eine 
kulturelle Sphäre, Lebenswelt, ‘story’ etc. erwirbt. Die Unternehmen sehen 
diese Kontextangebote natürlich als verkaufsfördernde Handlungen; aber 
um verkaufsfördernd zu sein, müssen sie überzeugende Geschichten 
erzählen. Die Bedeutungen, die zu den Gütern zusätzlich produziert 
werden, sind ‘codes’, die den Eintritt an Welterweiterung ermöglichen, in 
höchst minimalistischer Form, aber effektiv. Es ist nicht zu weitgehend, 
diese Form der Produktion (als Ko-Produktion zur Güterproduktion) eine 
Form der Literatur oder Kunst zu nennen, die notwendig miterzeugt 
werden muss, um den Gütern in den hochdiversifizierten Angebotswelten 
der Wirtschaft den Grad an Aufmerksamkeit zu geben, der sie 
unterscheidbar macht – und dann bevorzugend kaufbar. Erst hier tritt die 
‚rational choice’  wieder auf. Ihre eigene Präparation aber verfügt sie nicht.
Natürlich sind die ‘codes’ dieser unternehmerisch erzeugten Bedeutungs-
welten nicht identisch mit den ‘codes’ der Kunst- und Literaturwelten, aber 
funktional äquivalent, und von eigener Qualität, so dass wir davon reden 
können, dass hier eine eigene Kunst- und Literaturgattung entstanden ist.8
Doch ist dies hier nicht zu entfalten, sondern nur als Argument, dass Güter 
systematisch Hybride sind, die Präferenzen und Semantik inkludieren. Die Präferen-
zen, die wir den Konsumenten zuschreiben, ändern sich, je nach dem, in 
welchem Sprachspiel sie Geltung erlangen. Als Theorie der konnotationslo-
sen Wünsche ist die Präferenztheorie unterbestimmt; die Aussage, „ich 
ziehe das Gut ‘a‘ dem Gut ‘b‘ vor“, hat, je nach semantischem Feld, andere 
Kontextbezüge (vgl. Priddat 1999) – mit der Folge, dass Änderungen der 
Semantik Folgen für die Änderungen von Präferenzen haben: ‘Communi-
cation matters’. 
Das gilt dann auch für die moralischen Markierungen von Gütern. Mora-
lisch markiert sind Güter durch spezifische Bedeutungen, die im Kontext 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  139 

moralischer Theoreme der Personen Geltung haben. Die moralischen 
Theorien, meist fragmentarische Moraltheoreme oder „Alltagsmoralen“, 
sind Interpretationsagenturen für die Güterbewertung, die wir ‘Markierung’ 
genannt haben. Gleichartige moralische Markierungen entstehen, wenn 
entweder die Akteure dieselben moralischen Theorien haben, oder wenn 
sich bestimmte moralische Theoreme oder ‘ideologies’ im Sinne D.C. 
North’s in der gesellschaftlichen Kommunikation durchsetzen. Doch ist 
das nur ein Indikator dafür, dass die moralische Bewertung und Sortierung 
von Gütern auffällig wird, weil den Umsatz betreffender Unternehmen 
beeinflussend. Der Normalfall der individuellen moralischen Markierung 
von Gütern tritt so heterogen auf, dass er im Markt nicht signifikant wird. 
Es ist nur paradox zu formulieren: Weil Moral in den Entscheidungen der 
Akteure sehr häufig eine Rolle spielt, bleibt sie für die Ökonomie irrelevant. 
Moral spielt auf Märkten erst dann eine Rolle, wenn sie - in signifikanten 
Dimensionen - den Konsum steuert, d.h. wenn die heterogenen individu-
ellen Moralfrakta in irgendeiner agglomeriertern Kohärenz auftreten. 
Die Kohärenzphänomene gleichartiger moralischer Bewertungen ver-
decken, dass ständig individuelle moralische Bewertungen kontingent 
mitlaufen im Konsum, die wegen ihrer Diversität unauffällig bleiben (sie 
bleiben vor allem deshalb statistisch unauffällig, weil statistisch danach 
kaum gefragt wird). 
Marken, wie Werbung aber generell, bilden Mythen (Bolz 1999, Kap. 4), 
d.h. Erzählungen über mögliche Kontexte der Güter. Diese Erzählungen 
haben immer wieder - implizite wie explizite - moralische Konnotationen: 
wenn z.B. ein Mercedes als Sicherheitswiege in Fernsehvideos dargestellt 
wird, in denen Väter ihre Kinder beruhigt schlafen lassen können. Oder 
wenn Binden-Hersteller ihre Schauspielerinnen nicht riechen lassen, wäh-
rend sie ihre Periode haben, womit sie auf gesellschaftliche Sittlichkeits-
standards anspielen. Holzschutzmittelhersteller zeigen die Umweltverträg-
lichkeit ihrer Farben. Mütter sorgen sich öffentlich um die Gesundheit ihrer 
Kinder, indem sie ihnen mit Schokolade mit hohen Milchanteilen füttern. 
Der Erzählraum ist offen: er kann divers besetzt werden, auch moralisch. 
Alle möglichen Markierungen von Gütern sind möglich. Güter werden dann moralisch 
markiert, wenn die gesellschaftliche Kommunikation das als vorteilhaft erachten lässt. 
Alle Güter sind potentiell moralische Hybride. Der Status ihrer moralischen Mar-
kierungen ist einerseits höchst individuell, andererseits aber kommunika-
tions- oder genauer: medienoffen. Natürlich gibt es in jeder Epoche be-
vorzugte Kandidaten: offensichtlich gelten bestimmte Schamgrenzen (wenn 
auch wieder heterogen verteilt über die Gesellschaft), es gelten viele Ge-
schlechtertabus, bestimmte Formen von ‘political correctness’ (z.B. Gren-
zen beim Rassismus, Sexismus, Pornographie, Ekelgrenzen etc.). Doch sind 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


140 

das, wenn auch wiederum changierende, Standards, die das Feld nicht 
limitieren. Alle Güter sind moralisch markierbar, wenn die gesellschaftliche Kommu-
nikation sich auf sie fokussiert. Eine dieser schnell aufschießenden ‘moral 
communications’ hatten wir gerade mit der Zink/Gift-’story’ bei Babywin-
deln erlebt (durch die bewährte ‘moral communication’-Agentur ‘Green-
peace’). Es gibt keine moralischen Markierungsgrenzen, keine Privilegien, 
außer solchen Limitationen, dass die gesellschaftliche Aufmerksamkeit in 
dem Moment, in der sie sich auf eine ‘moral discussion’ einlässt, andere 
ausschließt. Moralische Kommunikation hat die Eigenschaft, sich zu fo-
kussieren, und nur äußerst wenige ‘moral communications’ parallel laufen 
lassen zu können. ‘Moral communication’ arbeitet nicht multi-attraktorial, 
sondern, um effektiv zu sein,  als ‘single issue’-Phänomen. Das ist sofort 
einsichtig, weil die ‘moral communication’ selber nach dem Prinzip der 
Markenbildung verfährt, d.h. eine besondere Aufmerksamkeit herausarbei-
tet, die deshalb, weil sie diese Aufmerksamkeit erzeugen muss, andere nicht 
gleichzeitig erzeugen kann. ‘Moral communication’ fokussiert und selegiert 
die Aufmerksamkeit. Die moralische Kommunikation, die wir hier einge-
führt haben, ist eine virtuelle ‘linguistic community’, die sich auf Zeit bildet, 
und dann wieder durch andere Fokussierungen ersetzt wird (vgl. den 
vorherigen Abschnitt zur Zyklizität). 
Die bisherigen Darlegungen mögen plausibel sein, sind aber noch kein 
hinreichender Beitrag zu einer ökonomischen Theorie der Moral. Allerdings 
ist ein entscheidender Hinweis gegeben: Güter sind Güter + Semantik. Wir 
haben den Zugang zu einer Theorie der Parallelität der Geltung von 
Präferenz und Semantik, die nicht einfach als ‘extended form of rational 
choice’ reformuliert werden kann. Die Bedeutungsgenerierungen der ‘lin-
gustic communities’, insbesondere der uns hier interessierenden virtuellen 
‘moral communications’, verschieben die hypothetisch angenommenen 
originären Präferenzen der Akteure durch ‘moral communication’. 
Das Präferenz/Restriktionen-Schema, das wir als ökonomische Erklärung 
bisher im Hintergrund gehalten haben, muss in der Frage der Restriktionen 
renoviert werden. Bedeutungen sind keine Restriktionen, sondern Markierungen von 
Gütern, die auf Kontexte verweisen und aus den Kontexten interpretiert werden.9
Wenn wir davon reden, dass Präferenzen restringiert werden, postulieren 
wir eine Norm, die folgende Aussage hat: ‘unrestringierte Präferenzen wer-
den restringierten Präferenzen gegenüber bevorzugt’ (bzw. in der Form: ‘es 
ist besser, Präferenzen zu verwirklichen als sie zu restringieren’). Dieses 
Schema ist nicht in der Lage, moralische Markierungen von Gütern öko-
nomisch relevant zu bewerten. Denn wenn das Schema Moral nur als Re-
striktion bewerten kann, erklärt es die Moral apriori als optionenärmeren 
Zustand, dessen ‘Kosten’ in Form von unerfüllten Präferenzen auftreten. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  141 

Man übersieht dabei, dass die ‘moral position’ bereits selber eine neue 
Handlungsoption darstellt. Das Präferenz/Restriktionen-Schema sieht die 
Funktion der Restriktion darin, die Präferenzen zu restringieren. Unberührt 
davon bleiben die als ‘gegeben’ eingeführten Alternativensets. Wenn wir 
eine semantische Dimension einziehen, werden die ‘Restriktionen’ zu 
‘belief-systems’, die als Selektoren der Kognition von Alternativensets 
arbeiten. Die Restriktion betrifft jetzt nicht nur die Präferenzen, sondern 
auch die Alternativen. Das Präferenz/Restriktionen-Schema lautet: 
A hat eine Präferenzordnung für einen ‘gegebenen’ Alternativenset. Diesen 
Zustand nennen wir einen ‘natürlichen Zustand der Freiheit individueller 
Präferenzbildung’. Moral wird als Restriktion des individuellen Präferenz-
profils eingeführt. Als moralischer Akteur kann A nicht mehr P, sondern 
nur mehr eingeschränkt P’ (P’ < P) realisieren. Die Differenz muss, in der 
Restriktionenterminologie, als Kosten notiert werden. Das neue - moralisch 
markierte - Präferenzprofil P’ wird ‘auf Kosten’ der Einschränkung der 
erweiterten Realisierung von P erlangt. 
Als ‘moral actor’ sieht A seinen moralischen Handlungsraum aber nicht als 
Restriktion, sondern als einzig legitimen. Die Realisation von P hält A, als 
‘moral actor’, nicht für einen reicheren Optionenzustand, sondern für einen 
Gefährdungszustand, Handlungen auszuführen, die er moralisch für unzu-
lässig hält. Genau umgekehrt ist der ‘freie Zustand’ P für ihn eine Restrik-
tion der Realisation moralisch einwandfreier Zustände, und zwar als Ge-
fährdung durch moralisch illegitime Optionen. Die Freiheit, wählen zu 
können allein nach dem Kriterium der Optionalität, wird als Irritationsin-
stanz moralischer Eindeutigkeit erfahren. 
Moral ist für A eine Option, ‘falsche’ Handlungen zu unterlassen. Da das 
Ausführen ‘falscher Handlungen’ für A kein Zustand größerer Freiheit ist, 
ist der restriktionenfreie Zustand die Verfehlung der Option moralisch 
geklärter Handlungen. Folglich ist der vermeintlich eingeschränkte morali-
sche Handlungsraum nicht nur der einzig legitime für A, sondern zugleich 
ein Zustand ‘reeller Freiheit’, nicht fiktiver. 
Moral ist danach nicht eindeutig als Restriktion, sondern parallel als Option einzu-
führen. Wer moralisch handelt, legt sich auf eine Interpretation des Alterna-
tivenraumes fest, die zwar gegenüber der Freiheit, mehr Alternativen 
wählen zu können, restringiert ist, aber die Freiheit der Entscheidung für 
moralisch legitime Claims enthält, d.h. die Restriktion als Legitimation ausweist.
Der freie Optionenüberschuss wird mit dieser Festlegung delegitimiert, d.h. 
für ungültig erklärt. Was technisch als Restriktion beschrieben werden 
kann, im Verhältnis zu den weiteren Handlungsmöglichkeiten, ist unter der 
eingenommenen moralischen Perspektive irrelevant, also auch kein Refe-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


142 

renzmaßstab. Der Bedeutungsraum der Handlungssituation hat sich geän-
dert. 
Moral ist, im Resümee, keine Restriktion, sondern eine Reinterpretation der Situati-
on. Dieselbe Alternativenmenge wird in einem anderen Kontext: einem 
moralischen, neu bewertet. Die Tatsache, dass Moral durchschnittlich nor-
mativ eingreift, d.h. die ‘gegebene’ Menge an Alternativen einschränkt auf 
den Bereich der moralisch legitimen, hat die Ökonomie veranlasst, Moral 
als Restriktion einzuführen. Dabei ist außer Acht gelassen worden, dass die 
moralische Reinterpretation der Situation eine zweite ‘governance’-Ebene 
einrichtet, die nicht nur die ‘gegebene’ Alternativenmenge betrachtet, 
sondern wegen ihrer neuen Kriterialität neue Alternativen einführt. 
Wenn A eine ‘gegebene’ Alternativenmenge moralisch bewertet, fallen ei-
nige Alternativen heraus - soweit die Restriktionenargumentation. Wenn A 
aber moralische Kriterien an die Situation anlegt, bleibt der Kognitionsbe-
reich nicht automatisch invariant. A kann jetzt, über die moralische Pros-
pektion, Alternativen, die nicht zum bisherigen Set des ‘Gegebenen’ ge-
hörten, anvisieren. Das ist so zu erklären: 
A wird, in der ökonomischen Standardsituation, als Besitzer eines Präfe-
renzprofils und als „Kogniteur“ eines Alternativenraumes betrachtet. In-
dem A Moral einführt, führt er ein Selektionskriterium für die ‘gegebenen’ 
Alternativen ein. Moral wird, technisch betrachtet, wie eine Budgetrestrik-
tion eingeführt. 
Moral ist aber zugleich ein semantischer Operator, der nicht nur die ‘gegebenen’ 
Alternativen bewertet, sondern Alternativen neu betrachtet, d.h. auch die, 
die bisher kognitiv ausgeschlossen waren. Ich schlage deshalb vor, Moral 
nicht als Restriktion, sondern als Kontext einer ‘rational choice’ einzuführen, der es A 
ermöglicht, die behavioristische Fixierung auf die ‘gegebenen’ Alternativen 
auszuwechseln gegen eine Reinterpretation der Situation. Das heißt nichts 
anderes, als dass A, qua Moral, in die Lage kommt, andere Alternativen 
wahrzunehmen als die bisherigen, indem A Kriterien erhält darüber, was 
moralisch wünschenswert wäre. Moral wird zu einem innovativen Operator 
in der Situation, der die epistemologische Eindeutigkeit der Fixierung auf 
‘gegebene’ Alternativen potentiell aufbricht in Hinblick auf die Generierung 
neuer Alternativen: 
� A präferiert a vor b vor c. 
� a, b, c bezeichnet den Kognitionsbereich. Die Fixierung auf einen 

Kognitionsbereich schließt z.B. d aus. 
� Wenn A Moral einführt, führt er Kriterien ein, die die Alternativen-

menge a, b, c danach bewerten, was davon moralisch legitim sei. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  143 

� Das Präferenz/Restriktionen-Schema ist dann gültig, wenn wir den 
Alternativenraum kognitiv invariant lassen. Wenn Moral aber der 
Name für einen Kriterienkatalog der Legitimität von Alternativen ist, 
dann ist die Geltung von Kriterien nicht automatisch auf den ‘gegebe-
nen’ Alternativenraum beschränkt. Es zeigt sich, dass das Präfe-
renz/Restriktionen-Schema ein implizites Restriktionentheorem ent-
hält: ‘achte nicht auf andere Alternativen’. Diese systematische „d-Aus-
schließung“ aber lässt sich nicht aufrechterhalten, wenn man Konsum 
proaktiv interpretiert: ”We have suggested that each good can be de-
composed into multiple dimensions, attributes or characteristics which 
may also place it at different levels of good classification: a watch, we 
have asserted, measures time – that is its primary functional use – but it 
can also belong to the goods art, status, rarity, fancy, even play. Thus a 
good’ s function can be renewed, altered, or extended simply by dis-
covering and changing its combinatory position with others” (Bian-
chi/De Marchi 1997: 184 f.). 

� Moral schärft, kriterial aufgeladen, den Blick für Alternativen außerhalb 
des gegebenen Sets, so z.B. für d, so dass wir es mit dem Umstand zu 
tun haben, dass dann, wenn Moral eingeführt wird, nicht nur eine 
Evaluation der ‘gegebenen’ Alternativen stattfindet, sondern auch der 
Raum der nicht-gegebenen Alternativen eröffnet wird. Moral führt die 
Wissen/Nichtwissen-Unterscheidung wieder ein: ‚ich weiß um die Al-
ternativen a, b, c. Ich weiß aber zugleich, dass es potentielle d gibt, 
ohne sie zu wissen’. Moral führt nicht d als ‚Wissen um d’ ein, sondern als 
Wissen um dieses Nichtwissen, d.h. als epistemologische Aufmerksamkeit.

Das, was Ökonomen der Moral als Uneindeutigkeit vorhalten, als ‘soft fact’, 
beschreibt gerade präzise seine Rolle innerhalb der Ökonomie; Moral hat 
die Rolle eines ‘epistemological jokers’, der eine andere Wahrnehmung 
derselben Situation einführt. Moralische Propositionen sind oft hoch nor-
mativ aufgeladen und überzogen, stellen ideale Ansprüche an das Verhal-
ten, nicht nur an sich selber, sondern vor allem an andere. Sie stellen aber 
die scheinbar eindeutige Situation durch ihre ‘moral challange’ in einen 
anderen Kontext, der die Alternativenmengen neu sortiert oder zu sortieren 
vorschlägt. Über den Teil der von der Moral neu sortiert eingeführten Al-
ternativen herrscht weniger Eindeutigkeit, zumal Moral die Konsequenzen 
von Handlungen neu evaluieren lässt. Diese Einführung von Nichtwissen 
in eine kognitiv scheinbar eindeutige Handlungssituation führt nicht zu 
neuem Wissen - Moral ist kein epistemologisches Programm -, sondern zu 
einer neuen Aufmerksamkeit für neue Optionen bzw. Alternativenalternati-
ven. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


144 

Das gilt besonders für die modernen, fraktalen und flottierenden Moralen 
der Individuen. Diese sind nicht durch eine Dogmatik eindeutig morali-
scher Überzeugungen gekennzeichnet, sondern anschlussoffen für viele 
moralische Fokussierungen und Besetzungen. Das erst macht sie für die 
‘communicational governance’ offen. Moral ist nur bedingt eine ‘restriction of 
rational choices’, sondern deren Irritation, indem sie neue Kontexte einführt, die den 
Akteuren neue Handlungsmöglichkeiten eröffnen. Das gelingt, wenn Moral nicht 
moralisch codiert wird, sondern als mitlaufendes Bewertungsfragment für 
Status-, Reputations-, Neid- und ‘social distance’ bzw. ‘social coherence’-
Markierungen der gewöhnlichen Konsumakte.10 Moral ist in unserer mo-
dernen Gesellschaft nicht automatisch moralisch besetzt, d.h. nicht durch 
ausformulierte moralische Propositionen oder gar Theoreme, sondern eine 
Form der Beobachtung zweiter Ordnung der reputationalen etc. Relationie-
rungen von Konsumhandlungen. Die Kommunikation dieser Beobach-
tungen geschieht dann in ‘Betroffenheits-’ ,Gerechtigkeits-’ oder ‘Verant-
wortungszuschreibungs-Codes’ etc. 
Es wurde oben gezeigt, dass moralischer Konsum (i) Konsum von Gütern 
ist und (ii), parallel mitlaufend, die Bewertung dieses Konsums in Hinblick 
auf die Positionierung des Käufers in der Reputationsmatrix der Gesell-
schaft. Da die individuellen Konsumenten aber nicht beobachten können, 
welche Readjustierung ihre individuelle ‘moral attitude’ in der Reputations-
matrix erzeugt, sind sie auf soziale Bedeutungszuweisungen angewiesen, die 
ihnen die gesellschaftliche Kommunikation liefert. Um Fehlpositionierun-
gen zu vermeiden, schließen sie sich der moralischen Markierung an, die 
den höchsten Aufmerksamkeitswert bekommt. Was Aufmerksamkeit er-
zeugt, wird von allen beobachtet, sodass es ‘morally correct’ ist, hier mitzu-
ziehen und unauffällig zu werden. Wir haben es mit ‚moralischem Oppor-
tunismus’ zu tun, d.h. mit einem Konsumverhalten, das die Transaktions-
kosten der sozialen Positionierung minimiert. 
Die moralischen Konsumenten, die sich dem Fokus gesellschaftlicher 
Kommunikation in der Moral anschließen, nutzen den Vorteil, (i) als mora-
lisch Handelnde anerkannt zu werden und (ii) nicht zugleich wegen mora-
lisch eigenwilliger Überzeugungen in soziale Distanz zu anderen zu geraten. 
Sie müssen lediglich bereit sein, den moralischen Fokussierungen in der 
Gesellschaft zu folgen, d.h. auf invariante moralische Überzeugungen zu 
verzichten. So lassen sich moralische Elastizität und das Vorherrschen 
nichtdogmatischer Moral erklären.11 Wir haben es mit einem Mechanismus 
moralischer Anpassungen zu tun, der nicht als a-moralisch klassifizierbar 
ist, sondern umgekehrt: als im Zentrum des ‚moral discourses’ der Gesell-
schaft stehend. Moral ist, im Falle des moralischen Konsums, zu einem 
quasi-politischen Mechanismus  geworden, in dem ‚Mehrheitsabstimmun-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  145 

gen’ laufen: mediengesteuerte temporäre Konsensus über das, was aktuell 
als moralisch richtig oder moralisch falsch gilt. 
Wir haben es mit einer kommunikativen ‘governance’ zu tun, die die mora-
lischen Intuitionen der Käufer über klare Bedeutungsmarkierungen steuert. 
Die moralische Markierung von Gütern wirkt wie eine Regel, an der sich 
unsichere Akteure eindeutig orientieren können; wenn auch meistens nur 
vorübergehend. Moral, lässt sich eine Nebenbemerkung machen, läuft nicht 
mehr über stabile Wertecodierungen, sondern wird mehrheitsabhängig: 
demokratisierter ‚moral consent’. Wir können es, recht verkürzt, als einen 
Prozess der temporären Gleichgewichtsbildung von ‚shared moral mea-
nings’ beschreiben, dessen Geltung in die Prozesse der ökonomischen 
Gleichgewichtsbildung eingreift. 
Eine Ökonomie des moralischen Konsums wird diese Prozesse sehr viel 
genauer beobachten als bisher und theoretisch integrieren, indem sie Güter 
und Leistungen von vornherein als ‘moral hybrids’ bewerten wird: Güter als 
Güter + moralische Markierung.
Das geschieht nicht durch Beobachtung der Güter und ihrer Bewegungen, 
sondern durch Beobachtung der Käufer und ihrer Kommunikationen: über 
Diskursstatistiken und Argumentationsprofile innerhalb der Gesellschaft 
und ihrer hochdiversifizierten ‘linguistic communities’. Dies wird deshalb 
vor allem sehr viel genauer beobachtet werden, weil die ‘new economy’ 
über ‘direct marketing’ mehr und mehr dazu übergeht, dem einzelnen 
Kunden individuell zugeschnittene Güter und Leistungen zu verkaufen 
(‘prosuming’, ‘mass customization’ (vgl. dazu Littmann/Jansen 2000, Kap. 
V)), die selbstverständlich dann auch auf die individuellen Moralprofile der 
Kunden zugepasst werden. 
Während wir heute gewöhnlich davon ausgehen, dass die individuellen 
Moralen für den Markt nur dann relevant werden, wenn sie signifikante 
Nachfrageänderungen bewirken können, d.h. wenn die heterogenen indi-
viduellen Moralfrakta in einen modus collectivus moralischer ‘governance’ 
gelangen, ändert sich das in den ‘taylor-made-customizing-strategies’ der 
‘new economy’. Die Kaufentscheidungen der Kunden werden auf ihre mo-
ralischen Markierungen hin beobachtet, nicht um die moralischen Restrik-
tionen zu beseitigen, sondern umgekehrt, um die moralischen Attituden als 
umsatzfördernde Attraktoren zu integrieren. Das wird sich in der ‘new 
economy’ vor allem deshalb durchsetzen, weil Moral ein hochattraktives 
Kommunikationsereignis ist, das Aufmerksamkeit generiert (vgl. Frank 
1998). ‘Aufmerksamkeit’ aber ist, neben ‘Wissen’, die knappste Ressource 
der ‘new economy’. Moral – insbesondere die Unterscheidungen von 
gut/böse, moralisch/unmoralisch – wird für die Ökonomie bedeutsam, 
nicht weil die Ökonomie moralisch wird, sondern weil Moral als Medium 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


146 

sozialer Differenzierungen hohe Ereignisqualität hat, die hohe Aufmerk-
samkeit auf sich zieht. 
Die Ökonomie des moralischen Konsums ist eine Ökonomie der Wech-
selwirkung zweier Steuerungsebenen: der Preis-/Mengen-Codes des Mark-
tes und der ‘moral attractors’ in den Kommunikationen der Gesellschaft 
(neben anderen ‘attractors’). Die Produktionsprozesse der Unternehmen 
sind längst dualisiert: sie produzieren Güter + Bedeutungen, Kontexte der 
Gütergeltung. Sie müssen ihre Güter als ‘moral hybrids’ betrachten, d.h. als 
Güter, die durch gesellschaftliche Kommunikation moralisch posi-
tiv/negativ markierbar sind. Wenn es sich bisher nur bedingt gelohnt hat, 
durch Marketing die eigenen Güter moralisch zu markieren, wird die per-
sönliche Zuschneidung von Gütern für individuelle Kunden in der ‘new 
economy’ eine neue Sensibilität für ‘moral content’ entwickeln. Moral ist 
dann endgültig keine Restriktion mehr der potentiell freien Güterwahl, 
sondern ein geeigneter Code für die Passung von Angebot und Begehr. 
Unternehmen bedienen dann nicht nur die Güter-, sondern auch die Sinn-
nachfrage parallel. Das gelingt bei Moral aber nur, wenn der ‘moral 
content’, die semantische Dimension, angemessen beachtet wird. Hier er-
öffnen sich völlig neue Konsumstrategien. 
Als ‘moral hybrids’ sind Güter zweifach konnotiert: durch ihre Markt- wie 
ihre Kommunikationseigenschaften (wenn wir uns auf moralische Kom-
munikationen beschränken, die allerdings den höchsten Aufmerksamkeit-
sattraktor haben). Für eine Ökonomie des moralischen Konsums können 
wir 
(i) notieren, dass Unternehmen wegen der hohen Aufmerksamkeitswerte 

von Moral ihre Güter moralisch positiv markieren werden und dass sie 
das 

(ii) à la mode économique tun, und zwar durch den Einsatz von eigenen 
Märkten, die diese Aufmerksamkeiten produzieren. 

(iii) Das gelingt am ehesten, wenn ein Gut: genauer: eine Marke nicht mo-
ralisch attributiert wird, d.h. einem Status zugeordnet wird, sondern 
selber einen Status generiert.12 

Wir haben es dann mit drei Märkten zu tun: 
(I) mit den gewöhnlichen Güter- und Leistungsmärkten, 
(II) mit den Marketingmärkten, die ‘stories’ und Kontexte produzieren, 

um die Güter und Leistungen des I. Marktes moralisch zu 
attributieren, und 

(III) mit den Medienmärkten, die ‘moral issues’, insbesondere an der 
aufmerksamkeitsgenerierenden Unterscheidung moralisch/ unmo-
ralisch, produzieren. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  147 

Was die Märkte (II) positiv generieren wollen, gehen die Märkte (III) kri-
tisch bis irritierend an. Die Marketingmärkte werden stärker als bisher in die 
Medienmärkte einsteigen, um die ‘moral communication’ der letzteren steu-
ern zu wollen. Das aber wird systematisch, selbst durch Aufkauf und In-
vestitionen, misslingen, weil die Aufmerksamkeitsgenerierung gerade in der 
Differenz zwischen ‘gut’ und ‘böse’ entsteht, nicht in einer Positivierung 
von Moral. Moralische Moral ist kein Kommunikationsereignis, aber die 
changierenden Differenzen zwischen legitim/illegitim, mora-
lisch/unmoralisch. 
Der moralische Konsum wird ein bedeutsames Thema der Ökonomie werden, nicht weil 
wir moralischer werden oder nur moralisch konsumieren wollen, sondern weil die Inklu-
sion von Gütern und Leistungen in den Attraktionskorridor der changierenden Bewer-
tungen von gut/böse, Moral/Unmoral etc. neue Angebotsdiversitäten erzeugt, d.h. den 
Wettbewerb weiter dynamisiert. Der Verkauf von Filmen, ‘music’, Büchern etc. 
wird längst schon durch einen flankierenden moralisch/ unmoralisch-Dis-
kurs über die Schauspieler, Musiker, Autoren begleitet. Was hier über Per-
sonzuschreibungen läuft, wird bei Produkten wie Automobilen, ‚fast food’, 
Pharmaka, Möbeln etc. über ‘gender-morals’ und Körper-/Gesundheits-
/Potenzattributionen dramatisiert. Die Inszenierung von Produkten als 
‘life-style’-Gene schiebt sich bereits dann in die moralische Dimension, 
wenn die Produkte als Investitionen in ‘life-designs’ zu modernen Tu-
gendprothesen anvancieren. Sie werden Elemente einer Inszenierung nach 
dem West-Coast-Tugendprogramm: „How to design a life that works?“13 
Der ‘moral event’ der Produkte und ihrer Lebenseinspannung erfährt seine 
Dramatisierung in der Frage an sich selbst: Lebe ich richtig? Wie erleben 
mich andere darin? Wie kann ich andere danach beurteilen, wie sie leben? 
Moralischer Konsum wird ein Moment der Dramatisierung von Produkten, 
ihrer ‚life-event-quality’. In der Matrix der hochdifferenten Erzählungen 
diverser Kontexte von Gütergebrauch und Lebensattributionen entstehen 
Kultur und neue ‘moral codes’. Die Zeit der großen Erzählungen, wie Ly-
otard erzählte, ist vorbei, aber es entsteht ein Parallelmarkt vieler, diverser 
Erzählungen über Lebensprogramme, dessen Einfluss auf die moralische 
Genetik unserer Gesellschaften nicht zu unterschätzen ist. K. Homann 
(1999) fragt zurecht, ob die abendländische Ethik noch für das 21. Jahr-
hundert taugt. Seine Analyse der Neubewertung von Handlungsbedingun-
gen (und Regelinnovationen) ist ein möglicher Weg der Rekonsolidierung 
der Moral unter Marktbedingungen. Aber die normative Anstrengung wird 
durch eine kommunikative Oszillation zwischen Markt und Semantik be-
gleitet, die autogenetisch keine Normen mehr setzt, sondern deren Plural 
bearbeitet: ‘hyperdiversity of individual moral codes’. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


148 

Unter der Bedingung der individuellen Konsumzuschneidung der ‚new 
economy’ wird die moralische Markierung von Gütern nicht mehr nur als 
Inklusion in die ‚moral communication’ der Gesellschaft bedeutsam, son-
dern vor allem durch eine tugendethische Transformation: die Güter wer-
den mit Anleitungen für den richtigen Lebens- und Tugendgebrauch verse-
hen werden,14 vornehmlich durch Erzählungen über den Eintritt in ‚life-
styles’ und entsprechende Reputation. In einer hochdiversifizierten Welt, in 
der die alten Werte durch institutionelle Rearrangements ersetzt werden 
(Homann 1999), sind an den Konsum geknüpfte Tugendkontextlieferun-
gen, möglichst individuell passend, notwendige Propositionen über den 
Gebrauchswert – in doppelter Hinsicht: a) über das Gut und b) über den 
Kontext, in dem der Konsum dieses Gutes beobachtet wird. Güter, die im 
hochdiversifizierten Erlebnisweltmarkt erfolgreich sein sollen, werden eine 
‚eingebaute Diätik’ bekommen, d.h. ein beruhigendes Interpretationsange-
bot, dass der Konsum dieses Gutes alle Aufregung beiseite legen lassen 
kann. Die irritierende Wahl ist vorbei: relax. Das Leben ist gut. 
Wir stehen noch unter dem Eindruck, dass die Ökonomie Güter produ-
ziere. Dass sie längst begonnen hat, Kultur und ‘moral codes’ zu produzie-
ren, halten wir meistens noch für eine kulturkritische Nebenbemerkung. 
Solange wir Moral für eine extra-ökonomische Haltung halten, mit der wir 
sogar die Ökonomie beurteilen und in Schranken zu verweisen meinen, 
übersehen wir die im Marktprozess längst begonnene Verwendung von 
Moral als angebotsdiversifizierenden Aufmerksamkeitsattraktor. In diesem 
Prozess wird das, was wir als Moral gelten lassen, selber verwandelt: sie 
wird zu einem Positionierungscode in diversifizierenden Lebens- und Kon-
sumwelten.15 
Die Redeweise vom ‘moralischen Konsum’ ist deshalb zu einseitig; es geht 
um den Konsum von Moral beim Konsum von Gütern. Wenn der 
Gebrauch nicht mehr ontologisch fixiert ist, muss das Gut die Lebenswelt 
inklusive der Regeln mit entfalten, innerhalb derer es Sinn macht. 
 
1 Es sei an ältere Varianten erinnert: aus Protest gegen die Apartheid keine südafrikanische 

Orangenmarmelade kaufen, oder keine Jaffa-Orangen, weil Israel zionistisch-
imperialistisch die Palästinenser unterdrücke; keine chilenischen Äpfel kaufen, als Chile 
noch eine Diktatur war; keine Hamburger bei der Firma McDonalds kaufen, weil für die 
Produktion des Rindfleischs Urwälder in Lateinamerika gerodet würden; keine Pelze 
kaufen, weil ... etc. Die Kette der Beispiele lässt sich weiter fortführen, z.B.: in 
Kalifornien wird zum Boykott der Firmen aufgerufen, die bei der Hollywood-Agentur 
GEOCITIES im world wide web inserieren (‘Capitol Hill’), weil dort Gruppen der 
rechten Szene eigene Seiten unter Namen wie ‘Reichskanzlei’, ‘Lebensraum’ und 
‘Zionwatch’ betreiben (Bulkware, S. 76, 6. Sp. in: DIE ZEIT Nr. 6 vom 2.6.1996). 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  149 

 
2 Dabei wird natürlich nicht das vollständige Verfügungsrecht (property right) gehandelt, 

sondern nur ein Anteil in der Höhe des Preises des nicht gekauften Produktes des 
Anbieters. Erst in der - moralisch kommunizierten - Aggregation vieler Nicht-Kauf-Akte 
entsteht dem Anbieter ein Verlust, der sich gegen das - politisch und gratis gelieferte - 
Verfügungsrecht der ökologische Verschmutzung (im Shell-Fall) aufrechnen lässt. Erst 
durch die effektive Nicht-Kauf-Aggregation entsteht eine Validierung/Bepreisung des 
Verfügungsrechtes, und damit eine Entscheidungssituation für den Anbieter. Die 
Kommunikation der internet-communities bezüglich moralischen Konsums ist noch 
unerforscht. 

3 Moralische Reputation oder Anerkennung spielt immer dann eine Rolle, wenn A nicht 
nur vor sich selbst (‘vor seinem Gewissen’), sondern auch vor anderen als moralischer 
Akteur auftreten will: ein starker Incentive für Moral. 

4 Moral als Eigenschaft von linguistic communities ist keine neue Formulierung für Werte, 
Normen und ähnliche Kandidaten, sondern deren Substitution durch einen laufend 
changierenden Prozess von moralischen Fokussierungen, der durch Propositionen und 
Resonanzen der Medienmärkte erzeugt wird. Die ‘communicational governance’ des 
Konsums durch Medienmärkte bezeugt 1., dass wir es nicht mit einem individuellen 
Präferenz/Restriktionen-Schema zu tun haben, sondern 2. mit einer Steuerung von 
außerhalb des Preis/Mengen-Schemas der Märkte, die 3. wiederum selber ein Markt ist: 
ein Medienmarkt, der um die knappe Ressource Aufmerksamkeit konkurriert. Moral, 
insbesondere in der Form der Unterscheidung Moral/Unmoral, ist ein exzellentes 
Mediengut. 

5 Zur Marke als Frame vgl. Herrmann (1998). 
6 Zur genaueren Begründung dieser Konzepte vgl. Priddat (1998b; 1999; 2000). Hutter 

(1998: 253 f.) spricht, anstatt von ‘linguistic communicties’, von ‚self-organized 
communication plays’ . Vgl. auch Bode (1999). 

7 Eine ähnliche Theorie lesen wir bei M. Hutter (1998: 240 ff.), der zwischen 
‚consumption’ und ‚signs’ unterscheidet. Seine semiotische Differenz ist allgemeiner, aber 
für die Frage des moralischen Konsums weniger brauchbar: Moral argumentiert, 
verwendet Gründe, hat eine semantische Dimension. Eine angemessene Überblicksarbeit 
über semiotische Ansätze der Werbungsforschung, in denen Bedeutungsinterpretation 
und –generierung signifikant sind, vgl. Bode (1999). 

8 Zum ‚crossover von Zweckrationalität und Einbildungskraft’, aus theologischer 
Perspektive mit prägnanter Klärung der romantischen Ressourcen dieses Topos vgl. Von 
Soosten (2000). 

9 Es macht wenig Sinn, eine moralische Überzeugung als Restriktion zu begreifen, da sie 
als Position auftritt. 

10 Zur Darlegung der Reputations- und Neid-Theorien vgl. Nullmeier (2000, Kap. III). 
11 Über Prozesse der ‚Entobligationierung’ vgl. Gross (1994: 71 ff). 
12 Roshani/Testino (2000: 27); das gilt besonders in der Mode, die Kultstatus erzeugt; Horx 

(1999: 221 ff.). 
13 Titelüberschrift in: Fast Company, July/August 1999; vgl. dazu auch von Soostens 

Ausführungen zum kompensatorischen Einsatz einer Diätik des Lebens in dynamisierten 
Aufmerksamkeitswelten (von Soosten 2000, 5). 

14 Vgl. von Soosten (2000). 
15 Wenn die Güter zudem Lebensstabilisatoren werden könnten, würden sie noch 

erfolgreicher: sie würden dann nicht moralisch, sondern tugendattributiert. 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


150 

Literatur 
Bianchi, M. / De Marchi, N. (1997): The taste-less theory of consumer choice 
meets novelty, S. 177 – 190 in: Salanti, A. / Scrapanti, E. (eds.): Pluralism in Eco-
nomics, Edward Elgar: Cheltenham/Brookfield  ► Bode, M. (1999): Interpreta-
tive Werbeforschung, S. 153 – 182 in: Zeitschrift für Semiotik, Bd. 21, H. 2  ►
Bolz, N. (1999): Die Wirtschaft des Unsichtbaren, Econ: München  ► Frank, G. 
(1998): Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, Hanser: München  ►
Gross, P. (1994): Die Multioptionsgesellschaft, Suhrkamp: Ffm.  ► Homann, K. 
(1999): Taugt die abendländisch-christliche Ethik noch für das 21. Jahrhundert?, S. 
22 - 33 in: Wirtschaft & Wissenschaft, Februar 1 / 2000  ► Herrmann, Chr. 
(1998): Die Marke als Frame, Diss, an der Fak. f. Wirtschaftswissenschaft, Univer-
sität Witten/Herdecke  ► Horx, M. (1999): Die acht Sphären der Zukunft, 
Signum: Wien/Hamburg  ► Hutter, M. (1998): On the Consumptions of Signs, 
S. 216 – 257, Bianchi, M. (ed.): The Active Consumer, Routledge: London and 
New York  ► Lancaster, K. (1991): Modern Consumer Theory, Edward Elgar: 
Aldershot  ► Littmann, P. / Jansen, St. (2000): Oszillodox. Virtualisierung - 
die permanente Neuerfindung der Organisation, Klett-Cotta: Stuttgart  ► Mc-
Closkey, D.N. (1994): The economy as a conversation, chap. 25, S. 367 in: der-
selbe: Knowledge and persuasion in economics, Cambridge: Cambrigde University 
Press  ► Nullmeier, F. (2000): Politische Theorie des Sozialstaates, Camous: 
Ffm./N.Y.  ► Priddat, B.P. (1996): ‘moral markets’ und ‘attraktive Moral’. Ein 
Beitrag zum Verhältniß von Ökonomie, Moral und beschleunigter Kultur in: 
Wittener Jahrbuch für ökonomische Literatur, Bd. 2, 1996 (Hrsg. Hutter), Metro-
polis: Marburg  ► Priddat, B.P. (1998a): Moralischer Konsum, Hirtzel: Stutt-
gart/Leipzig  ► Priddat, B.P. (1998b): Nichtökonomische ökonomische Theo-
rie. Vivienne Forresters Buch ‘Der Terror der Ökonomie’ als anregende Lektüre 
zum Problem der Kontextspezifität von rational choices, in: Homo Oeconomicus 
1998, Nr. XV (2)  ► Priddat, B.P. (1999): Rational choice im Kontext, in: socio-
logia internationalis, H. 2  ► Priddat, B.P. (2000): Vertrauen als Überzeugung, 
in: Hirsch, B. / Jansen, St. / Schleissing, M. (Hrsg.): Vertrauen in virtuellen Welten, 
Marburg: Metropolis  ► Roshani, A./Testino, M (2000): Prada für alle, Gucci 
für jeden, S. 18 – 27, in: Spiegel. Reporter, Nr. 4, April 2000  ► Von Soosten, J. 
(2000): „Alles wird gut”. Das ästhetische Phantasma, der Kapitalismus und die 
Diätik des guten Lebens, S. 2 – 6 in: Zeitschrift für Evangelische Ethik, Jg. 44  ►
Wieland, J. (1999): Die Ethik der Governance, Metropolis: Marburg  ► Zer-
dick, A. / Picot, A. et al. (1999): Die Internet-Ökonomie. Strategien für die digi-
tale Wirtschaft, Springer: Berlin 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  151 

Zum Autor 

Prof. Dr. Birger P. Priddat, 
Universität Witten/Herdecke, 
Alfred Herrhausen Str. 50, 
54448 Witten 
Tel: ++49-(0)2302/926/584 
Fax: ++49-(0)2302/926/585 
Email: birgerp@uni-wh.de 

Geb. 1950 in Leuna/Krs. Merseburg, 
Studium der Volkswirtschaft und Phi-
losophie in Hamburg, seit 1991 Lehr-
stuhl für Volkswirtschaft und Philoso-
phie an der Universität Witten/ Her-
decke, seit 1995 Dekan der Fakultät für 
Wirtschaftswissenschaft. Veröffentlich-
ungen: u.a. Geld und Vernunft. John 
Locke 1988; Hegel als Ökonom 1991; 
Ökonomische Knappheit und morali-
scher Überschuß 1994; Die andere Öko-
nomie. Gustav Schmoller 1995; Moral-
ischer Konsum 1998; (Hrsg.) Der be-
wegte Staat 2000; Arbeit an der Arbeit 
2000. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:birgerp@uni-wh.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128
mailto:birgerp@uni-wh.de


152 

a = a + b

Korreferat zum Aufsatz von Birger P. Priddat 

In seiner theoretischen Skizze geht es Priddat allgemein „um die Einfüh-
rung einer Parallelität von Präferenzen und Semantik“ (137) in moralischer 
Hinsicht. Dazu führt er zunächst kurz und systematisch in die Theorie 
„moralischen Konsums“ ein und entziffert diesbezüglich „moralische Zy-
klen“ (132ff.), die insbesondere durch massenmedial gesteuerte Kommuni-
kation evoziert werden. In dem, daran anknüpfend, detaillierter ausgear-
beiteten Ansatz der „moral hybrids“ versucht Priddat, die Relevanz seiner 
„Duplextheorie der Güter“ (137) für makroökonomische und mikroöko-
nomische Fragestellungen zu zeigen und sie darüber hinaus in die „theory 
of rational choice“ zu integrieren. So viel zum Programm. 
Insgesamt ist es m. E. sehr zu begrüßen, die ökonomische Theorie mit 
einer Semantik zu konfrontieren und dadurch sowohl in empirischer als 
auch formaler Hinsicht zu einem besseren Verständnis von Verbraucher- 
und Anbieterverhalten beizutragen, das es Ökonomen erlaubt, ihren Ge-
genstand differenzierter zu beschreiben und zu erklären. Meine Kritik 
richtet sich demnach nicht gegen den Ansatz generell, sondern bezieht sich 
auf einige ausgewählte Topics, wobei auch grundsätzliche Aspekte berührt 
werden. 
Hinsichtlich der Theorie des moralischen Konsums mit seinen zyklischen 
Schwankungen sind es u. a. drei Punkte, die m. E. problematisch sind: (i) 
das strategische Verhalten der Akteure wird überschätzt, (ii) die moralische 
Bewertung der Individuen flottiert nicht so frei, wie angenommen und (iii) 
die Rolle der Kommunikation wird in diesem Zusammenhang überbetont. 
Zu (i): Wie Priddat zu Recht betont, ist ein Gut nicht einfach ein Gut, son-
dern es wird nach den verschiedensten Gesichtspunkten ausgewählt, zu 
denen sich jetzt, und das ist relativ neu, auch der moralische gesellt. Nur 
gegenüber anderen Gesichtspunkten, wie der Qualität, dem Design etc., die 
abhängig sind von Zweck, Technologie, Mode, Lifestyle usw., hat die mora-
lische Bewertung eine erheblich tiefere Dimension. Es geht nicht nur um 
„Reputationsgewinn“ und „Boykottkompetenz“, sondern auch und immer 
noch um individuelle Autonomie. Der nach moralischen Kriterien auswäh-
lende Konsument ist widerspenstig, irrational und entdeckt einen Hand-
lungsraum, der frei ist von vielen strategischen Anforderungen.16 Zu (ii): 
Dabei sind es nicht die moralischen Kriterien, die individuell rotieren (das 
wäre eine m. E. unzutreffende Auffassung des moralischen bzw. ethischen 
Pluralismus), sondern es sind in erster Linie die Objekte, auf die sich die 
moralische Aufmerksamkeit richtet. Wir haben es m. E. nicht „ständig mit 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


zfwu, 1/2 (2000), 128-151  153 

irgendwelchen - und wechselnden - moralischen Haltungen gegenüber 
Konsumpräferenzen“ (134) oder mit „der Inkohärenz der Meta-Präferen-
zen zu tun, die wir uns [...] als medien- bzw. kommunikationsgesteuerte 
‚shared moral meanings‘“ (135) vorstellen müssen, sondern mit ständig 
wechselnden Aufmerksamkeiten pluraler Moralsysteme. Zu (iii): Dass diese 
Aufmerksamkeiten in hohem Maße medien- bzw. kommunikationsgesteu-
ert sind, lässt nicht den Schluss zu, dass die moralischen Kriterien, nach de-
nen moralisch gut oder schlecht unterschieden wird, auf ein reines Medie-
nereignis zurückgeführt werden können, wozu Priddats Ausführungen 
verleiten (136). Der Punkt ist, und so möchte ich es zusammenfassen, dass 
Priddat ein Verständnis von Moral zugrunde legt, dass das Individuum 
völlig ausklammert und es als eine orientierungslose Figur im ökonomi-
schen und medialen Kommunikationsspiel betrachtet. 
Der eigentliche Kern des Beitrags von Priddat besteht in dem Konzept der 
„moral hybrids“, das in wesentlichen Elementen an die eingangs ausge-
führten Überlegungen anknüpft. Dabei formuliert er die zentrale These 
„Güter sind Güter + Bedeutung/Semantik“ (137) und arbeitet ihre Relevanz für 
die Ökonomie überzeugend heraus. Dennoch möchte ich abschließend die 
„Gleichung“ Güter sind Güter + Semantik kritisch kommentieren. Zunächst 
haben wir hier ein formales Problem, das sich in der Übersetzung a = a + b 
deutlich zeigt, für das sich aber zwei Lösungen anbieten: erstens könnte das 
a auf der rechten Seite der Gleichung durch einen anderen Buchstaben 
ersetzt werden, etwa durch w. Dann käme man zu der Gleichung: Güter 
sind Waren + Semantik, wobei Waren für die rein physische Beschaffenheit 
stünde; dadurch würde ausgedrückt, dass Gütern immer auch eine Bedeu-
tung inhärent ist. Aus konstruktivistischer Sicht, aus der ich hier argumen-
tieren möchte, kann diese Lösung jedoch keine Zustimmung finden, weil 
nach ihr die Bedeutung erst im Beobachter entsteht und nicht schon einem 
Objekt anhaftet. Daher bietet sich die zweite Lösung an zu sagen: ein Ob-
jekt x gehört dann zur Menge aller Güter A, wenn ihm eine Bedeutung b 
gegeben werden kann (als notwendige, nicht als hinreichende Bedingung). 
Dieser Einwand ist insofern relevant, als dass er die von Priddat implizit 
vorgenommene Unterteilung in objektive und subjektive Qualitäten, die in 
der „Gleichung“ ihren formalen Ausdruck findet und die gleichzeitig deren 
Unhaltbarkeit demonstriert, kritisiert. Er schreibt: „Die Güterqualitäten 
sind gleich, nicht aber die Bedeutungsqualitäten“ (137). Auf dieser Diffe-
renz beruhen weiterhin seine Überlegungen zur semantischen, hier morali-
schen Markierung. 
Die Frage, die Priddat diesbezüglich beschäftigt, ist die, inwieweit die mora-
lische Markierung eines Gutes, im Sinne einer moralischen Bedeutungszu-
weisung, als Restriktion aufgefasst werden muss. Und er kommt zu dem 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128


154 

Ergebnis, dass Moral „nicht eindeutig als Restriktion, sondern parallel als 
Option“ (141) eingeführt werden kann, dann nämlich, wenn durch die mo-
ralische Markierung Güter in den Blick kommen, die vorher nicht als Alter-
native erwogen wurden bzw. nicht werden konnten. Der Prozess der Mar-
kierung drückt dabei die Dualität von Güter- und Bedeutungsqualitäten 
deutlich aus. Danach ist ein Gut zunächst ein Gut, was auch immer man 
sich darunter vorzustellen hat, und es erhält erst im Nachhinein eine Mar-
kierung oder auch nicht, und zwar in erster Linie durch gesellschaftliche 
Kommunikation. Dieser externe Rahmen ist es denn auch, der den Fokus 
auf die Frage nach den Restriktionen lenkt, die Priddat souverän beant-
wortet. Dieser Fokus verhindert aber gleichzeitig, sich näher mit den Präfe-
renzen zu befassen; im Ansatz weist Priddat darauf hin, dass die Präfe-
renztheorie als Theorie der konnotationslosen Wünsche“ unterbestimmt ist 
und dass „Änderungen der Semantik Folgen für die Änderungen von Präfe-
renzen haben“ (138). Viel weiter wird diese Richtung jedoch nicht verfolgt. 
Wenn man hingegen die moralische Bewertung als zum großen Teil intrin-
sisch motiviert (sozial und individuell konstruiert) auffasst, verschiebt sich 
das Problem von den Restriktionen zu den Präferenzen und diese scheinen, 
betrachtet man auch Priddats Argumentation in diesem Licht, nicht so 
stabil und exogen, wie häufig angenommen. Mit anderen Worten: Eine 
Theorie moralischen Konsums, gestützt durch eine Semantik, bietet m. E. 
die Möglichkeit, der ökonomischen Präferenztheorie stärkere Impulse zu 
geben, indem die Frage nach den Präferenzen auch zu einer ökonomisch 
relevanten gemacht wird. Insbesondere Priddats Ansatz bietet hierfür einige 
Möglichkeiten, auch wenn er selbst den Schwerpunkt anders gesetzt hat. 
Vielleicht drückt sich dieses Spannungsfeld schon in dem Begriff „hybrids“ 
aus, im Sinne von Bastard, Mischling: sie sind oft nicht willkommen und 
man weiß nicht so recht, wohin sie gehören. 
 

16 Ich möchte diesbezüglich nur auf die bemerkenswerte Monographie von Zygmunt 
Bauman verweisen: Bauman, Z. (1995): Postmoderne Ethik, Hamburger Edition, 
Hamburg. 

 

Olaf J. Schumann, Tübingen 
Email: olaf-joern.schumann@uni-tuebingen.de

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:olaf-joern.schumann@uni-tuebingen.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-128
mailto:olaf-joern.schumann@uni-tuebingen.de

