
 21

Die Seele: Metapher oder Wirklichkeit? 

GÜNTHER MENSCHING

Die Philosophie feiert in Hannover ein Fest, zu dem alle Interes-
sierten eingeladen sind. Eine überraschend große Zahl von Gästen 
haben wir heute hier zu begrüßen. Als Philosoph von Profession 
und aus Leidenschaft heiße ich Sie herzlich willkommen und 
möchte Ihnen eine kleine Einführung in den Leitgedanken der 
Veranstaltung geben.  
 Ein Festival ist für gewöhnlich den Erzeugnissen der Künste 
gewidmet. So gibt es zahlreiche Musik-, Ballett-, Theater- und 
Filmfestivals an vielen Orten der Welt, besonders in Europa und 
den USA. Cannes, Venedig, Avignon, Donaueschingen, Salzburg 
und Bayreuth bieten Veranstaltungen an, die auch den Namen 
„Festspiele“ tragen und stets spektakuläre Ereignisse auf Bühne, 
Leinwand und Konzertpodium versprechen. Ein Festival der Phi-
losophie mag in diesem Zusammenhang verwundern, steht doch 
die Philosophie in dem Ruf, eine trockene Buchwissenschaft für 
weltabgewandte Köpfe zu sein, die sich mit der Anschaulichkeit 
schwer tun und in der audio-visuellen Darstellung ihrer Themen 
ein großes Problem sehen. Das Darstellerische scheint einer Wis-
senschaft, die es mit Texten und Begriffen zu tun hat, gänzlich 
wesensfremd zu sein. Besonders jene in der Gegenwart im aka-
demischen Bereich weit verbreitete Auffassung der Philosophie 
als Wissenschaft hält sich von den Formen künstlerischen Aus-
drucks fern und trägt eine Strenge der logischen Analyse zur 
Schau, die vielen, die nicht verschworene Experten dieser Denk-
weise sind, die Lust an der Philosophie gründlich austreibt.  
 Dem steht indessen ein anderes Element entgegen, das der 
Philosophie von Anbeginn eigen gewesen ist. Sie hatte in der An-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003 - am 14.02.2026, 09:55:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GÜNTHER MENSCHING

  22

tike eine geachtete Stellung im Leben, das sie öffentlich begreifen, 
erklären und womöglich kritisieren wollte. Das berühmteste Bei-
spiel ist Sokrates, der im Gespräch mit Menschen auf dem Markt-
platz von Athen von deren alltäglichen Erfahrungen zu den da-
hinter stehenden weniger sichtbaren Gründen und Bedingungen 
führte. Es wurde dabei klar, dass die Philosophie in allen Berei-
chen des Lebens latent gegenwärtig ist. Ihre Fragen und die vielen 
verschiedenen Antworten darauf gehen alle Menschen als be-
wusste, des Denkens fähige Wesen an. Dies muss man ihnen al-
lerdings klar machen, zum Bewusstsein bringen. Ihre Aufgabe be-
steht denn auch bis heute darin, Bewusstsein zu wecken und 
Selbstverständlichkeiten auf ihre Geltung zu untersuchen. Imma-
nuel Kant hatte die berühmten und bis heute fundamentalen Fra-
gen der Philosophie gestellt: Was können wir wissen? Was sollen 
wir tun? Was können wir hoffen? Was ist der Mensch?  
 Der Gedanke des Festivals der Philosophie zielt genau auf sol-
che Aufklärung. An verschiedenen ganz alltäglichen Orten, die 
zum Verweilen einladen, Menschen auf ein Thema anzusprechen, 
das sie alle angeht und in zahlreichen Gestalten bewusst werden 
kann. Nicht allein Rede und Traktat, die klassischen Formen ihrer 
Vermittlung, sondern auch szenische und bildnerische Darstel-
lungen sind geeignet, das Philosophische an einem Gegenstand 
aufzuzeigen, von dem alle reden. Das Festival will nachdenklich 
machen, Wege vom Spielerischen zum Ernsthaften aufzeigen ohne 
ein starres Konzept aufdringlicher Pädagogik zu verfolgen. Der 
berüchtigte pädagogische Zeigefinger bleibt in diesen Tagen un-
ausgestreckt.  
 Die Seele ist das Leitmotiv des Festivals. Dies mag erstaunen, 
ist doch die Seele nicht ein sichtbares Ding, sondern in einer ei-
gentümlichen Weise zwar erfahrbar, aber doch nicht wirklich 
nach den Standards der Wissenschaft messbar und präparierbar. 
Das Thema lautet deshalb: „Die Seele: Metapher oder Wirklich-
keit?“ Die Frageform des Rahmenthemas will scheinbar fraglose 
Gewissheiten erschüttern. Gibt es so etwas wie die Seele über-
haupt? Weitere Fragen schließen sich nämlich an: Ist die mensch-
liche Seele der eigentliche, womöglich unsterbliche Kern des Men-
schen? Gibt es Seele auch in anderen außermenschlichen Wesen? 
Hat gar die ganze Welt eine Seele? Worin besteht sie eigentlich, 
aus Geist oder Materie? Oder gibt es die Seele überhaupt nicht? Ist 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003 - am 14.02.2026, 09:55:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE: METAPHER ODER WIRKLICHKEIT? 

23

die Rede von ihr eine sentimentale Metapher, der lauter Illusio-
nen, aber kein eindeutig verifizierbarer Gegenstand entspricht?  
 Auf alle diese gerade heute aktuellen Fragen hat die Kulturge-
schichte der Menschheit Antworten gegeben, die von dem inten-
siven Interesse zeugen, das an dem von dem Begriff „Seele“ Ge-
meinten besteht. Zwischen biologischem Lebensprinzip, dem Ort 
der Affekte und dem Erkenntnisvermögen schwanken die Inter-
pretationen, die von ihr gegeben wurden. Das Thema Seele ist – 
nebenbei bemerkt – innerlich so geschichtlich wie jedes andere. 
Jede Zeit muss ihre eigene Stellung hierzu finden, ein weiterer 
Grund, weshalb wir hier zusammen sind. Sicher ist, dass die Seele 
ein Gegenstand der Mythologie war und im Verlaufe der Ge-
schichte derart entmythologisiert wurde, dass von ihrer Wirklich-
keit nichts als eine Metapher übrig blieb. In frühen Stadien der 
menschlichen Kulturentwicklung wurde der Seele geradezu eine 
universale Wirklichkeit zugeschrieben. In allen Dingen sollte ein 
lebendes und treibendes Prinzip wirksam sein. Berge, Bäume, 
Flüsse und Bäche waren von Wesen beseelt, die es zu beachten 
und zu verehren galt, denn sie übten über das Leben der Men-
schen großen Einfluss aus. Die Natur war allenthalben beseelt, 
weshalb diese Überzeugung als Animismus bezeichnet wird. Früh 
entstand der Glaube, ein Teil des Menschen bestehe nach dem 
Tode unsichtbar fort und es sei deshalb geboten, die Seelen der 
Verstorbenen zu verehren. Die unabweisliche Gewissheit, dass ei-
nem Verstorbenen das Entscheidende zum Leben fehlt, führte da-
zu, dies lebensspendende Prinzip als Seele zu identifizieren.  
 Weit scheint das moderne Bewusstsein von solcher Allgegen-
wart der Seele entfernt zu sein. Schon in der Antike erwuchs dem 
Mythos Kritik. So lehrte schon Epikur, die Seele bestehe wie die 
ganze Welt aus Atomen und die vermeintlich seelischen Regun-
gen seien nichts als Verbindungen und Trennungen dieser kleins-
ten Bestandteile der Wirklichkeit. Viele sind Epikur und ihm ver-
wandten Denkern gefolgt, ob nun Atome oder neurophysiologi-
sche Prozesse als das entschlüsselte Geheimnis der Seele ausgege-
ben werden. Die Angst vor dem Tode und vor einem womöglich 
leidvollen Dasein der Seele im Jenseits suchte Epikur aufzulösen, 
aber die Philosophie hat sich hiermit nicht zufrieden gegeben. 
 Eine elementare Erfahrung spricht nämlich gegen diese wis-
senschaftliche Demontage des Mythos Seele: Jeder Mensch erlebt 
sich in jedem beliebigen Augenblick als Träger zahlloser Stim-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003 - am 14.02.2026, 09:55:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GÜNTHER MENSCHING

  24

mungen, Gefühle, Willensregungen, Denkakte und Gewissheiten. 
In einem Zustand, den wir normal nennen, weiß jeder bewusste 
Mensch, dass er ein Ich ist, in dem dies Vielfältige der uns beein-
druckenden Welt und unserer Gefühle vereinigt ist. Ich weiß, dass 
mein Kopfschmerz zu mir gehört, genau so wie die Lust, die ich 
empfinde und die Gedanken, die ich habe. Introspektiv bestätige 
ich damit die Realität meiner Seele. Diese Reflexion kehrt die Re-
duktion der Seele auf eine bloße Metapher um, und wir sind genö-
tigt anzunehmen, dass der Metapher, einer scheinbar bloß sprach-
lichen Redeweise, eine eigentümliche Realität entspricht. Der Phi-
losoph Descartes hat diese Erkenntnis in dem berühmten Satz for-
muliert: Ich denke, also bin ich. An allen Inhalten und Gegenstän-
den des Denkens können wir zweifeln, nicht aber daran, dass wir 
selbst es sind, die zweifeln, also denken. Wir sind uns also als be-
wusste Wesen unzweifelhaft gewiss. In dieser elementaren Tatsa-
che beweist sich, dass die Seele nicht ein bloßes Hirngespinst ist. 
Versteift man sich dennoch auf diese Ansicht, so müsste man an-
geben, wer denn der Träger des Hirngespinstes ist, eine Frage, die 
die Neurophysiologie nicht beantwortet.  
 Damit ist freilich noch lange nicht die Wirklichkeit der Seele 
im Sinne der traditionellen Theologie bewiesen. Man kann nicht 
an der Einsicht vorbeigehen, dass zahllose „seelische“ Vorgänge, 
vor allem unsere Gestimmtheit, aber auch die Ordnung unserer 
Gedanken, von materiellen Bedingungen bestimmt werden. Zu-
dem ist das elementare Selbstbewusstsein keineswegs stets aller 
seiner Inhalte bewusst. Im Gegenteil: Die Seele liegt oft mit sich 
selbst im Streit, sie verleugnet, verdrängt und wehrt Teile ihrer 
selbst ab. Das selbstbewusste Ich ist nicht Herr im eigenen Hause, 
wie Sigmund Freud feststellte und damit ein ganz neues Ver-
ständnis von Seele formulierte. Die psychoanalytische Aufklärung 
dieser Verhältnisse schafft indessen den traditionellen Seelenbeg-
riff keineswegs ab, sondern bestätigt ihn, indem sie die Pathologie 
der inneren Konflikte dem reflektierenden Bewusstsein zugäng-
lich macht. Sie rekurriert damit auf die Reflexivität der Seele, 
sonst wäre die Unterscheidung des Bewussten vom Unbewussten 
nicht möglich.  
 Die Wirkungen von Drogen und Medikamenten sind im Übri-
gen allgegenwärtig. Die Seele ist demnach kaum als das geistige 
unsterbliche Ding zu behaupten, da es doch mit dem Erlöschen 
der physischen Lebensvorgänge ebenfalls aufhört sich zu bekun-

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003 - am 14.02.2026, 09:55:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SEELE: METAPHER ODER WIRKLICHKEIT? 

25

den. Hier hat die Neurophysiologie ihr großes Feld. Es ist nun oh-
ne Widerspruch unmöglich, von sich selbst zu sagen: Ich existiere 
nicht. Nicht einmal das Ende dieser Einheit aller Lebens-, Be-
wusstseins- und Unbewusstseinszustände können wir konkret 
denken, denn sie ist die Grundlage aller Gedanken. Der Tod ande-
rer Menschen besagt nichts über die Fortexistenz des Prinzips aus, 
das wir ihnen zusprechen wie uns selbst. Aber die überkommenen 
Vorstellungen der Religionen von der Fortexistenz der Seele nach 
dem physischen Tode enthalten noch viel mehr unaufhebbare 
Widersprüche. Der lebende Mensch wird zweigeteilt in ein un-
vergängliches geistiges und ein veränderliches und am Ende ver-
fallendes körperliches Moment. Machen beide, wie es etwa Tho-
mas von Aquin, Aristoteles folgend, lehrte, nur zusammen die 
Substantialität des Menschen aus, indem die Seele die Form des 
Körpers in allen seinen Teilen ist, so bleibt die separate Existenz-
weise der Seele nach dem Tode unerklärbar, noch mehr, wie sie 
sich nach der Auferstehung mit dem Körper wieder vereinigen 
soll, der doch ohne die Seele ebenso wenig existieren kann. Die 
große Theologie und Philosophie des Mittelalters und der frühen 
Neuzeit hat diese Probleme alle durchdacht. Fast jede mögliche 
Position ist vertreten und auch wieder ad absurdum geführt wor-
den.  
 Muss man deshalb die Rede von der Seele ins Reich der Dich-
tung und ihrer Metaphern verweisen? Tut man dies, dann misst 
man die Dichtung an einem verkürzten Begriff von Wirklichkeit. 
Real ist danach nur, was sich mit den empirischen Methoden der 
Naturwissenschaft entweder sinnfällig wie eine bisher unbekann-
te chemische Substanz im Reagenzglas vorzeigen lässt oder durch 
mathematische Konstruktion gegebener Daten zu demonstrieren 
ist, wie ein ferner, der Beobachtung sich entziehender Himmels-
körper. Der Wirklichkeit der Seele wird man nicht gerecht, wenn 
man sie als Inbegriff der Vorgänge des limbischen Systems des Ge-
hirns behandelt. Zwar sind die neurophysiologischen Prozesse 
notwendige Bedingungen der seelischen Vorgänge, aber sie sind 
nicht die Seele. In der Kunst wie in der Philosophie ist die Seele 
vielmehr ein Begriff, der seine Wirklichkeit in der Reflexion hat. In 
den vielfältigen Weisen des Geistes, sich auf sich selbst und da-
durch auf die ihm erscheinende Welt zu beziehen, hat die Seele 
ihre Wirklichkeit. Seele gibt es nur, wo es Selbstbewusstsein in 
seinen vielen Formen gibt. Davon legen auch die Metaphern der 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003 - am 14.02.2026, 09:55:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GÜNTHER MENSCHING

  26

Dichtung Zeugnis ab, die nur versteht, wer sich selbst als von ih-
nen gemeint erfährt.  

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003 - am 14.02.2026, 09:55:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839412688-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

