
Laura Klein

Reproduktive Freiheiten unter dem Grundgesetz*

Verhütungsmethoden, Schwangerschaftsabbrüche, ärztliche Assistenz bei der Zeugung 
und medizinische Betreuung während Schwangerschaft und Geburt eröffnen die Mög­
lichkeit zu individuellen reproduktiven Entscheidungen. Die individuelle reproduktive 
Entscheidung wiederum wird in sozialen Beziehungen getroffen, entscheidend von 
gesellschaftlichen, kulturellen und politischen Rahmenbedingungen geprägt und steht 
somit auch im Spannungsfeld rechtlicher Regulierung. Der Lebensbereich der Fortpflan­
zung wird im deutschen Verfassungsrechtsdiskurs noch selten aus einer individualfrei­
heitsrechtlichen Perspektive betrachtet, welche dabei die Lebenswirklichkeit unterschied­
licher Menschen angemessen berücksichtigt. Ein Grund dafür ist, dass eine embryozen­
trierte Perspektive die rechtliche Debatte im Hinblick auf reproduktionsmedizinische 
Verfahren oder die Regulierung des Schwangerschaftsabbruchs prägt. Daneben dominie­
ren auf ein Kollektiv bezogene Betrachtungsweisen, die reproduktive Entscheidungen 
des Individuums etwa mit Blick auf die dadurch gegründete Familie oder in Bezug auf 
demographische Entwicklungen erörtern. Zudem fällt auf, dass der menschenrechtliche 
Diskurs über reproduktive Gesundheit und Rechte bisher kaum in den Grundgesetz­
kommentierungen rezipiert wird. Aus diesen vielfältigen Gründen bedarf es einer grund­
rechtlichen Neujustierung des Lebensbereichs, welche gleiche Freiheiten der Individuen 
ins Zentrum verfassungsrechtlicher Überlegungen stellt und dabei Erkenntnisse aus an­
deren Wissenschaftsdisziplinen stärker berücksichtigt als das bisher geschieht. In einem 
ersten Schritt wird der Begriff der reproduktiven Freiheiten in den Kontext bisheriger 
Konzepte und Debatten um reproduktive Gesundheit, Autonomie und Gerechtigkeit ge­
stellt. In einem zweiten Schritt wird ein theoretischer Rahmen reproduktiver Freiheiten 
für den Verfassungsrechtsdiskurs vorgestellt, der auf eine notwendige grundrechtliche 
Neukonzeption des Lebensbereichs verweist.

Von Konzepten und Kontroversen: Reproduktive Gesundheit, Autonomie und 
Gerechtigkeit

Auf internationaler Ebene wurde in den vergangenen Jahrzehnten ein umfassender Kata­
log reproduktiver Rechte entwickelt, welche primär die reproduktive Gesundheit von 
Menschen absichern (1.). Daneben prägen rechtswissenschaftliche Kontroversen um re­
produktive Autonomie (2.) und politische Forderungen nach reproduktiver Gerechtig­
keit (3.) die gegenwärtige Debatte um reproduktive Freiheiten.

I.

* Der Beitrag beruht auf Überlegungen meiner Dissertation: Laura Klein, Reproduktive Freiheiten, 
2023 (im Erscheinen).

DOI: 10.5771/0023-4834-2023-1-9 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9


Reproduktive Gesundheit und Rechte

Das Konzept der reproduktiven Rechte stammt aus dem internationalen Recht.1 Erste 
Überlegungen, Familiengründung und Fortpflanzung nicht allein aus bevölkerungspoli­
tischer Perspektive, sondern als menschenrechtliches und somit für den Einzelnen be­
deutsames Thema zu begreifen, finden sich im internationalen Recht bereits Ende der 
1960er-Jahre.2 Seit der Internationalen Konferenz über Bevölkerung und Entwicklung in 
Kairo im Jahr 1994 haben reproduktive Rechte primär das Ziel, die reproduktive Ge­
sundheit von Individuen abzusichern. Unter reproduktiver Gesundheit wird die Freiheit 
jeder Person gefasst, selbst darüber zu entscheiden, ob, zu welchem Zeitpunkt und wie 
viele Kinder sie möchte.3 Reproduktion in diesem Sinne meint damit nicht nur den un­
mittelbaren Vorgang der Zeugung, sondern den gesamten Lebensbereich, der die Zeu­
gungsfähigkeit als solche, die Entscheidung für oder gegen eine Zeugung sowie Schwan­
gerschaft und Geburt umfasst. Reproduktive Gesundheit wird weiter als Recht aller Paa­
re und Einzelpersonen verstanden, frei von Diskriminierung, Zwang und Gewalt Ent­
scheidungen in reproduktiven Belangen zu treffen.4 In den letzten Jahrzehnten hat sich 
im internationalen Recht ein umfassender Katalog entwickelt, der sich auf unterschiedli­
che Menschenrechtsverträge stützt, wie etwa die UN-Frauenrechtskonvention (Art. 5, 
12, 16), die UN-Behindertenrechtskonvention (Art. 23) und die UN-Menschenrechts­
pakte (Art. 3, 6, 7, 17, 23, 26 IPbpR, Art. 12 IPwskR). Die entsprechenden UN-Fachaus­
schüsse sowie diverse Instrumente des Europarats prägen das heutige Verständnis repro­
duktiver Rechte. Zu den reproduktiven Rechten zählen demnach (1) die Information und 
Aufklärung über reproduktive Rechte, (2) der Zugang zu sicheren und erschwinglichen 
Verhütungsmitteln, (3) eine selbstbestimmte Schwangerschaft, wozu informierte Ent­
scheidungsfindungen bei gynäkologischen Eingriffen zählen wie auch die Möglichkeit, 
eine Schwangerschaft sicher und legal zu beenden, sowie (4) eine selbstbestimmte Geburt 
mit sicherer Gesundheitsversorgung vor, während und nach der Geburt. Deutschland hat 
von unterschiedlichen Stellen, insbesondere vom CEDAW-Ausschuss in den beiden jün­
geren Staatenberichtsverfahren, deutliche Kritik erfahren, etwa hinsichtlich des Zugangs 
zu sicheren und erschwinglichen Verhütungsmitteln, mit Blick auf den Zugang zu und 
der Regulierung und Finanzierung von Schwangerschaftsabbrüchen, aber auch mit Blick 
auf Selbstbestimmungsrechte bei medizinischen Eingriffen in reproduktiven Kontexten.5

1.

1 Zu den menschenrechtlichen Gewährleistungen bereits Laura Klein/Friederike Wapler, Reprodukti­
ve Gesundheit und Rechte, APuZ 20/2019, 20–26.

2 UN, Proclamation of Teheran, Final Act of the International Conference on Human Rights, 1968, 
Ch. XVIII, u.a. Art. 3.

3 UN, Programme of Action of the International Conference on Population and Development, 1994, 
Ch. VII, Art. 7.2.; UN, Beijing Declaration and Platform for Action, 1995, Annex II, Ch. IV, 
Art. 94.

4 UN, Beijing Declaration and Platform for Action, 1995, Annex II, Ch. IV, Art. 95.
5 CEDAW/C/DEU/CO/7–8, Nr. 37 a), 38 a); CEDAW/C/DEU/QPR/9, Nr. 16 a); CESCR, General 

Comment No. 22, 2016, E/C.12/GC/22, Nr. 25, 28, 39, Nr. 40–49. Siehe auch CRPD and CEDAW, 
Joint statement, Guaranteeing sexual and reproductive health and rights for all women, in particular 
women with disabilities, 29.8.2018.

10 KJ 56 (2023) Heft 1 10

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9


Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung

Im deutschsprachigen rechtswissenschaftlichen Diskurs wird unter dem Begriff der re­
produktiven Autonomie bzw. Selbstbestimmung zunehmend auf die menschenrechtliche 
Dimension reproduktiver Rechte Bezug genommen.6 Die überwiegende deutsche Verfas­
sungsrechtsliteratur erörtert unter dem Terminus des Rechts auf reproduktive Selbstbe­
stimmung (Art. 2 Abs. 1 i.V.m. Art. 1 Abs. 1 GG) oder unter den Begriffen der „Fort­
pflanzungsfreiheit“7 bzw. „Familiengründungsfreiheit“8 (Art. 6 Abs. 1 GG) dagegen vor­
nehmlich die Regulierung derzeit einfachgesetzlich verbotener reproduktionsmedizini­
scher Verfahren.9 Der feministische Diskurs um reproduktive Autonomie wiederum ist 
seinerseits von konträren Standpunkten durchzogen: Einig war und ist man sich über die 
zentrale Bedeutung von Selbstbestimmungsanliegen mit Blick auf den Zugang zu Verhü­
tungsmitteln und den Zugang zu einem sicheren Schwangerschaftsabbruch. Jedoch 
herrscht bis in die Gegenwart fachdisziplinübergreifend Uneinigkeit darüber, ob die 
Möglichkeiten der Reproduktionsmedizin als Instrument zur Emanzipation gelten (kön­
nen) oder umgekehrt, ob reproduktionsmedizinische Verfahren stets als Bedrohung von 

2.

6 Andrea Büchler, Reproduktive Autonomie und Selbstbestimmung, Basel 2017, 5, 11 f., 39, passim; 
Friederike Wapler, Reproduktive Autonomie: rechtliche und rechtsethische Überlegungen, in: Baer/
Sacksofsky (Hrsg.), Autonomie im Recht – Geschlechtertheoretisch vermessen, Baden-Baden 2018, 
185 (186 ff.); Ute Sacksofsky, Über ein Recht auf Fortpflanzung, Merkur 2020, 32 (35 ff.); Klein/
Wapler (Fn. 1), 20–26; Susanne Baer, Demografischer Wandel und Generationengerechtigkeit, 
VVDStRL 68 (2009), 290 (319–322, insb. 320, 353); Maria Wersig, Reproduktion zwischen „Lebens­
schutz“, Selbstbestimmung und Technologie, in: Foljanty/Lembke (Hrsg.), Feministische Rechts­
wissenschaft, Baden-Baden 2012, 186 (186, 200).

7 Dagmar Coester-Waltjen, Reproduktive Autonomie aus rechtlicher Sicht, in: Wiesemann/Simon 
(Hrsg.), Patientenautonomie, Münster 2013, 222 (222); Ralf Müller-Terpitz, in: Spickhoff (Hrsg.), 
Medizinrecht, 3. Auflage 2018, Art. 6 GG Rn. 1 f. („Recht auf Fortpflanzung“); Friedhelm Hufen, 
Staatsrecht II, München 2021, 154 f., 273 f. („Recht auf Fortpflanzung, d.h. das Recht, „eine Familie 
zu werden“); monographisch etwa Mathias Reinke, Fortpflanzungsfreiheit und das Verbot der 
Fremdeizellspende, Berlin 2008, 134 ff.

8 Frauke Brosius-Gersdorf, in: Dreier (Hrsg.), GG I, 2013, Art. 6 Rn. 115; Dagmar Coester-Waltjen, 
in: v. Münch/Kunig (Hrsg.), GG, 2012, Art. 6 Rn. 32; Friedhelm Hufen, Präimplantationsdiagnostik 
aus verfassungsrechtlicher Sicht, MedR 2001, 440 (442); Gerhard Robbers, in: v. Mangoldt/Klein/
Starck, GG I, 2018, Art. 6 Rn. 92.

9 Konstituierend Thilo Ramm, Die Fortpflanzung – ein Freiheitsrecht?, JZ 1989, 861 (870 ff.); für die 
Kommentarliteratur: Lorenz/Krönke in: Bonner Kommentar, GG, 213. EL September 2021, Art. 2 
Abs. 1 Rn. 312 f.; Kunig/Kämmerer in: v. Münch/Kunig, GG, 7. Auflage 2021, Art. 2 Rn. 63; Bettina 
Heiderhoff, in: v. Münch/Kunig (Hrsg.), GG, 2021, Art. 6 Rn. 228; siehe auch Werner Heun, Re­
striktionen assistierter Reproduktion aus verfassungsrechtlicher Sicht, in: Bockenheimer-Lucius/
Thorn/Wendehorst (Hrsg.), Umwege zum eigenen Kind, 2008, 49–61 (51); Gassner/Kersten/Krüger 
et al., Fortpflanzungsmedizingesetz, 2013, 31 f.; Coester-Waltjen (Fn. 7), 229 ff., passim; Dethloff in: 
Baer/Sacksofsky (Hrsg.), Autonomie im Recht, 2018, 229–238 (229 ff.); Kersten, NVwZ 2018, 1248–
1254 (1249); Wapler (Fn. 6), 190; Angelika Siehr, Regulierungsauftrag für den Staat im Bereich der 
Fortpflanzungsmedizin?, VVDStRL 78 (2019), 393–440 (369); Christian Hillgruber, Gibt es ein 
Recht auf ein Kind?, JZ 2020, 12–20 (13 f.); monographisch grundlegend Anabel Hieb, Die gespalte­
ne Mutterschaft im Spiegel des deutschen Verfassungsrechts, Berlin 2005, 15 ff., 33 ff.; weiter etwa 
Patricia Jofer, Regulierung der Reproduktionsmedizin, Baden-Baden 2014, 161 ff.; Carina Dorneck, 
Das Recht der Reproduktionsmedizin de lege lata und de lege ferenda, Baden-Baden 2018, 69 f.; Ma­
ren Klein, Zur verfassungsrechtlichen Rechtfertigung des Verbots der Eizellspende mit dem Argu­
ment des Schutzes des Kindeswohls, Berlin 2019, 68 ff.; vgl. auch Nationale Akademie der Wissen­
schaften Leopoldina, Stellungnahme: Fortpflanzungsmedizin in Deutschland, 2019, 33–36.

11 Laura Klein · Reproduktive Freiheiten unter dem Grundgesetz 11

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9


Selbstbestimmung und als Instrumentalisierung des weiblichen Körpers angesehen wer­
den sollten.10 Unter dem Begriff der reproduktiven Autonomie bzw. Selbstbestimmung 
werden folglich unterschiedliche Inhalte verhandelt und konträre Assoziationen verbun­
den.11

Reproduktive Gerechtigkeit

Unter dem Begriff der reproduktiven Gerechtigkeit sammeln sich analytische Konzeptio­
nen und aktivistische Forderungen, um auf strukturell verankerte Ungleichheitsverhält­
nisse im reproduktiven Kontext aufmerksam zu machen.12 Der Ansatz geht zurück auf 
eine in den Vereinigten Staaten von Schwarzen Feministinnen im Jahr 1994 eingeführte 
Debatte um dortige reproduktive Gerechtigkeit (reproductive justice).13 Eingeführt als 
Kritik an einem vermeintlich universalistischen, bürgerlichen und weißen feministischen 
Diskurs, der sich im reproduktiven Kontext auf das Recht auf Schwangerschaftsabbruch 
als Ausdruck eines Selbstbestimmungsrechts im Sinne einer Wahl- und Entscheidungs­
freiheit für oder gegen Kinder fokussiert (Pro Choice),14 werden mit dem Begriff der 
reproduktiven Gerechtigkeit reproduktive Rechte mit Forderungen nach sozialer Ge­
rechtigkeit verbunden.15 Der Diskurs um reproduktive Gerechtigkeit richtet sich damit 
primär gegen ein individualistisches Verständnis von Autonomie im reproduktiven Kon­
text, stellt sich jedoch nicht gegen das Konzept von reproduktiver Selbstbestimmung in 
einem engeren Sinne, sondern ergänzt es um eine wichtige intersektionale Perspektive.16

3.

10 Claudia Wiesemann, Von der Verantwortung, ein Kind zu bekommen, München 2006, 15 ff., pas­
sim. Siehe für eine Darstellung der Konfliktlinien Wersig (Fn. 6), 192 ff.; für den angloamerikani­
schen Diskurs Erin Nelson, Law, Policy and Reproductive Autonomy, London 2013, 21 ff; siehe 
ebenso die unterschiedlichen Positionen in den Beiträgen in Kitchen Politics (Hrsg.), Sie nennen es 
Leben, wir nennen es Arbeit, Münster 2016. Siehe für derzeit unterschiedliche Verständnisse im 
deutschen Diskurs einerseits etwa Büchler (Fn. 6), 29, passim; Andrea Büchler/Barbara Bleisch, 
Kinder wollen, München 2020, 37–45, passim; Wapler (Fn. 6), 185–213; Coester-Waltjen (Fn. 7), 
224, 231; etwas anders und die „überindividuelle“ Dimension reproduktiver Angelegenheiten be­
tonend: Beier/Wiesemann in: Wiesemann/Simon (Hrsg.), Patientenautonomie, 2013, 205–221. Sich 
abgrenzend etwa Sacksofsky (Fn. 6), 33 ff.; Sibylla Flügge, Leihmutterschaft ist kein Menschen­
recht, in: Baer/Sacksofsky (Fn. 6), 239–249, passim; siehe auch die zahlreichen Beiträge im Sam­
melband Kitchen Politics (Hrsg.), Mehr als Selbstbestimmung! Kämpfe für reproduktive Gerech­
tigkeit, Münster 2021.

11 Vgl. einerseits etwa Büchler (Fn. 6), 29, passim; Wapler (Fn. 6), 185–213; Coester-Waltjen (Fn. 7), 
224, 231; andererseits etwa Sacksofsky (Fn. 6), 33 ff.; Flügge (Fn. 10), 239–249, passim.

12 Siehe zu den politischen, theoretischen und historischen Hintergründen des Konzepts Loretta 
Ross/Rickie Solinger, Reproductive Justice, Berkeley 2017, sowie die Beiträge im Sammelband von 
Kitchen Politics (Fn. 10).

13 Grundlegend zum Entstehungskontext Ross/Solinger (Fn. 12), 9 ff.; Loretta Ross, Reproductive 
Justice. Ein Rahmen für eine anti-essentialistische und intersektionale Politik, in: Kitchen Politics 
(Fn. 10), 17–60.

14 Siehe für tiefergehende Ausführungen Ross (Fn. 13), 17 (19, 42 f., 45 ff.).
15 Ross (Fn. 13), 17 (18).
16 Ross (Fn. 13), 17 (19, 21 f., 26 ff.).

12 KJ 56 (2023) Heft 1 12

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9


Reproduktive Freiheiten unter dem Grundgesetz

Die bisherigen Konzepte und Debatten öffnen die Augen dafür, reproduktive Freiheiten 
auch im Verfassungsrecht als gleiche reproduktive Freiheiten zu denken, die sozialer 
Vielfalt Rechnung tragen und an der Lebenswirklichkeit der Menschen orientiert sind.17 

Sowohl der Begriff der Reproduktion als auch der Plural bei „Freiheiten“ verdeutlichen 
die engen Bezüge von Gesundheit, Selbstbestimmung und Diskriminierungsverboten in 
reproduktiven Belangen.18 Mit dem Begriff können zudem die Erkenntnisse einzelner 
Arbeiten zu reproduktiver Autonomie,19 das im internationalen Recht etablierte Konzept 
reproduktiver Gesundheit und Rechte und vereinzelt auch Aspekte des hybriden und 
offenen Ansatzes reproduktiver Gerechtigkeit gebündelt werden. Trotz mancher Diver­
genzen, die es weiterhin zu debattieren gilt, scheint nämlich gemeinsames Anliegen die­
ser Arbeiten und Konzepte zu sein, Ermöglichungsbedingungen reproduktiver Entschei­
dungsfreiheiten auszuloten und dabei in der Regel auf menschenrechtliche Gewährleis­
tungen hinzuweisen. Anknüpfend an diese Vorarbeiten erstreckt sich der Begriff auf die 
Inanspruchnahme von Verhütungsmitteln, auf Eingriffe in die Reproduktionsfähigkeit 
(Sterilisation oder Kastration), auf die grundsätzliche Freiheit, eine Schwangerschaft zu 
beenden, auf eine diskriminierungsfreie Inanspruchnahme reproduktionsmedizinischer 
Verfahren mit der Möglichkeit, freiwillig handelnde Dritte hinzuzuziehen, auf ein Recht 
auf Wissen und Nichtwissen genetischer Informationen über den Embryo sowie auf 
selbstbestimmte Entscheidungen bei medizinischen Interventionen während Schwanger­
schaft und Geburt.20

Individualrechtliche Konzeption reproduktiver Freiheiten

Bei reproduktiven Freiheiten handelt es sich – im Einklang mit der Konzeption des 
Grundgesetzes, das die Grundrechte der Individuen ins Zentrum des Verfassungstextes 
stellt (Art. 1 bis 19 GG) und damit den Freiheitsraum des Einzelnen vor staatlichen Ein­
griffen schützt – um individualrechtliche Freiheiten. Nach dieser Lesart ist nicht ein Kol­
lektiv, etwa die Gesellschaft als Bezugsgröße oder die Ehe als Paargemeinschaft, sondern 

II.

1.

17 Siehe für einen ähnlichen Begriffsvorschlag reproduktiver Freiheit bisher nur Katja Sander, Bio-
Politik durch Rechtsprechung: Zur Konstruktion der ›Normfamilie‹ in steuerrechtlichen Entschei­
dungen zur medizinisch assistierten Reproduktion, KJ 2006, 303 (310), jedoch ohne weitere Aus­
führungen; statt vieler vorsichtig in diese Richtung wohl Susanne Baer/Nora Markard, in: von 
Mangoldt/Klein/Starck (Hrsg.), GG, 2018, Art. 3 Abs. 3 Rn. 351: „Reproduktive Freiheiten als 
gleichberechtigte Entscheidung über Fortpflanzung“.

18 Ebenso Büchler (Fn. 6), 12, 16, 19; Baer (Fn. 6 ), 319 f., 321 f. Für die angloamerikanische Debatte 
ebenso Nelson (Fn. 10 ), 51 f., passim; sowie Ruth Bader Ginsburg, Gonzales v. Carhart, 550 
U.S. 124 (2007), dissenting, 4: „Thus, legal challenges to undue restrictions on abortion procedures 
do not seek to vindicate some generalized notion of privacy; rather, they center on a woman’s auto­
nomy to determine her life’s course, and thus to enjoy equal citizenship stature. […] In keeping 
with this comprehension of the right to reproductive choice, the Court has consistently required 
that laws regulating abortion, at any stage of pregnancy and in all cases, safeguard a woman’s 
health.“ (Hervorhebungen d. Verf.).

19 Büchler (Fn. 6); Büchler/Bleisch (Fn. 10); Coester-Waltjen (Fn. 7), 222–236; Anne Röthel, Autono­
mie als Bezugspunkt für eine Kritik der rechtlichen Regulierung des Zugangs zu reproduktiven 
Verfahren, in: Baer/Sacksofsky (Fn. 6), 215–228; Wapler (Fn. 6), 185–213.

20 So bereits Büchler (Fn. 6), 7, 28 f., 138 f.

13 Laura Klein · Reproduktive Freiheiten unter dem Grundgesetz 13

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9


das Individuum der entscheidende Bezugspunkt einer Rechtfertigung politischer Ent­
scheidungen auf dem Gebiet der Fortpflanzung.21 Dem liegt die Einsicht zugrunde, dass 
die Entscheidung, ob, mit wem und auf welche Weise Menschen Kinder zeugen wollen 
oder nicht, zu den höchstpersönlichen Aspekten des Lebens gehört, diese Entscheidung 
einen integralen Bestandteil der eigenen Lebensplanung ausmacht und Individuen in die­
sem Bereich Raum für eigene Erwägungen und Entscheidungen zugestanden werden 
sollte.22

Bei der Komplexität des vielschichtigen und breiten Lebensbereichs wäre es reduktio­
nistisch, von nur einem Grundrecht auszugehen, das alle reproduktiven Belange des Indi­
viduums erfasst. Vielmehr beruht die Gewährleistung reproduktiver Freiheiten auf fünf 
Säulen, die sich grob wie folgt auffächern: Zentrale Bedeutung im Kontext von Zeugung, 
Schwangerschaft und Geburt kommt dem Recht auf reproduktive Selbstbestimmung 
(Art. 2 Abs. 1 i.V.m. Art. 1 GG) zu.23 Das Recht auf reproduktive Selbstbestimmung ge­
währleistet damit zum einen die Befugnis, darüber zu bestimmen, ob, mit wem, wann 
und auf welche Weise eine Person sich fortpflanzen möchte oder nicht, zum anderen die 
Befugnis, selbstbestimmte Entscheidungen im Kontext von Schwangerschaft und Geburt 
zu treffen.24 In medizinischen Kontexten ist daneben das Recht auf körperliche Unver­
sehrtheit (Art. 2 Abs. 2 Satz 1 Alt. 2 GG) zu berücksichtigen.25 Einschränkungen, die sich 
auf die Zeugung als solche beziehen, besonders mithilfe reproduktionsmedizinischer Ver­
fahren, sind im Lichte der Familiengründungsfreiheit (Art. 6 Abs. 1 Alt. 2 GG) zu be­
trachten.26 Die Familiengründungsfreiheit umfasst folglich nicht den Bereich der 

21 Bereits Ramm (Fn. 9), 861 (863 ff.); Martin Koppernock, Das Grundrecht auf bioethische Selbstbe­
stimmung, Baden-Baden 1997, 95 f.; aus jüngerer Zeit etwa Wapler (Fn. 6), 190, 192 f.; Büchler (Fn. 
6), 29, passim; Baer (Fn. 6), 321; Jens Kersten, Regulierungsauftrag für den Staat im Bereich der 
Fortpflanzungsmedizin, NVwZ 2018, 1248 (1249, 1251 f.).

22 Vgl. Büchler (Fn. 6), 6; Wapler (Fn. 6), 190, 192. Das entspricht der sozialwissenschaftlichen 
Forschung, wonach Familienplanung ein „integraler Bestandteil von Lebensplanung“ darstelle 
und „Aspekte wie Partnerschaft, Sexualität, Verhütung, Kinderwunsch, gewollte und ungewollte 
Schwangerschaft und Geburt“ umfasst: BZgA (Hrsg.), frauen leben 3. Familienplanung im Le­
benslauf von Frauen, 2016, 12, passim.

23 Bereits Hieb (Fn. 9), 22; Büchler (Fn. 6), 7, 28 f., 138 f., passim; Wapler (Fn. 6) 187, 190 ff., passim; 
dies., Reproduktive Autonomie und ihre Grenzen – Leihmutterschaft aus verfassungsrechtlicher 
Perspektive, in: Schramm/Wermke (Hrsg.), Leihmutterschaft und Familie, 2018, 107–147 (111 f.); 
Dana Valentiner, Das Grundrecht auf sexuelle Selbstbestimmung, Baden-Baden 2021, 402 f. Siehe 
auch Bleisch/Büchler (Fn. 10), 37–46. Im angloamerikanischen Raum vertreten dieses Verständnis 
etwa Emily Jackson, Regulation Reproduction, Law, Technology and Autonomy, Oxford 2001, 1, 
passim; grundlegend mit umfassender Theoretisierung Nelson (Fn. 10).

24 Vgl. Büchler (Fn. 6), 7, 28 f., 138 f., passim.; Wapler (Fn. 6), 187, 190, 192; Wapler, Leihmutterschaft 
(Fn. 23), 111 f.; Valentiner (Fn. 23), 402 f.; ähnlich Koppernock (Fn. 21), 1997, 85 ff., 95 ff., insb. 
96 ff., 100 ff., 125 ff., 131 ff.

25 Statt vieler explizit Hufen (Fn. 8), 444; Wapler (Fn. 6), 191; siehe auch Büchler (Fn. 6), 19, 79 f., 
136, 137 f. In der angloamerikanischen Debatte wird dieser Aspekt unter dem Begriff der „bodily 
integrity“ diskutiert: Nelson (Fn. 10 ), 56 ff, 62 ff. Vgl. auch EGMR, Boso/Italien, U. v. 5.9.2002, 
Nr. 50490/99, 5 f.: „The Court considers that any interpretation of a potential father’s rights under 
Article 8 of the Convention when the mother intends to have an abortion should above all take 
into account her rights, as she is the person primarily concerned by the pregnancy and its continu­
ation or termination.“

26 Heun (Fn. 9), 51 f.; Hillgruber (Fn. 9), 13; Brosius-Gersdorf (Fn. 8), Art. 6 Rn. 117 f.; Wapler, Leih­
mutterschaft (Fn. 23), 113 f.

14 KJ 56 (2023) Heft 1 14

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9


Schwangerschaft und Geburt.27 Der Schutz- und Fürsorgeauftrag des Art. 6 Abs. 4 GG 
als bindender Auftrag an den Gesetzgeber erstreckt sich – entgegen dem Wortlaut – nach 
einhelliger Auslegung in Rechtsprechung und Literatur auf den vorgelagerten Bereich 
der Schwangerschaft und Geburt.28 Die Norm enthält damit einen staatlichen Auftrag, 
die reproduktive Gesundheitsversorgung sicherzustellen.29 Zudem sind bei der Regulie­
rung des gesamten Lebensbereichs der Reproduktion das Diskriminierungsverbot (Art. 3 
Abs. 3 GG) und das Gleichberechtigungsgebot (Art. 3 Abs. 2 GG) zu beachten (II. 2). 
Das Verhältnis der einzelnen Grundrechtsnormen zueinander wird erst bei einer vertief­
ten Erörterung der einzelnen Gewährleistungsbereiche deutlich und ist zudem bei der 
konkreten einfachgesetzlichen Regulierung, etwa bei der Regulierung des Schwanger­
schaftsabbruchs, spezifisch zu diskutieren.30 Der Staat ist damit jedenfalls verpflichtet, 
diese einzelnen Grundrechte, welche die reproduktiven Freiheiten von Individuen ge­
währleisten, zu achten, und muss sich rechtfertigen, wenn er in reproduktive Rechte von 
Individuen eingreift.31

Gleichheitsrechtliche Adressierung des Lebensbereichs

Reproduktive Entscheidungsfreiheiten stehen unter dem Einfluss von sozialen Determi­
nanten.32 Ungleiche Erwartungen an Menschen mit Blick auf deren Entscheidungsfrei­
heiten für oder gegen Kinder tangieren damit die Anerkennung und Ausübung gleicher 
reproduktiver Freiheiten und sind auch im Lichte des Diskriminierungsverbots (Art. 3 
Abs. 3 GG) und des Gleichberechtigungsgebots (Art. 3 Abs. 2 GG) zu betrachten.
Das Gleichberechtigungsgebot verpflichtet, durch staatliche Maßnahmen geschlechtsspe­
zifische Stereotype und Rollenerwartungen an Menschen zu überwinden.33 Sozialwissen­
schaftlich erforscht ist etwa, dass Frauen nicht nur ein engeres biologisches Fertilitäts­
fenster als Männer haben, sondern zugleich „soziokulturell stärker und im Lebenslauf 
länger (als Männer in Bezug auf Vaterschaft) mit der Erwartung und Norm konfrontiert“ 
sind, „eine Frau habe irgendwann Mutter zu sein, sonst fehle ihr etwas Substanzielles“.34 

2.

27 Anders Heiderhoff (Fn. 9), Rn. 228: Nach ihrer Auffassung stellen staatliche Geburtenkontrolle, 
Zwangssterilisationen oder Schwangerschaftsabbruch ohne Einwilligung einen Verstoß gegen das 
Recht auf Fortpflanzung (Art. 6 Abs. 1 GG) dar; die Inanspruchnahme von reproduktionsmedizi­
nischen Verfahren unterfalle dagegen nur dem Recht auf reproduktive Selbstbestimmung (Art. 2 
Abs. 1 i.V.m. Art. 1 Abs. 1 GG).

28 Bereits BVerfG, B. v. 25.1.1972 – 1 BvL 3/70 –, juris Rn. 15; Brosius-Gersdorf (Fn. 8), Art. 6 
Rn. 215; v. Coelln in: Sachs, GG, 9. Auflage 2021, Art. 6 Rn. 90; Tobias Aubel, Der verfassungs­
rechtliche Mutterschutz, Münster 2003, 110 ff., 115.

29 Siehe nur Romy Klimke, „Du sollst mit Schmerzen Kinder gebären“ – Obstetrische Gewalt in 
deutschen Kreißsälen, KJ 2020, 513 (523).

30 Dazu Laura Klein, Reproduktive Freiheiten, Kap. 6 (i.E.).
31 Büchler (Fn. 6), 29; Wapler (Fn. 6), 193; Jackson (Fn. 23 ), 318.
32 Vgl. Büchler (Fn. 6 ), 9.
33 Bereits BVerfG, U. v. 28.1.1992 – 1 BvR 1025/82 –, BVerfGE 85, 191–214, juris Rn. 53; BVerfG, U. 

v. 7.7.1992 – 1 BvL 51/86 –, BVerfGE 87, 1–48, juris Rn. 139; 92, 91, – juris Rn. 76; 114, 357, – juris 
Rn. 42; Baer/Markard (Fn. 17), Art. 3 Rn. 354, 443. Siehe auch Büchler (Fn. 6), 8, die darauf hin­
weist, dass gesellschaftliche Normalitätsvorstellungen im Kontext der Reproduktion von einiger 
Bedeutung sind.

34 BMFSFJ (Hrsg.), Kinderlose Frauen und Männer, 2014, 161.

15 Laura Klein · Reproduktive Freiheiten unter dem Grundgesetz 15

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9


Das Gleichberechtigungsgebot verpflichtet den Gesetzgeber insbesondere dazu, tradierte 
Geschlechterrollen im Kontext der Reproduktion nicht zu verfestigen.35

Das Diskriminierungsverbot (Art. 3 Abs. 3 GG) verpflichtet den Gesetzgeber explizit zur 
Sicherung von Freiheiten solcher Personen, die zu den dort geschützten strukturell dis­
kriminierungsgefährdeten Gruppen zählen.36 Folgt man etwa der Empfehlung des CE­
DAW-Ausschusses, sind Verletzungen der reproduktiven Gesundheit und Rechte von 
Frauen als Formen geschlechtsspezifischer Gewalt und damit als Diskriminierung auf­
grund des Geschlechts einzuordnen.37 Demnach stellen etwa Zwangssterilisationen, die 
Kriminalisierung des Schwangerschaftsabbruchs sowie die Verweigerung oder Verzöge­
rung eines sicheren Schwangerschaftsabbruchs Formen geschlechtsspezifischer Gewalt 
dar.38 Als Verstoß gegen Art. 3 Abs. 3 Satz 1 GG ist für die Zukunft auch strukturelle Ge­
walt unter der Geburt als Form der geschlechtsspezifischen Gewalt gegen (gebärende) 
Frauen zu diskutieren.39 Weil eine Identität von Menschen stets aus mehr als (nur) einer 
Kategorie besteht, Personen also „mehrfach sozial situiert“40 sind, kann diese Mehrfach­
positionierung zu unterschiedlichen Diskriminierungserfahrungen in reproduktiven 
Kontexten und damit auch im Recht führen.41

Reproduktion als komplexe und vielfältige Erfahrungswelt des Individuums

Mit einem an der Lebenswirklichkeit orientierten Verständnis von reproduktiven Frei­
heiten kann es gelingen, Reproduktion als komplexe und vielfältige Erfahrungswelt des 
Individuums ernst zu nehmen. Gegenwärtig ist der verfassungsrechtliche Normalitäts­
begriff aufgrund wirkmächtiger Hintergrundannahmen mit Blick auf die Anerkennung 
von reproduktiven Freiheiten deutlich enger als es die Forschung anderer Disziplinen 
nahelegt.42 Dabei wird häufig übersehen, dass Personen unabhängig von ihrer sexuel­
len Orientierung, ihrer Geschlechtsidentität, ihres Alters, einer Behinderung oder einer 
Partnerschaft Kinderwünsche realisieren wollen oder auch gerade keine Kinderwünsche 
haben. Die Sozialforschung belegt, dass wir bei den Fragen rund um die menschliche 
Fortpflanzung den sozialen Einflüssen unseres Umfelds ausgesetzt sind, weshalb unsere 
Wahrnehmungen, Einstellungen und Handlungsweisen zu Kinderwunsch oder Kinderlo­
sigkeit in verschiedenen Altersstufen, Lebensphasen und Milieus unterschiedlich sind 

3.

35 BVerfG, U. v. 28.1.1992 – 1 BvR 1025/82 –, juris Rn. 53 m. w. N.; Baer/Markard (Fn. 17), Art. 3 
Rn. 370 f.; vgl. Baer (Fn. 6), 321.

36 Vgl. BVerfG, B. v. 10.10.2017 – 1 BvR 2019/16 –, juris Rn. 59; siehe weiterführend Anna Katharina 
Mangold, Demokratische Inklusion durch Recht, Tübingen 2021.

37 CEDAW, General Comment No. 35, 2017, Nr. 18.
38 CEDAW, General Comment No. 35, 2017, Nr. 18. Siehe weiterführend zum Schwangerschaftsab­

bruch den Beitrag von Valentina Chiofalo in diesem Heft (18).
39 Überraschend schnell ablehnend Klimke (Fn. 29), 522. Aus menschenrechtlicher Perspektive Eva 

Maria Bredler, „Geburtshilfliche Gewalt“ in der Menschenrechtsdogmatik, STREIT 2022, 102.
40 Baer/Markard (Fn. 17), Art. 3 Rn. 442.
41 Vgl. Baer/Markard (Fn. 17), Art. 3 Rn. 443; Sigrid Boysen, in: v. Münch/Kunig (Hrsg.), GG, 2021, 

Art. 3 Rn. 154. Diesem Verständnis von Diskriminierung liegt das Phänomen der Intersektionalität 
zugrunde, grundlegend Kimberlé Crenshaw, Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A 
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics, 
U Chi Legal F 1989, 139–167. Zum Diskriminierungsverständnis im Recht siehe etwa Mangold 
(Fn. 36), 5 ff., 185 ff., insb. 190 ff.

42 Klein (Fn. 30), Kap. 3, VI., Kap. 4, X (i.E.).

16 KJ 56 (2023) Heft 1 16

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9


und entscheidend von gesellschaftlichen Erwartungen und Rollenbildern geprägt wer­
den.43 Bei einer großen Anzahl von Menschen mögen reproduktive Wünsche und Ent­
scheidungen reibungslos realisierbar sein, andere versuchen (mitunter erfolglos) mithilfe 
reproduktionsmedizinischer Verfahren schwanger zu werden, wiederum andere werden 
ungewollt schwanger und in allen Altersgruppen, Lebensphasen und Milieus gehört 
auch gewollte und ungewollte Kinderlosigkeit zur weit verbreiteten Normalität.44 Diese 
sehr unterschiedlichen Bedingungen, unter denen sich Menschen in unserer Gesellschaft 
für oder gegen Kinder entscheiden oder auch nicht entscheiden können, erfordern es, 
auch im Verfassungsrechtsdiskurs vielfältige Erfahrungswelten und damit Erkenntnisse 
weiterer Wissenschaftsdisziplinen zu berücksichtigen, um sie rechtlich adäquat erfassen 
zu können.

Fazit

Eine Konzeptualisierung reproduktiver Freiheiten öffnet den Blick dafür, dass die gegen­
wärtigen Regelungsformen in diesem Lebensbereich die Grundrechte der Individuen 
noch nicht ausreichend berücksichtigen. Denn in Deutschland ist zum einen weiterhin 
noch das (Neben-)Strafrecht der Regelungsort bei der Beschränkung reproduktiver Frei­
heiten, wie die Vorschriften der §§ 1 ff. ESchG, §§ 218 ff. StGB oder § 173 Abs. 2 Satz 2 
StGB zeigen, zum anderen fehlt es bei der Ermöglichung reproduktiver Freiheiten zum 
Teil an einer parlamentarischen Regulierung, etwa mit Blick auf die untergesetzlichen 
Vorschriften zur Regulierung des Zugangs zur Samenspende im ärztlichen Berufsrecht. 
Mit einer umfassend verstandenen freiheits- und gleichheitsrechtlichen Ausgangsper­
spektive kann es für die Zukunft besser gelingen, Verbindungslinien zwischen einzelnen 
reproduktiven Entscheidungsfreiheiten bei Zeugung, Schwangerschaft und Geburt zu 
ziehen. Auf diese Weise können unterschiedliche Subjektperspektiven und Erfahrungs­
welten ins Zentrum von Gesetzgebung und Recht gestellt werden.
Laura Klein, Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl für Rechtsphilosophie und 
Öffentliches Recht (Prof. Dr. Friederike Wapler), Universität Mainz, laura.klein@uni-
mainz.de

III.

43 Siehe näher BMFSFJ (Fn. 34), insb. 157 ff., siehe auch 10 ff., 53 ff., 82 ff., passim. Siehe auch 
BMFSFJ (Hrsg.), Ungewollte Kinderlosigkeit 2020, 2020, insb. 73 ff., 84 ff., 97 ff., passim.

44 BMFSFJ (Fn. 34), 10: Im Jahr 2014 waren nach dieser Studie 75 Prozent aller kinderlosen Frauen 
und Männer im Alter zwischen 20 und 50 Jahren gewollt kinderlos und wollten momentan kein 
Kind, 25 Prozent waren demnach ungewollt kinderlos, d.h. sie wollten (teilweise schon seit vielen 
Jahren) ein eigenes Kind, konnten sich diesen Wunsch aber bislang noch nicht erfüllen (z. B. weil 
ein passender Partner fehlte oder aufgrund von Fertilitätsproblemen). Siehe auch BMFSFJ (Fn. 43), 
37 ff., wonach der Anteil ungewollt kinderloser Frauen und Männer im Alter zwischen 20 und 50 
Jahren zwischen 2013 und 2020 erheblich gestiegen ist, von 25 auf 32 Prozent. 67,7 Prozent der 
Frauen und 67,9 Prozent der Männer wollen demnach derzeit kein Kind, hingegen haben aktuell 
32,3 Prozent der Frauen und 32,1 Prozent der Männer einen bisher ungefüllten Kinderwunsch. Bei 
Frauen ist der Anteil ungewollter Kinderlosigkeit im Vergleich der früheren Studie um sechs Pro­
zentpunkte, bei Männern um acht Prozentpunkte gestiegen.

17 Laura Klein · Reproduktive Freiheiten unter dem Grundgesetz 17

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 04:38:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2023-1-9

