
Xirau (48258) p. / 8.8.2007

4. Die Liebe und die positive Wissenschaft

Aufl�sung der Liebe

Von diesem Augenblick an darf die Liebe, wie alle Ph�nomene
der Natur, ausschließlich vom Standpunkt der positiven Wis-
senschaft aus betrachtet werden und anhand von Methoden,
die den Fortschritt der positiven Wissenschaft beglaubigen
und garantieren. Und es versteht sich von selbst, dass, wenn
wir das Ph�nomen der Liebe auf eine Wissenschaft verk�rzen,
die Wissenschaft, die sich damit befasst, eine Lebenswissen-
schaft sein muss. Die Biologie im weitesten Sinne – Physio-
logie und Psychologie – �bernimmt die Aufgabe, die einstmals
den großen religi�sen und metaphysischen Philosophien vor-
behalten war. Die Liebe in allen ihren heiligen und profanen
Formen muss auf pr�zise anschauliche Weise durch Methoden
der Naturwissenschaft erkl�rt werden.

In Anbetracht dieses Sachverhaltes wird klar, dass die po-
sitive Wissenschaft dieses strahlende und geheimnisvolle Ph�-
nomen nicht anders behandeln kann, als sie auch die �brigen
Probleme der Natur angeht. Indes ist es Ziel der Wissenschaf-
ten – der Mechanik, Physik, Chemie … –, die Mannigfaltig-
keit der von ihnen untersuchten Ph�nomene durch eine rigo-
rose Analyse zu simplifizieren: das Komplexe auf das Einfache,
das Vielschichtige und Geheimnisvolle auf das Klare und
Deutliche. Vermittels einer pr�zisen Unterscheidung trennt
man sorgf�ltig die einfachen Elemente der Wirklichkeit und
versucht im Anschluss daran, �ber diese so geschiedenen deut-
lichen Elemente die ihnen unterliegende Totalit�t nachzuvoll-

68

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ziehen. Durch diese Prozedur der inneren Durchleuchtung
wird das, was dunkel und geheimnisvoll erschien, hell und
transparent.

Die Physik verk�rzt die bunteMannigfaltigkeit der Natur
auf Grundeinheiten – Atome, Wirbel, Elektronen, Kraftfelder.
Die Biologie sondert aus der Vielheit der Formen, Handlungen
und Instinkte der Lebewesen, die identischen Elemente, die
ihre Grundlage bilden (Zellen, Botenstoffe, Hormone usf.),
aus. Die Psychologie versucht ebenfalls die Komplexit�t der
Gef�hle, Triebe und Antriebe des geistigen Lebens auf ihre
konstitutiven Grundelemente zur�ckzuf�hren. Das Leben
wird zu einem Gewirr elementarer Sensationen, das aktive Ge-
f�hlsleben ist das Ergebnis der Vermengung von Elementar-
kr�ften – also Gef�hlen wie Freude und Schmerz, Machtstre-
ben, Libido. Bei einer konsequenteren oder scharfsinnigeren
Betrachtung verk�rzen sich die zweiten auf die ersten oder
die ersten auf die zweiten. Diese Vorgehensweise bringt zuerst
den Assoziationismus hervor und, mit Vordringen in die tiefe-
ren Schichten des Geisteslebens, die Psychoanalyse in allen
ihren Formen. Alle Antriebe und Bestrebungen des Geistes-
lebens werden zu Marionetten, die durch subtile und macht-
volle F�den tiefer reichender, elementarerer und monotonerer
Kr�fte bewegt werden.

Was die Liebe betrifft und nicht nur die Ph�nomene des
zwischengeschlechtlichen Lebens und der zwischenmensch-
lichen Beziehungen, sondern auch jene, die den h�chsten Dar-
stellungen des kulturellen Lebens zum Ausdruck verhelfen
(die Liebe zur Wissenschaft, die Liebe zur Kunst, die religi�se
Anbetung oder die mystische Extase), so sind sie nichts ande-
res als das Resultat einer Reihe von Mechanismen – die wir an
dieser Stelle nicht ausf�hren k�nnen –, anhand derer die
machtvollen Impulse, die die tiefen Zonen unseres Seins be-
herrschen, durch eine Reihe von Phasen der Verdr�ngung
und Sublimierung zur Erzeugung einer leuchtenden, aber

69

Aufl�sung der Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

oberfl�chlichen und unoperativen Klarheit f�hren. In der Tiefe
befindet sich eine geheimnisvolle dunkle Schicht und auf der
Oberfl�che taucht eine unbedeutende Phosphoreszierung auf –
ein Epiph�nomen –, das das Leben t�uscht. Die Liebe und alle
von ihr hervorgebrachten Illusionen sind bloße Illusion, das
Ergebnis einer �berw�ltigenden Macht, von der sie erzeugt
werden und in die sie zur�ckfließen. Und die Libido oder der
Drang nach Macht sind ihrerseits nichts anderes als die spezi-
fische Manifestation einer tieferen, kosmischen Energie, die
die Gesamtheit der Dinge bewegt und vorantreibt.

Als die positive Wissenschaft versuchte, das Ph�nomen
der Liebe zu erkl�ren und ihrem Wissensgebiet zu unterwer-
fen, kam es, wie es kommen musste: Als sie das Skalpell der
rationalen Analyse an die platonische Liebe, die christliche
Liebe oder die romantische Liebe, die die Frucht ihrer moder-
nen Deutung ist, ansetzte, f�hrte das zur Vernichtung ihrer
fundamentalen Wirklichkeit, dem Nerv des Kosmos.

Es gilt zu bedenken, dass die Ergebnisse der psychoana-
lytischen Kritik, gem�ß dem hier vertretenen Standpunkt,
nichts anderes als das Ergebnis eines langen Zersetzungspro-
zesses sind. Nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch in
den gew�hnlichen �ußerungen des Gemeinsinns hatten die
Sublimit�ten des Liebeslebens schon seit geraumer Zeit eine
skeptische und ironische Betrachtung erfahren. Die Psycho-
logie und Psychiatrie des 19. Jahrhunderts bem�hten sich, zu
beweisen, dass z.B. die großen Konstrukte der Mystiker das
Ergebnis unbefriedigter sexueller Triebe seien und die einen
und anderen letztendlich nicht �ber das sehr bescheidene und
unbedeutende Ph�nomen der Sekretion eines kleinen lebens-
wichtigen Organs hinausgehen. Die Untersuchungen Sten-
dhals versuchen auf »wissenschaftliche« Weise die Zersplitte-
rung der traditionellen Werte, die die Folge der sarkastischen
Ironie Voltaires ist, zu ergr�nden, und Voltaire seinerseits
steht in der Linie der pessimistischen Maximen der großen

70

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

franz�sischen Moralisten des 17. Jahrhunderts. »Die Tugen-
den verlieren sich im Eigennutz wie die Fl�sse im Meer« (La
Rochefoucauld).

Die Psychoanalyse beschr�nkt sich darauf, den analy-
tischen Anspr�chen der Wissenschaft in konsequenter und
systematischer Form zu gen�gen. Wie in der großen grie-
chisch-christlichen Tradition das Partielle und Begrenzte, und
allgemein das Geringe seinen Sinn und sein Sein durch den
Bezug zum Hohen und letztendlich zur h�chsten, die Welt lei-
tenden Einheit erh�lt, so will die positive Wissenschaft das
Komplexe durch das Einfache erkl�ren, das Große durch das
Kleine, das Hohe durch das Niedrige. Allein das Minimale,
das Elementare ist bef�higt, das Komplexe intelligibel zu ma-
chen. Aus der ersten Tradition ergibt sich die Erh�hung der
Welt und des Menschen; aus der positiven Wissenschaft die
erbarmungslose Herabsetzung der beiden. Schon ist es nicht
mehr m�glich, dass sich die Welt durch den Drang des Nied-
rigen zum Hohen oder durch die liebende Neigung und Hin-
gabe des Hohen zum Niedrigen erkl�rt. Alles ist ein und das-
selbe. Die Elementarkr�fte, die alles beherrschen, verf�gen
weder �ber ein transzendentes Ziel, noch einen Sinn oder
Zweck. Der unpers�nliche Blickpunkt Gottes hatte im ontolo-
gischen Rationalismus den sogenannten anthropomorphi-
schen Blickpunkt ersetzt. Im bodenlosen Meer der kosmischen
Energie versinken jetzt Mensch und Gott.

Auff�llig ist die Genugtuung, mit der Freud diese Dem�-
tigung des Menschen durch die Wissenschaft bedenkt. Laut
Freud verlor der Mensch mit der Kopernischen Revolution sei-
ne herausragende Stellung als Mittelpunkt des grenzenlosen,
physischen Kosmos. Der Rationalismus beließ ihn zwar im
Zentrum des geistigen Universums. Aber er war nicht mehr
die Krone der Sch�pfung, sondern wurde zum »Herrscher �ber
die Natur«. Als unbedeutendes Partikel verloren in der Weite
der Welt beherrscht er diese durch die Vernunft und die Be-

71

Aufl�sung der Liebe

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

rechnung. Das Denken denkt die Ausdehnung und unterwirft
sie seiner Gewalt. Darwin l�st den Menschen aus seinem geis-
tigen Zentrum. Der rationale Geist ist nichts anderes als das
Ergebnis und der letzte Auswuchs der kosmischen Evolution.
Was ihm bleibt, ist das begrenzte Feld der Innerlichkeit. Das
Bewusstsein kennt sich selbst, kennt und beherrscht seine Um-
welt anhand rationaler Maßst�be. Die psychoanalytischen
Theorien �ber das Unbewusste l�sen diesen letzten Rest W�r-
de in einem Meer monstr�ser, unpers�nlicher und unbekann-
ter Triebe auf. Das Rationale ist nichts weiter als eine unope-
rative aposteriorische »Rationalisierung« irrationaler Triebe.
Das Bewusste ist in der Hand des Unbewussten. Wie beim
Meer befindet sich das Leuchtende an der Oberfl�che und ist
doch nur der Reflex tiefer, dunkler und wilder Str�mungen.
Der Mensch ist nicht mehr Herr, weder �ber sich selbst noch
�ber irgendetwas anderes. Seine Illusionen sind reine Illusio-
nen. Er treibt richtungslos auf einem aufgew�hlten unb�ndi-
gen Strom. Die Liebe der Personen, die Werke der Wissen-
schaft, der Kunst, der Moral- und Rechtslehren, der Religion
sind das Resultat der Sublimierung blinder, unkontrollierbarer
Kr�fte.

Noch im rationalistischen Materialismus findet sich ein
Rest der alten W�rde, die Gott, dem Menschen und der sie
beide trennenden Natur innewohnt. Bewusst oder unbewusst
projiziert sich auf die Materie das Licht der Vernunft. In jedem
Materialismus �berlebt ein Rest Pantheismus. Die Natur hat
einen goldenen Glanz. Nur so erkl�rt sich das Vertrauen in
die Vernunft und in den »Fortschritt«, den der Materialismus
im Banner tr�gt. Der psychoanalytische Irrationalismus – und
die mannigfachen Tendenzen, die mit ihm aus anderen Per-
spektiven zusammenarbeiten – l�scht den letzten Funken
Licht. Das einzig tiefgr�ndig Wirkliche ist die prim�re, blinde
Energie. Das Reich der Finsternis der primitiven keltischen
Traditionen r�ckt in die Mitte der Welt. Es handelt sich um

72

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

eine »satanische« Auffassung im w�rtlichen Sinne der christ-
lichen Traditionen.

Die Wissenschaft und das Leben

Welche Haltung soll man angesichts dieser Situation einneh-
men? Sollen wir die Folgerungen der positiven Wissenschaft
so einfach hinnehmen und sagen, dass alle Illusionen, die die
Menschheit jahrhundertelang angetrieben und zur Errichtung
all dessen veranlasst haben, was das Leben lebenswert macht –
Liebe, Kunst, Wissenschaft, Moral, Recht, Religion –, nichts
weiter als ein bedeutungsloses Schimmern an der Oberfl�che
unseres Seins sind? Sollen wir um der Wissenschaften willen
auf die »Freuden« des Lebens verzichten? Oder sollen wir ganz
im Gegenteil unsere Illusionen und die Rechte des Lebens ret-
ten, indem wir schlichtweg die G�ltigkeit der wissenschaft-
lichen Ergebnisse leugnen? Bedr�ngt von der materialistischen
Wissenschaft rief Bruneti�re den Bankrott der Wissenschaft
aus, und um die Rechte des Lebens zu retten, schlug er den
Pragmatismus vor, was systematisch gesprochen bedeutet, die
Wahrheit �ber die Vitalit�t zu ermitteln. Diese Haltung
scheint uns eher eine Flucht denn eine L�sung zu sein. Die
Wahrheit �ber die N�tzlichkeit zu bestimmen, heißt, die
Wahrheit durch die L�ge zu definieren. An Gott wegen seiner
N�tzlichkeit zu glauben, heißt nicht an Gott glauben, sondern
an die N�tzlichkeit. Die G�ltigkeit der Wissenschaft zu ver-
neinen, ist grunds�tzlich unvern�nftig. In der methodischen
Strenge der Wissenschaft liegt die Garantie ihrer Richtigkeit.
Wer mit Verstand begabt ist, kann kaum im Namen einer Illu-
sion die Vernunft leugnen. Die Vernunft, die »graue kalte
Vernunft« zersetzt und zermahlt das Leben. Dennoch ist die
Vernunft, wenngleich grau und kalt, Vernunft, und ein ver-
n�nftiges Wesen darf sie nicht verwerfen. Und die Wissen-

73

Die Wissenschaft und das Leben

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

schaft in jeder und allen ihren Bereichen ist eine mit allen Ga-
rantien ausgestattete Umsetzung der Vernunft. Meines Erach-
tens ist das Dilemma in Wirklichkeit nicht so groß. Es ist nicht
notwendig, zwischen Ja und Nein, zwischen Wissenschaft und
Leben zu w�hlen. Das Problem auf diese Art zu stellen, heißt,
den tats�chlichen Sinn der Wissenschaft zu verkennen und
ihre Funktion innerhalb der allgemeinen, menschlichen Erfah-
rung und hinsichtlich der Beziehung des Menschen zu seiner
Umwelt. Das erkl�rt zum einen die irrationale Verwerfung der
Wissenschaft und zum anderen die radikale Richtungslosigkeit
des Verhaltens und Lebens. Ohne den R�ckgriff auf einen
Kompromiss, Vergleich oder Eklektizismus jeglicher Art muss
ein Weg gefunden werden, der es der Wissenschaft erlaubt –
ohne eines ihrer Rechte zu verlieren –, sich in eine der macht-
vollsten Triebkr�fte des Lebens zu verwandeln, ohne deshalb
die Illusionen des Lebens zu zerst�ren.

Der Irrtum geht nicht auf die Wissenschaft selbst zur�ck,
sondern auf eine falsche Deutung der wissenschaftlichen Er-
gebnisse. Mit dem Ziel, die ganze Metaphysik aufzuheben,
wurde die Wissenschaft pl�tzlich in eine neue Metaphysik,
eine Weltanschauung umfunktioniert, die alle Probleme des
menschlichen Lebens beheben sollte.

Diese einfache elementare Betrachtung reicht aus, um
einzusehen, dass die Wissenschaft als Metaphysik, als totale
Erkl�rung des Universums sinnlos ist. Wenn, wie die positive
Wissenschaft behauptet, die ganze Welt letztendlich eine Rei-
he von Elementen ist – Atome, Gef�hle, blinde Impulse, Zel-
len –, diese Elemente indes �ber keinen Sinn verf�gen, wie er-
kl�rt sich dann das Aufkommen der Wissenschaft? Die
Wissenschaft ist weder Impuls noch Zelle noch Atom. Wissen-
schaft ist Intelligenz, Denken, Klarheit, Unterscheidung, Ver-
nunft. Und das vern�nftige Handeln ist eine sinnvolle T�tig-
keit, die auf einem Liebesimpuls beruht.

Es handelt sich offensichtlich um einen Teufelskreis. Und

74

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

in den kommt jeder, der versucht, den Sinn des Lebens anhand
wissenschaftlicher Gleichungen zu erkl�ren. Das wirkliche Le-
ben, das Leben, das wir in der individuellen oder historischen
Erfahrung leben, die Wirklichkeit, die sich uns in jeder ihrer
Formen – ihrer gew�hnlichen Erscheinungsform oder ihrer
wissenschaftlichen Auslegung – zeigt, gibt sich nur in der Er-
fahrung und im Leben. Descartes formuliert es so: »Alles ist
Ausdehnung oder Bewegung in der Ausdehnung, ausgenom-
men das Denken, das die Ausdehnung und sich selbst denkt.«
Die ausgedehnte Wirklichkeit – die Wirklichkeit der Wissen-
schaft – ist immer eine gedachte Wirklichkeit. Das Denken
geht der Ausdehnung voraus. Eine ausgedehnte, vom Denken
abh�ngige Welt l�sst sich denken – die ganze Geometrie. Es ist
indes nicht m�glich, außer es gesch�he ein Wunder, das Be-
wusstsein in Abh�ngigkeit von der Ausdehnung zu denken.
Man wird den Widerspruch erkannt haben, der darin besteht,
in einer Lehre, die alle Geistigkeit und Idealit�t aus der Welt
verbannt, eine Intelligenz anzunehmen oder vorzustellen, die
bef�higt w�re, den Kosmos zu deuten oder einem Teil dessel-
ben einen fassbaren Sinn zuzuschreiben. Wie ließe sich ande-
rerseits eine Wissenschaft verstehen, d.h. ein System von
Wahrheiten, bzw. die Unterscheidungsm�glichkeit zwischen
Wahrheit und Irrtum, in einer Welt, die allein dem kausalen
Determinismus oder der Triebkraft blinder Bewegungen un-
terworfen ist? Jedes System – das richtige und das falsche –
wird f�r dieseWissenschaft das notwendige oder zuf�llige Pro-
dukt einer komplexen Reihe von Ursachen sein. Wie l�sst sich
einem dieser Systeme den Vorzug geben? Die zur Metaphysik
erhobene Wissenschaftsgl�ubigkeit geht soweit, die Wissen-
schaft selbst abzuschaffen, indem sie alle intelligiblen Unter-
schiede zwischen Wahrheit und Irrtum aufhebt. Von der
gleichg�ltigen einfachen Natur bis zum Wert l�sst sich nicht
ein Kriterium finden, das es uns erlaubte, eine Rangfolge zwi-
schen den verschiedensten intellektuellen Ansichten aufzu-

75

Die Wissenschaft und das Leben

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

stellen. Als Produkt einer mechanischen Gehirnt�tigkeit oder
unbewusster Impulse sind alle Systeme gleich. Wo liegt und
worauf gr�ndet mithin die Wahrheit der Wissenschaft? Be-
greift man die Wissenschaft als das System der Welt, bedeutet
das, jeden Rest Intelligibilit�t aus der Welt zu schaffen. Der
Hochmut treibt die Wissenschaft in den Selbstmord.

Deshalb ist es nicht m�glich, die Gesamtheit der Erfah-
rung und des Lebens vermittels wissenschaftlicher Schemata
zu erkl�ren. Genau das Gegenteil muss unternommen werden.
Da die Wissenschaft auf der Erfahrung basiert, d.h. im weites-
ten Sinne auf dem Bewusstsein, muss von der Erfahrung aus-
gegangen werden, so wie sie sich in der unmittelbaren Wirk-
lichkeit des Lebens findet. Das Bewusstsein l�sst sich nicht
durch die Wissenschaft erkl�ren, denn die Wissenschaft ist zu-
n�chst nichts anderes als ein Bewusstseinsph�nomen. Was sich
ausgehend vom Bewusstsein allenfalls erkl�ren l�sst, ist die
Physik. Im Bewusstsein sind alle Ph�nomene enthalten. Es al-
lein ist aktuell und unmittelbar. Das Bewusstsein hat keine Er-
kl�rung, noch l�sst es eine solche zu oder fordert eine solche.
Jeder Deutungsversuch w�re eine contradictio in terminis.
Etwas erkl�ren, heißt sagen, was es ist, ohne dass es erscheint,
bevor und nach seinen Manifestationen, �ber seine unmittel-
bare Gegenwart hinaus. Das Bewusstsein ist reine Gegenwart.
Vor, nach und �ber die Erscheinung hinaus ist es nichts. Zer-
st�rt man die Erscheinung, dann zerst�rt man das Bewusstsein
und mit diesem die Erfahrung. Erl�utern l�sst sich nur, was
nicht offenliegt. Nur das Verborgene l�sst sich Aufdecken.
Und das Bewusstsein, die unmittelbare Erfahrung, ist grund-
s�tzlich das Evidente, Explizite, Aufgedeckte.

Es muss deshalb von der eigenen Erfahrung, »den unmit-
telbaren Bewusstseinsdaten« ausgegangen werden, und damit
von der urspr�nglichsten prim�ren Erfahrung, jener, die sich
uns im Ph�nomen der Wahrnehmung zeigt. Die Wirklichkeit
ist zun�chst nichts anderes als die wahrgenommene Wahrheit.

76

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Um die Wirklichkeit zu durchdringen, muss von der Wahr-
nehmung ausgegangen werden. Das ist das genaue Gegenteil
von dem, was jede »wissenschaftliche« Erkl�rung bewusst oder
unbewusst unternimmt. Die Wissenschaft setzt immer eine
vorgelagerte »Wirklichkeit« als selbstverst�ndlich voraus, die
den unmittelbaren Daten der Erfahrung vor- oder nachgesetzt
ist. Wenn wir von der Wahrnehmung ausgehen, setzen wir
nichts voraus, noch nehmen wir etwas an, denn was wir �ber
sie erlangen, die Welterfahrung, ist nicht vorausgesetzt, son-
dern gesetzt, evident, unmittelbar. Von ihr ausgehend sind al-
les �brige Annahmen und Forderungen, die zu begr�nden
sind. Anspr�che auf Wirklichkeit, Anspr�che auf Wahrheit.
Anspr�che, die ihren Sinn nur �ber die urspr�ngliche Er-
fahrung erlangen.

Die Wahrnehmung und ihre Anspr�che

Das Wort Wahrnehmung ist zweideutig. Im Laufe der Ge-
schichte wurden ihm verschiedene Bedeutungen zugeschrie-
ben, die wir an dieser Stelle nicht aufz�hlen wollen. Es mag
die Feststellung gen�gen, dass wir den Begriff hier im weites-
ten Sinne benutzen: Als einen �ußerst komplexen, geistigen
Akt, der die Dinge der Welt, in der wir leben, sowie diese Welt
in ihrer Gesamtheit vergegenw�rtigt oder fast vergegenw�r-
tigt. In der so verstandenenWahrnehmung wird uns die Wirk-
lichkeit gegenw�rtig, wir geraten mit ihr in Ber�hrung und
gelangen gewissermaßen in den Besitz ihrer mannigfaltigen
polymorphen F�lle. Von meinem Platz in diesem Zimmer
nehme ich den Tisch, das Tintenfass, die B�cher, die W�nde,
die es begrenzen, wahr, und durch die Fensterscheiben sehe
ich die Nachbard�cher, das Tal, die Berge, den Himmel, und
dahinter die ganze Welt, die f�r alles den virtuellen offenen

77

Die Wahrnehmung und ihre Anspr�che

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Hintergrund bildet und uns andere, unbegrenzte Landschaften
enth�llen kann.

Die so verstandene Wahrnehmung besteht aus mindes-
tens drei wesentlichen Momenten. Zum einen besteht sie aus
einem Gemisch aus Formen, Farben, T�nen, D�ften, also viel-
f�ltigen, wechselnden sensoriellen Aspekten. Aber diese
Aspekte sind immer Aspekte von etwas, einem Ding oder Ge-
genstand, das bzw. der sich durch sie zu erkennen gibt. Beim
Anblick einer Blume z.B. nehmen wir unmittelbar eine Form,
eine Farbe, einen Duft wahr. Dennoch ist die Blume weder der
Duft noch die Form oder die Farbe. Die variablen Erscheinun-
gen der Blume sind nicht die Blume. Mit der Zeit, der Ent-
fernung, dem Blickpunkt �ndern sich die Farben und Formen.
Die Blume bleibt sich gleich. In der Blume findet sich eine nie-
mals vollst�ndig gegenw�rtige Wirklichkeit, die sich in unend-
lichen Perspektiven darzustellen vermag. Eben deshalb, weil
die Objektivit�t der betrachteten Sache st�ndig die Mannigfal-
tigkeit ihrer Erscheinungen �bertrifft, sagen wir, dass es sich
um einen Gegenstand und nicht um eine fl�chtige Spiegelung
handelt. DieWahrnehmung beinhaltet immer einen Teil Inter-
pretation, und die von einem Kern unmittelbarer Pr�senzen
ausgehende Interpretation eine von Virtualit�ten erf�llte Ob-
jektivit�t. Deshalb lassen sich identische Aspekte bei unter-
schiedlichen Objektivit�ten herausstellen und unterschied-
liche Pr�senzen bezogen auf identische Gegenst�nde. Dieselbe
sensorielle Gegebenheit, z.B. ein Sonnenuntergang, kann als
die Erl�sung von einem langen heißen Tag empfunden wer-
den, als herrliches Naturschauspiel, als der Untergang Apolls,
als Element einer mathematischen Gleichung, die die Bewe-
gung der Sterne bestimmt. Ein Eichenhain und ein Wildbach
sind Aspekte ein und desselben Gebirges. Die empirische Psy-
chologie versucht, diese Ph�nomene anhand der Apperzep-
tionstheorie zu deuten. F�r unseren Zweck ist die Feststellung
der Tatsache ausreichend. Das Verh�ltnis zwischen dem Aktu-

78

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ellen und Sichtbaren und dem Virtuellen und Verborgenen va-
riiert endlos. In jedem Fall sind beide Faktoren – Aspekte und
Gegenstand – wesentlich f�r die Existenz der Wahrnehmung.

Aber diese notwendigen Bestandteile sind nicht ausrei-
chend. Damit ich die Wahrnehmung einer mir vorstelligen
Gegenwart – Gegenstand, Landschaft oder Perspektive – be-
stimmen kann, muss ein drittes Moment gegeben sein. Denn
das bisher Ausgef�hrte erlaubt uns noch nicht, die Wahrneh-
mung von einer Halluzination oder Fantasie zu unterscheiden.
Daf�r muss dem sensoriellen Kern, und der in ihm immer la-
tenten Objektivit�t, der Charakter von »Wirklichkeit« bei-
gef�gt sein. Wir sagen, behaupten und glauben, dass die Blu-
me »wirklich« ist, dass sie eine von mir unabh�ngige Existenz
hat. Die sensoriellen Eigenschaften sind Eigenschaften eines
Gegenstandes, und der Gegenstand mit seinen Eigenschaften
verf�gt in der unmittelbaren Erfahrung �ber den Anspruch
von Wirklichkeit. So unterscheidet sich die Wahrnehmung
von der halluzinatorischen Erscheinung. Ohne das psychologi-
sche Problem der sogenannten »wirklichen Halluzination«
hier zu er�rtern, k�nnen wir sagen, dass der Gegenstand und
seine Eigenschaften immer den Charakter von »Wirklichkeit«
besitzen, oder, genauer gesagt, den Anschein vonWirklichkeit.
Die Transzendenz ist, was die Wahrnehmung betrifft, ein we-
senhaftes, definitorisches Kennzeichen der Immanenz.

Mit anderen Worten: Die Welt offenbart sich uns als eine
in einer Perspektive organisierte Anzahl von Aspekten, die un-
endliche Verweise und Bez�ge zu nichtgegenw�rtigen Wirk-
lichkeiten anzeigen. Von einem aktuellen Standpunkt pro-
jiziert sich das Bewusstsein auf einen virtuellen Hintergrund,
eine latente Wirklichkeit unersch�pflichen Reichtums. Das
Bewusstsein dr�ngt aus sich heraus, ist eine Wirklichkeit
außerhalb seiner selbst. Aber die Transzendenz, d.h. die Welt,
l�sst sich nur von einem Bewusstsein – also von einer Erfah-
rung – aus denken. In der Erfahrung gibt sich die Welt als eine

79

Die Wahrnehmung und ihre Anspr�che

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Tiefendimension angef�llt mit Forderungen und Anspr�chen,
Geheimnissen und Fernen. Doch diese Projektion der geistigen
Intention nimmt verschiedene Richtungen, zwei davon sind
fundamental. Die Wirklichkeiten, die sich in der Erfahrung
zeigen, erheben zum einen den Anspruch zu sein, was sie sind,
unabh�ngig von ihrer augenblicklichen Gegenwart, hic et
nunc. Jede Erscheinung zielt darauf ab, nicht nur »bloße Er-
scheinung« zu sein. Sie will tats�chlich ein »Ding« sein. Die
Naturwissenschaft und die Ontologie versuchen, diesen ewi-
gen Anspruch umzusetzen und zur �ußersten Vollendung zu
bringen. Und das angemessene Werkzeug f�r diesen Zweck
war schon immer, seit Parmenides, der letztendlich vom Prin-
zip der Identit�t gelenkte Intellekt.

Aber das Bestreben, ein »Ding« zu sein – irgendein
Ding –, ist nicht der einzige Anspruch der unmittelbaren
Wirklichkeit. Die Dinge wollen nicht nur »Dinge« sein. Ihre
Bestrebungen sind vielf�ltiger Art. Eine davon tritt als die bei
WeitemWesentlichste hervor, n�mlich das Anliegen, nicht nur
»irgendein Ding« zu sein, sondern eine konkrete achtenswerte
Wirklichkeit, mit einer Pers�nlichkeit und einem Sinn. Die
unmittelbare Wirklichkeit trachtet nach dem Sein, will aber
gleichfalls �ber einen Wert verf�gen. Und dieser Anspruch ist
nicht weniger legitim oder weniger grunds�tzlich als der erste.
Es ließe sich sogar behaupten – stellt man f�r einen Augen-
blick jede metaphysische Erw�gung beiseite –, dass laut der
Rangordnung des Bewusstseins der zweite Anspruch den ers-
ten bedingt und ihn als radikalen Anspruch erst erm�glicht.
Allein weil sie Sinn und damit Wert besitzt, wird begreiflich,
dass sich eine Person der physischen und ontologischen Deu-
tung der Welt widmet, der Bestimmung des Seins der Dinge,
und in sich die kraftvolle geistige Ausdehnung vorantreibt, die
eine solche Aufgabe beinhaltet und verlangt. Spinozas Meta-
physik – dieses große Gedicht ordine geometrico demonstrata

80

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

– ist das Paradigma dieses tiefen Widerspruchs. Die reinste Lo-
gik ben�tigt und erfordert den Antrieb der Liebe.

Die naturalistische Abstraktion

Die Missachtung dieser Grundwahrheit war der Irrtum des-
sen, was wir allgemein gesprochen als »Naturalismus« be-
zeichnen k�nnen. Der Naturalismus in allen seinen Formen,
von Spinoza bis Freud, �ber La Rochefoucauld, Spencer, Scho-
penhauer etc., war nichts anderes, als die Amputation einer der
grunds�tzlichen Anspr�che des Lebens, die Reduktion des
zweiten auf den ersten Anspruch, des Wertes auf das Sein, al-
ler Dinge auf irgendein Ding und mithin die Unterdr�ckung
der eigenst�ndigen Wirklichkeit der Liebesbewegung.

Aber die Folgen seiner absteigenden Dialektik waren viel
gravierender, als seine Begr�nder dachten, und sie hat unwei-
gerlich zur letzten Konsequenz gef�hrt: der Zerst�rung der
ganzen Wirklichkeit. Die Verk�rzung, die aus der Amputation
resultiert, bewirkt geradewegs die Sinnentleerung des Univer-
sums und derWorte, die es symbolisieren. Die wiederholte Be-
hauptung, dass jedes Ding »im Grunde« nichts anderes als die
sporadische Manifestation einer anderen, geringeren Wirk-
lichkeit sei – die Liebe, in unserem Fall, wird zu Vergn�gen,
Nutzen, Libido …, und der Genuss die Folge eines psychophy-
siologischen Mechanismus –, l�uft auf eine Umkehrung des
Sinns der Dinge hinaus, die im Endeffekt jeglichen Sinn ver-
lieren, und selbst die M�glichkeit, eine sinnvolle Rede zu hal-
ten, wird hinf�llig. Indem jede Illusion im Leben vernichtet
wird und die Illusion auf eine »bloße Illusion« herabgestuft
wird, wird sich alles gleich und das Sein, das im Mittelpunkt
aller Bestrebungen steht, sieht sich auf das reine Nichtsein zu-
r�ckgestuft, die be�ngstigende allgegenw�rtige Wirklichkeit
des Nichts.

81

Die naturalistische Abstraktion

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Die Urwurzel dieser Umkehrung ist verehrungsw�rdig
und tausendj�hrig. Sie ist mit dem Ursprung des wahren, wis-
senschaftlichen Bewusstseins verkn�pft. Ihre unmittelbare Ur-
sache ist, wie wir sahen, an das Auftauchen der mathemati-
schen Physik gebunden und an die Vorrangstellung, die ihre
Methoden in der modernen Welt eingenommen haben. Im
Weiteren werden wir kurz auf diesen Aspekt eingehen, da es
sich als unumg�nglich f�r unsere Folgebetrachtungen erweist.

Die wissenschaftliche Methode, die aus der universellen
Anwendung der von der modernen Physik bereitgestellten
Methoden abgeleitet ist, durchl�uft zwei Phasen. Die erste ist
eng mit dem der Wissenschaft konsubstanziellen Versuch ver-
bunden, den in der unmittelbaren Erfahrung implizit vor-
liegenden Subjektivismus aufzugeben, um diese mit einer
Objektivit�t auszustatten, der die zeitlichen und �rtlichen
Wechsel und die pers�nlichen Umst�nde dessen, der die Erfah-
rung macht, fremd sind.

Angesichts einer beliebigenWirklichkeit – die Am�be, die
Blume, der Himmelsk�rper – fragt die wissenschaftliche Me-
thode nach deren Sein. Und diese Frage kann zwei verschiede-
ne Bedeutungen haben. Einerseits l�sst sich das Sein der Blu-
me anhand ihrer gegenw�rtigen Wirklichkeit, also hier vor
meinen Augen, bestimmen. Diese deskriptive Definition der
Blume wird mir pr�zise das vermitteln, was wir weiter oben
als ihren Aspekt oder ihre »Objektivit�t« bezeichnet haben.
Wobei sich diese Objektivit�t – was ihre Bedeutung betrifft –
nicht sehr von der unterscheidet, die sie in den Schulen des
Mittelalters hatte, und die noch Descartes im Gegensatz zum
»formalen« Sein verwendet. Dieses »Sein« der Blume zerf�llt
in eine unendliche Reihe von Perspektiven. In diesen und
durch diese wird mir die Blume im Wahrnehmungsakt gegen-
w�rtig. Unter den Faktoren, die die Blume auszeichnen, ist der
Standpunkt des Subjekts ausschlaggebend. Die wahrgenom-
mene Blume ist nichts ohne den Wahrnehmungsakt. Und der

82

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Wahrnehmungsakt ist pers�nlich und individuell. Daher auch
der subjektive Charakter der Wahrnehmung der Dinge und
seine Thematisierung durch die europ�ische philosophische
Tradition seit der Sophistik. Die wahrgenommenen Dinge wer-
den durch den Wahrnehmungsakt bedingt. »Der Mensch ist
das Maß aller Dinge.«

Das wahrgenommene Ding – die Zelle, die Pflanze und
das ganze Weltall – ist in doppeltem Sinne subjektiv. Erstens,
weil jeder Wahrnehmungsakt ein wahrnehmendes Subjekt vo-
raussetzt. Es gibt keine Empfindung ohne das Sinnesorgan.
Zweitens, weil es zum Wesen des Subjekts geh�rt, einen
Standort und eine Haltung angesichts der wahrgenommenen
Wirklichkeit einzunehmen. Das ist Platons »Sein, das nicht
ist«. Seine hic et nunc Erscheinung ersch�pft sein ganzes Sein.
Die Wirklichkeit verk�rzt sich auf diese Erscheinung und – es-
se est percipi – die gesamte Wirklichkeit auf die Subjektivit�t.

Die Frage der Wissenschaft geht �ber diese unmittelbare
Wirklichkeit hinaus. Sie begn�gt sich nicht mit ihrer bloßen
Beschreibung. In der Frage: »Was ist?« wird die Wirklichkeit
vorausgesetzt, wenngleich ohne ihr zu vertrauen. Die Wissen-
schaft bezweifelt, dass das, was uns die Dinge enth�llen, ihr
authentisches und wahres Sein ist. Allein dieser Zweifel recht-
fertigt eine Frage zweiten Grades. Wenn die Dinge w�ren, was
sie zu sein vorgeben, machte es keinerlei Sinn, weiter nach
ihrem Sein zu fragen, nachdem einmal ihre Erscheinung fest-
gestellt wurde.

Das Misstrauen gr�ndet auf ihrer subjektiven wechsel-
haften Beschaffenheit. Da die Dinge sich ver�ndern und in
einem best�ndigen Fließen befinden, da sie uns einmal so, ein-
mal anders begegnen, niemals aber auf eine dauerhafte und
best�ndige Art, ist ihre Wirklichkeit widerspr�chlich und kann
daher – ihren Erscheinungen zum Trotz – nicht sein. Vor dem
Hintergrund dieser Feststellung, die von Platon mit Endg�ltig-
keitswert formuliert wurde, nutzt der Intellekt die in den Er-

83

Die naturalistische Abstraktion

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

scheinungen implizit vorliegende Bestrebung, �ber sich selbst
hinaus G�ltigkeit zu besitzen. Das ist der Anspruch auf
»Wirklichkeit«, den wir weiter oben erl�utert haben. Alle Din-
ge – der Tisch, die Flasche, der Stern, die ganze Welt – wollen
dasselbe sein, trotz ihrer Ver�nderungen. Auch wenn Farbe,
Form und Gr�ße sich wandeln, will der Gegenstand immer
derselbe sein. Er kann nicht derselbe sein. Das aber ist sein An-
spruch und es scheint vern�nftig, ihm darin zuzustimmen. Al-
lein dieser Gedanke f�hrt uns schon �ber seine bloße Erschei-
nung hinaus. Ich kann nicht sagen, was er ist, wenn er es schon
nicht mehr ist. Die fl�chtige und sich aufl�sende Erscheinung
w�rde im �ußersten Fall zu einem momentanen Sein f�hren,
das mit dem Nichtsein zusammenfiele, denn die augenblick-
liche Gegenwart ist nichts anderes als die Grenze zwischen
der Vergangenheit und der Zukunft. Zwischen einem Sein,
das noch nicht ist, und einem Sein, das schon nicht mehr ist,
verm�gen wir nichts mehr zu bejahen oder zu verneinen.

Der Logos – das Wort – geht �ber den Augenblick hi-
naus. Das momentane Sein hat implizit etwas in sich. Der ge-
lebte Augenblick wird von einer Aura von Virtualit�ten um-
geben, die niemals erscheinen und dennoch den lebendigen
K�rper der Wirklichkeit ausmachen. Jede Erscheinung ist da-
rauf aus, nicht bloß Erscheinung zu sein, jede Wahrnehmung
will nicht bloß Wahrnehmung sein. In diesem Sinne will die
Blume, die hier vor mir steht, sein, was sie in sich und durch
sich ist, und zwar unabh�ngig von meiner Wahrnehmung, in
sich und durch sich selbst, ganz gleich, ob ich oder irgend-
jemand sie nun anschaut oder nicht. Allein zu sagen, sie ist,
verweist schon implizit auf die Anerkennung dieses An-
spruchs. Das virtuelle unabh�ngige Sein der Blume befindet
sich unausgedr�ckt in diesem Anspruch, gegenw�rtig oder
zugleich gegenw�rtig mit der grenzenlosen Vielheit ihrer ver-
schiedenen Erscheinungsformen bzw. Abwesenheitsformen
zu sein.

84

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Welches ist dieses dauerhafte feste Sein, das hinter der
fl�chtigen Erscheinung steht? Die Erscheinung tr�gt in sich
selbst ihre Gew�hr. Ihre momentane Wirklichkeit ist patent.
Sie steht außer Zweifel. Aber das latente, virtuelle, unsicht-
bare und unfassbare Sein muss eine Gew�hr finden, die seinen
Anspruch rechtfertigt. Das ist die Funktion der Wissenschaft
und der Naturphilosophie. Seine pr�zise Bestimmung bezeich-
net man �blicherweise als »Erkl�rung«. In der Tat heißt erkl�-
ren, das latente Sein von etwas aufdecken, sagen, was es ist,
wenn es nicht hervorkommt und unabh�ngig davon, ob es her-
vorkommt oder nicht, und abgesehen von jeder subjektiven
Haltung oder jedem subjektiven Standpunkt. Solcherart ge-
langen wir zur Rechtfertigung des in der Erscheinung implizit
vorliegenden Anspruchs, der Transzendenz in der Immanenz.
Die problematische Abwesenheit des Seins ist es, was die Wis-
senschaft zu bestimmen trachtet.

Dieser duale, dynamische und enigmatische Charakter
der Blume, des Sterns, des Lichtes und des Kosmos in seiner
Gesamtheit ist wesentlich f�r die Erfahrung derWelt und mei-
ne pers�nliche Beziehung zu ihr. Die Wirklichkeit zeigt sich
mir als gegenw�rtig, aber ihre Gegenwart enth�lt notwendi-
gerweise einen impliziten Hintergrund, der angereichert mit
Verweisen und Distanzen ist und in einer inaktuellen, per-
manenten und ewigen Wirklichkeit wurzelt. Wie l�sst sich zu
einer klaren Bestimmung dieser »in sich seienden« Wirklich-
keit gelangen?

Grenzen ihrer Legitimit�t

Die Arbeit der Wissenschaft besteht vornehmlich in dem me-
thodischen und systematischen Versuch, die unmittelbare,
subjektive und fl�chtige Wirklichkeit durch eine hypotheti-
sche, objektive und unver�nderliche Wirklichkeit zu ersetzen.

85

Grenzen ihrer Legitimit�t

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Und weil diese Wirklichkeit weder sichtbar ist, noch sichtbar
sein kann, ersetzt sie das Sichtbare und Fassbare durch das Ge-
dachte und Angenommene. Sie »unterstellt« – Hypostase –
den fl�chtigen Erscheinungen einen Boden, eine Unterlage –
sub-stantia –, die ihnen Einheit und Konsistenz verleiht. Die
Physik z.B. ersetzt die verworrene Mannigfaltigkeit der Welt
durch Aktionen und Reaktionen, vibrierende Bewegungen,
Wirbel, Atome, Elektronen, Kraftfelder und unterwirft sie der
Einheit der mathematischen Berechnung. Die Biologie redu-
ziert das komplexe Verhalten des lebendigen Organismus auf
die Einheit der Zellen. Die Psychologie ist bestrebt, die unend-
liche Reichhaltigkeit der Bewusstseinsph�nomene auf elemen-
tare Empfindungen wie Freude und Schmerz oder libidin�se
Triebe zur�ckzuf�hren. Bringt man die verschiedenen wissen-
schaftlichen Fachrichtungen zusammen, dann verlangt der
Einheitsimperativ, dass komplexere Einheiten auf die einfachs-
te Einheit reduziert werden. Daraus folgt, dass das psychologi-
sche Element – die Empfindung, der elementare Trieb – kom-
plexer ist als die Einheit der Zelle, und die Einheit der Zelle
wiederum komplexer als die Einheit des Atoms. Die grund-
s�tzliche Forderung der wissenschaftlichen Methode f�hrt
uns notwendigerweise anhand einer sukzessiven Reihe von
Hypothesen dazu, das Psychologische auf das Vitale und das
Vitale auf das Physische zu verk�rzen. Wenn das die Wissen-
schaft ist – die graduelle hypothetische Reduktion der Vielheit
auf die Einheit –, verwundert es nicht, wenn sie die heterogene
Vielheit der Welt zerst�rt und daraufhin die absolute, identi-
sche Einheit ausruft.

Mit anderen Worten: Die Wissenschaft sucht die Ur-
sachen oder die universellen Gesetze, die den Lauf der Welt
bestimmen. Und die Bestimmung einer Ursache oder eines
Gesetzes bedeutet, die Vielheit der Wesen als das besondere
zuf�llige Ergebnis einer Kreuzung von universellen und not-
wendigen Faktoren zu sehen. Die individuellen Tatsachen wer-

86

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

den im Schnittpunkt universeller Gesetze hervorgebracht. Es
muss das gesucht werden, was sich nicht ver�ndert, was sich
gleich bleibt. Aber das Identische in der Blume ist das, was sie
mit den �brigen Blumen verbindet. Die Blume f�hrt zu den
Blumen, und die Blumen zu den Pflanzen, und die Pflanzen
zur Vegetation, und die Vegetation zum Leben, und das Leben
zu dem, was nicht Leben ist. Die Wissenschaft f�hrt uns daher
vom Subjektiven zum Objektiven, vom Sichtbaren zum Un-
sichtbaren. Der Blick schweift allm�hlich vom Individuellen –
Besonderen und Zuf�lligen – zum Generellen, das universell
und notwendig ist. Es gibt keine wahre Wissenschaft vom In-
dividuellen, sagt Aristoteles. Die Ursachen f�hren zu den Ur-
sachen und die Substanzen zu den Substanzen. Dabei handelt
es sich um eine Entwicklung hin zur Entindividualisierung, zu
einer graduellen und progressiven Generalisierung. Indem die
Blickpunkte, die Perspektiven, die individuellen, zeitlichen
und �rtlichen Unterschiede abgeschafft werden, bleibt uns bes-
tenfalls ein gleichm�tiges Sein, das keine pers�nliche Diffe-
renzierung kennt. Nur so h�rt es auf, »in mir« zu sein, und
beginnt, »in sich« zu sein. Die wahrgenommene Wirklichkeit
wird von der Wahrnehmung selbst abgetrennt und unabh�n-
gig von dieser. Sie ist schon kein wahrgenommenes oder wahr-
nehmbares Sein mehr, sondern eine einzigartige Substanz, die
f�r alle gleich ist, jederzeit und �berall – Materie, Energie,
Masse …

Wenn aber dieses Sein nicht wahrgenommen wird bzw.
wahrgenommen werden kann – denn dann w�rde es eben
nicht mehr »in sich« sein –, wenn es nicht in Erscheinung tritt,
noch jemals hervorkommen kann –, was gibt ihm dann die Ge-
w�hr von Wirklichkeit? Auf welchem Wege wird es uns evi-
dent? Wie kann ich es finden und beweisen? Von der lebendi-
gen duftenden Blume gelange ich durch ihre »Anspr�che« –
ihren Anspruch, durch und in sich selbst einen Wert zu be-
sitzen – zu einem gleichg�ltigen und unver�nderlichen Sein.

87

Grenzen ihrer Legitimit�t

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Was ist die Gew�hr f�r meinen Weg? Die Substanz, die Hypo-
these verlangt eine Gew�hr f�r ihre G�ltigkeit. Wo findet sie
die? Der Wert und die Grenzen dieses methodischen Ansatzes
m�ssen bestimmt werden sowie der Bereich seiner Legitimi-
t�t. Der Irrtum des Naturalismus besteht darin, dass er diesen
Ansatz nicht in Betracht zieht und eine unangemessene miss-
br�uchliche Verwendung davon macht.

Um das wieder ins Lot zu bringen, muss der radikal sub-
stitutive Charakter dieses Ansatzes hervorgehoben werden. Er
stellt nicht heraus, sondern unterstellt. Er ist keine Tatsache,
sondern eine Forderung. Wir haben das gesehen, als wir den
ausschlaggebenden Perspektivenwandel skizzierten, der im
Abendland mit Beginn der Neuzeit einsetzt. Es geht nicht da-
rum, Fakten festzustellen, sondern Anspr�che zu erf�llen. Das
fordern die M�glichkeiten der mathematischen Physik. Das
fordern der Seinsbegriff und die Idee von Gott. Das fordern
unabdinglich die Notwendigkeiten der rationalen Berechnung.
Es handelt sich um eine apriorische Notwendigkeit, die vor
und nach der Erfahrung liegt. Das wahrgenommene Seiende
kann nicht gedacht werden. Das besagt die Vernunft. Die Sin-
ne vermitteln keine Identit�t. Die aber wird von der Vernunft
gefordert. Die Vernunft, die sich auf den »irrationalen« An-
spruch der in sich und durch sich g�ltigen Wahrnehmung
st�tzt, gr�ndet ihre Forderung auf die Wirklichkeit. Das »Sein,
das ist«, auf das sich die Wahrnehmung richtet, ist also das
Sein, das die Vernunft fordert.

Das unmittelbare Sein der Wahrnehmung ist unfassbar
und unsagbar. Es l�sst sich nicht greifen und nicht sagen. Es
ist inintelligibel. A kann nicht B oder C sein, wie es uns pau-
senlos von der unmittelbaren Erfahrung vermittelt wird.
A muss A, B muss B sein. Das ist die geniale Vision des Parme-
nides. Damit wir sprechen und uns verstehen k�nnen, damit
die Worte Sinn haben, ist der formale apriorische Kompromiss
n�tig, dass sie immer im selben Sinne verwendet werden. Das

88

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

ewigeMissverst�ndnis (Quaternio terminorum)muss vermie-
den werden, da es jede Wissenschaft und jeden Dialog unm�g-
lich macht. Das fordern Platon und Aristoteles. Das ist der
Sinn der Logik, dieses unverzichtbaren Werkzeugs, damit die
Sprache einen �berpers�nlichen Wert erhalte und sich in eine
wahre Sprache verwandle. Die Dinge m�ssen sein, was sie
sind. Das Sein setzt die Best�ndigkeit im Sein voraus. Alles
muss sich selbst gleich sein. Andernfalls l�sst sich nichts ver-
stehen, noch zu einem gegenseitigen Verst�ndnis gelangen.
Dieser niemals vergessene Anspruch erh�lt seine strengste
Formulierung durch Leibniz sowie den Rationalismus des 17.
und 18. Jahrhunderts. Es muss bewiesen werden, dass sich die
ver�nderlichen Dinge in Wirklichkeit nicht �ndern, und dass,
wenn A zu B wird, es nicht wirklich dazu wird, sondern B wei-
terhin A ist, dass sich beim Denken das Pr�dikat der S�tze auf
das Subjekt begrenzt und in der Wirklichkeit die Wirkungen
auf die Ursachen und die Konsequenzen auf die Grundlagen.
Die Dinge sind m�glich, solange sie einander nicht widerspre-
chen, und sie sind nicht widerspr�chlich, solange sie identisch
sind. Das rationale Sein ist das identische Sein. Immer wenn A
B zu sein scheint, muss anhand einer Reihe notwendiger Be-
gr�ndungen herausgestellt werden, dass das, obwohl es wahr
zu sein scheint, im Grunde reine Erscheinung ist, und dass das,
was als B in A erscheint, dem Anschein zum Trotz tats�chlich
A ist.

Nur so lassen sich die Dinge auf ihre Ursachen reduzieren
und die Ursachen auf Argumente. Die Kausalreihe ist eine ra-
tionale Reihe. Nichts existiert ohne hinreichenden Vernunft-
grund, und die Vernunft ist immer gleich. Daher l�sst sich die
ganze Wirklichkeit zu Anfang von einer einzigen, origin�ren,
identischen Aussage ableiten: A = A. Das ist dieMathesis uni-
versalis – die Kombinatorik und Charakteristik –, das Para-
digma derWissenschaft und das Modell der vollendeten Ratio-
nalit�t. Die Wahrnehmung verweist auf die Identit�t. Ihr

89

Grenzen ihrer Legitimit�t

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Anspruch auf Wirklichkeit deutet auf diese hin und verlangt
nach ihr. Die Vernunft f�hrt diesen Anspruch zum �ußersten
und fordert ihn als eine unabdingbare Notwendigkeit f�r ihre
konsequente Anwendung.

Abstraktion und Fiktion

Der erste Schritt der Wissenschaft ist deshalb vollkommen le-
gitim und n�tzlich. Die Geschichte des Naturalismus beginnt
genau da, wo die Legitimit�t endet. Thales, der Begr�nder der
Philosophie und der Wissenschaft, leitet diesen Schritt ein,
und er wird vom rationalistischen Positivismus bis zu seinen
�ußersten Konsequenzen gef�hrt. Trotz ihrer Erscheinungen
sind die Dinge in Wirklichkeit Wasser. Sp�ter wird man das
Wasser durch die vier Elemente ersetzen, die Atome, Elektro-
nen, die Energie, die Kraftfelder … Das kommt aufs Gleiche
heraus. Die Erscheinung wird aufgehoben und der substanziel-
len Wirklichkeit einverleibt. Diese vollkommen homogene
Wirklichkeit ist vom kausalen Determinismus abh�ngig und
spielt sich in einer unendlichen Zeit und einem unendlichen
Raum ab. So ist die Natur; die authentische Wirklichkeit und
der ganze Rest sind »�berbauten« oder »Epiph�nomene«. In
der Natur findet sich alles. Jede Erscheinung ist die Erschei-
nung ihrer »Wirklichkeit«. Das identische Sein ist das nat�rli-
che Sein – die Ausdehnung und die Bewegung innerhalb der
Ausdehnung laut Descartes. Das Paradigma der Physik – der
Grundsatz von Unbewegtheit und Konservierung – verwan-
delt sich nach und nach in das Paradigma f�r die Wirklichkeit
insgesamt. Alles, was in der Welt erscheint und verschwindet,
tritt in ihr zum Vorschein und in sie taucht es wieder ab. Sie ist
das große Becken, dem alles entspringt und zu dem alles zu-
r�ckkehrt: Blumen, Landschaften, Perspektiven, Hoffnungen,
Verlangen, Wahrheit, G�te, Sch�nheit, Gerechtigkeit, Liebe.

90

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Denn das Sein eines Dings zu bestimmen, heißt sagen, was es
ist, wenn es nicht offenliegt, wenn es unter alles andere ge-
mischt ist; die Gerechtigkeit ist in Wahrheit keine Gerechtig-
keit, noch die Wahrheit Wahrheit, noch die Hoffnung Hoff-
nung oder die Liebe Liebe. Alles ist, was es nicht scheint. In
Wirklichkeit betr�gt uns alles. Im Hinblick auf die spontane
Offenbarung der Dinge ist Misstrauen angebracht, sie m�ssen
dazu gezwungen werden, uns ihren unbestechlichen Grund zu
enth�llen. Wenn wir es so anfangen, d.h. mit Entschiedenheit
und Konsequenz, werden wir letztendlich sehen, dass der kau-
sale Determinismus alles in einer unendlichen Kette von Ur-
sachen verzahnt und alles in der universellen, omnipotenten
Identit�t verortet.

Nichtsdestotrotz ist der Anspruch der Wissenschaft voll-
kommen gerechtfertigt. Es ist klar, dass die Physik recht hat,
wenn sie ihre Gesetze und Hypothesen formuliert, und ebenso
die Biologie, die Psychologie und die Psychiatrie. Es w�re un-
vern�nftig und sogar grotesk, wenn der Laie versuchte, mit
seinen Argumenten ihre G�ltigkeit infrage zu stellen, oder
die Stringenz ihrer Methoden und Ergebnisse anzuzweifeln.
Das liefe auf harmloses Geschw�tz oder leeres Gerede hinaus.
Der erste Schritt der Wissenschaft ist v�llig gerechtfertigt und
ihr ganzer Ruhm leitet sich von der Perfektion ab, mit der sie
ihn umsetzt. Es handelt sich um einen Prozess progressiver
Objektivierung und gleichzeitiger Idealisierung, dessen Ziel
die Errichtung oder Anerkennung einer unpers�nlichen Welt
ist. Die Wissenschaft interessiert sich f�r die »Dinge« und nur
f�r die »Dinge«. Sie will wissen, was die Dinge sind, ungeach-
tet des Wollens und Strebens und jeder pers�nlichen Wert-
sch�tzung. Das ist die reine Spekulation, die »Rettung der Er-
scheinungen«, von der Galileo in Anlehnung an Platon spricht.
Die Wirklichkeit der Erfahrung verlangt nach Rettung. Die
Physik rettet sie durch ihre Hypothesen. Mit dem beein-
druckenden Apparat ihrer Hilfsmittel und Methoden gibt sie

91

Abstraktion und Fiktion

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

dem Menschen �berdies eine zum Werkzeug geschrumpfte
Welt, eine Maschine, die virtuell zur Verwirklichung aller Zie-
le der Technik und des praktischen Lebens bef�higt ist.

Aber der zweite Schritt der Wissenschaft und Philo-
sophie, n�mlich die Verk�rzung der ganzenWelt auf die nat�r-
liche Wirklichkeit, geht eindeutig zu weit. Nichts legitimiert
die Verengung des Kosmos auf ein gleichm�tiges, schema-
tisches und abstraktes Instrument, das die Physik hypostasiert.
Auch das ist die Wirklichkeit, aber nicht das allein. Mit dieser
Amputation ger�t aus dem Blick, dass die »Natur« ihre ganze
G�ltigkeit in dem Anspruch des Dings verankert, �ber seine
fl�chtige Erscheinung hinaus einen transzendenten Wert zu
besitzen. F�llt dieser Anspruch weg, verliert das Ding seine
Legitimit�t und Wirklichkeit. Mit Blick auf dieses hypotheti-
sche Konstrukt erweist es sich daher als wenig vern�nftig, zu
behaupten, die wahrgenommene Wirklichkeit, die seine ganze
Grundlage darstellt und das Einzige ist, was dem Konstrukt
Sinn verleiht, sei schlichtweg inexistent und ihr Anspruch
nichts weiter als ein Anspruch. Das mathematische Geb�ude,
das die Physik stolz pr�sentiert, ist nur mit Blick auf eine chro-
matische, multiforme Wirklichkeit sinnvoll, die anhand end-
loser Perspektiven wahrgenommen wird und reich an endlosen
Verweisen, Dimensionen und Virtualit�ten ist. Die Physik
muss sich daher in den Dienst der Wirklichkeit stellen und
hat kein Recht, sich gegen sie aufzulehnen. Sie verwirklicht
eine ihrer Zielsetzungen, oder versucht es zumindest, n�mlich
die, ein »Ding«, d.h. eine unabh�ngige und konsistente Wirk-
lichkeit zu sein, in sich und durch sich. Aber dieser niemals
vollkommen verwirklichte Anspruch sch�pft ihre Wirklichkeit
nicht aus. Und es ist nicht m�glich, die konkrete und lebendige
Erfahrung mit ihren vielz�hligen Perspektiven auf nur eine
davon zu beschr�nken, auch wenn diese die Hauptperspektive
sein sollte. Die Wirklichkeiten der Erfahrungswelt wollen
»Dinge« sein, aber zugleich sch�ne oder gerechte oder elegante

92

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

oder loyale Dinge. Und einige davon verzichten sogar darauf,
»Dinge« zu sein, geben es nicht einmal vor bzw. werden es
niemals vorgeben. So z.B. das Bewusstsein oder die Gerechtig-
keit oder die Liebe. Es ist nicht legitim, alle Bestrebungen auf
eine einzige zu verk�rzen, noch diese als die einzig legitime
darzustellen, und weniger patente Wirklichkeiten als »Dinge«
zu betrachten, die sie doch offensichtlich nicht sind.

Aus dem Gesagten geht eindeutig hervor, dass die positive
Wissenschaft auf jedem ihrer Gebiete, wenn sie begr�ndete
und evidente Folgerungen aufstellen will, eine Voraussetzung
erf�llen muss, eine beschr�nkende Abstraktion: Sie muss
einen Standpunkt einnehmen, und von diesem aus darf sie
nur das ber�cksichtigen, was ihrem Zweck dient; sie muss also
alles beiseitelassen, was die methodische Klarheit ihrer Belan-
ge beeintr�chtigen k�nnte. Bei der Anwendung ihrer Metho-
den auf die totale Erfassung der Welt und des Lebens f�hren
die Imperative der analytischen Methode zu einer schonungs-
losen Reduktion. Auf die Totalit�t der Welt angewandt ver-
nichtet die innerhalb gewisser Grenzen v�llig gerechtfertigte
Reduktion diese, anstatt sie zu erkl�ren. Denn, wenn alle Din-
ge dasselbe w�ren (so wie in der Nacht »alle Katzen grau sind«
(Hegel)), wenn z.B. alle Dinge gr�n w�ren, dann ließe sich das
Gr�n nicht mehr unterscheiden. Wenn alle Dinge gleich sind,
l�sst sich keine Unterscheidung treffen. Der urspr�ngliche An-
spruch auf Klarheit und Differenzierung f�hrt uns in die gr�ß-
te Verwirrung. Die als der Inbegriff f�r Leben und Welt erach-
tete positive Wissenschaft wird zu reinem Nihilismus.

Die Physik ist ein Teilaspekt der Wirklichkeit. Die »Na-
tur« und ihre mechanische Artikulierung ist ein evidentes Ele-
ment des Kosmos. Wenn sie darauf beschr�nkt wird, zeigt sich
ihre Funktion als entbehrlich und vollkommen eindeutig. Aber
die »Natur« ist nicht die ganze Wirklichkeit, sondern nur ein
Aspekt oder ein Teil von dieser. Das »�bernat�rliche« kann
nicht auf das »Nat�rliche« verk�rzt werden. Genau das Ge-

93

Abstraktion und Fiktion

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

genteil ist zu unternehmen: Die »Natur« muss als eine der
mannigfaltigen Arten betrachtet werden, anhand derer sich
das »�bernat�rliche« offenbaren kann. Die unmittelbare, kon-
krete, gelebte Wirklichkeit ist »�bernat�rlich«, ist der Natur
vor- und nachgesetzt. Sie ist das wahre ontologische Prius. In
ihr und als einer ihrer Bereiche (um einen ihrer grundlegen-
den Anspr�che zu vollenden und ihm Rechtm�ßigkeit zu ver-
leihen) erweist sich die Physik als eine der hervorragendsten
Errungenschaften des menschlichen Bewusstseins.

Die konkrete Wirklichkeit

Man wird unschwer erkannt haben, dass wir hier dem Wort
»�bernat�rlich« keine theologische oder mystische Bedeutung
geben. Unser Problem ist ein anderes: Ohne Vorurteil m�ch-
ten wir festhalten, dass die Natur, so wie wir sie gerade
beschrieben haben – die Natur Kants und Newtons, die zwei-
felsohne die Natur der modernen Physik in ihrer ganzen
Spannweite ist –, nur eine Abteilung der Wirklichkeit dar-
stellt. Einsteins Formeln zur Definierung des �quivalenzprin-
zips sind eine Wirklichkeit. Aber da ist ebenfalls und mit glei-
chem Recht die Liebe, die sich zwischen die K�rper und Seelen
zweier Verliebter stellt. Es ist absurd, zu behaupten, dass das
nicht wahr sei, dass es sich dabei um eine illusorische Phantas-
magorie handele. Es reicht, an die unberechenbaren Folgen zu
denken, die die Liebe mit sich bringt. Sie ist kein »Ding«, noch
gibt sie vor, ein solches zu sein, noch will sie als ein solches
betrachtet werden. Tats�chlich ersch�pft sich der Seinsbereich
nicht im »Dingsein«.

Mit der Behauptung, dass in dem Ph�nomen, das wir ge-
meinhin Liebe nennen, kein reales und effektives Ding ent-
halten ist, wird dieser Aussage eine besonders weitreichende
Bedeutung gegeben. Damit wird gesagt, dass es sich um etwas

94

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Illusorisches, Fiktives, Abgeleitetes und Unoperatives handelt,
womit die Liebest�tigkeit in ihrer Gesamtheit auf die Schema-
ta der naturalistischen Metaphysik zur�ckgestuft wird. Indes,
wenn die Sublimierung eine Fiktion ist – was ist dann eigent-
lich das Reale und Untergr�ndige? Libido? Lust? Im Endeffekt
beschr�nken sich diese �ußerst formalen, vagen Aktionen auf
Manifestationen der Geschlechtstriebe, und diese lassen sich
leicht auf unbewusste Aktivit�ten zur�ckf�hren, die durch or-
ganische Funktionen ausgel�st werden.

Es gilt daher, die Genese des affektiven Lebens zu »erkl�-
ren«, sowie die Evolution der Kr�fte, die dieses Leben im
menschlichen Individuum aufrechterhalten. Hier, wie �berall,
unterscheiden sich zwei Arten vonWirklichkeit: Eine feste un-
tergr�ndige Wirklichkeit, die im oben genannten Sinne »ding-
lich« ist, und eine fiktive Wirklichkeit, die sich von jener ab-
leitet und ihre oberfl�chliche Phosphoreszenz ist: Erscheinung,
Illusion, Epiph�nomen.

Stellt man das Problem im engen Sinne, kommt es zu
zwei gleichsam falschen Deutungen, die gerade in ihrem Ge-
gensatz denselben Irrtum aufweisen. Einmal wird behauptet,
dass in dem Grad, wie die Naturwissenschaft fortschreitet, die
reine Psychologie an Grund verliert, sodass letztendlich jene
dazu bestimmt sei, diese vollst�ndig zu �bernehmen. Eine ein-
zige Wirklichkeit, so wird vertreten, bildet den Ausgangs-
punkt, und der Dualismus der Wissenschaften, die sich mit
ihr besch�ftigen, sei nur ein Resultat der methodischen Un-
ausgereiftheit einer von ihnen. Dagegen wird durch den Ver-
weis auf eine irreduzible Dualit�t Einspruch erhoben. Die eine
Wissenschaft k�nne nicht durch die andere absorbiert werden,
weil jede von ihnen eine andere Wirklichkeit behandelt. Seele
und K�rper sind zwei heterogene Elemente, die gemeinsam
und vermischt die prek�re Einheit des pers�nlichen Lebens
ausmachen.

Beide gegens�tzlichen Behauptungen basieren auf der-

95

Die konkrete Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

selben irrigen Deutung den Inhalt und Gegenstand der Wis-
senschaften betreffend. In Wirklichkeit vermag die Natur-
wissenschaft niemals die Totalit�t der Lebensph�nomene zu
erfassen. Der eigentliche Grund liegt tiefer. Die positive Wis-
senschaft – in unserem Fall die Physiologie oder die naturalis-
tische Psychologie – gr�ndet immer, wie die Physik, auf einer
Abstraktion und sieht sich in ihrer Entwicklung st�ndig durch
die Voraussetzungen dieser prim�ren Abstraktion bedingt. Die
Physiologie und die naturalistische Psychologie betrachten das
Leben aus einem bestimmten Blickwinkel. Von ihrem Stand-
punkt aus haben sie recht. Sie studieren gewisse Aspekte des
Lebens, aber nur diese Aspekte, sonst nichts: physiochemische,
mechanische oder �hnliche Aspekte, gem�ß der jeweils an-
gewandten Methode. Und diese Aspekte untersuchen sie zu
jedem Zeitpunkt und in jeder Wirklichkeit.

Aber selbst wenn sich diese Aspekte immer in jedem Le-
bensph�nomen vorfinden ließen, w�rde die Psychophysiologie
doch nicht die Biologie ersch�pfen. Zu denken, dass jene eines
Tages in der Lage w�re, uns die Gesamtheit des menschlichen
Lebens zu erkl�ren, hieße, dem Irrtum zu erliegen, der darin
besteht, zu glauben, dass sich eine konkreteWirklichkeit durch
eine Abstraktion ersetzen lasse. Die Psychophysiologie ist nur
wahr, wenn wir ihren abstrakten Charakter und ihre metho-
dischen Voraussetzungen in Betracht ziehen. Von dem Mo-
ment an, wo man das Konkrete durch ihre abstrakten Schema-
ta ersetzen will, h�rt die Psychophysiologie auf, wahr zu sein.

Das betrifft die Psychophysiologie und alle Einzelwissen-
schaften. Sie beruhen allesamt auf Abstraktionen, unter-
suchen Teilaspekte der Wirklichkeit. Solange sie nichts ande-
res zu tun vorgeben und sich ihrer Grenzen bewusst sind, ist
an ihrer Legitimit�t nicht zu zweifeln. Sie vermitteln uns
mehr oder weniger wahrscheinliche Wahrheiten, die aber im-
mer partiell und hypothetisch sind. Sie k�nnen uns niemals
»die Wahrheit« enth�llen. Die Wirklichkeit ist konkret und

96

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

lebendig. Ihre einzelnen Aspekte hingegen sind isoliert, abs-
trakt und tot.

Dieser Sachverhalt gewinnt an Klarheit, wenn wir von
der Psychophysiologie zur Anatomie oder Histologie �berge-
hen. Dabei wird deutlich, dass die Naturwissenschaft selbst
sich dieser Tatsache bewusst ist. Dem lebendigen Wesen, das
atmet, springt, liebt und hasst, wird, wenn es tot ist, ein St�ck
entnommen, das man f�rbt. Und anhand dieser winzigen
Wirklichkeit, die auf so wunderbare Weise deformiert ist, ver-
sucht man, eine Erkl�rung f�r das Leben zu finden. Die Psy-
chophysiologie unternimmt im Grunde etwas sehr �hnliches.

Das ist das Grundmerkmal der positiven Wissenschaft
insgesamt. Daran gebunden sind ihr Prestige und ihre Gren-
zen. Deshalb auch ist die Metaphysik, und die sie vorbereiten-
de deskriptive Wissenschaft, die einzige Wissenschaft der
Wirklichkeit.

Wir werden f�r die Welt und f�r die Wissenschaft, die sie
zu erforschen sucht, nur eine Rettung finden, wenn wir eine
integrale Perspektive annehmen, die darauf abzielt, alle
Aspekte und Standpunkte abzudecken. Wie wir schon ange-
deutet haben, bedeutet Wissenschaft Denken, Klarheit und
Unterscheidung, Verstand und Vernunft. Und die Vernunft
l�sst sich nicht ohne die treibenden Kr�fte des Glaubens und
der Liebe praktizieren. Grundlegender als die Atome und die
Zellen, die Sekretionen und die Instinkte ist f�r unseren
Zweck die Intelligenz, die diese denkt, und grundlegender als
die Intelligenz ist der Lebenstrieb, der uns zum Denken be-
wegt. Der Gebrauch der Intelligenz ist ein Akt der Liebe. Die
Wissenschaft kann nicht die Gesamtheit des menschlichen Le-
bens und alle seine Bestrebungen, Antriebe, Illusionen und
Ideale »erkl�ren«, denn die Wissenschaft ist ihrerseits eine
Funktion des menschlichen Lebens und eine seiner grund-
legenden Ideale. Ohne ein der Wahrheit gewidmetes Leben
gibt es keine Wissenschaft.

97

Die konkrete Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Damit die Wissenschaft ihren vollen Sinn erlangen kann,
m�ssen wir einen Standort suchen, der h�her liegt als sie.
Diese Aussage darf nicht mit einem vagen »Mystizismus« ver-
wechselt werden. Einen der positiven Wissenschaft �berge-
ordneten Standpunkt einzunehmen, bedeutet nicht, sich au-
ßerhalb der Vernunft zu stellen, sondern nur außerhalb der
methodischen Ans�tze, die jede einzelne der wissenschaft-
lichen Disziplinen vertritt. Die Wissenschaften – Physik, Che-
mie, Physiologie, Psychologie – beanspruchen einen jeweils
spezifischen Bereich der Wirklichkeit. Der ist f�r jede einzelne
davon ein unabdinglicher Imperativ. Die Philosophie sucht
ihren Platz außerhalb dieser Reviere, in einer Perspektive, die
nicht abstrahiert und nichts ausl�sst, die der Gesamtheit der
Dinge (die Wissenschaften mit eingenommen) innerhalb der
Erfahrung des menschlichen Lebens einen Sinn geben will.
Jede Wissenschaft reserviert sich einen Teil der Wirklichkeit.
Die Philosophie versucht, die Gesamtheit der Teilbereiche zu
�berblicken. Und dieser Vorsatz l�sst sich nur anhand einer
rigorosen Anwendung der Vernunft durchf�hren.

Nat�rlich will »Gesamtheit« nicht sagen, dass sich die
Philosophie mit der gesamten Wirklichkeit befasst und die
Wissenschaften mit einem Teil davon. Auch die Physik befasst
sich mit der ganzen Wirklichkeit und postuliert Gesetze, die
f�r das gesamte Universum g�ltig sind. Die Philosophie kann
nur einen Ausschnitt der Wirklichkeit behandeln. Es handelt
sich nicht um einen quantitativen Unterschied, um gr�ßere
oder kleinere Ausschnitte des Universums, sondern darum,
dass die – totale oder partielle – Wirklichkeit, die sie unter-
suchen, von der Physik und den Einzelwissenschaften im All-
gemeinen auf partielle Weise – Aspekte und abstrakte Sche-
mata – betrachtet wird, wohingegen die Philosophie sie auf
umfassende Weise behandelt, n�mlich anhand der Integration
aller Blickpunkte und aller schematischen Aspekte in eine to-
tale organische Einheit.

98

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Was unser Problem betrifft, ist es nicht so, dass die reine
Psychologie eine Wirklichkeit behandelt und die Psychophy-
siologie eine andere. Es gibt eine konkrete Gesamtwirklichkeit,
deren Teilaspekte von verschiedenen positivenWissenschaften
untersucht werden. Der Blickpunkt der Philosophie und der
deskriptiven Wissenschaft ist der totale Blickpunkt der Erfah-
rung und des Lebens. In ihm und durch ihn erhalten die abs-
trakten Aspekte der Einzelwissenschaften, die als Momente
der gelebten Wirklichkeit angesehen werden, ihren Sinn.

Es besteht daher kein Zweifel, dass die physiologische T�-
tigkeit und die Manifestationen der prim�ren Vitalit�t auf das
Liebesleben einwirken, genau wie sie alle Manifestationen des
geistigen Lebens beeinflussen; das Liebesleben ist davon im
gleichen Maße betroffen wie die mathematischen Kalkulatio-
nen. Wenn wir aber das gesamte Leben auf sie verengen, und
die organischen Handlungen sich ihrerseits auf psychophysi-
sche Mechanismen beschr�nken und diese wiederum auf den
elektromechanischen Ablauf der intraatomischen Prozesse,
verschwindet nicht nur die Liebe, sondern ebenfalls die Organe
und Dr�sen, die Sekretionen und das ganze Leben: Die Liebe
ist eine Manifestation des Lebens und das Leben eine Manifes-
tation des Todes.

Unser Problem geht �ber die Physik und Naturwissen-
schaften hinaus. Der Gegenstand der Physik – Atome, Elektro-
nen – ist dem Leben ganz fremd. Niemand lebt in einer solchen
Welt. Wenn wir das »real« nennen, ist nat�rlich die Liebe, wie
alles, was ureigentlich vital ist, nicht real. In diesem Fall ist
unser Problem kein Problem von »Wirklichkeiten« – mecha-
nischer und physischer Wirklichkeiten –, sondern eine Frage
der Einstellungen, Absichten, Zielsetzungen und Bewertun-
gen. Das Leben interessiert sich nicht f�r Atome, noch stellen
ihre Bewegungen im Allgemeinen ein Problem f�r die spezi-
fisch menschliche Aktivit�t dar.

Die Liebest�tigkeit ist wie alle anderen Aktivit�ten dem

99

Die konkrete Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Rhythmus der biochemischen Gesetze unterworfen, die Teil
der Gesamtstruktur des Kosmos sind. Aber diese jedem Gef�hl
und Sinn gegen�ber indifferenten Mechanismen, die identisch
oder analog sind, ganz gleich welche Richtung und Wert ein
Verhalten hat, sind genau das, was im Leben kein Leben ist,
n�mlich der materielle Tr�ger einer �ußerst komplexen Reihe
von Emotionen und Bestrebungen, Sehns�chten und Hoff-
nungen, Neigungen, Geschicken und Idealen, die einem Leben
Sinn geben und das Profil einer Pers�nlichkeit formen.

Das Leben in allen seinen organischen und anorganischen
Formen ist vornehmlich Farbe, Form, Bewegung, Impuls, Ten-
denz, Abenteuer. In diesem Sinne k�nnte man sagen, dass das
Leben – das spezifisch Vitale des Lebens – keine Sache von
»Wirklichkeiten« ist, sondern von »Erscheinungen« und »Illu-
sionen«. Leben ist Glaube und Hoffnung, bedingungslose Hin-
gabe, Orientierung, Sinn. Und der Glaube und die Hoffnung
leben ausschließlich in der Liebesbewegung.

Man wird einwerfen, dass alles unmittelbar Gelebte eine
physische Komponente beinhaltet und sich sozusagen inner-
halb eines Koordinatensystems bewegt. Das ist wahrscheinlich
richtig. Ohne eine vorschnelle Meinung zu diesem metaphysi-
schen Problem zu bilden, wollen wir jedoch zu bedenken ge-
ben, dass das Physische im engen Sinne nicht die wesentlichen
Fragen des Lebens und der Liebe betrifft. Die gelebte Wirklich-
keit vermittels ihrer bedingungslosen Reduktion auf psycho-
physiologische Mechanismen »erkl�ren« zu wollen, hieße, sie
alsWirklichkeit zu verkennen. Das ist nicht das Leben; noch ist
das die Liebe, auf der das Leben basiert. Sie sind es nicht, noch
geben sie sich daf�r her. Will man sie solcherart beschr�nken,
dann vergewaltigt, verdreht, deformiert und vernichtet man
sie in ihrer eigenen, authentischen Wirklichkeit. Damit sagt
man, was sie nicht sind, und nicht, was sie sind. Genau wie
eine Venus des Tizian keine Farbmischung »ist« und ebenso

100

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

wenig das Ergebnis chemischer Formeln, die aus der Farbe ein
»Ding« machen.

Der Naturalismus kann sagen, was bestimmte Dinge sind,
wenn sie nicht erscheinen. Er hat nicht das Recht, die unge-
heure Vielfalt der von der Wirklichkeit enth�llten Ph�nomene
auf dieses nicht sichtbare Sein zu verengen, noch darf er be-
haupten, dass sie dieses Sein »sind«. M�glich, dass sie es teil-
weise sind, dass auch das Sein auf eine formale oder bestim-
mende Weise in ihre Komposition eingeht. Aber keineswegs
sind sie es in ihrer Gesamtheit und ebenso wenig aus formaler
oder definitorischer Sicht.

Hinter dem intellektuellen Bewusstsein, das sich nach
dem Identit�tsgrundsatz richtet und aus einer tiefer gelegenen
Quelle gespeist wird, steht implizit das Liebesbewusstsein und
konfrontiert das Leben mit seinen unerl�sslichen Forderun-
gen. Augustinus hat das klarsichtig erkannt. Pascal geht den
von Augustinus eingeschlagenen Weg weiter, indem er der in-
tellektuellen Logik, die die Ordnung des Seins zu bestimmen
sucht, eine Logik des Herzens entgegensetzt, die die Ordnung
der Liebe st�tzt und strukturiert. Die Ph�nomenologie (Max
Scheler) und die moderne Tiefenpsychologie stimmen trotz
ihrer unterschiedlichen und sogar gegens�tzlichen Methoden
in der Feststellung dieser Tiefenschicht der Erfahrung und
ihrer entscheidenden Rolle f�r die Gliederung des Bewusst-
seins �berein. Jede »Rationalisierung« gr�ndet auf irreduzi-
blen Entschl�ssen der Gef�hlswelt. Ungeachtet der naturalis-
tischen Umgebung, die diese Gef�hlswelt einrahmt, ist klar,
dass uns der in jeder Erfahrung innewohnende Anspruch auf
G�ltigkeit, d.h. die Wahrnehmung vom Wert der Dinge oder
der Dinge als Werttr�ger, durch das Liebesbewusstsein �ber-
mittelt wird und ausschließlich in einem liebevollen Umfeld
m�glich ist.

Es sei daran erinnert, dass wir uns allein auf die urspr�ng-
liche Wahrnehmung beziehen, nicht auf die Beurteilung der

101

Die konkrete Wirklichkeit

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Xirau (48258) p. / 8.8.2007

Werte oder G�ter. Das Urteil ist in diesem Fall eine zweitran-
gige abgeleitete T�tigkeit, die die Wahrnehmung voraussetzt,
auf die sie wirkt. Die reine Wertwahrnehmung findet vorher
statt und geht jedem m�glichen Urteil voraus, jedem geistigen
Unterfangen, das sich auf Werte und G�ter bezieht.

102

Die Liebe und die positive Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997314-68
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Auflösung der Liebe
	Die Wissenschaft und das Leben
	Die Wahrnehmung und ihre Ansprüche
	Die naturalistische Abstraktion
	Grenzen ihrer Legitimität
	Abstraktion und Fiktion
	Die konkrete Wirklichkeit

