
9. Privilegierungen

In literarischen Texten lässt sich auf Privilegierungen schließen, wenn eine lite-

rarische Figur nicht markiert wird. So gilt eine literarische Figur nach Toni Mor-

rison in der nordamerikanischen Literatur als ›weiß‹ und ›männlich‹, falls diese

Merkmale in ihrer Charakterisierung unbesprochen bleiben.Diese Kategorien sind

den Grunddualismen ›Geschlecht‹ und ›»Rasse«/Hautfarbe‹ und der dominieren-

den Seite zuzuordnen. Dabei wirken Figurenkonstellationen und Ereignisse auf

die Charakterisierung auf der dominierenden Seite ein. Das folgende Kapitel un-

tersucht, wie Privilegierungen in Meijsings Korpus inszeniert werden. Ich kon-

zentriere mich bei dieser Analyse auf privilegierte literarische Figuren, denen ein

Wechsel auf die dominierte Seite droht oder die ihre dominierende Position verste-

tigen wollen. Dabei postuliere ich nach Morrison und Meijer, dass im Textkorpus

nicht markierte Charakterisierungen als ›weiß‹, ›männlich‹ und ›heterosexuell‹ zu

setzen sind.Darüber hinauswirken die Kategorien ›Nation/Staat‹ (niederländisch),

›Sesshaftigkeit/Herkunft‹ (Migration aus den Niederlanden::Migration in die Nie-

derlande) und ›Religion‹ (christlich::andere Glaubensrichtungen). Falls keine an-

deren Informationen zu einer literarischen Figur vorliegen, gilt daher die Prämis-

se, dass diese als christlich sozialisierte:r Niederländer:in ohne Migrationshinter-

grund (in die Niederlande) zu charakterisieren ist. Wie in den vorangegangenen

Abschnitten greife ich Erkenntnisse zu Erinnerungskonstruktionen im Textkorpus

auf, womit ich aufzeige, wie diese mit den hier vorgestellten Identitätskonstruk-

tionen verknüpft sind.

9.1 Geschlechterverhältnisse

›Geschlecht‹ wurde als Inszenierung von Machtverhältnissen neben ›Rasse‹ und

›Klasse‹ auf vielfältige Weise untersucht. Die folgenden Analysen nehmen in den

Blick, wie in literarischen Texten ›weibliche‹ literarische Figuren Selbst- und

Fremdzuschreibungen verschränken und für sich selbst eine Position auf der

dominierenden Seite konstruieren.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Erinnerung und Identität

9.1.1 Das hässliche Entlein

Die Ich-Erzählerin in JSD, so wird gleich zu Beginn der Kurzgeschichte verdeut-

licht, ist nicht nur schön, sondern auch ›reich‹. Allerdings war sie zu Schulzeiten

ein »hässliches Entlein«, das im Ballettunterricht neben den »blonde engeltjes«1

(»blonden Engelchen«) deplatziert wirkte. Die Erzählerin erinnert sich, dass sie

sich als junges Mädchen unattraktiv fand und Freddy sie sein ›hässliche[s] klei-

ne[s] Entlein‹ nannte:

Freddy noemde me altijd het lelijke jonge eendje als hij vroegere foto’s van me

bekeek. Daar stond ik bijvoorbeeld tussen al die blonde engeltjes die op ballet

de pasjes van de juffrouw nadeden en stapte met brilletje en beugel voor mijn

tanden heel verbaasd precies de andere kant op.2

In der durch die Fotografie medialisierten Erinnerung markiert die Erzählinstanz

die anderen Balletttänzerinnen als ›blond‹. Aus dieser Markierung kann geschlos-

sen werden, dass die Erzählerin zwar ›weiß‹, aber nicht ›blond‹ ist, womit ihr ein

›körperliches‹ Attribut für Attraktivität fehlt, das mit der Differenzkategorie ›Ge-

sundheit‹ verknüpft wird, angestoßen durch das Tragen der Zahnspange. Diese

Darstellung bildet einen Kontrast zur Verknüpfung der Strukturkategorie ›Kör-

per‹ mit ›»Rasse«/Hautfarbe‹ beziehungsweise ›Ethnizität‹, die bei Joey Santas Be-

schreibung dessen Attraktivität und sportlichen Erfolg erklärt. Bei der Erzählerin

kommt diesen Attributen die Funktion der Abwertung zu, die sich in ihren kogni-

tiv-motorischen Fähigkeiten äußert. Für Ballett muss man nicht nur ›weiß‹, son-

dern auch ›blond‹ sein. Als kognitiv-motorische Fähigkeit ›weißer‹ und ›blonder‹

Mädchen scheint Ballett hier zur Markierung der Dominierenden zu werden, die

in der Kurzgeschichte mit dem ›unten‹ angesiedelten Sport des Boxens kontras-

tiert wird,3 wobei diese Sportarten ›geschlechtlich‹ konnotiert sind. Die weitere

Identitätskonstruktion der Erzählerin zeigt Schnittstellen zu den Differenzkate-

gorien ›Klasse/Sozialstatus‹, ›Gesundheit/Behinderung‹ und ›Besitz‹ auf. Die Über-

windung ihrer missratenenWeiblichkeit wird zunächst durch Freddys Liebe zu ihr

eingeführt und durch Joey Santas Liebe bestätigt. Die Darstellung der Geschehnis-

se weist auf einen Wechsel der dominierten hin zur dominierenden literarischen

1 JSD, S. 56.

2 Ebd. »Freddy hatte mich immer das hässliche kleine Entlein genannt, wenn er frühere Fotos

von mir betrachtete. Da stand ich zum Beispiel zwischen all den blonden Engelchen, die im

Ballett die Schritte von Fräulein nachmachten, und ich trat mit Brille und Bügel auf meinen

Zähnen sehr überrascht genau zur anderen Seite.«

3 Studien weisen immer wieder eine vom Sozialstatus abhängige Beteiligung an Sportarten

aus, siehe dazu zum Beispiel die für Deutschland ausgeführte Studie von Albert, Katrin.

Sportengagement sozial benachteiligter Jugendlicher. Eine qualitative Längsschnittstudie in den Be-

reichen Freizeit und Schule. Wiesbaden: Springer, 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 223

Figur hin. Das Gefühl des Deplatziert-Seins, in dem neben den Kategorien ›Kör-

per‹ und ›»Rasse«/Hautfarbe‹ die Kategorie ›Klasse/Sozialstatus‹ als Markierung

angestoßen wird, hallt bis in ihr Erwachsenenleben nach. Obwohl sich die Ich-

Erzählerin ihrer Popularität und Schönheit bewusst ist, ist sie der Überzeugung,

sie würde in Illustrierten abgebildet,weil sie zu den ›Reichsten‹ der Gesellschaft ge-

hört und oftmit Joey Santa, einem der wohlhabendsten ›Männer‹, zu sehen ist.4 Sie

verneint in erster Linie dadurch die Zuschreibung einer gelungenen ›Weiblichkeit‹,

die ihr von außen und von Freddy, Joey Santa und ihremHuthändler Holkema5 an-

getragen wird. Dabei fokussiert sie sich auf ihren materiellen Wert, der für sie als

Zeichen einer gelungenen ›Weiblichkeit‹ gilt. Es lässt sich daraus ableiten, dass

›Körperlichkeit‹ und ›Besitz‹ statusgeladener sind als ›gesellschaftlicher Entwick-

lungsstand‹. ›Intelligenz‹ vermag die körperlichen Attribute auszugleichen, obwohl

dies in der Kurzgeschichte auf den ersten Blick anders erscheint. Freddy wird als

dem ›Schachspieler‹ eine raffinierte Boxstrategie nachgesagt, trotzdemkann er den

›körperlich‹ überlegenen, größer gewachsenen Joey Santa nicht besiegen. Joey San-

ta ist, wie es die Ich-Erzählerin beschreibt, aufgrund seiner vermeintlich afrika-

nischen Körpereigenschaften dem kleineren Freddy überlegen. Wiederholt betont

die Ich-Erzählerin die körperlichen Attribute Joey Santas, zu dem sie sich hingezo-

gen fühlt. Sie sieht Joey Santa dabei als Feind, gleichzeitig als sexuelles Objekt und

unterstellt ihm seinerseits ein Fetischisieren ›weißer‹ Frauen: »Misschien vindt hij

het een uitdaging om de weduwe van zijn slachtoffer te veroveren. Wie weet valt

hij op blanke vrouwen. Een primitief instinct voor dat soort overwegingen zal hem

niet vreemd zijn. Niet voor niets heb ik hem bezig gezien in de ring.«6

Die Ich-Erzählerin charakterisiert Joey Santa als einen Archetypen, wie er von

Frantz Fanon eingeführt wurde: Der ›schwarze Mann‹ fetischisiert ›weiße Frauen‹,

um eine Subjektposition gegenüber ›weißen Männern‹ zu behaupten, und verliert

in dieser Liebe jeglicheMacht, da er von ›weißen Frauen‹ nicht als ›weiß‹ anerkannt

wird.7 Die Ich-Erzählerin führt Joey Santas ›Nichtweißsein‹ ein, indem sie ›schwar-

ze‹ biologische Kennzeichen seines Körpers beschreibt und semantische Felder der

›Wildheit‹ in ihrer Charakterisierung mit ihm verbindet, wie aus den folgenden

drei Zitaten ersichtlich wird:

4 Vgl. JSD, S. 54.

5 Vgl. ebd.

6 Ebd., S. 62. »Vielleicht hält er es für eine Herausforderung, die Witwe von seinem Opfer zu

erobern. Wer weiß, vielleicht steht er auf weiße Frauen. Ein primitiver Instinkt für solche

Überlegungen wird ihm nicht fremd sein. Nicht ohne Grund habe ich ihn im Ring arbeiten

sehen.«

7 Vgl. Fanon, Frantz. Schwarze Haut, weiße Masken. Übers. E. Moldenhauer. Wien: Turia + Kant,

2016.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Erinnerung und Identität

Het zweet liep al in straaltjes van mijn rug toen Freddy en Joey Santa de ring in

kwamen. Geen groter verschil dan tussen die twee mannen. Freddy, een hoofd

kleiner dan Santa, klom ernstig naar boven, zijnmet blond dons overdekte schou-

ders opgetrokken, al was er nog geen sprake van een gevecht. Joey Santa’s prach-

tige lijf was gekleed in een zwart broekje, dat niet te onderscheiden was van zijn

donkerglanzende huid.8

Een enkele keer pakte Joey Santa Freddy beet en sloeg hij onder en boven op

zijn hoofd, in een razend tempo, als een dolgedraaide tijger. Achter mij zwoegde

en deinde de menigte. Het was een roofdierkooi. Na zes rondes waren Freddy’s

ogen dichtgeslagen.9

Langzamerhand raak ik gewend aan zijn zwarte hand op mijn hand, aan de geur

van zijn glimmende huid, aan zijn soepele manier van bewegen.10

Abgesehen von diesen diskriminierenden Körperbeschreibungen, in denen Joey

Santa vor einer kulturellen Folie als ›unzivilisiert‹ dargestellt wird, wird er fort-

während mit dem Teufel und dem Tod in Verbindung gebracht. Diese Konnotation

enthält die problematische Trope der Bedrohung ›Weißer‹ durch ›Schwarze‹. Sie

zeigt überdies hinsichtlich des Todes Freddys Joey SantasHandlungsohnmacht auf.

Denn Joey Santa mag sich im Kampf bewegen wie der Teufel, gegen den Tod kann

er nicht gewinnen. Wenn die Ich-Erzählerin die Kurzgeschichte mit dem Gedan-

ken abschließt, dass sie sich ruhig ansieht, wie Joey Santa gegen den Tod kämpfen

wird, ist sie sich sicher, dass der Tod schwärzer ist als Joey Santa. Sie formuliert

eine Schattierung der ›Hautfarbe‹, die mit Gefahr beziehungsweise Sicherheit ver-

bunden ist.

In JSD begehrt die Ich-Erzählerin gegen die dominierte Position des ›weibli-

chen‹ Handlungsspielraums auf. Dieses Aufbegehren beinhaltet Zuschreibungen

auf Seiten der Dominierenden. Dabei spielen in der Kurzgeschichte die sozialen

8 JSD, S. 59. »Der Schweiß lief in Strählchen über meinen Rücken, als Freddy und Joey Santa in

den Ring kamen. Kein größerer Unterschied als zwischen diesen zwei Männern. Freddy, ei-

nen Kopf kleiner als Santa, kletterte ernst nach oben, seine mit seinem blonden Flaumhaar

bedeckten Schultern hochgezogen, obwohl von einemKampf noch keine Redewar. Joey San-

tas prächtiger Körper war gekleidet in ein schwarzes Höschen, das nicht von seiner dunkel

glänzenden Haut zu unterscheiden war.«

9 Ebd. »Ein einziges Mal packte Joey Santa Freddy und schlug ihn von unten und oben auf

seinenKopf, in einem rasendenTempo,wie ein durchgedrehter Tiger.Hintermir keuchte und

schaukelte die Menge. Es war ein Raubtierkäfig. Nach sechs Runden waren Freddys Augen

zugeschlagen.«

10 Ebd., S. 61. »Allmählich gewöhne ich mich an seine schwarze Hand auf meiner Hand, an den

Duft seiner glänzenden Haut, an seine geschmeidige Art, sich zu bewegen.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 225

Positionen anderer und daraufhin anzuwendende ökonomische Stereotype und Fe-

tischisierungen eine Rolle. Joey Santas ›schwarze‹ Identität dient dazu, die privi-

legierte Rolle der Erzählerin zu betonen, die bei ihr durch die von Freddy zuge-

schriebene Rolle der »Königin« entstand.

9.1.2 Gegen Sexismus

Erinnerungen von Frauen an kulturgeschichtliche Ereignisse werden im Zuge der

oral history als Aufarbeitung des kommunikativen Gedächtnisses gesammelt. Ziel

ist es, im Zuge feministischer Projekte geschlechtsspezifische Informationen zu

sammeln, die gegen eine »männlich dominierte Historiographie«11 anschreiben.12

Die Inszenierung der Kurzgeschichte KGH wirkt wie eine willkürliche Erinne-

rung; die Erzählerin arbeitet als Erinnerungsträgerin ihre Lebensgeschichte auf

und scheint mögliche Fragen zu antizipieren. Durch diesen Effekt wirken die

Erinnnerungen der Erzählerin als emanzipatorisches Narrativ.13

In KGH erzählt die Protagonistin ihre Lebensgeschichte, in welcher der Zweite

Weltkrieg eine essentielle Rolle spielt. Die Ich-Erzählerin, die in Königshof14 lebt,

erinnert sich an die Geschichte ihres Hotels. Bereits als Kind war sie vom Bau des

Hotels fasziniert. Kurz vor dem Krieg übernahm sie das Hotel mit ihrem Ehemann

Jürgen. Die beiden erleben laut der Erzählerin eine fröhliche und erfolgreiche Zeit,

ihre ersten zwei Kinder werden geboren. Im Krieg leistet Jürgen Kriegsdienst, das

Hotel beherbergt kaum Gäste, es beginnt zu verfallen. Nach dem Krieg leitet die

Erzählerin das Hotel allein, Jürgen ist Alkoholiker. Er schläft in einem Hotelzim-

mer im oberen Stockwerk, die Ich-Erzählerin bezieht die Küche im Souterrain.

Der Nachzügler Hans wandert immer zwischen beiden auf und ab. Da die Ich-

Erzählerin erblindet und sich immer schlechter bewegen kann, bleibt sie in der

Küche.Geräusche undDüfte verraten ihr, ob dasHotel gut in Betrieb ist. Aus Angst,

11 Simonis, Annette. »Oral History«. In: Nicolas Pethes und Jens Ruchatz. Gedächtnis und Erinne-

rung, 2011, S. 425f.

12 Vgl. A. Erll. Kollektives Gedächtnis, S. 45f.; Olick, Jeffrey K., Vered Vinitzky-Seroussi und Daniel

Levy. »Introduction«. In: The Collective Memory Reader. Hg. J. K. Olick, V. Vinitzky-Seroussi und

D. Levy. Oxford: Oxford University Press, 2011, S. 3-62, hier S. 11.

13 Ein Beispiel einer Erzählung, die als oral history inszeniert ist, wäre The Handmaid’s Tale von

Margaret Atwood. Vgl. Tolan, Fiona. Margaret Atwood. Feminism and Fiction. Amsterdam/At-

lanta: Rodopi, 2007, S. 144ff.

14 Van Luxemburg verweist als Inspirationsquelle auf ein Landgut namens Koningshof in der

Nähe Haarlems, wo Doeschka Meijsing aufwuchs. Die Kurzgeschichte scheint jedoch eher

Bezug auf den bayrischen Ort Riemersdorf zu nehmen, der ohnehin als Heimatort der Erzäh-

lerin genannt wird (heute Konzell-Riemersdorf). Auch der deutsche Titel und die deutsche

Orthografie des Namens des Ehemanns, »Jürgen«, weisen darauf hin. Vgl. J. v. Luxemburg.

»Doeschka Meijsing. De hanen«.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Erinnerung und Identität

ihre Blindheit bei Renovierungsarbeiten nicht verstecken zu können, investiert sie

nicht mehr in das Hotel.

Die Erzählerin berichtet von Erfahrungen während der Kriegszeit abseits von

den Kriegsschauplätzen der Front, ohne eine kontrastierende Raumdarstellung an-

zubieten.Über die Front wird nichts erzählt, allerdings wird dasHotel als ein durch

den Krieg ebenfalls gefährdeter Ort skizziert. Dabei wird zunächst der Status der

Kriegshelden in ihrer einzigen Darstellung von Soldaten hinterfragt. Erstens, in-

dem Soldaten ambivalent dargestellt werden: »Soms kwamen er hele groepen sol-

daten. Die wees ik de deur want een vrouw alleen kan niet voor alles opdraaien.«15

Darauf aufbauend wird zweitens die Nachwirkung des Krieges verhandelt. Zu-

nächst wird das Bild des heldenhaften Heimkehrers und Soldaten über Jürgen de-

konstruiert: »Jürgens thuiskomst was een mislukking.«16 Denn es hielt » een halve

seconde een wagen voor ons stil en Jürgen tuimelde zonder bagage naar buiten.

Hij stonk naar urine en drank.«17

Nach Jürgens Rückkehr wird er als der Hoteldirektor angesehen und die Er-

zählerin von dieser Funktion zurückgedrängt.18 Die Erzählerin inszeniert in KGH

schließlich eine Gegenerinnerung, die gegen eine bestehende Erinnerungskultur

männlicher Dominanz anschreibt. Indem sie die vermeintlichen Kriegshelden nur

negativ zeichnet und Jürgen nicht die Rolle als Hoteldirektor zukommen lässt,

emanzipiert sie sich und stellt sich so auf die dominierende Seite.

Der Lebensrückblick der erblindeten Erzählerin in KGH ist über verschiede-

ne Analysekategorien in den Blick zu nehmen. Trotz einer reichen Selbstcharak-

terisierung der Erzählerin ist sie bezüglich der Differenzkategorie ›»Rasse«/Haut-

farbe‹ nicht markiert. Auffallend ist dabei, dass das Setting der Kurzgeschichte

eher auf eine deutsche Staatsangehörigkeit als auf eine niederländische deutet.

Unklar bleibt ihr Hintergrund bezüglich der Differenzkategorie ›Klasse/Sozialsta-

tus‹. Über die Beziehungen zu Bediensteten des Hotels wird angedeutet, dass sie

auf der Seite der Dominierenden zu verankern ist. Wie erwähnt, ist die Versteti-

gung dieser privilegierten Position eine Herausforderung für die Erzählerin; die

Bediensteten wollen sie zunächst mit den Differenzkategorien ›Geschlecht‹ und

›Gesundheit‹ deprivilegieren:

Langzamerhand lukte het me. Het personeel wist wie de baas was en wat het te

doen had; leveranciers kwamen op tijd; rancunes en jaloezieën werden achter

15 KGH, S. 40. »Manchmal kamen ganze Truppen von Soldaten. Denen zeigte ich die Tür, denn

eine Frau kann sich nicht um alles kümmern.«

16 Ebd., S. 40. »Jürgens Heimkehr war ein Fiasko.«

17 Ebd., S. 40. Denn es hielt »eine halbe Sekunde einWagen vor uns und Jürgen taumelte ohne

Gepäck nach draußen. Er stank nach Urin und Alkohol.«

18 Vgl. dazu Sangster, Joan. »Telling Our Stories. Feminist Debates and the Use of Oral History«.

In:Women’s History Review 3.1, 1994, S. 5-28.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 227

gesloten deuren afgehandeld en de gasten aten hun biefstuk zonder te weten

dat de tranen van het keukenmeisje in de saus gedrupt waren.19

Es gelingt der Erzählerin unter anderem, ihre privilegierte Position als Managerin

beziehungsweise Besitzerin des Hotels zu erhalten, indem sie mit der Differenz-

kategorie ›Klasse/Sozialstatus‹ arbeitet und andere als dominiert beschreibt. Die

Erzählerin konstruiert eine ›untere/nicht etablierte‹ Identität für ein Dienstmäd-

chen:

Soms worden er mensen geboren die speciaal aan de wereld geleverd worden

om geteisterd te worden. We hebben hier een meisje gehad dat in verwachting

raakte, aan de kant gezet werd, abortus pleegde en daarvoor in de gevangenis

terechtkwam. Het arme kind kwam totaal verbijsterd hier weer terug om drie da-

gen lang alle borden uit haar handen te laten vallen, voordat ik haar ontsloeg.20

In KGH und JSD zeigen die ›weiblichen‹ literarischen Figuren die Komplexität in-

tersektionaler Identitäten auf; inwieweit man von dominiert oder dominierend

sprechen kann, hängt in starkemMaße davon ab, welche Verschränkungen bei den

›weiblichen‹ literarischen Figuren wirken. Die literarischen Figuren wollen in ih-

rem Selbstverständnis gängige Geschlechterstereotype übersteigen.

In der Erzählung Cadeautje hoort erbij (2012, Ein kleines Geschenk muss sein) wird

das mädchenhafte Verhalten einer erwachsenen Frau über den Fokalisator, den

Protagonisten, positiv konnotiert. Diese Charakterisierung ist Teil der Beschrei-

bung der vermeintlich perfekten Familie des Protagonisten. Dabei wird nicht un-

erwähnt gelassen, dass es in der Familie viele Streitigkeiten gibt und sich alle der

Illusion des Perfekten bewusst sind. Das Mädchenhafte setzt das Machtverhält-

nis in der Familie, wobei aus der Kurzgeschichte hervorgeht, dass die gewünschte

Dominanz des Protagonisten in seiner Ehe nicht vorherrscht. Ähnlich wird in Ro-

manenwie VEZ,DWC oder TT in einem Sprung von Ich-Erzählungen zu Erzählun-

gen in der dritten Person eine dominierende Position zugeschrieben. Für TT habe

ich argumentiert, dass die Professorin erzählt und die Ich-Erzählerin eine von ihr

gewählte literarische Vermittlungsweise ist. Darauf basierend habe ich angeführt,

dass in DWC und VEZ die darin auftretenden ›weißen, männlichen‹ Ich-Erzähler

19 KGH, S. 42. »Mit der Zeit war esmir gelungen. Das Personal wusste, wer der Boss war undwas

es zu tun hatte; Lieferanten kamen pünktlich; Ressentiments und Eifersüchteleien wurden

hinter geschlossenen Türen abgewickelt und die Gäste aßen ihr Beefsteak, ohne zu wissen,

dass die Tränen des Küchenmädchens in die Soße getropft waren.«

20 Ebd., S. 43. »Manchmal werden Menschen geboren, die nur zur Erde geliefert wurden, um

geplagt zu werden. Wir hatten hier ein Mädchen, das in andere Umstände geriet, zur Seite

geschobenwurde, abtrieb und dafür ins Gefängnis kam.Das armeKindwar völlig erschüttert

wieder hierher zurückgekommen und ließ drei Tage lang alle Teller aus ihren Händen fallen,

bevor ich sie entließ.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Erinnerung und Identität

jene Teile »schreiben«, in denen es sich um Erzählungen der dritten Person han-

delt. Während in DWC dabei sowohl ›männliche‹ als auch ›weibliche‹ Figuren be-

schrieben werden, handelt es sich im betreffenden Teil von VEZ umdie Darstellung

von Marthe, Didis Geliebter. Gerade von Maxʼ Beziehung zu seiner Schwester Didi

und der Komplexität dieser Dreierbeziehung führt diese Annahme dazu, dass Max

sich in diesem Teil ein Bild von Marthe in der dominierten Position entwirft, in

der sie für ihn keine Konkurrenz mehr darstellt. Von diesen Weiblichkeitsbildern

sind nun die Identitätskonstruktionen der hier analysierten Ich-Erzählerinnen zu

unterscheiden, die anstreben, über die Schnittpunkte mit anderen Differenzkate-

gorien auf der Seite der Dominierenden zu stehen.

9.2 Vater-Sohn-Verhältnisse

»I think whites are carefully taught not to recognize white privilege, as males are

taught not to recognize male privilege.«21 Das konstatiert Peggy McIntosh 1988 in

einem ihrer vielen Beiträge, in dem sie sich mit Privilegierungen ›heterosexueller‹

›weißer‹ ›Männer und Frauen‹ auseinandersetzt. In diesem Artikel betont McIn-

tosh, wie herausfordernd es ist, sich gleichzeitig für Diskriminierungsstrukturen

und eigene Privilegierungen zu sensibilisieren. Ich untersuche in diesem Teilkapi-

tel daher, wie die Privilegierungen ›weiß‹ und ›männlich‹ verhandelt werden, wenn

sie in literarischen Texten der dominierten Seite zugehörig dargestellt werden.

Dazu konzentriere ich mich auf Kurzgeschichten, in denen eine Abwertung der

Privilegierungen in Vater-Sohn-Verhältnissen inszeniert wird. Indem ich in den

Blick nehme, wie Privilegierungen verhandelt werden, untersuche ich das Span-

nungsverhältnis zwischen den Konstruktionen der dominierten beziehungsweise

dominierenden literarischen Figuren.

9.2.1 Weihnachten

In der Kurzgeschichte De oude man en het zwijgen (De oude man en het zwijgen, 2004,

Der alte Mann und das Schweigen) tritt eine extra-heterodiegetische Erzählinstanz

auf.22 Die interne Fokalisierung liegt auf dem Protagonisten Hubertus, was da-

durch betont wird, dass er die einzige literarische Figur in der Erzählung ist, die

einen Namen trägt. Hubertus ist ein Mann höheren Alters, der erblindet. Dieses

Zeichen seiner eigenen Gebrechlichkeit verschweigt er vor seiner Familie. Er ent-

scheidet sich für dieses Schweigen vor allem, da er seiner Frau ihre fortwährenden

21 P. McIntosh. »White Privilege«.

22 Vgl. Meijsing, Doeschka. »De oude man en het zwijgen« [2004]. In: D. Meijsing. Het kauw-

gomkind, S. 226-239.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 229

Zurechtweisungen seiner Person nicht gönnt: »Hij beet liever zijn tong af dan haar

iets over de toestand van zijn ogen te zeggen. Alles waardoor ze meer zeggenschap

over hem zou krijgen was uit den boze, alles wat zijn vrijheid betrof.«23

Das Verhältnis zwischen Hubertus und seiner Frau weist zugleich auf seine Po-

sition in der Familie hin. Obwohl er sich bemüht, seine Rolle als Familienoberhaupt

aufrechtzuerhalten, unterstützt sein Sohn, das älteste Kind, zunehmend die Mut-

ter. Dabei werden die Herrschaftsverhältnisse in der Familie neu verhandelt.24 Den

einzelnen literarischen Figuren werden während der traditionellen Familienfeier

zu Weihnachten Identitäten zugeschrieben, die sich aufgrund Hubertusʼ Krank-

heit als de-/konstruierbar erweisen. Die Privilegierung und Deprivilegierung ver-

schiedener literarischer Figuren entwickelt sich entlang der Identitätskategorien

›Generation‹, ›Gesundheit/Behinderung‹, ›Geschlecht‹ und ›Besitz‹. Bei der Aus-

handlung der Privilegien inszenieren die individuellen Erinnerungen Hubertusʼ

die Positionen der literarischen Figuren, die als normalisiert oder abweichend gel-

ten. Dabei ist vorwegzunehmen, dass Hubertus daran gelegen ist, seine eigene

Position als dominierend zu erhalten. Das Ziel, das Privileg als Familienoberhaupt

zu erhalten, wird über Hubertus als fokaler Figur als Kampf inszeniert. Die da-

bei beschriebenen Ängste und Zuschreibungen zeigen auf, welche Kategorien und

Elemente er zu seinen Privilegien zählt. Gleichzeitig wertet er seine Familienmit-

glieder ab. Insbesondere das Verhältnis zu seinem Sohn verdeutlicht dabei, wie das

Spiel von Zuschreibungen dessen Privilegierung dekonstruieren will.

Das Weihnachtsfest, das jedes Jahr im Haus der Eltern stattfindet, ist in der

Kurzgeschichte der Rahmen, in dem die verschiedenen Rollen verhandelt werden.

Aus Hubertusʼ Sicht ist das diesjährige Weihnachtsfest eine Umkehrung der Fami-

lienverhältnisse, die er schon vor Jahren in Gang setzen wollte. Denn schon zuvor

wollte er die Organisation des gemeinsamen Festes, das ihn als Familienoberhaupt

bestätigt, auf seinen Sohn übertragen und sich von seiner Familie und der Welt

distanzieren:

23 Ebd., S. 235. »Er biss sich lieber seine Zunge ab, als ihr etwas über den Zustand seiner Augen

zu sagen. Alles, was ihrmehr Entscheidungsmacht über ihn geben könnte, war zu vermeiden,

alles für seine Freiheit.«

24 Vgl. Herwig, Henriette. »Für eine neue Kultur der Integration des Alterns«. In: Merkwürdige

Alte.Zu einer literarischen und bildlichenKultur des Alter(n)s. Hg.H.Herwig. Bielefeld: transcript,

2014, S. 7-33, hier S. 22. Herwig verzeichnet einen Trend der deutschsprachigen Gegenwarts-

literatur, der die »Probleme des Alter(n)s« und die betreffenden »Generationsbeziehungen«

ausmacht; ob dieser Trend so auch in der niederländischsprachigen Literatur zu verzeichnen

ist, lässt sich nicht festmachen. Allerdings hat die literaturwissenschaftlicheZeitschrift Frame

2017 eine Ausgabe mit dem Titel »Ageing Lines« veröffentlicht und somit ›Alter(n)‹ als Ana-

lysekategorie ins Licht gerückt. Vgl. Ulstein, Gry, et al. (Hg.). Frame. Journal of Literary Studies:

»Ageing Lines«, 30.1, 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Erinnerung und Identität

Vijfentwintig jaar geleden had hij een poging gedaan ›Heilige Abend‹ in het huis

van zijn oudste zoon te laten plaatsvinden. Stormen van protest. Alsof hij hen

allen in één klap van hun geloof af had willen brengen. Alsof hij de banvloek over

hen uit had willen spreken. Misschien had hij dat wel gewild. De hele bende met

één veto van hemde hel in gejakkerd. Geen echtscheidingen, zelfmoordpogingen

of ruzies meer. Stilte en rust op het thuisfront. Op zijn dooie gemak op zijn dood

wachten, die maar niet komen wilde. In zijn eigen huis bij het bos.25

Hubertusʼ Aufbegehren gegen die Tradition reproduziert seine privilegierte Rolle in

der Familie. Er bestätigt diese Rolle, indem er seine Kinder anhand verschiedener

Kategorien auf der dominierten Seite einschreibt. Hubertus charakterisiert sie als

psychisch ›krank‹ und ›nicht entwickelt‹. Diese Zuschreibungen werden schließlich

durch den Konflikt mit seinem Sohn und andere Ereignisse zugespitzt und führen

zur Privilegierung von Hubertus.

9.2.2 Kampf

Hubertusʼ stärker werdender Wunsch, sich von seiner Familie abzuwenden, ist

durch seine Erblindungmotiviert.DieseDistanzierung ermöglicht esHubertus, ei-

ne Subjektposition zu erhalten, in der seine Privilegien gelten, denn er verschließt

sich seiner Gebrechlichkeit. Während der Vorbereitungen des Weihnachtsfestes

stellt sich heraus, dass Hubertus nicht mehr als Familienoberhaupt wahrgenom-

men wird. Das bisher gültige Machtverhältnis, das über die Abhaltung der Weih-

nachtsfeier in Hubertusʼ Haus transportiert wurde, wird dekonstruiert, indem die-

se Raumbindung aufgehoben wird:

Hij was moe. Hoewel hij de hele middag op bed had gelegen.

Omdat hij anders maar in de weg liep, hadden ze gezegd. Zij liepen in de weg

in zíjn huis, dat was de waarheid. Hij hoedde zich ervoor het hardop te zeggen.

Kerstavond met het hele gezin, daar was sinds mensenheugenis geen tittel of

jota aan veranderd. De vierentwintigste was een ritueel dat hij kon dromen. Die

kon op geen andere locatie worden gevierd, niet bij een van hen thuis, niet eens

een jaar niet. Het moest. Hier. In zijn huis.26

25 De oudeman en het zwijgen, S. 227. »Vor fünfundzwanzig Jahren hatte er den Versuch gemacht,

›Heiligabend‹ im Haus seines ältesten Sohns stattfinden zu lassen. Proteststürme. Als hätte

er sie alle mit einem Schlag vom Glauben abbringen wollen. Als hätte er einen Bannfluch

über sie aussprechenwollen. Vielleicht hatte er das auch gewollt. Die ganze Bandemit einem

Veto von ihm in dieHölle jagen. Keine Scheidungen, Selbstmordversuche oder Streitigkeiten

mehr. Stille und Ruhe zu Hause. Ganz gemächlich auf seinen Tod warten, der einfach nicht

kommen wollte. In seinem Haus beimWald.«

26 Ebd. »Er war müde. Obwohl er den ganzen Nachmittag im Bett gelegen hatte. Weil er sonst

nur imWeg sei, hatten sie gesagt. DieWahrheitwar, dass sie in seinemHaus imWeg standen.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 231

Bei Hubertus verschränkt sich die neue Zuschreibung als ›alt‹, ›krank‹, ›mit Behin-

derung‹ und bedient dabei das Stereotyp des »vierten Alters«, »der Hochaltrigkeit,

die für viele von Einsamkeit, Trauer, Schwäche, Bettlägerigkeit und Pflegebedürf-

tigkeit gekennzeichnet ist«, wobei dies mit »Angst vor Kontrollverlust und sozialer

Scham, vo[r de]m Verlust des Selbstbildes und der Selbstliebe, vo[r] Entfremdung

vom eigenen ›Körper‹« verbunden ist.27

Wie sich das vierte Alter auf die Figurenkonstellation auswirkt, geht aus dem

folgenden Zitat hervor, in dem Hubertus die Position als Familienoberhaupt mit

seinem Sohn neu verhandelt. Darin wird eine geschlechterbezogene Raumbindung

gesetzt. Hubertus verliert alle ›männlich‹ konnotierten Aufgaben, die vor allem

außerhalb des Hauses zu verrichten sind. Ihm wird verwehrt, sich in dem ›weib-

lich‹ konnotiertenHandlungsraumder Küche aufzuhalten.Hubertuswird jeglicher

Handlungsraum abgesprochen, der mit einer Funktion für die Familie verbunden

war. Zugleich beinhaltet dies eine Privilegierung seines ältesten Sohnes:

De taken die vroeger bij hem hadden gehoord lagen nu op de schouders van

zijn oudste zoon. Het kiezen van de juiste boom bij een oplichter van een kerst-

boomverkoper, het aan de fiets naar huis slepen van de boom. Het rechtzetten

van de boom. Het optuigen ervan op de vierentwintigste, geen dag eerder. Het

hakken van het hout. Het schenken van de wijn in de kristallen karaffen. Het

tevoorschijn halen van het lied »Christus natus est« van een jongenssopraan uit

het koor van de kathedraal. Alles kon hij rustig overlaten. Zijn vrouw en jongste

dochter stonden de hele dag in de keuken, verboden terrein voor hem.28

Während Hubertus hier den Rollenwechsel akzeptiert, setzt er sich im folgenden

Zitat gegen die Fremdbestimmung seines ›Körpers‹ auf Basis der Zuschreibung als

alternder Mann zur Wehr. Dieser Kampf gegen ageism, strukturelle Diskriminie-

Er hütete sich davor, das laut zu sagen. Der Weihnachtsabend mit der ganzen Familie, der

hatte sich seit Menschengedenken kein bisschen verändert. Der Vierundzwanzigste war ein

Ritual, das er von vorne bis hinten kannte. Dieser Tag konnte an keinem anderen Ort gefeiert

werden, nicht bei einem von ihnen zu Hause, nicht ein Jahr, gar nicht. Es musste sein. Hier.

In seinem Haus.«

27 H. Herwig. »Für eine neue Kultur«, S. 12.

28 De oude man en het zwijgen, S. 228. »Die Aufgaben, die früher die seinen waren, lagen jetzt

auf den Schultern seines ältesten Sohns. Die Wahl des richtigen Baums bei dem betrügeri-

schen Weihnachtsbaumverkäufer, das Nach-Hause-Schleppen des Baums mit dem Fahrrad.

Das Aufstellen des Baums. Ihn am Vierundzwanzigsten zu verzieren, und keinen Tag frü-

her. Das Holzhacken. Das Einschenken desWeins in der Kristallkaraffe. Das Hervorholen des

Lieds ›Christus natus est‹ des Jungensoprans des Chors der Kathedrale. Alles konnte er ruhig

anderen überlassen. Seine Frau und seine Tochter standen den ganzen Tag in der Küche, ein

verbotenes Terrain für ihn.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Erinnerung und Identität

rung aufgrund des Alters,29 artet in eine physische Konfrontation zwischen Hu-

bertus und seinem Sohn aus. Hubertus soll sich für das Weihnachtsfest den Bart

scheren. Da er sich weigert, will ihm sein Sohn helfen:

Hij had die ochtend een mooi gevecht geleverd, dacht hij tevreden toen hij weer

in zijn stoel zat.

Hij wist niet hoe het kwam dat hij ineens zo’n kracht had gevoeld. Zijn vrouw

had er al dagen op aangedrongen dat hij zich zou scheren voor kerstavond. Dat

was een vast patroon elk jaar, dat gezeur.

Ook door het jaar heen. Hij scheerde zich nog wel eens als blijk van welwillend-

heid. Maar steeds minder. Het apparaat gehoorzaamde niet meer goed aan zijn

handen. […]

Hoe het kwam wist hij niet, maar plotseling bevond hij zich in de badkamer

met zijn oudste zoon die hem inzeepte. ›Hou je stil, vadertje, ik heb een echt

mes, daarmee krijgen we de boel wel klein,‹ had die gezegd. Met een gezicht

wit van het schuim had hij een grote woede voelen opkomen. Hij voelde hoe er

een enorme kracht in zijn broodmagere armen gleed, in zijn hersenen, in zijn

stakerige benen die grip op de badkamervloer kregen. Hij had de arm met het

mes van zich af geduwd, hij had zijn zoon weggeduwd, weg, weg. Zijn zoon had

teruggevochten om zijn vader de baas te blijven. Zijn zoon was een boom van

een kerel, maar zijn eigen kracht was zo groot, zo allesomvattend enorm geweest

dat het een heus gevecht was geworden. Twee mannen in een badkamer, de

een wit ingezeept, de ander tegen de keer en woedend op zijn vader, die elkaar

stilzwijgend naar het leven stonden. Hij had steeds geweten waar het mes was.

Tot zijn zoon de strijd had gestaakt en was weggelopen. Hij had zijn gezicht

afgeveegd en was op bed gaan liggen. Hij had gewonnen.30

29 Vgl. Bramberger, Andrea. »Intersektionalität von ›generation‹ und ›gender‹«. In: Geschlecht

und Altern. Hg. C. Brunnauer, G. Hörl und I. Schmutzhart. Wiesbaden: Springer, 2015, S. 51-67;

Freiburg, Rudolf, und Dirk Kretzmar. »Einleitung: Grau-Werte«. In: Alter(n). In Literatur und

Kultur der Gegenwart. Hg. R. Freiburg und D. Kretzmar. Würzburg: Königshausen und Neu-

mann, 2012, S. 1-29; H. Herwig. »Für eine neue Kultur«; C. Ulstein. »Ageing Lines«.

30 De oude man en het zwijgen, S. 229f. »Er hatte diesen Morgen einen schönen Kampf geliefert,

dachte er zufrieden, als er wieder in seinem Stuhl saß. Er wusste nicht, wo er auf einmal

diese Kraft hernahm. Seine Frau hatte schon seit Tagen darauf gedrängt, dass er sich für den

Weihnachtsabend rasieren sollte. Das wiederholte sich jedes Jahr, das Gejammer. Auch wäh-

rend des Jahres. Er rasierte sich nochmanchmal als Zeichen seinesWohlwollens. Aber immer

weniger. Der Apparat gehorchte seinen Händen nicht mehr gut. […] Wie es kam, wusste er

nicht, aber plötzlich befand er sich imBadezimmermit seinemältesten Sohn, der ihn einseif-

te. ›Halt still, Väterchen, ich habe ein echtes Messer, damit kriegen wir das schon hin‹, hatte

er gesagt. Das Gesicht weiß vom Schaum, fühlte er eine große Wut aufkommen. Er fühlte,

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 233

Das Vater-Sohn-Verhältnis, das in dieser Szene verhandelt wird, bricht mit dem

oben eingeführten Rite de Passage, der Beschaffung des Weihnachtsbaums durch

den Sohn. Überhöht wird das Spiel mit den Zuschreibungen über den Vergleich,

der Sohn sei stark wie ein Baum.Dieser Vergleich hält Bezug zu der Lebenswelt des

Vaters. DerWald neben Hubertusʼ Haus ist ein Ruhepunkt, auf den er sich besinnt,

bevor das Weihnachtsfest beginnt. Das Gleichnis stößt zunächst diese Bedeutung

an und schreibt dem Sohn beruhigende Eigenschaften zu, die Hubertus nicht er-

kennen will. Nachdem es Hubertus gelingt, seinen Sohn im Kampf zu besiegen,

nutzt er erneut eine Baummetapher, um aufzuzeigen, dass er stärker als alle seine

Familienmitglieder sei. Während eines Streits ruft er wütend aus, er wäre »sterk

als de eiken in het bos«31 (»stark wie die Eichen im Wald«), seine Kinder dagegen

schwach. Er setzt im folgenden Zitat die Differenzkategorien ›Besitz‹ und ›gesell-

schaftlicher Entwicklungsstand‹ beziehungsweise ›Kultur‹ für die Abwertung sei-

ner Kinder ein. Hubertus beschreibt ihren Lebensstil als jenen ›reicher‹ Menschen

und wirft ihnen vor, dass sie ihm trotz allem Luxus moralisch unterlegen seien. Sie

würden seine Vorbildfunktion nicht schätzen und seien somit Bettler:innen gleich-

zusetzen. Die Erzählung endet mit Hubertusʼ Rückzug in sein Schlafzimmer und

einem biblisch anmutenden Traum:

[«]Hoe moet ik jullie leren hoe te drinken, hoe te slapen, hoe te handelen als

jullie je voorbeeld al verkwanseld hebben? Ik heb het anders gewild, maar het

zij zo,« zei hij. »Jullie ondeugden zijn alleen achtenswaardig als jullie ze nalaten,

jullie deugden hebben geen tijd van leven gehad,« zei hij. […]

»Kijk goed naar mij, want jullie kijken hoe de dood werkt,« zei hij, »ik ben moe,

ik ga naar bed.[»] […]

»Als hij niet wil voorlezen, moet hij het zelf weten,« doorbrak zijn vrouw de stilte,

»maar we laten ons het kerstfeest niet bederven.«

»Hij wil niet meer voorlezen,« zei hij, »hij wil het grote zwijgen beginnen.« Hij

zwijgt. Voetje voor voetje liep hij de trap op die te smal was geworden dankzij

wie eine unglaubliche Kraft in seinen klapperdürren Armen aufkam, in seinem Gehirn, in

seinen steifen Beinen, die Halt auf dem Badezimmerflur fanden. Er hatte den Armmit dem

Messer von sich weggestoßen, er hatte seinen Sohn weggestoßen, weg, weg. Sein Sohn hat-

te dagegen angekämpft, damit er die Oberhand über seinen Vater behielt. Sein Sohn war

ein Brocken von Mann, aber seine eigene Kraft war so groß, so unglaublich enorm war sie

gewesen, dass es ein wirklicher Kampf geworden war. Zwei Männer in einem Badezimmer,

der eine weiß eingeseift, der andere dagegen ankämpfend und wütend auf seinen Vater, die

einander stillschweigend nach dem Leben trachteten. Er hatte immer gewusst, wo das Mes-

ser war. Bis sein Sohn den Kampf beendet hatte und weggelaufen war. Er hatte sein Gesicht

abgewischt und hatte sich auf das Bett gelegt. Er hatte gewonnen.«

31 Ebd., S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Erinnerung und Identität

de stoeltjeslift van zijn vrouw. Hij ging in zijn bed liggen, zijn kleren nog aan. Hij

trok het dekbed om zich heen. »Je kunt van een prins wel een bedelaar maken,

maar van bedelaars geen koningen,« zei hij hardop.

Hij viel onmiddellijk in slaap. In zijn droom zag hij blonde luie leeuwen in geel

woestijnzand liggen. En een mannetjesleeuw die een gazellejong verslond.32

Die von ihm aufgeworfene moralische Überlegenheit, die er im Bett liegend wie-

derholt, scheint sich im Traum zu manifestieren: Das Verschlingen des Gazellen-

jungen durch ein Löwenmännchen greift Hubertusʼ formulierte Kritik an seinen

Kindern auf. Sein Traum variiert den Balanceakt zwischen der Position der Do-

minierenden und Dominierten. Diese Zwischenposition wird durch seinen Ent-

schluss zu schweigen verstetigt. Der Tempuswechsel in dem kurzen Satz: »Hij

zwijgt.« (»Er schweigt.«), impliziert, dass Hubertus im Traum verstarb. Die in der

Kurzgeschichte enthaltene Klimax der Familienverhältnisse deutet ebenfalls dar-

auf, dass Hubertus von den beschriebenen Diskriminierungsstrukturen nur durch

seinen Tod befreit wird.

9.2.3 Kinder

De oude man en het zwijgen ähnelt in wesentlichen Punkten der als Gegenerinnerung

analysierten Kurzgeschichte KGH.WieHubertus erblindet die namenlose Protago-

nistin und will sich ihre eigene Gebrechlichkeit nicht eingestehen. Hubertus droht

im Alter seine Machtposition als ›weißer‹ ›Mann‹ zu verlieren und bekämpft die

Privilegierung seines Sohnes. In KGH blickt die ›weiße‹ Protagonistin auf ein Le-

ben zurück, in dem sie sich verschiedene Privilegien erkämpft hat. Erst im Alter

schottet sie sich aufgrund physischer Schwächen ab und zieht sich immer mehr

in die Küche im Keller zurück, während ihr Mann und ihr jüngster Sohn Hans

die oberen Stockwerke bewohnen. Das Leben der Protagonistin wird über ihr Al-

tern wie eine Höllenfahrt gezeichnet. Ihre Raumbindung an die Kellerräume wird

32 Ebd., S. 239f. »[›]Wie muss ich euch lehren zu trinken, zu schlafen, zu handeln, wenn ihr euer

Vorbild schon vergeudet habt? Ich hatte es anders gewollt, aber es sei so‹, sagte er. ›Eure

Untugenden sind nur zu schätzen, falls ihr sie hinterlasst, euren Tugenden war keine Zeit

gegönnt‹, sagte er. […] ›Seht mich gut an, dann seht ihr, wie der Tod stirbt‹, sagte er, ›ich bin

müde, ich gehe zu Bett.‹ […] ›Wenn er nicht mehr vorlesen mag, muss er es selbst wissen‹,

unterbrach seine Frau die Stille, ›aber wir lassen uns das Weihnachtsfest nicht verderben.‹

›Er will nicht mehr vorlesen‹, sagte er, ›er will das große Schweigen beginnen.‹ Er schweigt.

Schritt für Schritt lief er die Treppe hinauf, die durch den Sessellift seiner Frau zu schmal

geworden war. Er legte sich auf sein Bett, die Kleidung noch an. Er zog die Decke um sich.

›Man kann aus einem Prinzen einen Bettler machen, aber aus Bettlern keine Könige‹, sagte

er laut. Er fiel unverzüglich in Schlaf. In seinem Traum sah er, wie blonde faule Löwen in

gelbemWüstensand lagen. Und ein Löwenmännchen, das ein Gazellenjunges verschlang.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 235

stärker. Die Verhältnisse innerhalb der Familie werden nicht neu verhandelt. Da

Hans ablehnt, das Hotel von ihr zu übernehmen, und stattdessen die Bindung

zu seinem Vater verstärkt, wird die Erzählerin nicht privilegiert. Ihr Aufbegehren

gegen die ihr zugeschriebene Rolle als ›Frau‹ ist nicht erfolgreich. In der Analyse

der Kurzgeschichte als Gegenerinnerung wurde angeführt, dass die Protagonistin

trotz ihrer Emanzipationsversuche einem an der Differenzkategorie ›Geschlecht‹

orientierten Handlungsraum verhaftet bleibt, was sich in ihrem Alterungsprozess

manifestiert.HansʼWeigerung, das Erbe zu übernehmen,muss vor diesemHinter-

grund als Erhalt seiner privilegierten Position auf der Ebene der Differenzkategorie

›Geschlecht‹ gesehen werden; die Funktion seiner Mutter als Hotelmanagerin zu

übernehmen,würde seine Deprivilegierung bedeuten, anstatt ihrer Privilegierung.

EinGenerationskonflikt wird inHetmeisjemet de vogelhoed (1976,DasMädchenmit

dem Vogelhut) über ein Kind ausgetragen. InHet meisje met de vogelhoed hat die junge

Erzählinstanz sich zumZiel gesetzt, sich über ihren Vater zu erheben, indem sie die

Privilegien ihres Großvaters schützt. Damit spricht sie sich Handlungsspielraum

zu,wobei sie sich eine Identität konstruieren will, die in Bezug auf ihren Großvater

auf der Ebene der Dominierten, in Bezug auf ihren Vater jedoch auf der Ebene der

Dominierenden zu verankern ist.

Die Ich-Erzählerin, ein Kind, erinnert sich an das Verhältnis zu ihrem kürzlich

verstorbenen Großvater und dessen Sohn, ihrem Vater. Als Kunstschaffender steht

der Sohn im fortwährenden Konkurrenzkampf zu seinem Großvater, der ebenfalls

ein renommierter Künstler war, so weiß das Mädchen: »Als mijn vader kwaad is,

is hij altijd kwaad omdat hij junior heet, wat ik niet begrijp, want ik zou best ju-

nior willen heten.«33 Der Großvater beschützte die Erzählerin insbesondere vor

Tine, welche das Kind auf Basis von Zuschreibungen von ›Männlichkeit und Weib-

lichkeit‹ erziehen wollte, und seinen Kindheitstraum, ein Schafhirte zu werden,

abwies: »Tine […] zei dat meisjes geen herdersjongen kunnen worden. Maar hij

[grootvader] zei dat ik dan in een hut moest wonen en hij tekende die hut.«34

Das enge Verhältnis zu ihrem Großvater, von dem sich ihr Vater und dessen

Freundin Tine distanzieren wollen, führt zu einer angespannten Beziehung. Als

der Großvater stirbt, fertigt der Vater ein Gemälde, das er triumphierend einigen

Freunden als die Überwindung seiner Identität als »Junior« vorstellt, wie die Erzä-

hlerin in indirekter Rede wiedergibt: »Hij zei, zoals een slang zijn hemd afwerpt in

het voorjaar, zoals een slang van zijn lippen tot zijn staart de huid afstroopt waarin

33 D. Meijsing. »Het meisje met de vogelhoed«, S. 96. »Wenn mein Vater böse ist, dann ist er

immer böse, weil er Junior heißt, was ich nicht verstehe, denn ich würde gerne Junior heißen

wollen.«

34 Ebd., S. 98. »Tine […] sagte, dass Mädchen keine Schafhirten werden können. Aber er [Groß-

vater] sagte, dass ich dann in einer Hütte wohnen müsste, und zeichnete die Hütte.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Erinnerung und Identität

hij geleefd heeft en in zijn nieuwe huid verdergaat, zo had ook hij zijn slangenhemd

afgeworpen nu hij niet meer junior heette.«35

Der Großvater spielt in der Verhandlung der Generationsbeziehung eine passi-

ve Rolle. Während sein Sohn darauf abzielt, sich das Privileg des Namens anzueig-

nen und somit die Differenzkategorie ›Generation‹ ausreizt, führt die Erzählerin

an des Großvaters statt den Kampf um dessen Erbe. Dabei zerstört sie zunächst

das Gemälde, das die Überwindung des Vaterkomplexes darstellen will. Danach

schwänzt sie die Schule, um Schlangenhäute zu sammeln. Die will sie an jenem

Ort verbrennen, wo sie eine Hütte als Rückzugsort vor ihrem Vater und Tine ge-

baut hatte. Das Feuer soll Vögel anlocken, die sich dann gemäß einer Zeichnung

ihres Großvaters auf ihren Hut setzen sollen. Die Zeichnung fungiert somit als Er-

innerungsobjekt. Als »meisje met de vogelhoed« (»Mädchen mit dem Vogelhut«)

will sie wie auf ihrem Porträt verharren, damit danach, wie sie es sich vorstellt,

umso mehr das Gefühl einer Befreiung aufkommt: »En dan ineens, ik weet niet

waarom, ineens vliegen ze toch weg, naar alle kanten. En dan is mijn hoofd heel

licht in de grijze lucht die om me heen staat.«36

Die Vision wirkt wie ein Rite de Passage, der ihren Übergang vom ›Kind‹ zur

›Erwachsenen‹ markiert, angestoßen durch den Tod ihres Großvaters beziehungs-

weise den symbolischen Vatermord des Juniors. Sie schreibt sich selbst jene Rolle

als Erbin zu, die ihr Vater nicht annehmen will. Gleichzeitig ist ihre Verteidigung

des Großvaters vor der Folie der Differenzkategorie ›weiblich‹ ihr Versuch, die Po-

sitionen ihrer zwei ›männlichen‹ Bezugspersonen aktiv zu beeinflussen. Dabei be-

schreibt sie eine Deprivilegierung ihres Vaters und eine eigene Aufwertung bezie-

hungsweise den Versuch, die Aufwertung zu manifestieren, die ihr der Großvater

zusprach

9.3 Geschwisterverhältnisse

In Kleine geschiedenis van het slaan (KGS, 1976, Die kleine Geschichte des Schlagens) wird

die Tradition der häuslichen Gewalt beschrieben.37 Diese wurde beendet, nach-

dem Judocus gestorben ist und vermeintlich als Geist immer dann auftritt, wenn

35 Ebd. »Er sagte, so wie eine Schlange ihr Hemd abwirft im Frühjahr, so wie eine Schlange von

ihren Lippen bis zum Schwanz die Haut abstreift, in der sie gelebt hat, und in ihrer neuen

Haut weiterlebt, so hatte auch er sein Schlangenhemd abgeworfen, jetzt, da er nicht mehr

Junior hieß.«

36 Ebd., S. 101. »Und dann auf einmal, ich weiß nicht warum, auf einmal fliegen sie doch weg,

in alle Richtungen. Und dann ist mein Kopf ganz leicht in dieser grauen Luft, die um mich

herum steht.«

37 Vgl. Meijsing, Doeschka. »Kleine geschiedenis van het slaan« [1976] (KGS). In: D. Meijsing.

Het kauwgomkind, S. 83-91.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 237

jemand in der Familie geschlagen wird. Erzählt wird die Geschichte von einem der

Geschwister Judocusʼ, der als Erinnerungsträger ohne Namen bleibt. Es handelt

sich um die Erinnerung eines Täters, der sein Handeln zu erklären versucht, nach-

dem es negativ gewertet wurde und er es beenden muss. Dabei werden Formen

der Gewalt beschrieben, die einer Bestimmung des Gewaltbegriffs bedürfen.

Die Gewaltforschung hat im Wesentlichen zum Ziel zu erfassen, wie Gewalt

eingesetzt und legitimiert wird.38 Johan Galtung unterscheidet kulturelle, struk-

turelle und direkte Gewalt. Direkte Gewalt bedrohe auf verschiedene Weisen das

Leben an sich. Strukturelle Gewalt verhindere systematisch den Erhalt lebensnot-

wendigerMittel auf Basis gesetzlicher Legitimation oder kultureller Akzeptanz und

marginalisiere andere. Kulturelle Gewalt legitimiere Formen von struktureller oder

direkter Gewalt; als Beispiel nennt Galtung hier die Legitimierung und Aufrecht-

erhaltung von Sklaverei. Galtung entwarf zudem ein Schema, das dabei helfen soll,

die Formen von Gewalt zu unterscheiden: »The logic of the scheme is simple: iden-

tify the cultural element and show how it can, empirically or potentially, be used

to legitimate direct or structural violence.«39

Der Erzähler in KGS beschreibt, dass Judocus sich grundlegend von seiner

Familie unterscheidet, was sich durch die verschiedenen Verhältnisse zu Erinne-

rungsorten der Familiemanifestiert. Er beobachtet gern Vögel und Sterne, beteiligt

sich aber ungern am sonntäglichen Familienhobby des Puzzelns imWohnzimmer.

Dagegen mag er anders als seine Geschwister den Duft der Drogerie seiner Eltern.

Für die Erzählinstanz sind das alles Zeichen dafür, dass Judocus das »schwarze

Schaf« der Familie ist, was sich zuletzt daran zeigt, dass er weder Frau noch Kind

hat. Dies führt zu einer vorteilhaften finanziellen Situation, die es ihm ermöglicht,

das Auto zu kaufen, in dem er schließlich verunglückt. Keine Familie zu haben

bedeutet, die Tradition der häuslichen Gewalt nicht weiterzutragen. Denn die Er-

zählinstanz gibt deutlich an, dass alle, die in die Familie eingeheiratet haben, sich

der Drogistenfamilie fügen, und dass die häusliche Gewalt weitergeführt wird.

38 Vgl. Galtung, Johan. »Cultural Violence«. In: Journal of Peace Research 8, 1990, S. 291-305, hier

S. 291-294. Andrea Geier betont Gewalt als Mittel, Machtstrukturen in literarischen Texten

zu verhandeln. Vgl. Geier, Andrea. »Literatur«. In: Gewalt. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hg.

C. Gudehus und M. Christ. Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler, 2013, S. 263-268, hier S. 265. Rob

Nixon prägte mit dem Begriff »slow violence« ein Konzept von Gewalt, das deren generatio-

nenübergreifende Folgen erfassen könne. Formen von slow violence zeigen sich zum Beispiel

in dem inderGedächtnisforschunguntersuchten ThemadesHolocaust undder traumatisier-

ten zweiten oder dritten Generation, also jener, die das Trauma nicht selbst erlitten haben,

aber unter den Folgen für die Betroffenen leiden. Nixon stützt sich dabei auf John Galtungs

vitiöses Dreieck der Gewalt. Vgl. Nixon, Rob. Slow Violence and the Environmentalism of the

Poor. Cambridge/London: Harvard University Press, 2011, S. 10.

39 J. Galtung. »Cultural Violence«, S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Erinnerung und Identität

9.3.1 Selbstmord

Die Inszenierung von KGS ähnelt der von KGH. Das erzählende Geschwisterkind

scheint Fragen zu antizipieren. Es handelt sich bei der Erzählung um einen in-

neren Monolog; die kleine Geschichte des Schlagens wird während des sonntägli-

chen Familienpuzzelns rekonstruiert. Die Erzählinstanz beschreibt das Familien-

gedächtnis, lässt dabei aber keine anderen literarischen Figuren zuWort kommen,

die alternative Erinnerungskonstruktionen formulieren könnten. Diese Perspekti-

ve bewirkt, dass die Darstellung des Erzählers als die Familienerinnerung insze-

niert wird, die aufgrund des Spuks nicht mehr positiv zu werten ist. Es gibt dabei

zumindest ein textuelles Signal dafür, dass die Erinnerungen zugunsten der Er-

zählinstanz gewählt wurden.Diese interpretiert den Tod Judocusʼ als Unfall. Dieser

Auslegung widerspricht allerdings die Notiz, die Judocus der Familie hinterlassen

hat:

Op een zondagmiddag na de begrafenis zijn we zijn bezittingen in zijn kamer

in de binnenstad op gaan halen. Veel van waarde had hij niet. Hij leefde heel

sober. We ruimden alles zo’n beetje op. In de weinige nagelaten papieren lag een

krabbeltje dat alles weg mocht en dat hij alleen de Raaf aan de familie schonk.40

Diese Notiz passt nicht zu einem überraschenden Autounfall, wie ihn der Erzähler

rekonstruiert: »Toen hij weg wilde rijden vergat hij zijn versnelling in de achter-

uit te zetten. Hengelaars die het zagen gebeuren verklaarden dat de auto heel, heel

langzaam in het water terechtkwam en nog langzamer zonk.«41 DieDarstellung des

Erzählers deutet auf einen Selbstmord. Da er diesen jedoch als Unfall interpretiert,

reproduziert er das Machtverhältnis der Familie, in der Judocus keine Stimme hat-

te.

Die Kurzgeschichte thematisiert häusliche Gewalt als Form direkter Gewalt in

Galtungs Sinne. Diese Gewaltform wird durch Judocusʼ Erbe unterbunden, was ei-

ne Neuschreibung des Familiengedächtnisses erfordert, der sich die Erzählinstanz

entzieht. Gleichzeitig zeigen die Erinnerungen der Erzählinstanz weitere Formen

verbalisierter, kultureller Gewalt,42 die einer patriarchalen Ideologie entsprechen

40 KGS, S. 90. »An einemSonntagnachmittag, nachdemBegräbnis, habenwir seineBesitztümer

in seinem Zimmer in der Innenstadt abgeholt. Viel Wertvolles hatte er nicht. Er lebte sehr

genügsam. Wir räumten alles so ein bisschen auf. In den wenigen hinterlassenen Papieren

lag eine Notiz, dass alles wegdürfe, und er nur den Raben seiner Familie schenke.«

41 Ebd. »Als er wegfahren wollte, vergaß er den Rückwärtsgang einzulegen. Angler, die es ge-

schehen sahen, erklärten, dass das Auto sehr, sehr langsam ins Wasser fiel und noch langsa-

mer sank.«

42 Kulturelle Gewalt legitimiert strukturelle Gewalt und direkte Gewalt; strukturelle Gewalt ist

ein Prozess, der systematisch den Erhalt lebensnotwendiger Mittel verhindert; direkte Ge-

walt ist eine Bedrohung, ein Ereignis, das lebensbedrohlich sein kann. Dabei muss das Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 239

und die Legitimation von Gewalt motivieren. Indem die Erzählinstanz annimmt,

dass ihr Bruder durch einen willkürlichen Unfall starb, muss er sich keine Gedan-

ken darüber machen, ob die häusliche Gewalt den Selbstmord bewirkte. Indem

Judocus als Geist die Familie bedroht und deren Tradition stört, ist er Täter anstatt

Opfer. Die Erzählinstanz wertet daher gezielt Erinnerungen auf und konstruiert

für sich eine marginalisierte Position. Die Erinnerung an die von ihm dargestellte

Familientradition müsste durch Judocusʼ Spuk aktualisiert werden. Die Erzählin-

stanz stellt dem die Konstruktion einer Gegenerinnerung entgegen, in der häusli-

che Gewalt positiv konnotiert ist.

Als eine Form der Gegenerinnerung inszeniert die fiktionale Autobiografie des

Ich-Erzählers die Weigerung, sich anzupassen. Die direkte Gewalt in der Familie

wurde von Judocus abgelehnt und nach seinem Tod wegen mysteriöser Vorfälle

bei GewaltanwendungGewaltanwendung beendet. Zu untersuchen ist, wie die Er-

zählinstanz die Machtposition gegenüber Judocus in der als fortwährender Trau-

erprozess bezeichneten Gewaltlosigkeit der Familie behalten will. In der Kurzge-

schichte findet ein Tempuswechsel statt; das Präsens im deklarativen ersten Satz

der Erzählinstanz enthält eine Legitimierung der Gewalt: »Voor onze familie, groot

als een menigte die niemand tellen kan, is slaan het zout in de pap.«43 Die Er-

zählinstanz distanziert sich so von der Gegenwart, in der ihr Bruder, der zuvor

eher zurückgezogen lebte, jetzt eine so wichtige Rolle einnimmt. Diese Distanzie-

rung findet ein zweites Mal im letzten Satz statt. Erneut im Präsens heißt es: »Ik

leg het laatste puzzelstukje op zijn plaats en kijk naar ons twaalf drogistenkinde-

ren.«44 Distanziert wirkt diese beobachtende Haltung deshalb, weil der Erzähler

sich selbst als fokalisiertes Objekt inszeniert. Er scheint so losgelöst von seinem

früheren Ich – es findet hier keine Konfrontation statt, sondern eine wie zuvor

in anderen Erzählungen angeführte identische Verdopplung mittels der eigenen

Betrachtung.

9.3.2 Legitimation der Gewalt

Die Erzählinstanz kann zwar die Freude an der Gewalt, »das Salz zum Brot«, als

Handlung nichtmehr ausleben, durchlebt diese Freude in der Erinnerung aber sehr

zept der slow violencemiteinbezogen werden, denn je nach Form der Gewalt kann diese lang-

fristig oder unmittelbar lebensbedrohend sein. Galtung nennt verschiedene Beispiele kul-

tureller Gewalt, wovon hier drei für die Analyse relevant sind: Religion, Ideologie, Sprache.

Siehe zur weiteren Ausführung J. Galtung. »Cultural Violence«, beziehungsweise die theore-

tische Diskussion zu Intersektionalität.

43 KGS, S. 83. »Für unsere Familie, groß wie eine Menge, die niemand zählen kann, ist das das

Salz zum Brot.«

44 Ebd., S. 91. »Ich lege das letzte Puzzlestück auf seinen Platz und sehe uns zwölf Drogeriekin-

der an.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Erinnerung und Identität

wohl erneut. Die als positiv konnotierte Gegenerinnerung an die häusliche Gewalt,

in der die Bestimmung über den eigenen ›Körper‹ im Rahmen eines Suizids negiert

wurde, erlaubt der Erzählinstanz eine weitere Denunzierung Judocusʼ und führt

zudem eine sexistische Haltung ein. Denn Judocus ist nicht der Einzige, der sich

der Gewalt in der Familie widersetzt. Auch seine Schwester Johanna scheint der

häuslichen Gewalt kritisch gegenüberzustehen, ihre Haltung wird in der Familie

jedoch übergangen: »[I]k herinner me nog levendig de vreugde in de familie toen

mijn tweede zus Johanna woedend het ouderlijk huis binnen stormde omdat haar

man haar geslagen had.«45 Der Ich-Erzähler will erforschen, warum die häusliche

Gewalt in seiner Familie so positiv konnotiert ist. Seine Erzählerkommentare zei-

gen dabei eine klare Positionierung auf, die ich als Privilegierung lese. Denn die

oben angeführte Distanzierung von der Veränderung der Familie und die positive

Erinnerung an Johannas zur Seite geschobeneWut über die Gewaltausübung ihres

Ehemannes deuten insbesondere auf die Strukturkategorie ›Geschlecht‹ in einer

vonMännern dominierten Familie hin. Dieser Analyseansatz wird einerseits in der

Aufarbeitung der Familiengeschichte bestätigt. So wird über die Großmutter das

Sem ›schwach‹ dominant gesetzt, indem die Kategorien ›Körper‹ und ›Alter‹ ihre

Gewaltausübung einschränken und betont wird, es handle sich um die Verwandt-

schaft mütterlicherseits. Diese Einschränkung betrifft zunächst den Großvater, je-

doch weiß er seine Macht durch ein Hilfsmittel zu behaupten:

De lijn is terug te trekken naar mijn grootvader, die in slaan een pedagogisch

heil zag. Ik heb hem slechts als een bibberende oude man gekend, maar het

zwiepende Spaanse riet was speciaal voor zijn krachteloze handen uitgevonden.

Mijn grootmoeder van moederskant had zich bij de zwakte van de ouderdom

neergelegd en beperkte zich tot knijpen, wat evenveel pijn deed maar minder

schrik teweegbracht.46

Die Ausübung von Gewalt ist keine klassische Zuschreibung an ein ›Geschlecht‹.

›Männer‹ und ›Frauen‹ üben in gleichemMaße Gewalt aus. Judocus kritisiert in sei-

ner gewaltfreien Haltung also nicht gezielt die Gewaltbereitschaft von ›Männern‹.

In der Beschreibung Judocusʼ führt die Erzählinstanz in anderer Weise den Bruch

mit klassischen Zuschreibungen ein. Judocus lebt nicht konform mit den familiä-

ren und geschlechtlichen Idealen, sondern starb »even suf als hij geleefd had.«47

45 Ebd., S. 83. »[I]ch erinneremich lebhaft an die Freude in der Familie, alsmeine zweite Schwes-

ter Johanna wütend in das Elternhaus stürmte, weil ihr Mann sie geschlagen hatte.«

46 Ebd. »Die Spur ist bis zumeinemGroßvater zu verfolgen, der im Schlagen ein pädagogisches

Wohl sah. Ich kannte ihn nur als einen zitternden alten Mann, aber das peitschende spa-

nische Rohr wurde speziell für seine kraftlosen Hände erfunden. Meine Großmutter müt-

terlicherseits hatte sich mit der Schwäche des Alters abgefunden und beschränkte sich auf

Kneifen, was genauso viel Schmerz, aber weniger Schrecken verursachte.«

47 Ebd., S. 89. »genauso dumm, wie er gelebt hatte.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 241

Vor der Folie der Kategorie ›Geschlecht‹ bricht Judocus mit dem Idealbild eines be-

ruflich ›erfolgreichen‹ ›Mannes‹, da er weniger Erfolg hat als die jüngste Schwester

Jorina, die es laut dem Erzähler überraschenderweise zu einer Beamtenposition

gebracht hat. Diese Gegenüberstellung von Judocus und Jorina ist als Beispiel der

Markierung ›Geschlecht‹ zu lesen, da es in der Familie eine Diskussion um die

schlechten schulischen Leistungen von Judocus gab. Da sein älterer Bruder Joop

›nicht lernen kann‹ und Judocus deswegen das Recht auf die Drogerie hätte, müsse

Judocus sich deswegen darum kümmern, gute schulische Leistungen zu erbringen.

Eine ähnliche Charakterisierung von Jorina gibt es nicht. Im Gegenteil, im Zuge ei-

ner Diskussion um das Erbe Judocusʼ wird Jorina als tatkräftig und mit eigenem

Willen charakterisiert, während Johanna, die als Gewaltgegnerin angeführt wurde,

sich dazu nicht zu äußern scheint. Die Aufwertung Jorinas beruflicher Situation

gegenüber Judocus ergibt daher aus der Perspektive karrieretüchtiger Männer und

in der Arbeitswelt diskriminierter Frauen Sinn. Bezugnehmend auf den Verdienst,

den Judocus aufgrund fehlender Frau und Kinder für sein Auto aufwenden konnte,

impliziert diese Darstellung, dass er Hauptverdiener seiner Familie gewesen wäre.

Dieser Gegenerinnerung ist ein weiterer Aspekt hinzuzufügen. Judocusʼ Erbe

ist als Gewaltausübung imRahmen einer Konditionierung zu lesen, da die unheim-

lichenGeschehnisse erst dann ein Ende finden,wenn keine Schlägemehr ausgeteilt

werden. Judocus schränkt die Selbstbestimmung der Täter:innen ein. Gleichzeitig

fordert der Spuk ein Trauern der Familie um Judocus ein. In Violence, Mourning, Po-

litics diskutiert Judith Butler48 politische Ideologien und deren Einfluss auf Trauer

und Gewalt. Sie präsentiert eine Hierarchie der (nicht) zu Betrauernden, die sich

über das Verständnis von ›Wir-Gruppen‹, zumBeispiel über eineNationalidentität,

erklärt. Ein Nichttrauern stütze sich oftmals auf Prozesse der Dehumanisierung49

anderer. Butler formuliert zwei Thesen, die für die hier zu analysierende Kurzge-

schichte von Relevanz sind. Die erste These besagt, dass der Verlust eines anderen

unweigerlich zum Verlust von Verbindung führt, welche die Subjektposition be-

stimmt.50 Die zweite These zeigt auf, dass vorgenommene Dehumanisierungen,

wie das ›Unreal‹-Machen von anderen, Gewaltakte sind, die die Möglichkeit des

Trauerns verweigern.51

48 Vgl. Butler, Judith. »Violence, Mourning, Politics«. In: Studies in Gender and Sexuality 4.1, 2003,

S. 9-37, hier S. 25 ( Herv. i. O.); vgl. auch J. Galtung. »Cultural Violence«, S. 298.

49 Diese Dehumanisierung findet dann statt, wenn Selbstbestimmung untersagt wird, wie But-

ler auf der Folie von marginalisierten Gruppen anführt: »At the same time, essential to so

many political movements is the claim of bodily integrity and self-determination. It is im-

portant to claim that our bodies are in a sense our own and that we are entitled to claim

rights of autonomy over our bodies.« J. Butler. »Violence, Mourning, Politics«, S. 25 (Herv. i.

O.).

50 Vgl. ebd., S. 21ff.

51 Vgl. ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Erinnerung und Identität

DieWeigerung, den Tod Judocusʼ zu betrauern, negiert den Verlust der eigenen

Identität, die durch Judocusʼ Abwesenheit als anderer in Gefahr ist. Gleichzeitig

ist die Darstellung der Erzählinstanz eine Denunzierung Judocusʼ, die darauf hin-

deutet, dass er als ›Unrealer‹ in der Familie galt, dessen Position trotz seines Todes

neu verhandelt werden muss. Diese Lesung kann mit Hilfe einiger Symbole in der

Kurzgeschichte differenziert werden.Wurde Schlagen eingangs mit Salz zum Brot

verglichen, ist ein Rabe schließlich dafür verantwortlich, dass das Schlagen beendet

wird. Sowohl das Salz als auch der Rabe sind Symbole für Weisheit und Erkennt-

nis. Indem für Gewalt und Gewaltfreiheit Symbole eingeführt werden, welchen

eine ähnliche Bedeutungskraft zukommt, wird eine Ambivalenz von Täter:in und

Opfer hergestellt. Allerdings symbolisiert der Rabe auch das Böse oder Sündhafte.

Letztere Bedeutung macht die Erzählinstanz stark. Sie wendet sich während der

sonntäglichen Familientradition des Puzzelns wiederholt dem ausgestopften Tier

zu: »[I]k kan niet nalaten om onder het zoeken naar het juiste stukje steeds naar de

Raaf onder de stolp te kijken.Het is een grote vogel. Al het zwart van zijn veren staat

verbolgen omhoog. Zijn oog blinkt, kraalt zwart als zijn veren. Zijn oog blinkt.«52

Der Tempuswechsel und die Wiederholung des glänzenden Auges verdeutlichen

den Kontrollcharakter, der dem Raben als Erbe Judocusʼ zugesprochen wird. Judo-

cusʼ Tod überhöht dabei den Raben als Symbol der Sünde oder des Bösen. Sein Tod

im Wasser erinnert an den Bibelmythos Noahs, der einen Raben ausschickt. Doch

der Rabe kehrt nie zurück, »weil er sich von den im Wasser treibenden Leichen

ernährt«.53

9.3.3 Über den Tod hinaus

Die Charakterisierung Judocusʼ und seiner Familie referiert auf das Leben des hei-

ligen Jodok. Judocus ist eine Variation des Namens des Heiligen. Der heilige Jodok

lebte als Einsiedler, sein Namenstag ist der dreizehnte Dezember. Judocus hat als

einziges von dreizehn Kindern keinen Namen, der mit der Silbe »Jo« beginnt.54

Der nach keltischem Ursprung »Herr« bedeutende Name Jodok wird in dieser

Kurzgeschichte allerdings widersprüchlich eingesetzt. Während der heilige Jodok

zwar adliger ›Herkunft‹ war, entschied er sich gegen den ihm zustehenden Thron

und wählte ein Leben als Einsiedler. Der Judocus zugeschriebene Spuk und die

52 KGS, S. 91. »[I]ch kann es nicht lassen, während des Suchens nach dem richtigen Stückchen

immer wieder zu dem Raben unter der Glasglocke zu sehen. Es ist ein großer Vogel. All das

Schwarz seiner Federn steht aufgebracht hoch. Sein Auge glänzt, perlt schwarz wie seine Fe-

dern. Sein Auge glänzt.«

53 Rösch, Gertrud Maria. »Rabe«. In: G. Butzer und J. Jacob.Metzler Lexikon literarischer Symbole,

2008, S. 287f.

54 »Judocus« ist keine Entstellung des ursprünglichen Namens, sondern die übliche niederlän-

dische Schreibweise.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 243

damit verbundene Machtausübung über seine Familie folgen dem noblen Gestus

Jodoks nicht: »Jolle grapte dat Judocus over zijn graf heen regeren wilde.«55

Die Personifizierung des Spuks in Form des ausgestopften Vogels »de Raaf«,

der als Erinnerungsobjekt fungiert, manifestiert die Machtposition Judocusʼ über

sein Grab hinaus. Die orthografische Besonderheit der Großschreibung, die »de

Raaf« im Textbild hervorhebt, findet ihren Wiederklang, indem der Rabe auf dem

Kaminsims platziert wird. Gleichzeitig ist die divergente Orthografie als intertex-

tueller Bezug zu Edgar Allen Poes The Raven (1845) zu lesen.56 In The Raven verliert

das lyrische Ich seine Geliebte und bekommt während der Trauerzeit Besuch von

einem Raben, der sich auf der Büste der Pallas auf der Zimmertür niederlässt und

alle Fragen mit »Nevermore« beantwortet. Insbesondere die letzte Strophe von

Poes Gedicht weist Parallelen zum Abschluss der Kurzgeschichte auf, in dem die

Erzählinstanz das eigene Gefühl des Unbehagens gegenüber de Raaf formuliert,

während er ein Puzzle zu Ende bringt. Poes lyrisches Ich beschreibt in der letzten

Strophe, wie es nach größter Verzweiflung im Schatten des Raben sterben wird:

And the Raven, never flitting,

Still is sitting, still is sitting,

On the pallid bust of Pallas

Just above my chamber door;

And his eyes have all the seeming

Of a demon’s that is dreaming,

And the lamplight o’er him streaming

Throws his shadow on the floor

Shall be lifted – nevermore!57

Relevant sind das Gedicht und die Strophe vor der Frage der Privilegierung, die in

dieser Kurzgeschichte zur Diskussion steht.Während die griechische Göttin Pallas

Athene in der erinnerten Familientradition der Erzählinstanz keine Rolle spielt,

wird der intertextuelle Bezug dadurch betont, dass de Raaf auf dem Kaminmantel

platziert wird und die Rolle des Beobachters zugesprochen bekommt. Denn es ist

de Raaf, der das Privileg der Bestimmung über andere ›Körper‹ erhält.

Zusätzlich deutet de Raaf auf einen weiteren Intertext, der die Darstellung von

Judocusʼ Tod als Unfall anstatt eines Selbstmords entkräftet. De Raaf wird unter ei-

ner Glasglocke auf den Kaminsims gesetzt, die im Spuk eine zentrale Rolle spielt.

Die Glasglocke fungiert als hygienischer Schutz und bedeutet gleichzeitig ein Ein-

sperren des Vogels, der Judocusʼ Geist manifestiert:

55 KGS, S. 90. »Jolle scherzte, dass Judocus über sein Grab hinaus regieren wolle.«

56 Vgl. Poe, Edgar Allen. The Raven. New York: E. P. Dutton and Company, 1884.

57 Ebd., S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Erinnerung und Identität

Bij de tweede oorveeg die mijn oudste zus Joke uitdeelde aan de oudste dochter

van Johannes viel er een stoel om. De stolp rinkelde. Er ontstond een discussie

of de stolp van de Raaf af genomen moest worden. Merkwaardig genoeg kon

daarover geen eenstemmigheid bereikt worden. Vooral de vrouwen in de familie,

met uitzondering vanmijn oudste zus Joke, beriepen zich op het hygiënische doel

van de stolp.58

Die Glasglocke erinnert an Sylvia Plaths erfolgreichen Roman The Bell Jar (1963).59

Darin beschreibt die Protagonistin Esther Greenwood, sie fühle sich, als lebe sie

unter einer Glasglocke, und zwar seit dem Tod ihres Vaters, der starb, als sie neun

Jahre alt war. Sie sei zudem aufgrund der gesellschaftlichen Anforderungen, die

an sie gestellt werden und die sie nicht zu erfüllen sucht, suizidal. Greenwood

scheint unter fortwährender Trauer zu leben. Ihr Suizid misslingt, sie erholt sich

von ihrer Depression. Das Überstülpen des Raben aus vermeintlich hygienischen

Gründen referiert an die Heilung Greenwoods. Während Greenwood nicht mehr

unter einer Glasglocke lebt, ist es Judocus über de Raaf gelungen, die Familienver-

hältnisse zu ändern: Diejenigen außerhalb der Glasglocke sind unterdrückt und in

ihrem Prozess der Trauer gefangen, während er seine Freiheit im Tod findet.

Indes Judocus in dieser Kurzgeschichte an Privilegien gewinnt, ist dem Erzäh-

ler daran gelegen, Gewalt als legitime Form sozialer Verhältnisse darzustellen. Nur

so kann seine privilegierte Position erhalten bleiben. In der Diffamierung all jener,

die sich gegen Gewalt wenden, befindet er sich weiter auf der Seite der Dominie-

renden. Dass vermeintlich Dominierten jede Kritikfähigkeit abgesprochen wird,

ist eine Form von struktureller Gewalt, welche Machtverhältnisse in der Familie

verstetigt.

9.4 Zusammenfassung

Das Kapitel hatte Identitätskonstruktionen jener literarischen Figuren zumGegen-

stand, die gemäß Toni Morrisons Ansatz aufgrund einer fehlenden Markierung als

normiert und ›weiß‹ beurteilt werden können, wobei diese meist auch ›männlich‹

sind. Wie bei dem vorangegangenen Kapitel hatte ich zum Zie,l zu analysieren,

wann Identitätskategorien als Ab- oder Aufwertung eingesetzt werden. Zu diesem

Zweck habe ich verschiedene Figurenkonstellationen untersucht, die sich anhand

58 KGS, S. 90f. »Bei der zweiten Ohrfeige, die meine Schwester Joke der ältesten Tochter Johan-

nesʼ gab, fiel ein Stuhl um. Die Glasglocke klirrte. Es entstand eine Diskussion darüber, ob

die Glasglocke des Raben weggeholt werden müsste. Komischerweise konnte darüber keine

Einstimmigkeit erreicht werden. Vor allem die Frauen in der Familie, außer meiner ältesten

Schwester Joke, beriefen sich auf den hygienischen Zweck der Glasglocke.«

59 Vgl. Plath, Sylvia. The Bell Jar. Main: Faber & Faber, 2013 [1963].

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Privilegierungen 245

verschiedener Formen von Liebesbeziehungen und familiären Verhältnissen be-

schreiben lassen. Geschlechterverhältnisse wurden ausgehend von den in den Er-

zählungen dargestellten heterosexuellen Beziehungen und damit einhergehenden

gesellschaftlichen Beziehungen untersucht. Die Analyseergebnisse zeigten, dass

die Erinnerungskonstruktionenmeist an jene literarischen Figuren gebunden sind,

die ihre soziale Position verteidigenmüssen. Gleichzeitig ließ sich daraus ableiten,

wie ihre dominierende Position gerade durch die Bewegung der Abwertung stark-

gemacht wird.DesWeiterenwar festzustellen, dass die Identitätskategorien in den

Erzählungen hierarchisch angeordnet sind.

Basierend auf den Forschungsergebnissen der Intersektionalitätsstudien

konnte auf eine Hierarchie von ›Geschlecht‹ und ›Rasse‹ geschlossen werden. So

kann beispielsweise die ›weibliche‹ Figur in JSD ihre Position auf der dominieren-

den Seite gegenüber Joey Santa verstetigen, da sie eine afrikanistische Persona

konstruiert, die ihr unterlegen ist. In KGH konnte insbesondere erarbeitet wer-

den, inwieweit die Zuschreibung von Identitätskategorien kontextabhängig ist. In

der Kurzgeschichte schreibt sich Hans mit der Entfremdung von seiner Mutter

in die privilegierte Position ein. Sie hat sich mit Mühe während der Kriegszeit

ihre Position als Hotelleiterin erarbeitet, die ihr später durch die Rückkehr ihres

Mannes nach dem Krieg beinahe wieder abgesprochen worden wäre. Indem Hans

sich nicht ihr, sondern seinem Vater zuwendet und das Hotel als Erbe ablehnt,

lehnt er auch die von ihr neu konstruierte Form der ›Weiblichkeit‹ ab und be-

stätigt die vorherrschende Rollenverteilung der Geschlechter. In verschiedenen

literarischen Texten wurde eine ähnliche Abwertung durch Zuschreibungen ›weib-

licher‹ Differenzmerkmale festgestellt. Im Gegenzug wurde aufgezeigt, dass das

Absprechen ›männlicher‹ Differenzmerkmale nur dann eine Abwertung darstellt,

wenn die Position zweier ›männlicher‹ literarischer Figuren verhandelt wurde.

Dies hat sich insbesondere in den Kurzgeschichten De oude man en het zwijgen und

KGS gezeigt. In beiden literarischen Texten werden ›Alter‹ und ›Gesundheit‹ als

verschränkte Kategorien eingeführt und mit Formen von Gewalt in Verbindung

gebracht. ›Männlichkeit‹ gilt dann als verloren, wenn man hinsichtlich dieser

Kategorien auf der dominierten Seite markiert wird. In der Kurzgeschichte Het

meisje met de vogelhoed wird der Großvater erst nach seinem Tod abgewertet. Die

erzählende Figur hingegen erfährt über ihren Großvater eine Aufwertung. Er

löst die binäre Opposition der Kategorie ›Geschlecht‹ auf. Die Abwertung des

Großvaters durch seinen Sohn, »Junior« genannt, bedeutet auch eine Rückwen-

dung zur Binäropposition ›Geschlecht‹. Die Erzählerin schreibt sich schließlich

selbst in ›weiblich‹ konnotierte Charakteristika ein, da sie die Zeichnung ihres

Großvaters von ihr als »Mädchen mit dem Vogelhut« als tableau vivant inszenieren

will. Dabei zerbricht sie hierarchisch orientierte Oppositionen, da sie sich in die

Rolle einfügt, die ihr Großvater ihr vorlebte und somit ›männlich‹ konnotiert war.

Ihr Aufbegehren gegen die Abwertung durch »Junior« ist als Versuch zu werten,

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Erinnerung und Identität

die privilegierte Position zu erhalten, die ihr durch ihr gutes Verhältnis zu ihrem

Großvater zugekommen war.

Abschließend lässt sich feststellen, dass der Verlust einer privilegierten Position

nicht automatisch einen Wechsel auf die dominierte Seite bedeutet. Ebenso wenig

kann das Aufbegehren gegen den Machtverlust als emanzipierte Aneignung von

Differenzmerkmalen gelesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010 - am 14.02.2026, 10:54:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

