230

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

freiung dann nur mehr eine Beschleunigung oder Fliissigmachung des bereits
Etablierten, welches alternativlos bleibt. Nichts anders erscheint als méglich.

Ich glaube, dass dieses Beispiel eines recht obskuren Romans der wilden
1960er Jahre Auskunft iiber eine sehr allgemeine Beschaffenheit unserer ma-
joritiren Losungsansitze fiir gegenwirtige Probleme geben kann. Die Mehr-
heit unserer Gesellschaften denkt wie Wilson Befreiungstheologie, die ange-
sichts von Problemen alles bestehende nur noch effizienter, fliissiger, schnel-
ler, freier wiinscht, aber im Wesentlichen unverindert lisst. Das Problem der
okologischen Katastrophe wird zwar erkannt, die Losungen erscheinen aber
bloR als (Auto-)Bahnen, denen man das Label »klimaneutral« aufsetzt. Dass
unsere zugrundeliegende, historisch gewachsene Ontologie an sich aber das
Problem ist, kann von den Autobahnen aus nicht gesehen werden. Die »Klima-
autobahng, wie der von der CDU vorgebrachte Begriff fir die Stadtautobahn
A1001in Berlin ist, ist dafiir das fast schon zu verriterisch offensichtlichste Bei-
spiel: Im Grunde méchte die CDU auch im Angesicht der Klimakrise alles beim
Alten belassen und die seit vielen Jahren hart umstrittenen Baupline genau-
so umsetzen wie eh und je. Der einzige Unterschied ist, dass die »Klimaauto-
bahn«nunvermehrt unterirdisch gefithrt werden soll - man wird ihre umwelt-
belastende Tendenz also nicht mehr sehen, und oben drauf werden dann ein
paar Baumchen gepflanzt. Dort fahren dann vielleicht viele Tesla-SUVs (die in
Osterreich sogar eine griin eingefirbte Nummerntafel erhalten), die zwar von
Strom betrieben fahren, aber noch schwerer als normale Autos sind und also
noch mehr Reifenabrieb und Lirm produzieren und den Extraktivismus und
die globale Ungleichheit weiter verschirfen — wir werden dies im nichsten Ab-
schnitt weiter ausfithren.

Das Auto als Bedingung der Maglichkeit unseres Denkens

Um diesen dritten Abschnitt zur Stabilitit des Autoregimes abzuschliefen,
werden wir uns nun nochmal in schwierige philosophische Fahrwasser bege-
ben, die sich mit der Bedingung der Maglichkeit von 6kologischen Denkweisen
und unseren Bildern von Utopien und Dystopien beschiftigen. Wie ich in den
vorigen beiden Abschnitten hoffentlich hinlinglich gezeigt habe, ist das Auto
vielmehr als ein problematischer Schadstoffemittent. Das Auto ist zusitzlich
der Produzent eines die europiische Moderne prigenden Umweltverhiltnis-
ses und seiner Subjektphilosophie. Durch das Auto reproduzieren sich prothe-
tisch moderne Haltungen und Selbstverstindnisse, die uns ontologisch unfihig

12.02.2026, 10:17:50.


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 9: Autosubjektivitat

machen, andere Seinsweisen als gleichwertig zu betrachten und eine sinnliche
Verankerung in der Umwelt zu etablieren.

Doch auch die itberall keimenden Bilder 6kologischen Denkens, wie ich sie
auch in diesem Buch anwende, kénnen nicht aufSerhalb dieses Kontextes des
Homogenozins und seiner massiven Tendenz zur Glittung aller Wege nach ei-
nem Prinzip verstanden werden. Zwar konnen diese 6kologischen Bilder un-
ter gewissen Gesichtspunkten als Auswege und tiefer reichende (sprich: »ra-
dikale«, an die Wurzel gehende) Losungsansitze aus dem Homogenozin er-
scheinen. Sie kénnen pluralistische Ansitze eines Uberkommens unserer 6ko-
logisch katastrophalen Lage hervorbringen. Doch auch sie sind ein Kind der
Moderne. Um aus ihnen eine tatsichliche politische, soziale und sthetische
Transformationskraft zu entwickeln, muss man sich von gewissen Romanti-
sierungstendenzen des Okologischen befreien (allen voran: der »Natur«) und
okologische Denk- und Handlungspraxen (eine relativ kiinstliche Unterschei-
dung) in den Ruinen der Moderne denken.

Hierfiir werden wir uns abschliefiend Peter Sloterdijks Wissenschaft der
»Immunologie« und »Spherologie« zuwenden, welche untersucht, was fir
Schutzhillen Denkbilder (zumeist stillschweigend) benétigen, um zu exis-
tieren. Sloterdijk geht grundlegend davon aus, dass jede Seinsform - und
also auch jede philosophische Haltung — ihre eigene Blase benétigt, in der sie
gedeihen kann. Nur durch solche zumeist unbewussten »Sphiren« werden
Positionen gleichwie immunologisch von einem Auflen abschirmt, um im
Inneren, Weichen und Wandelbaren ein Selbstverstindnis des Denkens und
Seins entfalten zu kénnen. Auf tiber 2000 Seiten und in drei Binden namens
»Sphdren 1, 2 und 3« (Sloterdijk 1998; 1999; 2004) entwickelt Sloterdijk diese
Wissenschaft der Blasenlehre auf mannigfaltigen Ebenen vom Uterus bis zum
Globus. Auch das Auto als Schutzhiille und Bewegungskorper der Moderne
streift er in diesem fulminanten Ritt immer wieder, wie wir es bereits in den
Kapiteln 5 und 6 zitiert haben. Ohne sich an dieser Stelle aber zu weit in
den Spitzfindigkeiten der Spherologie nach Sloterdijk zu verlaufen, ist fir
unsere Zwecke die These zentral, dass sich das moderne europdische und
es begriindende antike griechische Denken nur in einem Schutzraum der
Polis entwickeln konnte, der die Umwelt strategisch ausschlief3t. Sokrates
und andere die abendlindische Metaphysik begriindende Denker (gendern
nicht notwendig) konnten demnach nur deswegen von den ewigen, iiber-
sinnlichen und unverinderlichen Wahrheiten des Ideenhimmels ausgehen,
weil sie von den Schutzwillen Athens hinreichend von Umwelteinfliissen
abgeschirmt wurden. Nur in der Steinwelt der Stadt kann die Vernunft dem-

12.02.2026, 10:17:50.

231


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

nach von gleichbleibenden, fundamentalen Prinzipien ausgehen, die tiefer
reichen als die Sinneseindriicke der sich ewig wandelnden »pflanzlichen« und
»tierischen« Umwelt (die natiirlich auch immer Teil des menschlichen Selbst
sind, auch wenn das moderne Selbstverstindnis genau auf dem unmogli-
chen und folgenreichen Ausschluss dieser Tatsache beruht). Wenn man von
ganz viel Lebendigem, Riechendem, Duftendem, Klingendem, Lirmenden,
Stinkendem, Quakendem, Wuselndem, Singendem, Lachendem, Wallenden,
Flief}endem, Springendem, Strahlendem umgeben ist, wird man kaum genug
Abschottung finden, um sich ungestort auf die unveranderliche Wesentlich-
keit des Seins zu beziehen. Das permanent flieRende Werden der Welt wird
einen zu sehr inspirieren, storen, ablenken, euphorisieren. Laut Sloterdijk
konnten anfinglich nur menschliche Steinwille diesen Schein des ewigen
Seins absichern.

Wie ich andernorts erarbeite," ist ein begriindender Moment dieser Art der
Vernunft die Szene in Platons Dialog Phaidros, in dem Sokrates zuriick in die
Stadt flieht, da ihm am Fluss in »natiirlicher Umwelt« die philosophischen Ge-
danken entfliehen. Sokrates gilt als der erste in der abendlandischen Denk-
geschichte, der ein streng argumentatives Denken, losgelost von Sinnesein-
fliissen, vollends kultiviert hat. Doch am Fluss Illisos, inmitten von wallenden
Biumen, murmelndem Gewisser, singenden Vogeln und duftenden Blumen
verliert der Athener seine sonst so rigorose Strenge im Denken: »Merktest du
nicht, Seliger, dass ich schon Verse sang und nicht mehr blofRe Dithyramben?
Was ware wohl passiert, wenn ich noch so weiter getdnt hitte? Wusstest du,
dass ich von den Musen, denen du mich mit Absicht vorgeworfen hast, voll-
kommen besessen sein werde? Kein Wort mehr werde ich von dieser durch
meinen von dir verzauberten Mund gesprochenen Rede aufsagen. Tu du, was
du willst, ich aber kehre heim durch den Bach, bevor ich von dir zu etwas noch
Argerem gezwungen werde.« (Platon 2012, 20)

Inspiriert von den »Musen des Ortes« beginnt der Griindervater der abend-
lindischen Metaphysik plétzlich Dinge zu erdichten, die seinem fundamenta-
len Vernunftanspruch keineswegs geniigen. Er verliert die sich auf die ewigen
Ideen berufende Klarheit seines Denkens und denkt plétzlich mit der Umwelt,
anstatt iber sie. Es ist dieses Verlangen nach Dominanz der Umwelt vermit-
tels einer fundamentaleren Transzendenzebene, die Sokrates in die Stadt flie-
hen lisst. Eine Bedingung der Moglichkeit abendlindischer Metaphysik ist al-

1 Siehe hier Kapitel 5.1in meinem bereits mehrfach erwidhnten »Zwillingsbuch« Ecologi-
cal Reasonings (Jorg 2025).

12.02.2026, 10:17:50.


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 9: Autosubjektivitat

so laut Sloterdijk diese steinerne Blase, die die Stadt mit ihren Mauern und
Steinstraflen bietet.

Diese in antiker Zeit noch embryonale Denkform hat sich gefestigt und ist
nunmehr unabhingig von steinernen Mauern oder anderen altertiimlichen
Schutzformen, die das moderne Bewegungsparadigma aufgeldst hat (siehe
Kapitel 6 Ende). Auch Sloterdijk weist darauf hin, dass eine wesentliche Fes-
tigung dieses von der Umwelt abgewandten Denkens bereits durch Platons
Universalisierung von Sokrates< Transzendenzphilosophie bestand. Demnach
war fiir Platon, den Schiiler Sokrates, die Stadt zu unsicher als Befestigung
des Denkens, und so warb er in seiner Philosophie fiir ein rein abstraktes,
von der Umwelt radikal losgelostes Sein als Stabilititsgarant: »Man muss
das Ereignis Platon vor dem Hintergrund der politischen und biologischen
Polis-Katastrophe setzen, um zu verstehen, welch einen Wandel das spitere
Griechentum im Hinblick auf die Lebensstile der Gebildeten bewirkt hat. Von
ihm strahlt eine Suggestion aus, die ein Weltalter lang fiir das philosophi-
sche Leben charakteristisch blieb: Als Makler der neuen Ontologie wirbt der
Philosoph bei seinen Mitbiirgern dafiir, sich an dem Ubergang von Stadt-
Wohnen zum Seins-Wohnen zu beteiligen.« (Sloterdijk 1999, 360) Die Stadt
erschien Platon also immer noch als zu »weltliche« Befestigung des Denkens.
Seine Losung des komplett abstrakten, universellen »Seins«, abgewandt von
jedem konkreten sinnlichen Bezug, ist also die radikalisierte und universa-
lisierte Form eines aus der Stadt gewachsenen Denkens. Trotzdem — oder
genau deswegen - bleibt fiir die nichsten fast zwei Jahrtausende diese Art
von Transzendenzdenken ein Nischenphinomen, welches spezielle Schutz-
hiillen benétigt. Nur im Kloster und in den dort entwickelten asketischen und
dezidiert (um)welt-abgewandten Praktiken schirmt sich das Seins-Denken
von der turbulenten Umwelt der zerfallenden Antike und des Mittelalters zur
Geniige ab, um die universale Wahrheit der abendlindischen Metaphysik zu
erhalten. Es ist erst in der europidischen Moderne, dass sich dieser Stil des
Denkens weiter ausbreiten und heute — wie ich argumentiere — zu so etwas
wie einem common sense aller Modernen werden konnte. Wie ich bereits im
zweiten Abschnitt erarbeitet habe, ist es heute unsere hochgradig von Be-
tonstrukturen und Maschinen geprigte moderne Lebenswelt, die uns quasi
automatisch zu platonistisch-cartestianischen Denkweisen verfiihrt.

Wihrend die heute dominante Vernunftform als eine Art Flucht in eine
Blase aus Stein begonnen hat, befinden wir uns heute in der paradoxen Situati-
on des Homogenozins, in der fast alle uns einfach zugingliche Umwelt derart
geplattet und betoniertist, dass die Flucht vor den sinnlichen Eindriicken einer

12.02.2026, 10:17:50.

233


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

bestimmten Umwelt kaum mehr notwendig ist. Wahrend die von Sokrates er-
fundene Vernunft also damals ein subversives oder zumindest aufkldrerisches
Potential hatte, ist sie heute derart zu einem Gemeinverstand geworden, dass
fiir sie kaum eine Schutzblase mehr notwendig ist.

Durch die ausufernden modernen Infrastrukturen und Landnahmen der
Moderne, die mafigeblich vom KFZ vorangetrieben wurden, gibt es kaum
mehr dem Menschen einfach zugingliche Orte, in denen man so einfach
von den »Musen des Ortes« iiberfallen werden kann, wie Sokrates vor fast
2500 Jahren. Wihrend damals eine Art musisch-poetisches Denken mit der
Umwelt wohl noch eher die Norm war — und der Ausbruch aus diesem eben-
so limitierten Denken eine subversive und errungenschaftsreiche Leistung
darstellte — ohne die moderne Wissenschaftlichkeit und Vernunft nie auf
den Weg gekommen wire - ist dies heute genau umgekehrt. Heute muss
man so wie Sokrates denken, wenn man am modernen Leben teilhaben will.
Dies bringt allerdings einen massiven Kultur- und Wertewandel mit sich:
Wihrend von Sokrates bis Descartes und Kant diese Vernunfthaltung eine
aufklirerische Einforderung war, weg vom »gemeinen« Verstand und seinen
einfachen Antworten zu kommen, ist im Zeitalter des Homogenozins genau
diese Vernunfthaltung zum gemeinen Verstand geworden. Frither war es
die ephemere Korperlichkeit und die musisch-unscharf stimmende Umwelt,
gegen die die Philosophen wetterten — heute muss kaum mehr jemand von
diesen Texten tiberzeugt werden, da die anthropogene Umwelt von ihnen eine
Entfremdung von Kérperlichkeit und Umwelt automatisch abverlangt.

Viele teilen heute das Gefiihl, dass uns »die grofien Philosophen« nicht
mehr so viel sagen konnen. In 6kosophischen Diskursen ist es common place zu
behaupten, dass wir heute die komplexen Sachlagen des Anthropozins nicht
mehr cartesianisch und platonistisch auffassen kdnnen. In den Worten von
Donna Haraway: Die »alte« cartesianische Vernunfthaltung ist »nicht mehr
verfiigbar zum Denken, wahrlich nicht mehr denkbar« (Haraway 2016, 5).*
Auch wenn ich, wie nach dem bisherigen wohl klar sein sollte, ideologisch
auf derselben Seite stehe, fehlt mir oft in gegenwirtigen Diskursen die Hin-
terfragung, warum die klassisch abendlindischen Diskurse heute nicht mehr
dieselbe Uberzeugungskraft ausstrahlen und warum heute so philosophische
Anspriiche wie »nicht-binir«, »nicht-cartesianisch«, nicht-dualistisch« fast
mantra-ahnlich wiederholt werden. Meines Erachtens ist es weniger, dass die

2 Original: »has become unavailable to think with, truly no longer thinkable«.

12.02.2026, 10:17:50.


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 9: Autosubjektivitat

Klassiker fiir unsere heutige Welt komplett irrelevant geworden waren; son-
dern vielmehr, dass sie bereits ein dermafSen wesentlicher Bestandteil unserer
heutigen Welt geworden sind, dass es den meisten als instinktiv redundant
erscheint, sie zu lesen. Warum soll ich noch Descartes< Meditationen lesen,
wenn mich mein Auto tagtiglich und ganz somatisch von der Notwendigkeit
des Korper-Geist-Dualismus itberzeugt? Warum Platons gewundenen Argu-
mentationen fiir eine hohere, logisch vermittelten Vernunftordnung folgen,
wenn mich die Verkehrsschilder iiberall und ganz unmissverstindlich an ihre
Transzendenz erinnern?

Heute liegt kein subversives und auch kein aufklirerisches Potential
mehr in Platon, Descartes oder Kant — ganz einfach, weil die wesentlichen
Parameter ihres patriarchalen Weltbildes iiberall in die Umwelt einbetoniert
sind. Aus diesem Grund geriert sich jede einigermafien verniinftige 6ko-
logische Philosophie fast mantra-ihnlich als »nicht-cartesianisch«, »anti-
platonistisch« und »nicht-dualistisch«. Wie so oft verbirgt sich hinter dieser
inflationdren Verneinung aber die tiefer gehende Verstrickung mit und Ab-
hingigkeit von dem, was man verneint. Wir Modernen miissen zu einem nicht
unwesentlichen Grad alle Platonist*innen und Cartesianer*innen sein, um
im Homogenozan iiberleben zu kénnen. Wahrend unzihlige Aufklirer*innen
die Abkehr von Animismus und Spiritualismus predigten, ist es heute schwer,
noch irgendetwas Animistisch-Lebendiges oder Spirituelles in den endlosen
Monokulturfeldern und Autobahndreiecken des Homogenozins zu entde-
cken. Dass man als Mensch Herrscher tiber eine mechanisch verbundene Welt
ist, in der nichts als die Menschen und ihre Maschinen agency hat, erscheint
heute als intuitiv logisch, wenn man einer Autobahn entlang fihrt. Wie bereits
erarbeitet, ist die natiirlichste Haltung innerhalb dieser Lebenswelt eine des
Klimawandelleugnens. Und die Fetischisierung der »unberiithrten Natur« ist ein
wesentlicher Teil dieser Matrix. Wir fliechen heute zu den wenigen »Musen des
Ortes«, weil sie allerorts vom Aussterben bedroht sind. Nurmehr dort héren
wir noch etwas anderes als die Wiederholung des Ewig-Gleichen, des sich als
alternativlos gerierenden Status quo der Moderne.

Es erscheint mir als wesentlich, auf diesen Punkt als Bedingung der Maglich-
keit unseres Denkens hinzuweisen, der auch okologische Denkformen mitein-
bezieht. So zeigt u.A. Pierre Charbonnier (Charbonnier 2020, 39), dass eine
okologische Rationalitit ein wesentliches Kind der Moderne ist, welches sich
logisch aus den industriekapitalistischen Beziigen zur Umwelt entwickeln
musste. Wenn heute viele Denker*innen Philosophien wie jene des alten Indi-
ens und insbesondere von amerindischen indigenen Kulturen als wegweisend

12.02.2026, 10:17:50.

235


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

fiir ihr »animistisches« und »anti-dualistisches«, »nicht-cartesianisches«
Denken verstehen, diirfen wir nicht den Fehler machen, die komplett ver-
anderten Bedingungen dieser Philosophien zu iibersehen. Viele sehen diese
okologischen Philosophien heute als eine Art Gegenphilosophie zum herrschen-
den common sense. »Anti-cartesianisch« erscheint so oft als Schliisselformel
und Ideal, welches es im Denken zu erreichen gilt. Doch im Gegensatz zu
uns kannten die indigenen Menschen, von denen wir heute so viel Inspiration
beziehen, zumeist keinen Cartesianismus, von dem sie sich absetzen mussten
oder konnten. Keine indigene Philosophie ist anti-cartesianisch, genauso
wenig wie »Naturvolker« tatsichlich etwas mit »Natur« zu tun haben (Descola
2015). Sowohl »Natur« als auch Cartesianismus sind moderne Begriffe, die
auferhalb einer modernen Lebenswelt keinen Sinn ergeben. Zwar kénnen
wir uns inspirieren lassen von »indigenen«, und »nicht-modernen« Denk-
weisen, doch sind wir in dieser Sehnsucht nach Inspiration von Auflen von
modernen Begehren geleitet. Fiir uns sind solche »exotischen« Philosophien
eine Art Flucht vom zubetonierten, hyper-cartesianischen Zustand des Ho-
mogenozans, wihrend sie fiir Indigene zumeist eher ein Art common sense
war.

In dieser Tendenz zur Flucht aus der uns formenden Umwelt sind wir noch
viel niher an Sokrates, als wir es vielleicht wahrhaben mochten. Die Vorzei-
chen haben sich geindert. Wihrend Sokrates zwecks eines universellen Seins
von der Umwelt floh, haben wir erkannt, dass es in diesem Sein keine Luft zum
Atmen gibt und fliehen vom herrschenden Weltzustand zurtick in Bilder einer
lebendigen Umwelt. Dies heifdt keinesfalls, dass 6kologische, »nicht-cartesia-
nischen« Bilder des Denkens Chimiren oder falsche Freunde sind. Auch ist es
prinzipiell kein Problem, dass diese Inspiration aus »exotischen« Denktradi-
tionen beziehen. Ganz im Gegenteil — wie bereits in der Einleitung erwihnt,
halte ich diese neuen Diskurse fiir wesentliche Impulsgeber fiir fortschrittli-
ches und pluralistisches Denken im Homogenozin. Doch ist ein Bewusstsein
von ihrer Situierung in der Moderne notwendig, um einer zu vereinfachenden
Romantisierung zu entgehen.?

3 Und hierbei habe ich leider meine Zweifel, ob dies bei allen zurzeitin progressiven Bla-
sen gehypten Diskursen der Fall ist. Das fir mich illustrativste Beispiel dieser Tendenz
zur romantisierenden Betriebsblindheit ist Robin Wall Kimmerers viel besprochenes
Buch Braiding Sweetgrass (2015), welches als eines der Hauptwerke eines »indigenen
neuen Materialismus« (Clary-Lemon 2019) verstanden wird. Kimmerer beschreibt in
ihrem Buch diverse indigene Pflanzenphilosophien und was diese fiir Auswege und
Alternativen zum modernen Denken bieten. In schonen, wenn auch ein wenig roman-

12.02.2026, 10:17:50.


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 9: Autosubjektivitat

Um eine Formulierung von Anna Tsing zu verwenden, sind diese pluralen
okologischen Bilder des Denkens auf den »Ruinen der Moderne« (Tsing et al.
2017) gewachsen. Sie sind aus einem Uberdruss und der offensichtlichen Ka-
tastrophalitit des Homogenozins entstanden. Sie schreien nach »anti-carte-
sianischenc, »nicht-bindren« Losungen, weil die immer noch majoritire Ver-
nunft sich immer klarer als lebensfeindlich geriert. Aus der Perspektive der
alten Ordnung sind sie das Unkraut, das aus den Rissen der festgefahrenen
Strukturen der Moderne wichst. Die 6kologischen Denkweisen des »New Ma-
terialism« und andere spriefien auf dem toxischen und asphaltreichen Boden,
wo kaum mehr anderes Denken als sinnvoll erscheint. Das »verniinftige« Den-
ken der Mehrheit tibernimmt die Autobahn. Von ihr muss das kreative und
subversive, an der Erhaltung des Leben interessierte Denken fliehen.

Um eine Chance auf Verinderung zu haben, gilt es dieses Bild des 6ko-
logischen Denkens als »Flucht« von der majoritiren Ordnung ernst zu neh-
men. Okologisches Denken und Handeln kann sich nicht mit dem Griinstrei-
chen von Autos und Flughafen begniigen. Vielmehr geht es um »eine Umwer-
tung aller Werte«im beinahe nietzscheanischen Sinn. Das, was der herrschen-
den Ordnung als Unkraut erscheint, ist Hoffnungsgeber*in eines zukunftsge-
wandten Denkens.* Unter den gegenwirtig majoritir hoffnungslosen Zustin-
den gilt es als allererstes, den Ausbau von Fluchtmoglichkeiten (Kapitel 12) zu
forcieren, in denen utopisches Denken wieder moglich wird. Hierbei handelt
es sich nicht um Defitismus, sondern um eine strategische Neuorientierung
fiir die Schaffung der Bedingungen der Méglichkeit von Uberleben und bes-
ser Weiterleben. Es geht um die Errichtung neuer Normalititen und Welten,

tisch ilberhéhten, Kapiteln beschreibt sie ihre Reisen zu den wilden Erdbeeren, duften-
dem Mariengras und wallenden Weiden und was diese unserer cartesianisch verfiihr-
ten Kultur beibringen kénnen. Doch was sie kaum erwiahnt, ist, dass die vielbeschaf-
tigte Professorin einer amerikanischen Eliteuniversitat zu all diesen wunderschonen
»Natur«-Orten mit dem Auto fahrt. Unbeantwortet bleibt die Frage, ob Kimmererauch
am Steuer ihres Autos eine dhnlich spirituelle Verbindung zu den Pflanzen erfihrt wie
an den Orten, an denen sie mit dem Auto hingelangt ist. Ob ihr Bediirfnis nach »anti-
cartesianischen Denkbildern« nicht auch durch das stundenlange Sitzen in der sticki-
gen Luft des Autos bestarkt wurde. Vgl. hierzu mein Paper Politicising New Materialism
against the Toxic Entanglements of the Now: Towards a New Materialist Philosophy of the Car
(Jorg 2023a).

4 Aus diesem Grund ist es kein Zufall, dass das vielleicht prominenteste Buch tiber die
ZAD—-die wir als Beispiel einer solchen Fluchtzone im letzten Kapitel besprechen wer-
den —»Eloge des mauvaises herbes: Ce que nous devons a la ZAD«/»Lob des Unkrauts
—was wir der ZAD schulden« (Lindgaard, Collectif, and Craeber 2018) betitelt ist.

12.02.2026, 10:17:50.

237


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Kilian Jorg: Das Auto und die 6kologische Katastrophe

die einen Dualismus und das Selbst als Auto irgendwann als nicht mehr be-
gehrenswert erscheinen lassen. In denen man lieber als mit der problemati-
schen Umwelt verwobenes Unkraut gedeiht, statt als selbstbewegtes Subjekt
dariiber zu schweben. Mit dem Beschreiben von politischen und utopischen
Auswegen aus dem Autoregime und der Entwicklung von nachhaltigen Uber-
lebenspraktiken in den Ruinen der Moderne beschiftigen sich die letzten bei-
den Abschnitte dieses Buchs.

12.02.2026, 10:17:50.


https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

