
230 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

freiung dann nurmehr eine Beschleunigung oder Flüssigmachung des bereits

Etablierten, welches alternativlos bleibt. Nichts anders erscheint als möglich.

Ich glaube, dass dieses Beispiel eines recht obskuren Romans der wilden

1960er Jahre Auskunft über eine sehr allgemeine Beschaffenheit unserer ma-

joritären Lösungsansätze für gegenwärtige Probleme geben kann. Die Mehr-

heit unserer Gesellschaften denkt wie Wilson Befreiungstheologie, die ange-

sichts von Problemen alles bestehende nur noch effizienter, flüssiger, schnel-

ler, freier wünscht, aber imWesentlichen unverändert lässt. Das Problem der

ökologischen Katastrophe wird zwar erkannt, die Lösungen erscheinen aber

bloß als (Auto-)Bahnen, denen man das Label »klimaneutral« aufsetzt. Dass

unsere zugrundeliegende, historisch gewachsene Ontologie an sich aber das

Problem ist, kann von denAutobahnen aus nicht gesehenwerden.Die »Klima-

autobahn«, wie der von der CDU vorgebrachte Begriff für die Stadtautobahn

A100 inBerlin ist, ist dafür das fast schon zu verräterisch offensichtlichste Bei-

spiel: ImGrundemöchte dieCDUauch imAngesicht derKlimakrise alles beim

Alten belassen und die seit vielen Jahren hart umstrittenen Baupläne genau-

so umsetzen wie eh und je. Der einzige Unterschied ist, dass die »Klimaauto-

bahn«nunvermehrtunterirdischgeführtwerden soll –manwird ihreumwelt-

belastende Tendenz also nicht mehr sehen, und oben drauf werden dann ein

paar Bäumchen gepflanzt. Dort fahren dann vielleicht viele Tesla-SUVs (die in

Österreich sogar eine grün eingefärbte Nummerntafel erhalten), die zwar von

Strom betrieben fahren, aber noch schwerer als normale Autos sind und also

noch mehr Reifenabrieb und Lärm produzieren und den Extraktivismus und

die globaleUngleichheitweiter verschärfen–wirwerdendies imnächstenAb-

schnitt weiter ausführen.

Das Auto als Bedingung der Möglichkeit unseres Denkens

Um diesen dritten Abschnitt zur Stabilität des Autoregimes abzuschließen,

werden wir uns nun nochmal in schwierige philosophische Fahrwasser bege-

ben, die sich mit der Bedingung der Möglichkeit von ökologischen Denkweisen

und unseren Bildern von Utopien und Dystopien beschäftigen.Wie ich in den

vorigen beiden Abschnitten hoffentlich hinlänglich gezeigt habe, ist das Auto

vielmehr als ein problematischer Schadstoffemittent. Das Auto ist zusätzlich

der Produzent eines die europäische Moderne prägenden Umweltverhältnis-

ses und seiner Subjektphilosophie.Durch das Auto reproduzieren sich prothe-

tischmoderneHaltungen und Selbstverständnisse, die uns ontologischunfähig

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 9: Autosubjektivität 231

machen, andere Seinsweisen als gleichwertig zu betrachten und eine sinnliche

Verankerung in der Umwelt zu etablieren.

Doch auch die überall keimendenBilder ökologischenDenkens,wie ich sie

auch in diesem Buch anwende, können nicht außerhalb dieses Kontextes des

Homogenozänsund seinermassivenTendenz zurGlättung allerWegenach ei-

nem Prinzip verstanden werden. Zwar können diese ökologischen Bilder un-

ter gewissen Gesichtspunkten als Auswege und tiefer reichende (sprich: »ra-

dikale«, an die Wurzel gehende) Lösungsansätze aus dem Homogenozän er-

scheinen. Sie können pluralistische Ansätze einesÜberkommens unserer öko-

logisch katastrophalen Lage hervorbringen. Doch auch sie sind ein Kind der

Moderne. Um aus ihnen eine tatsächliche politische, soziale und ästhetische

Transformationskraft zu entwickeln, muss man sich von gewissen Romanti-

sierungstendenzen des Ökologischen befreien (allen voran: der »Natur«) und

ökologische Denk- und Handlungspraxen (eine relativ künstliche Unterschei-

dung) in den Ruinen derModerne denken.

Hierfür werden wir uns abschließend Peter Sloterdijks Wissenschaft der

»Immunologie« und »Spherologie« zuwenden, welche untersucht, was für

Schutzhüllen Denkbilder (zumeist stillschweigend) benötigen, um zu exis-

tieren. Sloterdijk geht grundlegend davon aus, dass jede Seinsform – und

also auch jede philosophische Haltung – ihre eigene Blase benötigt, in der sie

gedeihen kann. Nur durch solche zumeist unbewussten »Sphären« werden

Positionen gleichwie immunologisch von einem Außen abschirmt, um im

Inneren, Weichen und Wandelbaren ein Selbstverständnis des Denkens und

Seins entfalten zu können. Auf über 2000 Seiten und in drei Bänden namens

»Sphären 1, 2 und 3« (Sloterdijk 1998; 1999; 2004) entwickelt Sloterdijk diese

Wissenschaft der Blasenlehre aufmannigfaltigen Ebenen vomUterus bis zum

Globus. Auch das Auto als Schutzhülle und Bewegungskörper der Moderne

streift er in diesem fulminanten Ritt immer wieder, wie wir es bereits in den

Kapiteln 5 und 6 zitiert haben. Ohne sich an dieser Stelle aber zu weit in

den Spitzfindigkeiten der Spherologie nach Sloterdijk zu verlaufen, ist für

unsere Zwecke die These zentral, dass sich das moderne europäische und

es begründende antike griechische Denken nur in einem Schutzraum der

Polis entwickeln konnte, der die Umwelt strategisch ausschließt. Sokrates

und andere die abendländische Metaphysik begründende Denker (gendern

nicht notwendig) konnten demnach nur deswegen von den ewigen, über-

sinnlichen und unveränderlichen Wahrheiten des Ideenhimmels ausgehen,

weil sie von den Schutzwällen Athens hinreichend von Umwelteinflüssen

abgeschirmt wurden. Nur in der Steinwelt der Stadt kann die Vernunft dem-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

nach von gleichbleibenden, fundamentalen Prinzipien ausgehen, die tiefer

reichen als die Sinneseindrücke der sich ewig wandelnden »pflanzlichen« und

»tierischen« Umwelt (die natürlich auch immer Teil des menschlichen Selbst

sind, auch wenn das moderne Selbstverständnis genau auf dem unmögli-

chen und folgenreichen Ausschluss dieser Tatsache beruht). Wenn man von

ganz viel Lebendigem, Riechendem, Duftendem, Klingendem, Lärmenden,

Stinkendem, Quakendem,Wuselndem, Singendem, Lachendem,Wallenden,

Fließendem, Springendem, Strahlendemumgeben ist,wirdman kaumgenug

Abschottung finden, um sich ungestört auf die unveränderliche Wesentlich-

keit des Seins zu beziehen. Das permanent fließende Werden der Welt wird

einen zu sehr inspirieren, stören, ablenken, euphorisieren. Laut Sloterdijk

konnten anfänglich nur menschliche Steinwälle diesen Schein des ewigen

Seins absichern.

Wie ich andernorts erarbeite,1 ist ein begründenderMoment dieser Art der

Vernunft die Szene in Platons Dialog Phaidros, in dem Sokrates zurück in die

Stadt flieht, da ihm amFluss in »natürlicher Umwelt« die philosophischenGe-

danken entfliehen. Sokrates gilt als der erste in der abendländischen Denk-

geschichte, der ein streng argumentatives Denken, losgelöst von Sinnesein-

flüssen, vollends kultiviert hat. Doch am Fluss Illisos, inmitten von wallenden

Bäumen, murmelndem Gewässer, singenden Vögeln und duftenden Blumen

verliert der Athener seine sonst so rigorose Strenge im Denken: »Merktest du

nicht, Seliger, dass ich schon Verse sang und nicht mehr bloße Dithyramben?

Was wäre wohl passiert, wenn ich noch so weiter getönt hätte? Wusstest du,

dass ich von den Musen, denen du mich mit Absicht vorgeworfen hast, voll-

kommen besessen sein werde? Kein Wort mehr werde ich von dieser durch

meinen von dir verzauberten Mund gesprochenen Rede aufsagen. Tu du, was

duwillst, ich aber kehre heim durch den Bach, bevor ich von dir zu etwas noch

Ärgerem gezwungen werde.« (Platon 2012, 20)

Inspiriert vonden»MusendesOrtes«beginntderGründervaterder abend-

ländischenMetaphysik plötzlichDinge zu erdichten, die seinem fundamenta-

len Vernunftanspruch keineswegs genügen. Er verliert die sich auf die ewigen

Ideen berufende Klarheit seines Denkens und denkt plötzlichmit der Umwelt,

anstatt über sie. Es ist dieses Verlangen nach Dominanz der Umwelt vermit-

tels einer fundamentaleren Transzendenzebene, die Sokrates in die Stadt flie-

hen lässt. Eine Bedingung derMöglichkeit abendländischerMetaphysik ist al-

1 Siehe hier Kapitel 5.1 in meinem bereits mehrfach erwähnten »Zwillingsbuch« Ecologi-

cal Reasonings (Jörg 2025).

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 9: Autosubjektivität 233

so laut Sloterdijk diese steinerne Blase, die die Stadt mit ihren Mauern und

Steinstraßen bietet.

Diese in antiker Zeit noch embryonale Denkform hat sich gefestigt und ist

nunmehr unabhängig von steinernen Mauern oder anderen altertümlichen

Schutzformen, die das moderne Bewegungsparadigma aufgelöst hat (siehe

Kapitel 6 Ende). Auch Sloterdijk weist darauf hin, dass eine wesentliche Fes-

tigung dieses von der Umwelt abgewandten Denkens bereits durch Platons

Universalisierung von Sokrates‹ Transzendenzphilosophie bestand.Demnach

war für Platon, den Schüler Sokrates, die Stadt zu unsicher als Befestigung

des Denkens, und so warb er in seiner Philosophie für ein rein abstraktes,

von der Umwelt radikal losgelöstes Sein als Stabilitätsgarant: »Man muss

das Ereignis Platon vor dem Hintergrund der politischen und biologischen

Polis-Katastrophe setzen, um zu verstehen, welch einen Wandel das spätere

Griechentum imHinblick auf die Lebensstile der Gebildeten bewirkt hat. Von

ihm strahlt eine Suggestion aus, die ein Weltalter lang für das philosophi-

sche Leben charakteristisch blieb: Als Makler der neuen Ontologie wirbt der

Philosoph bei seinen Mitbürgern dafür, sich an dem Übergang von Stadt-

Wohnen zum Seins-Wohnen zu beteiligen.« (Sloterdijk 1999, 360) Die Stadt

erschien Platon also immer noch als zu »weltliche« Befestigung des Denkens.

Seine Lösung des komplett abstrakten, universellen »Seins«, abgewandt von

jedem konkreten sinnlichen Bezug, ist also die radikalisierte und universa-

lisierte Form eines aus der Stadt gewachsenen Denkens. Trotzdem – oder

genau deswegen – bleibt für die nächsten fast zwei Jahrtausende diese Art

von Transzendenzdenken ein Nischenphänomen, welches spezielle Schutz-

hüllen benötigt. Nur im Kloster und in den dort entwickelten asketischen und

dezidiert (um)welt-abgewandten Praktiken schirmt sich das Seins-Denken

von der turbulenten Umwelt der zerfallenden Antike und des Mittelalters zur

Genüge ab, um die universale Wahrheit der abendländischen Metaphysik zu

erhalten. Es ist erst in der europäischen Moderne, dass sich dieser Stil des

Denkens weiter ausbreiten und heute – wie ich argumentiere – zu so etwas

wie einem common sense aller Modernen werden konnte. Wie ich bereits im

zweiten Abschnitt erarbeitet habe, ist es heute unsere hochgradig von Be-

tonstrukturen und Maschinen geprägte moderne Lebenswelt, die uns quasi

automatisch zu platonistisch-cartestianischen Denkweisen verführt.

Während die heute dominante Vernunftform als eine Art Flucht in eine

Blase ausSteinbegonnenhat,befindenwirunsheute inderparadoxenSituati-

on des Homogenozäns, in der fast alle uns einfach zugängliche Umwelt derart

geplättetundbetoniert ist,dassdieFlucht vordensinnlichenEindrückeneiner

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

bestimmten Umwelt kaummehr notwendig ist.Während die von Sokrates er-

fundene Vernunft also damals ein subversives oder zumindest aufklärerisches

Potential hatte, ist sie heute derart zu einem Gemeinverstand geworden, dass

für sie kaum eine Schutzblase mehr notwendig ist.

Durch die ausufernden modernen Infrastrukturen und Landnahmen der

Moderne, die maßgeblich vom KFZ vorangetrieben wurden, gibt es kaum

mehr dem Menschen einfach zugängliche Orte, in denen man so einfach

von den »Musen des Ortes« überfallen werden kann, wie Sokrates vor fast

2500 Jahren. Während damals eine Art musisch-poetisches Denken mit der

Umwelt wohl noch eher die Norm war – und der Ausbruch aus diesem eben-

so limitierten Denken eine subversive und errungenschaftsreiche Leistung

darstellte – ohne die moderne Wissenschaftlichkeit und Vernunft nie auf

den Weg gekommen wäre – ist dies heute genau umgekehrt. Heute muss

man so wie Sokrates denken, wenn man am modernen Leben teilhaben will.

Dies bringt allerdings einen massiven Kultur- und Wertewandel mit sich:

Während von Sokrates bis Descartes und Kant diese Vernunfthaltung eine

aufklärerische Einforderung war, weg vom »gemeinen« Verstand und seinen

einfachen Antworten zu kommen, ist im Zeitalter des Homogenozäns genau

diese Vernunfthaltung zum gemeinen Verstand geworden. Früher war es

die ephemere Körperlichkeit und die musisch-unscharf stimmende Umwelt,

gegen die die Philosophen wetterten – heute muss kaum mehr jemand von

diesen Texten überzeugt werden, da die anthropogene Umwelt von ihnen eine

Entfremdung von Körperlichkeit und Umwelt automatisch abverlangt.

Viele teilen heute das Gefühl, dass uns »die großen Philosophen« nicht

mehr so viel sagen können. In ökosophischen Diskursen ist es common place zu

behaupten, dass wir heute die komplexen Sachlagen des Anthropozäns nicht

mehr cartesianisch und platonistisch auffassen können. In den Worten von

Donna Haraway: Die »alte« cartesianische Vernunfthaltung ist »nicht mehr

verfügbar zum Denken, wahrlich nicht mehr denkbar« (Haraway 2016, 5).2

Auch wenn ich, wie nach dem bisherigen wohl klar sein sollte, ideologisch

auf derselben Seite stehe, fehlt mir oft in gegenwärtigen Diskursen die Hin-

terfragung, warum die klassisch abendländischen Diskurse heute nicht mehr

dieselbe Überzeugungskraft ausstrahlen und warum heute so philosophische

Ansprüche wie »nicht-binär«, »nicht-cartesianisch«, nicht-dualistisch« fast

mantra-ähnlich wiederholt werden.Meines Erachtens ist es weniger, dass die

2 Original: »has become unavailable to think with, truly no longer thinkable«.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 9: Autosubjektivität 235

Klassiker für unsere heutige Welt komplett irrelevant geworden wären; son-

dern vielmehr, dass sie bereits ein dermaßenwesentlicher Bestandteil unserer

heutigen Welt geworden sind, dass es den meisten als instinktiv redundant

erscheint, sie zu lesen. Warum soll ich noch Descartes‹ Meditationen lesen,

wenn mich mein Auto tagtäglich und ganz somatisch von der Notwendigkeit

des Körper-Geist-Dualismus überzeugt? Warum Platons gewundenen Argu-

mentationen für eine höhere, logisch vermittelten Vernunftordnung folgen,

wenn mich die Verkehrsschilder überall und ganz unmissverständlich an ihre

Transzendenz erinnern?

Heute liegt kein subversives und auch kein aufklärerisches Potential

mehr in Platon, Descartes oder Kant – ganz einfach, weil die wesentlichen

Parameter ihres patriarchalen Weltbildes überall in die Umwelt einbetoniert

sind. Aus diesem Grund geriert sich jede einigermaßen vernünftige öko-

logische Philosophie fast mantra-ähnlich als »nicht-cartesianisch«, »anti-

platonistisch« und »nicht-dualistisch«. Wie so oft verbirgt sich hinter dieser

inflationären Verneinung aber die tiefer gehende Verstrickung mit und Ab-

hängigkeit von dem,wasman verneint.WirModernenmüssen zu einemnicht

unwesentlichen Grad alle Platonist*innen und Cartesianer*innen sein, um

imHomogenozän überleben zu können.Während unzählige Aufklärer*innen

die Abkehr von Animismus und Spiritualismus predigten, ist es heute schwer,

noch irgendetwas Animistisch-Lebendiges oder Spirituelles in den endlosen

Monokulturfeldern und Autobahndreiecken des Homogenozäns zu entde-

cken.Dassman alsMenschHerrscher über einemechanisch verbundeneWelt

ist, in der nichts als die Menschen und ihre Maschinen agency hat, erscheint

heute als intuitiv logisch,wennman einer Autobahn entlang fährt.Wie bereits

erarbeitet, ist die natürlichste Haltung innerhalb dieser Lebenswelt eine des

Klimawandelleugnens.Und die Fetischisierung der »unberührten Natur« ist ein

wesentlicher Teil dieserMatrix.Wir fliehen heute zu denwenigen »Musen des

Ortes«, weil sie allerorts vom Aussterben bedroht sind. Nurmehr dort hören

wir noch etwas anderes als die Wiederholung des Ewig-Gleichen, des sich als

alternativlos gerierenden Status quo der Moderne.

Es erscheintmir als wesentlich, auf diesen Punkt alsBedingung derMöglich-

keit unseres Denkens hinzuweisen, der auch ökologische Denkformen mitein-

bezieht. So zeigt u.A. Pierre Charbonnier (Charbonnier 2020, 39), dass eine

ökologische Rationalität ein wesentliches Kind der Moderne ist, welches sich

logisch aus den industriekapitalistischen Bezügen zur Umwelt entwickeln

musste.Wenn heute viele Denker*innen Philosophien wie jene des alten Indi-

ens und insbesondere von amerindischen indigenen Kulturen als wegweisend

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

für ihr »animistisches« und »anti-dualistisches«, »nicht-cartesianisches«

Denken verstehen, dürfen wir nicht den Fehler machen, die komplett ver-

änderten Bedingungen dieser Philosophien zu übersehen. Viele sehen diese

ökologischen Philosophien heute als eine ArtGegenphilosophie zum herrschen-

den common sense. »Anti-cartesianisch« erscheint so oft als Schlüsselformel

und Ideal, welches es im Denken zu erreichen gilt. Doch im Gegensatz zu

uns kannten die indigenenMenschen, von denen wir heute so viel Inspiration

beziehen, zumeist keinen Cartesianismus, von dem sie sich absetzenmussten

oder konnten. Keine indigene Philosophie ist anti-cartesianisch, genauso

wenig wie »Naturvölker« tatsächlich etwasmit »Natur« zu tun haben (Descola

2015). Sowohl »Natur« als auch Cartesianismus sind moderne Begriffe, die

außerhalb einer modernen Lebenswelt keinen Sinn ergeben. Zwar können

wir uns inspirieren lassen von »indigenen«, und »nicht-modernen« Denk-

weisen, doch sind wir in dieser Sehnsucht nach Inspiration von Außen von

modernen Begehren geleitet. Für uns sind solche »exotischen« Philosophien

eine Art Flucht vom zubetonierten, hyper-cartesianischen Zustand des Ho-

mogenozäns, während sie für Indigene zumeist eher ein Art common sense

war.

In dieser Tendenz zur Flucht aus der uns formendenUmwelt sindwir noch

viel näher an Sokrates, als wir es vielleicht wahrhaben möchten. Die Vorzei-

chen haben sich geändert.Während Sokrates zwecks eines universellen Seins

von derUmwelt floh, habenwir erkannt, dass es in diesemSein keine Luft zum

Atmen gibt und fliehen vomherrschendenWeltzustand zurück in Bilder einer

lebendigen Umwelt. Dies heißt keinesfalls, dass ökologische, »nicht-cartesia-

nischen« Bilder des Denkens Chimären oder falsche Freunde sind. Auch ist es

prinzipiell kein Problem, dass diese Inspiration aus »exotischen« Denktradi-

tionen beziehen. Ganz im Gegenteil – wie bereits in der Einleitung erwähnt,

halte ich diese neuen Diskurse für wesentliche Impulsgeber für fortschrittli-

ches und pluralistisches Denken im Homogenozän. Doch ist ein Bewusstsein

von ihrer Situierung in derModerne notwendig, um einer zu vereinfachenden

Romantisierung zu entgehen.3

3 Undhierbei habe ich leidermeine Zweifel, ob dies bei allen zurzeit in progressiven Bla-

sen gehypten Diskursen der Fall ist. Das für mich illustrativste Beispiel dieser Tendenz

zur romantisierenden Betriebsblindheit ist Robin Wall Kimmerers viel besprochenes

Buch Braiding Sweetgrass (2015), welches als eines der Hauptwerke eines »indigenen

neuen Materialismus« (Clary-Lemon 2019) verstanden wird. Kimmerer beschreibt in

ihrem Buch diverse indigene Pflanzenphilosophien und was diese für Auswege und

Alternativen zummodernen Denken bieten. In schönen, wenn auch ein wenig roman-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 9: Autosubjektivität 237

Um eine Formulierung von Anna Tsing zu verwenden, sind diese pluralen

ökologischen Bilder des Denkens auf den »Ruinen der Moderne« (Tsing et al.

2017) gewachsen. Sie sind aus einem Überdruss und der offensichtlichen Ka-

tastrophalität des Homogenozäns entstanden. Sie schreien nach »anti-carte-

sianischen«, »nicht-binären« Lösungen, weil die immer noch majoritäre Ver-

nunft sich immer klarer als lebensfeindlich geriert. Aus der Perspektive der

alten Ordnung sind sie das Unkraut, das aus den Rissen der festgefahrenen

Strukturen derModernewächst.Die ökologischenDenkweisen des »NewMa-

terialism« und andere sprießen auf dem toxischen und asphaltreichen Boden,

wo kaummehr anderesDenken als sinnvoll erscheint.Das »vernünftige«Den-

ken der Mehrheit übernimmt die Autobahn. Von ihr muss das kreative und

subversive, an der Erhaltung des Leben interessierte Denken fliehen.

Um eine Chance auf Veränderung zu haben, gilt es dieses Bild des öko-

logischen Denkens als »Flucht« von der majoritären Ordnung ernst zu neh-

men. Ökologisches Denken und Handeln kann sich nicht mit dem Grünstrei-

chen von Autos und Flughafen begnügen. Vielmehr geht es um »eine Umwer-

tung allerWerte« imbeinahe nietzscheanischenSinn.Das,was der herrschen-

den Ordnung als Unkraut erscheint, ist Hoffnungsgeber*in eines zukunftsge-

wandtenDenkens.4 Unter den gegenwärtigmajoritär hoffnungslosen Zustän-

den gilt es als allererstes, den Ausbau von Fluchtmöglichkeiten (Kapitel 12) zu

forcieren, in denen utopisches Denken wieder möglich wird. Hierbei handelt

es sich nicht um Defätismus, sondern um eine strategische Neuorientierung

für die Schaffung der Bedingungen der Möglichkeit von Überleben und bes-

ser Weiterleben. Es geht um die Errichtung neuer Normalitäten und Welten,

tisch überhöhten, Kapiteln beschreibt sie ihreReisen zudenwildenErdbeeren, duften-

demMariengras und wallenden Weiden und was diese unserer cartesianisch verführ-

ten Kultur beibringen können. Doch was sie kaum erwähnt, ist, dass die vielbeschäf-

tigte Professorin einer amerikanischen Eliteuniversität zu all diesen wunderschönen

»Natur«-Ortenmit demAuto fährt. Unbeantwortet bleibt die Frage, ob Kimmerer auch

am Steuer ihres Autos eine ähnlich spirituelle Verbindung zu den Pflanzen erfährt wie

an den Orten, an denen sie mit dem Auto hingelangt ist. Ob ihr Bedürfnis nach »anti-

cartesianischen Denkbildern« nicht auch durch das stundenlange Sitzen in der sticki-

gen Luft des Autos bestärkt wurde. Vgl. hierzu mein Paper Politicising NewMaterialism

against the Toxic Entanglements of the Now: Towards aNewMaterialist Philosophy of the Car

(Jörg 2023a).

4 Aus diesem Grund ist es kein Zufall, dass das vielleicht prominenteste Buch über die

ZAD – die wir als Beispiel einer solchen Fluchtzone im letzten Kapitel besprechen wer-

den – »Eloge des mauvaises herbes: Ce que nous devons à la ZAD«/»Lob des Unkrauts

– was wir der ZAD schulden« (Lindgaard, Collectif, and Graeber 2018) betitelt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

die einen Dualismus und das Selbst als Auto irgendwann als nicht mehr be-

gehrenswert erscheinen lassen. In denen man lieber als mit der problemati-

schen Umwelt verwobenes Unkraut gedeiht, statt als selbstbewegtes Subjekt

darüber zu schweben. Mit dem Beschreiben von politischen und utopischen

Auswegen aus dem Autoregime und der Entwicklung von nachhaltigen Über-

lebenspraktiken in den Ruinen der Moderne beschäftigen sich die letzten bei-

den Abschnitte dieses Buchs.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049 - am 12.02.2026, 10:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-049
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

