3. »*Klimakiller< oder »>gliickliche Weideganger«?
Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um
Nachhaltige Entwicklung

»Um die weitreichende Umweltbelastung der Tierindustrie terminolo-
gisch zu fassen, verwenden Wissenschaftler/-innen in Anlehnung an den
ecological footprint den Begriff des ecological hoofprint (Weis 2013a).
Dieser Problematik iiberwiltigenden Ausmafes steht indes ein fast
nichtiges Interesse am Thema im Rahmen der internationalen Bemiihun-
gen und Mafnahmen gegen den Klimawandel gegeniiber.« (Boscardin
2015b, 4)

Trotz der groflen Prominenz von Nachhaltiger Entwicklung in der
Wissenschaft, der internationalen Politik und den Medien wird die
Debatte ausschliefllich anthropozentrisch gefiihrt (Jamieson 1998,
184,191; Boscardin 2015b). Wie das einfithrende Zitat betont (ebenso
Blattner 2020; Twine 2021), klammert diese anthropozentrische
Debatte die stark negativen Auswirkungen der Tierindustrie weitest-
gehend aus, obwohl auch die lediglich auf Menschen bezogenen
Griinde ausreichen wiirden, um aufgrund ihrer desastrosen Konse-
quenzen eine grofmafRstibliche Anderung dieser Industrie zu for-
dern. Werden die negativen Konsequenzen doch aufgegriffen, so
findet dies im Rahmen einer Sichtweise statt, die bestimmte nicht-
menschliche Tiere — in der Regel Kiihe wegen ihres hohen Ausstofles
an klimaschddlichem Methan (vgl. Hall 2005; Twine 2021, 4)*> -
als »unnachhaltige Produkte« klassifiziert und somit als sHindernisse«
auf dem Weg zu nachhaltigeren Gesellschaften ansieht, welche es
entsprechend zu modifizieren gilt (vgl. Kap. 1).

4 Dies spiegelt sich in der héufig anzutreffenden Paraphrase >Die Kuh als Klima-
killer«. Die ebenfalls oftmals anzutreffende Perspektive, >Tierprodukte< (vgl. zur
Begrifflichkeit Fuinote 47) seien nachhaltig, sofern sie aus artgerechter Tierhaltung
stammen (die nichtmenschlichen Tiere also »>gliickliche Weidegénger« sind oder
waren; vgl. z.B. Stockmann 2014) wird von Stanescu (2011) stark kritisiert, vgl. unten
in diesem Kapitel.

67

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Zum Einbezug nichtmenschlicher Tiere — als Individuen — in die
NE-Debatte gibt es bis heute wenig Beitrdge.*> Von diesen wenigen
Beitrdgen sind die Theorie starker Nachhaltigkeit von Ottund Doring,
der Beitrag Equity as a paradigm for sustainability: Evolving the process
toward interspecies equity von Gwendellyn Earnshaw bereits aus dem
Jahr 1999 und das Werk Animals as Biotechnology. Ethics, Sustaina-
bility and Critical Animal Studies von Richard Twine (2010a) die
einzigen mir bekannten, die aus explizit ethischer Perspektive fiir den
Einbezug nichtmenschlicher Tiere in NE-Ansdtzen argumentieren.**
Die anderen Beitrige behandeln spezielle Fragestellungen wie die
angebliche Nachhaltigkeit von regionalem Fleisch aus artgerechter
Tierhaltung (Stanescu 2011), das Zusammenspiel von Religion und
Nachhaltiger Entwicklung bei der Kommodifizierung nichtmenschli-
cher Tiere (Narayanan 2016), das Potential, welches NE fiir eine recht-
liche Verankerung von Tierwohl-Gesetzen auf globaler Ebene bietet
(Verniers 2021; Verniers/Brels 2021; Nagy/Marinova 2019), und die
Notwendigkeit von vegetarisch/veganer Mahlzeiten-Bereitstellung
an Universitaten, die einen NE-Pfad einschlagen wollen (Probyn-
Rapsey et al. 2016), oder sie stellen eine soziologische Untersuchung
des »tierindustriellen Komplexes«*> und seiner negativen Auswir-
kungen auf Umwelt und Gesellschaft dar (Boscardin 2017). Auf all

4 Es werden etwas mehr, wenn man die Beitrige miteinbezieht, die Nachhaltige
Entwicklung bzw. Nachhaltigkeit auf Grund der Aktualitdt und Beliebtheit der Begriffe
als Schlagwort nutzen, jedoch inhaltlich diesbeziiglich keine Auseinandersetzung
bieten. Ein Beispiel dafiir findet sich bei Dietz und York (2015), deren Beitrag Animals,
Capital and Sustainability den Begriff zwar im Titel tragt, die Autoren ihn dennoch
lediglich auf der ersten und letzten Seite des Artikels schlagwortartig einwerfen
und die Bezugsherstellung zur NE ansonsten der Interpretationsgabe der Lesenden
iiberlassen bleibt. Ahnlich verhilt es sich bei Bendl et al. (2019), deren Aufsatz
Vegaphobie: Ein Hindernis auf dem Weg zur Nachhaltigkeit einen duflerst gelungenen
wissenschaftlichen Beitrag zur gesellschaftlichen Stigmatisierung und Diskriminie-
rung von Veganer_innen darstellt, Nachhaltigkeit jedoch kaum thematisiert.

44 Auch Iris Bergmann (2019) mochte einen »theoretical framework for interspecies
sustainability« bereitstellen. Bergmann erarbeitet durchaus einen sehr wertvollen
empirischen Beitrag zur Untersuchung der Vollblut-Pferdesport-Industrie und wie
diese mit Bezug zu NE- und Tierwohl-Forderungen geidndert werden sollte. Fiir einen
theoretischen Rahmen fehlt jedoch meines Erachtens die Argumentationsgrundlage.
45 Der »tierindustrielle Komplex« (Noske 2008) fasst die verschiedenen Bereiche
und Dimensionen der Tierindustrie zusammen. Richard Twine (2012, 23) definiert
diesen Komplex als »partly opaque and multiple set of networks and relationships
between the corporate (agricultural) sector, governments, and public and private
science. With economic, cultural, social and affective dimensions it encompasses an
extensive range of practices, technologies, images, identities and markets.«

68

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

diese Beitrdge werde ich im Folgenden eingehen. Beitrdge, die ich
in diesem Kapitel nicht untersuche, sind Beitrage aus nicht-anthropo-
zentrischer Perspektive, die 6kozentrisch argumentieren. Speziell in
der Umweltethik gibt es Ansitze, die die anthropozentrische NE-Aus-
richtung kritisieren und stattdessen fiir Positionen argumentieren,
nach denen Okosysteme und die Funktionsfihigkeit ihrer Prozesse
auf Grund eines moralischen Selbstwertes derselben erhalten werden
sollen (sogenannte Okozentrik). Okozentrische Positionen werden
hier aufgrund ihrer Nicht-Beachtung von Individuen — die Beachtung
dieser ist fiir eine sentientistische Position essentiell (vgl. Kap. 4.1) —
und totalitiren Tendenzen einiger ihrer Vertreter_innen abgelehnt.*¢

Inwiefern Ott und Doring (2011) nichtmenschliche Tiere anhand
eines graduellen Sentientismus in ihre Theorie einbeziehen, zeigte
Kapitel 2.4. Dort wurde auch begriindet, weshalb diese Inklusion
wiinschenswert ist, aber aus einer tierethischen Position, wie sie hier
vertreten wird, noch einer Uberarbeitung bedarf.

Earnshaws (1999) Beitrag ist ein wichtiger Grundstein fiir die
ethische Begriindung einer Inklusion tierlicher Individuen in die
NE-Debatte. Sie moniert in diesem Artikel einen Zustand, der sich
auch tiber 20 Jahre spater nicht gedndert hat: »To date, interspecies
equity has not been adequately addressed in legal instruments and
treatises on sustainabilty.« (Earnshaw 1999, 115) Earnshaw beanstan-
det das, da »interspecies equity« ein Kernkonzept von Nachhaltiger
Entwicklung darstellen sollte.

Das von ihr als »traditionell« bezeichnete NE-Verstandnis befiir-
wortet NE, um natiirliche Ressourcen auch in Zukunft verfiigbar zu
haben und von Generation zu Generation weitergeben zu konnen.
Diese Auffassung von NE bezeichnet Earnshaw als »exploitation-
based sustainability« (ebd., 116), welche ausschlieRlich das Wohlerge-
hen von Menschen im Blick hat. »Exploitation-based sustainability
regards all living and non-living systems other than human species as
means by which to maximize wealth.« (ebd., 116) Entsprechend wer-
den auch nichtmenschliche Tiere als bloffe Ressourcen — d.h. lediglich

46 Zur Erlauterung der Okozentrik und ihrer (schwach ausgearbeiteten) ethischen
Grundlagen, die Individuen keinen moralischen Wert zuschreiben, sowie zu ihren
misanthropen und totalitiren Tendenzen vgl. Dierks 2016a. Fiir eine solche tendenzi-
ell totalitare Position vgl. Callicott 1980. Callicott hat seine Position auf Grund dieser
Kritik tiberarbeitet, so dass diese Tendenz dem >friithen¢ Callicott vorgeworfen werden
kann, dem>spiten<dagegen nicht mehr. Fiir Kritik an Positionen, die Ganzheiten einen
moralischen Selbstwert zusprechen, vgl. auch Aitken 2004, 137ff.

69

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

mit instrumentellem Wert versehen — aufgefasst, was Earnshaw fiir
moralisch falsch halt, da auch andere Lebewesen ein Recht auf Leben
haben und sich dieses Recht in der Debatte um NE widerspiegeln
sollte. Sie begriindet dieses Lebensrecht damit, dass nichtmenschliche
Tiere ein Interesse an der Qualitét ihres Lebens haben und fordert
die Etablierung einer »equity-based sustainability«, um den Interessen
und aus ihnen folgenden Rechten anderer Lebewesen gerecht zu wer-
den. Mit Interessen bezieht sie sich auf grundlegende Interessen wie
den Wunsch weiterzuleben, frei zu sein von Schiadigung, Schmerzen
und Gefangenschaft und iiber sich selbst bestimmen zu kénnen. Das
Streben nach equity definiert sie als »doing the utmost possible to
fulfil the needs of different groups in such a way that the highest level
of happiness is sought for each respective group« (ebd., 123).

Um tatsdchlich einen Pfad in Richtung einer nachhaltigeren
Gesellschaft einschlagen zu konnen, miissen sich nach Earnshaw
die gesellschaftliche Haltung zur nichtmenschlichen Natur (zu der
sie nichtmenschliche Tiere zahlt) und der menschliche Umgang mit
ihr andern. Um zu untermauern, dass der vorherrschende Umgang
nicht-nachhaltig ist, fiihrt sie die stark negativen Konsequenzen aus,
die die intensive Nutzung nichtmenschlicher Tiere fiir die Umwelt, die
menschliche Gesundheit und die Gesellschaft haben (ebd., 131-143;
vgl. auch Kap. 1).

Earnshaws Beitrag stellt fiir die ethische Argumentation zuguns-
ten einer Einbeziehung nichtmenschlicher Tiere in NE eine Grundlage
dar, die berticksichtigt werden sollte und die umso wichtiger ist, da es
kaum Beitrage dieser Art gibt. Jedoch begriindet sie einige ihrer tiber-
zeugenden Annahmen kaum, so dass mehrere >Argumente fiir die
»equity-based sustainability« eher Thesen statt Argumente darstel-
len. Zudem weist ihre Begriindungslinie eine undifferenzierte Vermi-
schung tierethischer, biozentrischer und holistischer Argumente auf.
So postuliert sie, der Weg zu einer nachhaltigeren Gesellschaft mache
folgendes notig:

»This requirement [Sustainability] necessitates upholding the welfare
of each individual person in addition to the welfare of the individual's
culture; of each animal within a species in addition to the animal’s
species; of humans, birds, and reptiles in addition to the animal kingdom;
of forests, oceans, mountains, and animals in addition to the earth.«
(ebd., 124)

Auch wenn es in bestimmten umweltethischen Stromungen wie der
Tiefenokologie tiblich ist, vom Wohlergehen der Erde zu sprechen

70

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

und Holist_innen auch Ganzheiten wie menschlichen Kulturen und
Arten sowie Ozeanen und Bergen einen moralischen Selbstwert
zusprechen (und damit ein Wohlergehen, das aber nicht empfunden
werden muss, sondern in der Existenz selbst besteht), halte ich dies
fiir eine verfehlte Herangehensweise, um fiir eine (moralische wie
politische) Besserstellung nichtmenschlicher Tiere zu argumentieren.
Solche Positionen werden dem Interessenbesitz einzelner Individuen
nicht gerecht und entsprechend auch nicht den tierlichen Interes-
sen (vgl. Kap. 4.1). Das Anliegen von Earnshaws Beitrag ist die
Inklusion nichtmenschlicher Tiere in ein neu entworfenes Verstiandnis
von Nachhaltiger Entwicklung. Fiir diese ist ein Zurtickgreifen auf
tiefendkologische oder holistische Argumente nicht notwendig, bzw.
gegebenenfalls sogar kontraproduktiv, wenn dadurch Individuen mit
Ganzheiten auf eine Stufe gestellt werden. Earnshaws Bemiihung
sowohl tierethischer als auch biozentrischer, holistischer und tiefen-
okologischer Argumente, die zudem mehr fragmentarisch angerissen
werden anstatt in Form eines Arguments ausgearbeitet, wirkt daher
undifferenziert. Zudem liefert Earnshaw keine Begriindung fiir das
Heranziehen der biozentrischen, holistischen und tiefenokologischen
Annahmen fiir ihre tierethische Ausgangsthese.

Eine weitere ethische Auseinandersetzung mit Nachhaltiger Ent-
wicklung, bei der nichtmenschliche Tiere als Individuen mitbedacht
werden, gibt Richard Twine (2010a), der die Rolle nichtmenschlicher
Tiere in der NE-Debatte kritisch reflektiert. Er fokussiert dabei zum
einen auf die Frage, inwiefern Nachhaltigkeits-Begrifflichkeiten der
Tier(zucht)wissenschaft (animal science) als Rahmen dienen. Zum
anderen evaluiert er die Versuche, nichtmenschliche Tiere als eine
Form von Biotechnologie zu ziichten (ebd., 115), so dass ihre >Pro-
dukte*’ gestinder fiir Menschen sind, wenn sie konsumiert werden,
und die Zucht und Haltung dieser biotechnologisch modifizierten
Tiere okologisch unbedenklich sind, so dass sie im Rahmen einiger
NE-Ansitze als nachhaltig gelten. Diese Versuche bewertet er aus

47" Der Begriff Produkt ist in diesem Zusammenhang kritisch zu hinterfragen. Auf der
einen Seite ergibt es Sinn, ihn zu nutzen, da diese Erzeugnisse als Produkte vermarktet
werden. Auf der anderen Seite verschleiert eine unreflektierte Nutzung dieses Begriffs
die Tatsache, dass es sich bei Milch, Eiern und Fleisch um die von weiblichen Tieren
erzeugten Korpersifte und Fortpflanzungssysteme bzw. um tote Tierkorper handelt,
die zwar kulturell als zu vermarktendes Produkt betrachtet werden, die man aber
ebenso gut als nicht-vermarktbar klassifizieren kann. Die Problematik des Begriffs soll
hier durch die Verwendung der Anfiihrungsstriche gekennzeichnet werden.

71

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

einer tierethischen Perspektive, wobei er seine Position im Posthu-
manismus und intersektionalen Theorien verortet, die die Verwoben-
heit unterschiedlicher Diskriminierungsformen (wie Sexismus, Ras-
sismus, Homophobie oder Diskriminierung aufgrund korperlicher
Beeintrichtigung) thematisieren (vgl. Kap. 4.4).

Er kritisiert an »der< Tierethik zwei Aspekte. Der erste verweist
auf den innerhalb der Tierethik und Human-Animal Studies vorherr-
schenden Disput, inwieweit man mit humanistischen Argumenten,
also Bezug nehmend auf Argumente, die aussagen, dass alle Men-
schen gleichermafien moralischen Wert/Wiirde/Rechte besitzen, fiir
eine Tierethik argumentieren kann.*8

Der zweite beanstandet eine bestimmte Richtung der Tierethik,
die man im Deutschen am passendsten als Tierschutzethik bezeich-
nen kann (Vgl. Bossert 2014; 2016b). Da innerhalb dieser das Leid
nichtmenschlicher Tiere zwar in Betracht gezogen wird, jedoch stets
mit dem Nutzen fiir Menschen abgewogen wird, versteht Twine eine
solche Ethik als nach wie vor anthropozentrisch. Dieses Verstand-
nis der Tierethik ist laut Twine als einziges in der Politik prisent,
wihrend Argumente der Tierrechts- und Tierbefreiungsethik (ebd.)
ignoriert werden, was Twine (20104, 26) als »domestication of animal
ethics« bezeichnet.

Das fithrt unter anderem auch dazu, dass in der NE-Debatte die
Ziichtung und Nutzung nichtmenschlicher Tiere nicht grundsatzlich
in Frage gestellt wird. Die negativen Auswirkungen, die diese, wie
Twine ausfiihrlich darstellt (ebd., 127-143), auf die menschliche
Gesundheit und die Umwelt haben, werden zwar erkannt. Eine

4 So wird von jiingeren, oft feministischen, Ansétzen in der Tierethik oder den
Human-Animal Studies haufig proklamiert, dass Tierethiker wie Peter Singer oder
Tom Regan in den Konsequenzen und Forderungen ihrer Theorien zwar post-anthro-
pozentrisch sind, in ihrer Argumentation jedoch auf humanistische Argumente
zuriickgreifen. Dies tun sie beispielsweise dann, wenn sie die Ahnlichkeit nicht-
menschlicher Tiere zum Menschen als Grundlage eines Arguments heranziehen
oder wenn eine Begriindung auf Rationalitit und dem >klassischen< Subjektbegriff
aufbaut (fiir letzteres vgl. Steiner 2010; 2013). Die Kritiker_innen fordern dagegen
posthumanistische Begriindungsweisen (vgl. Chiew 2014; Wolfe 2003). Im Hinblick
auf die Frage nach der Ahnlichkeit nichtmenschlicher Tiere zum Menschen besteht
in den Human-Animal Studies die Kontroverse, inwiefern eine solche Ahnlichkeit
wichtig sein darf oder ob nicht vielmehr das (oftmals posthumanistisch vorgetragene)
Argument stark gemacht werden sollte, dass Individuen in ihrer grundsitzlichen Ver-
schiedenheit trotzdem als gleichwertig angesehen werden sollten. Fiir eine umwelt-
ethische Auseinandersetzung mit der potentiellen Unvergleichbarkeit verschiedener
Lebensformen vgl. Wienhues 2021.

72

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Losung dieser Probleme wird allerdings nicht in Reduktion oder
Alternativen gesehen, sondern in Versuchen, die Nutzung umwelt-
freundlicher zu gestalten. Dies wird als nachhaltig gepriesen und ins
NE-Konzept integriert, so dass die Rede von »sustainable livestock
management«, »sustainable animal breeding« und »sustainable bree-
ding and reproduction« in der Debatte um NE héufig anzufinden ist
(ebd., 125-126). Laut Twine fasst das vorherrschende Verstindnis
Nachhaltige Entwicklung als eine technische Herausforderung auf,
mittels derer stets effizientere Technologien entwickelt werden sollen.
An diesem Verstandnis kritisiert er stark, dass es davon ablenke,
Wert-Fragen zu stellen und zu beantworten, und gleichzeitig als
Entschuldigung daftir dient, dass diese Fragen auf3en vorgelassen
werden. Twine beanstandet ferner, dass, sofern in dieser technophilen
NE-Debatte iiberhaupt Wert-Fragen gestellt werden, diese einen
einseitigen Rahmen fiir molekulare Ziichtungs-Technologien bieten.
Normative Fragen, die diese Ziichtungen und/oder Technologien
kritisch hinterfragen, werden nicht gestellt. »The biopolitical knowl-
edge practices performed around farmed animal bodies have become
part of the contemporary technoscientific answer to the >problem of
sustainability<.« (ebd., 123)

Fiir Twine hat die NE-Debatte damit einen falschen Weg ein-
geschlagen. Anders als andere Autor_innen verweist Twine darauf,
dass nichtmenschliche Tiere innerhalb von NE nicht lediglich als
blole Ressourcen dargestellt werden, sondern zudem auch entweder
als Gefahr oder als Vehikel fiir NE wahrgenommen werden (ebd.,
145). Als Gefahr aus den bereits genannten Griinden, dass der Kon-
sum ihrer >Produkte< sich negativ auf die menschliche Gesundheit
auswirken kann und ihre >Produktion< mit negativen Umweltfolgen
einhergeht. Als Vehikel fiir NE werden sie insofern wahrgenom-
men, als dass ihre Nutzung wichtige Strukturmoglichkeiten fiir den
landlichen Raum bietet und wildlebende Tiere dazu beitragen, die
Qualitdt von Okosystemen hoch zu halten. Dem Verstandnis von
nichtmenschlichen Tieren als NE-Vehikel spricht Twine die Moglich-
keit vieler verschiedener Mensch-Tier-Beziehungen zu, auch wenn er
Beziehungen, die auf der Nutzung nichtmenschlicher Tiere aufbauen,
kritisch betrachtet. Um die oben benannte »domestication of animal
ethics« zu liberwinden, ist es nach Twine notwendig, das Ethische als
etwas Komplexeres anzusehen, als es in den klassischen Ethiktheorien
beschrieben wird. Dies benotigt gemaf Twine eine interdisziplinare

73

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

und intersektionale Analyse sowie politische Anstrengungen, die
Analyseergebnisse umzusetzen (ebd., 32).

Twines Auseinandersetzung mit nichtmenschlichen Tieren in
der NE-Debatte sowie daraus folgende Forderungen sind ethischen
Charakters. Sein Fokus liegt dabei auf der Kritik, dass, sofern Tierethik
in der NE-Debatte iiberhaupt eine Rolle spielt, ausschlieflich die
Tierschutzethik zum Tragen kommt, die Twine fiir unzureichend halt.
Twines Analyse ist aus der hier vertretenen Tierethik-Position (vgl.
Kap. 4.4) sehr tiberzeugend und sollte breiten Eingang in die NE-
Debatte finden. Sie kann dem Ziel dieser Arbeit mit iiberzeugenden
Argumenten dienen, ersetzt sie jedoch nicht, da Twine die bestehen-
den NE-Ansitze kritisiert, jedoch keine tierethische NE-Theorie ent-
wickelt.

Andere Autor_innen, die nichtmenschliche Tiere in ihren Unter-
suchungen zu NE inkludieren und aus nicht-anthropozentrischer
Perspektive argumentieren, behandeln spezielle Anwendungsfelder
von NE, ohne dabei detailliert auf ethische Begriindungen fiir die
Inklusion einzugehen.

Vasile Stanescu kritisiert in >Green< Eggs and Ham? The Myth
of Sustainable Meat and the Danger of the Local (2011) und zwei
weiteren Beitragen (Stanescu 2013; 2014) den im NE-Diskurs haufig
gemachten Vorschlag, tierliche >Produkte« aus artgerechter, kleinbau-
erlicher, regionaler Haltung zu konsumieren. Dies wird als Losung
des Problems propagiert, dass die Herstellung tierlicher >Produkte«
zu grofen Umweltschaden fiihrt und daher als nicht nachhaltig gilt.
Die sogenannte Lokavor-Bewegung mochte negative Umweltauswir-
kungen durch die Ernahrung verringern, indem sie fiir den Verzehr
regionaler Produkte wirbt, die keinen weiten Transportweg hinter
sich haben und somit durch geringe food miles geringe Mengen
des klimaschidlichen Kohlenstoffdioxids ausgestofien werden. Da in
vielen Regionen zahlreiche Obst- und Gemiisesorten saisonal bedingt
nicht zur Verfiigung stehen, nichtmenschliche Tiere dagegen schon,
baut die Bewegung stark auf den Verzehr tierlicher >Produkte< auf.*’

49 Selbstredend gibt es auch vegetarische und vegane Lokavore, aber der Teil der
Bewegung den Stanescu darstellt, steht einer vegetarisch/veganen Lebensweise
kritisch gegeniiber. Inwiefern Stanescu der Gesamtheit der Lokavor-Bewegung damit
gerecht wird und ob es Unterschiede zwischen den Bewegungen in Deutschland
und den USA — auf die Stanescu sich bezieht — gibt, kann an dieser Stelle nicht
beurteilt werden.

74

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Stanescus Kritik an der Locavor-Bewegung setzt bei deren poten-
tiell sexistischen, nationalistischen und fremdenfeindlichen Annah-
men an, die zwar kein zwingender Bestandteil der Idee sind, aber
sich laut Stdnescu in der Realitat haufig finden. »[...T]he tendency
of many in the [locavore] movement to unfairly and inaccurately
criticize feminists and immigrants as corrupting to an idealized,
romantic state of a local community is both deeply troubling and
potentially quite dangerous.« (Stanescu 2011, 255) Auch bemangelt
er, dass ein angestrebter Konsum von (durch die Lokavoren) als
nachhaltig bezeichnetem Fleisch zu einem Elitismus fiihrt, da nicht
ausreichend Land verfiigbar ist, um dieses in groffem Maf3stab zu
erzeugen, so dass dies nur wenigen, in der Regel wohlhabenden Men-
schen vorenthalten bleibt. Sein Hauptkritikpunkt am >nachhaltigen
Fleisch< ist jedoch die Nutzung und Toétung der nichtmenschlichen
Tiere, die in der Lokavor-Bewegung, wie Stanescu sie darstellt, nicht
als problematisch angesehen wird.

»Indeed, it is hard to imagine how a locavore movement ever could
translate into an actual improvement of animals’ lives, since many
of its most famous proponents hold that animals lack souls and
accept »Man's« domination and consumption of them as the very defini-
tion of our humanity.« (ebd., 253)

Zudem fiihrt er an, dass umweltschddliche Auswirkungen der Tier-
haltung auch in den kleinbduerlichen Betrieben, die die Lokavoren
favorisieren, bestehen bleiben. Daher ist es fiir Stanescu unverstand-
lich, dass die Option der Erndahrungsumstellung hin zu einer stirker
vegetarisch/veganen Erndhrung — die fiir ihn die ethisch vorzugswiir-
digste darstellt — innerhalb der Bewegung eher auflen vorgelassen
wird. Stanescu zeigt beispielsweise auf, dass die Ersetzung von rotem
Fleisch durch Gemdtise an einem Tag in der Woche mehr klimaschad-
liche Treibhausgase reduziert als die gesamte Erndhrungsumstellung
auf lokal produzierte Produkte (ebd., 242). Aufierdem widerspricht er
der Annahme, dass ein Produkt umso umweltschadlicher ist, je weiter
es transportiert wurde. Um die Klimabilanz eines Produktes ziehen
zu kénnen, muss der gesamte Energieaufwand zu dessen Erzeugung
einbezogen werden, nicht lediglich der Transportweg (ebd., 242).
Wie die Kommodifizierung von nichtmenschlichen Tieren durch
sowohl verschiedene Religionen als auch durch die internationale
NE-Politik reproduziert wird, zeigt Yamini Narayanan in Where are
the Animals in Sustainable Development? Religion and the Case for

75

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Ethical Stewardship in Animal Husbandry (2016). Der Beitrag zeigt
ebenfalls, wie die Verdinglichung empfindungsfahiger nichtmensch-
licher Tiere in der NE-Debatte ignoriert oder sogar gefordert wird,
und dass die NE-Debatte bzw. NE-Politik dabei eine »seemingly unli-
kely but highly productive partnership« (ebd., 173) mit Religionen
bildet. Es wird aufgezeigt, wie nichtmenschliche Tiere in verschie-
denen Religionen einerseits im Namen des Glaubens ausgebeutet
werden, andererseits die Religionen aber auch Grundlagen dafiir
bieten, nichtmenschliche Tiere respektvoll zu behandeln. Die letztere
Perspektive sollte laut der Autorin Eingang in die NE-Forschung und
-Politik finden, um NE nicht lediglich intergenerationell, sondern
auch nach einer Interspezies-Perspektive auszurichten. Narayanans
Beitragbietet durch den Fokus auf Religion und deren Bedeutung auch
fiir Nachhaltige Entwicklung eine interessante Perspektive, wobei sie
NE undifferenziert auf schwache Nachhaltigkeit engfiihrt (ebd., 175).

Die rechtliche Perspektive auf Nachhaltige Entwicklung im
Zusammenhang mit nichtmenschlichen Tieren bzw. einer rechtlichen
Verankerung von Tierwohl erarbeitet Elien Verniers in Bringing ani-
mal welfare under the umbrella of sustainable development: A legal
analyis (2021) und gemeinsam mit Sabine Brels in UNCAHP, One
Health, and the Sustainable Development Goals (2021). Beide Beitrage
verdeutlichen die mangelnde Berticksichtigung nichtmenschlicher
Tiere im Konzept der Nachhaltigen Entwicklung, sehen die bestehen-
den rechtlichen Instrumente, welche NE implementieren, jedoch als
geeigneten Ausgangspunkt an, um auch das Tierwohl auf globaler
Ebene in Gesetzgebungen aufzunehmen. Dies ist notwendig, da
die Verankerung von Tierschutz-Konventionen oder dhnlichem auf
globaler Ebene noch aussteht und es bislang nicht einmal auf der
Ebene der unverbindlichen Rechtsempfehlungen eine global geltende
Ubereinkunft gibt (Verniers/Brels2021). Um das moglich zu machen,
muss jedoch — neben verschiedenen gewichtigen rechtlichen und
politischen Herausforderungen (Verniers 2021) — Tierwohl als rele-
vantes Ziel fiir eine Nachhaltige Entwicklung anerkannt werden. Dies
betonen auch Alexis Nagy und Dora Marinova in ihrem Beitrag Leave
No One Behind, Not Even the Animals (2019), die Tierwohl (»Animal
Welfare«) auch tatsachlich als 18. Sustainable Development Goal for-
dern, um folgendem Anspruch an die Nachhaltigkeits-Agenda gerecht
zu werden:

»The sustainability agenda needs to counteract the institutional
speciesism of the legal system which is likely to continue to delay the

76

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

recognition of the status of body ownership or habeas corpus to nonhuman
animals. Without an overarching global agenda to improve the treatment
of nonhuman animals, livestock will continue to remain exactly this -
live stock, that is goods and merchandise for distribution and sale which
are alive [...]. The task of the sustainability agenda is to take on the
role of innovative governance with regards to animal welfare - not as a
commodity traded on domestic and global markets, but as sentient beings
with a purely intrinsiv value.« (ebd., 309-310)

Probyn-Rapsey et al. fordern in A Sustainable Campus: The Sydney
Declaration on Interspecies Sustainability (2016) eine Erweiterung der
Definition von Nachhaltiger Entwicklung um eine Interspezies-Ethik.
Sie halten es fiir notwendig, dass Fragen der sozialen Gerechtigkeit
auch nichtmenschliche Tiere einschlieflen, begriinden diese Forde-
rung jedoch kaum. Der Beitrag fokussiert stattdessen darauf, wie
Universitaten als Institutionen, die NE-Strategien umsetzen sollen,
eine vegetarisch/vegane Lebensweise stark machen und aus NE-
Griinden verstirkt vegetarisch/vegane Mahlzeiten anbieten sollten.
Die Autor_innen kritisieren, dass Universitdten einen Ausbau vege-
tarisch/veganer Praktiken bislang kaum in den Blick nehmen, obwohl
diese einer Nachhaltigen Entwicklung zutréglich sind. Gleichzeitig
beanstanden Probyn-Rapsey et al. die Zuweisung der Erndhrungs-
frage in den privaten Bereich, da Fleischkonsum in den Bereich der
»public justice« fallt (ebd., 125). Auch sie fithren wie Earnshaw, Twine
und Stanescu aus, inwieweit die Erzeugung tierlicher >Produkte«
negative Umweltauswirkungen hat.

Eine Anthropozentrismus-Kritik aus Perspektive der Nachhal-
tigkeits-Wissenschaften (sustainability science) bietet der Beitrag
Hybridizing sustainability: towards a new praxis for the present human
predicament von Benessia et al. (2012).°° Die Autor_innen zeigen
in dem Beitrag auf, was sie als die drei grofien Widerspriiche in der
gegenwartigen NE-Rahmung identifizieren: 1. techno-wissenschaft-
liche Kontrolle (der Zukunft), 2. Macht (NE-relevante Schiden aus-
gleichen zu konnen) und 3. (Daten-)Evidenzen. Widerspriichlich sind
diese Punkte aus dem Grund, da sie als Losungswege fiir NE angese-
hen werden, aber nach Benessia et al. auf den westlichen, anthropo-
zentrischen Annahmen basieren, die erst in den nicht-nachhaltigen

50 Eine Anthropozentrismus-Kritik am Beispiel der anthropozentrisch konzipierten
Sustainable Development Goals bietet auch Helen Kopnina (2016), welche allerdings
auf »non-human nature« (ebd., 115) allgemein abzielt und damit nichtmenschlichen
Tieren meines Erachtens nicht gerecht wird.

77

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Zustand gefiihrt haben. Ihre These besagt, dass die westliche Kultur
Schuld tragt an der vorherrschenden Gewalt sowohl unter Menschen
als auch gegeniiber nichtmenschlichen Entitaten. Ein Losungsweg,
um die Widerspriiche aufzuheben, ist laut Benessia et al. der Einbezug
nichtmenschlicher Tiere in die Nachhaltigkeits-Wissenschaften und
die Entwicklung eines Lebensstils, der wieder stirker unseren tierli-
chen Vorfahren dhnelt: »Sustainability can only be attained if humans
emulate and live like animals« (ebd., 87)

Dabei legen die Autor_innen allerdings ein zu romantisierendes
Bild von sowohl indigenen Voélkern als auch von tierlichen Gesell-
schaften zugrunde, wenn sie proklamieren, ein Lebensstil ahnlich dem
indigener Volker oder Tier-Gemeinschaften wiirde zu Gewaltfreiheit
und tibergreifender Harmonie fiihren.

Eine sehr umfassende Untersuchung der Negativ-Auswirkun-
gen des »tierindustriellen Komplexes« auf die Umwelt, Okosysteme
und menschliche Gesellschaften sowie des Zusammenhangs des in
einigen NE-Ansitzen befiirworteten Green Growth bzw. Green Capi-
talism und der Tierindustrie bietet das der Soziologie zuzuordnende
Werk Sustainable exploitation. The political ecology of the Livestock
Revolution von Livia Boscardin (2017). Boscardin fiihrt in ihr Werk
ein, indem sie zuerst die Auswirkungen der Tierindustrie auf nicht-
menschliche Tiere aufzeigt und anschlieffend daran die Konsequenzen
derselben fiir die Umwelt und Okosysteme. In Anlehnung an den pro-
minenten Begriff des 6kologischen Fulabdrucks verwendet sie hierfiir
den von Tony Weis (2013) tbernommenen Begriff des »6kologi-
schen Hufabdrucks« (»ecological hoofprint«). Nach dem Aufzeigen der
ebenfalls drastischen Negativfolgen der Tierindustrie auf das gesell-
schaftliche Zusammenleben bringt Boscardin dies in Verbindung mit
bestehenden NE-Ansitzen, die lediglich auf technologische Losungs-
ansdtze fiir Probleme nicht-nachhaltiger Lebensweisen fokussieren
und dadurch dazu fithren, dass NE-Forderungen auf Forderungen
nach Green Growth bzw. Green Capitalism reduziert wurden. Boscar-
din kritisiert ebenso wie Twine und Stanescu die Vermarktung tierli-
cher >Produkte« als nachhaltig und etabliert fiir diese in bestimmten
NE-Perspektiven hochgehaltene Praxis den Begriff der »nachhaltigen
Ausbeutung« (»sustainable exploitation«; Boscardin 2017, 64). Um
ihre Aussagen zu untermauern, fihrt Boscardin eine Diskursanalyse
durch, in der sie die sogenannte Livestock Revolution untersucht,
womit ein globaler Nachfrage-Anstieg tierlicher >Produkte< von 70
Prozent bis 2020 gemeint ist (ebd., 104).

78

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Zwischenfazit |

Boscardin zeigt sehr detailliert den Stand NE-bezogener Politik
in Bezug auf die Tierindustrie auf und verdeutlicht damit gelungen
die anthropozentrische Ausrichtung Nachhaltiger Entwicklung und
die Verortung nichtmenschlicher Tiere darin. Der Fokus liegt (diszi-
plinbedingt) jedoch auf einer soziologischen Untersuchung, ethische
Argumente werden nicht entwickelt.

Die Untersuchung in diesem Kapitel hat gezeigt, dass es fiir die
Inklusion nichtmenschlicher Tiere in Ansatzen Nachhaltiger Entwick-
lung bislang sehr wenige genuin ethische Argumentationen gibt. Die
wenigen, die die Literaturrecherche ergeben hat, fokussieren zudem
auf andere Aspekte als auf eine mafigebende Argumentation, warum
der Einbezug aus ethischer Perspektive unumgénglich ist im Hinblick
auf die ethischen Grundlagen von Nachhaltiger Entwicklung.

Zusammenfassung und Zwischenfazit |

Bereits aus der prominenten Definition Nachhaltiger Entwicklung
des Brundtland-Berichts (WCED 1987) ergeben sich inter- und
intragenerationelle Gerechtigkeit als wichtigste ethische Grundlage
derselben. Um zu bestimmen, was gemaf3 verschiedener NE-Ansatze
intra- und intergenerationell gerecht verteilt werden soll, lohnt sich
ein Blick auf das unterschiedliche Verstidndnis der Substituierungs-
moglichkeit natiirlicher Bestande, welches in den verschiedenen Posi-
tionen schwacher, (sehr) starker und intermediarer NE vertreten wird.
Schwache NE nimmt eine vollstindige Substituierbarkeit nattirlicher
Bestande in Sachbestande an, so dass theoretisch keinerlei nattirliche
Bestande erhalten werden miissen, sofern sie auf angemessene Art
und Weise ersetzt werden. Sehr starke NE geht von einer vollstén-
digen Komplementaritat zwischen natiirlichen und Sachbestinden
aus, so dass alle bestehenden natiirlichen Bestinde erhalten und
hinterlassen werden miissen. Starke und intermediare Positionen ver-
treten diesbeziiglich einen >Mittelweg¢, wobei innerhalb der starken
NE eine weitergehende Komplementaritit angenommen wird als in
intermediaren Positionen (Kap. 2.2). Diese Differenzierungen stellen
theoretische Grundlageniiberlegungen zu NE dar. Fiir die Operatio-
nalisierung relevant(er) sind Leitlinien. Die bedeutendsten Leitlinien
innerhalb der NE-Debatte sind Effizienz, Suffizienz und Resilienz
(Kap. 2.3). Daeine Definition alleine nicht ausreicht, um einen Begriff
vor der Begriffsaushohlung zu >bewahreng, ist die Entwicklung einer

79

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

NE-Theorie unumgénglich, wie sie von verschiedenen Autor_innen,
wie beispielsweise Ott und Doring, Tremmel und Ekardt ausgearbei-
tet wurde (Kap. 2.4). Schultz et al. (2008, 470-471) ist zuzustimmen,
dass eine solche NE-Theorie notwendig ist, um 1. nachhaltigere von
weniger nachhaltigen Zustanden unterscheiden zu kénnen, um 2. zu
spezifizieren, was mit NE gemeint ist und was nicht, und um 3. NE fiir
die Praxis operationalisieren zu konnen.

Die vorliegende Arbeit beruht auf der Auffassung, dass nicht-
menschliche Tiere zwingend in eine NE-Theorie einbezogen werden
sollten. Dass ein solches Unterfangen ein Forschungsdesiderat dar-
stellt, zeigt die Untersuchung der (bisher kaum vorangebrachten)
Inklusion nichtmenschlicher Tiere in die NE-Debatte (Kap. 3; zur
eigentlichen tierethischen Grundlegung der Position vgl. Kap. 4).

Der weitgehende Konsens unter NE-Ethiker_innen, dass inter-
und intragenerationelle Gerechtigkeit die ethische Grundlage von
NE darstellen, ist tiberzeugend und alternativlos. Entsprechend greift
Beckers alleinige tugendethische Ausrichtung im Hinblick auf die
ethischen Grundlagen von NE zu kurz bzw. verschiebt den Fokus in
eine weniger plausible Richtung.

Zwischen intra- und intergenerationeller Gerechtigkeit wird
hier ein enger Zusammenhang angenommen. Tremmels Perspek-
tive, wonach inter- und intragenerationelle Gerechtigkeit in syste-
matischer Weise miteinander in Konkurrenz stehen, wird entspre-
chend abgelehnt.

Auf Grund der hier vertretenen Uberzeugung, dass nicht-
menschliche Tiere in eine NE-Theorie einbezogen werden sollten,
besteht eine deutlich grofere Uberschneidung mit Ott und Dorings
Theorie — die mit dem Sentientismus auf konzeptioneller Ebene eine
tierethische Perspektive aufgreifen — als mit der Theorie Ekardts oder
dem HGF-Ansatz, die nichtmenschliche Tiere explizit aus der Debatte
um Nachhaltige Entwicklung ausschliefen.>! Auch Ott und Déorings
Mehr-Ebenen-Modell sowie ihre Konkretisierung von Gerechtigkeit
durch Nussbaums Fahigkeitenansatz und Rawls Differenzprinzip sind
iiberzeugend (ausfiihrlicher zu beiden Kap. 5.2 und 5.3). Um einen
geeigneten Maf3stab daftir zu finden, wie gerechte Gesellschaften
konstituiert sein miissen, bendtigt es Wissen dartiber, was Menschen

1 Der HGF-Ansatz stellt abgesehen vom Ausschluss nichtmenschlicher Tiere eine
iiberzeugende Perspektive zur Operationalisierung von NE dar. Ekardts Theorie
ist dagegen auch jenseits dieses Ausschlusses einer Kritik zu unterziehen, vgl. Fufi-
note 30.

80

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Zwischenfazit |

(und hier auch nichtmenschliche Tiere) fiir ein wirklich gutes Leben
benotigen. Nussbaums Fahigkeitenansatz bietet einen gelungenen
Ansatz, um diese Frage auszuloten.>?

Auch die Klassifizierung in eine Theorie starker NE bietet dem
Vorhaben dieser Arbeit eine geeignete Grundlage. Schwache und
sehr starke NE-Positionen werden abgelehnt. Die Annahme einer
weitergehenden Komplementaritdt von Naturbestanden zu Sachbe-
standen in der starken NE verglichen mit intermedidren Positionen,
ist fiir die Inklusion nichtmenschlicher Tiere folgerichtig. Die meisten
Naturbestande dienen nichtmenschlichen Tieren als Habitat oder auf
andere Weise als Lebensgrundlage. Zieht man tierliche Individuen in
NE-Uberlegungen mit ein, muss dieser Umstand mitbedacht werden.
Die Méglichkeit der Substitution von tierlichem Habitat durch Sach-
bestande ist auflerst fragwiirdig.”?

Aus den eben benannten Griinden baut diese Arbeit auf Ott und
Dorings Theorie auf, um eine tierethische NE-Theorie auszuarbeiten.
Da sie trotz ihrer Uberzeugungskraft ein paar Schwachstellen auf-
weist, wird Ott und Dorings Theorie fiir dieses Vorhaben modifiziert.

Bei Ott und Déring kommt beispielsweise Kontexten und Bezie-
hungen fiir die normative Bewertung NE-relevanter Handlungen eine
zu geringe Bedeutung zu. Dadurch, dass in der tierethischen Position,
die dieser Arbeit zugrunde gelegt wird, — wie zu zeigen ist — Kontext-
sensitivitat eine wichtige Rolle spielt (Kap. 4.4), wird dieses Desiderat
behoben und eine stirker kontextsensitive Perspektive entwickelt.

Auch scheinen Ott und Doring Gerechtigkeit vor allem als
Giiterlehre zu begreifen. Sie gehen davon aus, dass zur Entwicklung
einer Nachhaltigkeits-Theorie eine Theorie gerechter Giiter-Verteilung
zwischen den Generationen und zwischen Individuen innerhalb einer
Generation notig ist. Dies wird hier als zu kurz gegriffen angesehen
und wird der inhaltlichen Ausrichtung von Nussbaums Fihigkeiten-
ansatz nicht gerecht. Im Fihigkeitenansatz verlangt Gerechtigkeit,
die Moglichkeit zum Ausleben von Fihigkeiten gerecht zu vertei-
len. Diese stehen im Fokus,’* nicht nur eine gerechte Verteilung
von Grundgiitern.

52 Die Griinde, weshalb speziell Nussbaums Fahigkeitenansatz als iiberzeugend
gewertet wird, finden sich in Kap. 5.3. Sie werden daher hier nicht gesondert aufge-
fithrt.

3 Moglich wire in diesem Rahmen die Substitution eines Naturbestands durch einen
anderen. Diese Mdglichkeit ist in der starken NE nicht ausgeschlossen.

81

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Nichtmenschliche Tiere in der Debatte um NE

Ferner wird hier eine umfassende inter- und intragenerationelle
Gerechtigkeit so verstanden, dass diese soziale wie okologische
Aspekte in gleichem MafSe einschliefit und beides als untrennbar mit-
einander verwoben aufgefasst wird. Ein Verstidndnis von >6kologischer
Nachhaltigkeit< und >sozialer Nachhaltigkeit« als etwas, das getrennt
voneinander betrachtet werden kann, wird als falsch angesehen. Auch
das separate Benennen einer >6konomischen Nachhaltigkeit< ist ver-
fehlt, da die Okonomie zum sozialen Bereich gehort und oftmals auf
nattirlichen Ressourcen aufbaut. Ein solches Verstandnis modifiziert
Otts und Dorings Theorie ebenfalls, da die beiden in den Ebenen fiinf
bis sieben (Handlungsfelder, Zielsysteme, Spezialkonzepte) so stark
auf 6kologische Aspekte fokussieren, dass es den Eindruck erweckt, es
handle sich um eine Theorie >6kologischer Nachhaltigkeit< statt um
eine, die soziale und 6kologische Aspekte einer NE-Transformation
gleichermaflen abdeckt®® (fiir weitere Modifikationen vgl. Kap. 6).

Ott und Doring geben ihrer Theorie einen diskursethischen
Rahmen, den sie durch Rawls mit vertragstheoretischen Elementen
und durch Nussbaum mit einem neoaristotelisch inspirierten Ansatz
zusammenbringen. Auch in der hier durchgefiihrten Ausarbeitung
einer tierethischen NE-Theorie finden Elemente verschiedener Ethik-
theorien Anwendung (vgl. Kap. 1). Solch ein »Methodenpluralismus«
(Grimm et al. 2016, 85) ist von Vorteil fiir die Entwicklung eines
Ansatzes, der all den realen Problemfeldern, die in der anwendungs-
bezogenen Ethik auftreten, gerecht werden mochte. Die vertretene
Ethiktheorie verbindet entsprechend verschiedene Aspekte philoso-
phischer Traditionen. Es wird jedoch vorrangig ein deontologischer
Ansatz zugrundegelegt, welcher mit relationalen, kontextsensitiven

5% Allerdings im Rahmen einer kontextsensitiv und eudaimonistisch erweiterten
Rechte- und Pflichten-Perspektive (vgl. Kap. 4.4). Allen empfindungsfahigen Indi-
viduen ein moglichst gutes Leben nicht zu verwirken wird als Pflicht moralischer
Akteur_innen angesehen. Dies fithrt im Rahmen der Tierethik schnell zur Frage, ob
ein Eingreifen in das Leben wildlebender Tiere nétig wird, welche an dieser Stelle
nicht vertiefend behandelt wird, auf die aus Kap. 4 jedoch Antworten hervorgehen.
Detaillierter gehe ich darauf in Bossert 2015a ein.

% Ott und Déring wiirden dem Vorwurf, eine dkologisch ausgerichtete Theorie
entwickelt zu haben, gewiss widersprechen. Der starke Fokus auf 6kologische Aspekte
in ihrer Theorie starker Nachhaltigkeit, die Vorrang vor anderen zu haben scheinen,
ist jedoch nicht von der Hand zu weisen. Eine mogliche Erklarung konnte sein, dass
die naturale Grundlage menschlichen Lebens als conditio sine qua non auf einer
empirischen (nicht systematischen) Ebene den sozialen und dkonomischen Fragen
vorgeordnet zu sein scheint.

82

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Zwischenfazit |

und eudaimonistischen Elementen zusammengebracht wird. Damit
kann den kontroversen realexistierenden ethischen Problemen diffe-
renziert begegnet werden. Die Auffassung, die verschiedenen >kon-
kurrierenden< Ethiktheorien und damit die moralischen Grundori-
entierungen, die den Charakter moralischer Fragen prigen, seien
unvereinbare Alternativen, ist nicht iiberzeugend. Denn »[glerade
im Bereich der praxisorientierten Ethik zeigt sich [...] deutlich,
dass moralische Orientierung sowohl deontologischer als auch konse-
quentialistischer Elemente bedarf, dass Interessenmaximierung und
Tugenden eine Rolle spielen usw.« (Badura 2002, 202).

Inwiefern verschiedene solcher Elemente in einer iiberzeugen-
den Tierethik-Position zusammenkommen, zeigt Kapitel 4, welches
zudem einen Uberblick iiber die wichtigsten Annahmen und Argu-
mentationslinien dieser facettenreichen Ethik gibt.

83

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495089868-67 - am 18.01.2028, 15:32:17. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495999868-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Zusammenfassung und Zwischenfazit I

