
Erster Teil

Einheit der Vernunft -
Vielheit der Rationalitätstypen - 
Infragestellung der Vernunft

A. Leisegangs Denkformenlehre

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur 
und Weltbild

Zu Leisegangs Phänomenologie der Denkformen

Hans Poser

1. Kants Gedankenformen und Whiteheads Ideenschemata1

Daß Denkformen als Bedingung der Möglichkeit der Erkenntnis dem 
Erkenntnisgegenstand eine Form verleihen, die allererst ermöglicht, 
ihn zum Gegenstand des Denkens zu machen, ist uns seit Kants ko- 
pernikanischer Wende vertraut.1 2 Denk- oder Gedankenformen (wie 
Kant sie nennt)3 sind als Kategorien die fast aller Inhaltlichkeit be­
raubten eingeborenen Ideen der platonistisch-rationalistischen Tra­
dition. Gewonnen sind sie aus der Urteilstafel, die von Kant als die 
vollständige Wiedergabe des Verstandesvermögens gesehen wird, 
um Subjekt und Prädikat eines Urteils - die ja im Denken etwas Ge­
schiedenes sind - zur Synthese zu bringen und auf eines, den Gegen­
stand, zu beziehen. Damit dies nicht nur eine Schimäre des Denkens 
ist, sondern ein sachhaltiges Urteil, bedarf es einer besonderen Art 
des Umsetzens der Denkformen in bezug auf das Material unserer 
Affektionen unter Zuhilfenahme der Zeit, etwas, das Kant als den 
Schematismus der reinen Verstandesbegriffe bezeichnet4: Durch ihn 
wird dem Gegenstand der Erfahrung jene Strukturierung aufgeprägt, 
vermöge derer wir ihn und damit im Individuellen das Allgemeine 
erkennen. Denkformen induzieren so eine Struktur im Objekt­
bereich, und diese wiederum macht Wissenschaft möglich als, wie 

1 Der vorliegende Beitrag ist eine für das Symposium über >Rationalitätstypen< über­
arbeitete Fassung meines Artikels Strukturen als Denkformen, in: E. Knobloch (Hrsg.): 
Wissenschaft - Technik - Kunst. Interpretationen, Strukturen, Wechselwirkungen (= 
Gratia 35), Wiesbaden 1997, S. 201-214.
2 Zur Geschichte des Begriffs vgl. H. G. Meier: Denkform, in: Historisches Wörterbuch 
der Philosophie, hrsg. von J. Ritter, Basel, Darmstadt 1972, Bd. 2. Sp. 104-107. Zu der 
von Meier geplanten Buchpublikation hierzu ist es leider nie gekommen.
3 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft [abgekürzt KdrV] B 148, B 150, B 288, B 305.
4 KdrV A 137 ff. B 176 ff.

Rationalitätstypen Ar- 25

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Posen

Kant sich ausdrückt, ein nach Prinzipien geordnetes Ganzes der Er­
kenntnis.5

Kants Wende löste die Philosophie von der bis dahin unverzicht­
baren Voraussetzung, die Erkenntnisfähigkeit des Menschen an seine 
Gottgeschaffenheit zu binden, wenn eine adaequatio von res und 
intellectus erklärbar sein sollte. Die cartesische res cogitans wurde 
erkenntnistheoretisch autonom. Diese Autonomie hat ihren Preis, 
droht doch nun die Beliebigkeit subjektivistischer Setzungen an die 
Stelle der göttlichen Wahl zu treten. Dem sucht Kant zu entgehen, 
indem er die unendliche Fülle der Individualität leibnizscher Mona­
den zum transzendentalen Subjekt zusammenzurrt, während als Trä­
ger der Individualität das empirische Subjekt zurückbleibt. Das tran­
szendentale Subjekt als Inbegriff des vernünftigen >Ich denke< 
entgeht dem Subjektivismus durch die Denkformen, die - als logik­
basiert - allen denkenden Wesen gemein sein müssen. Denkformen 
sind damit in Kants Verständnis (neben den Formen der sinnlichen 
Anschauung) die einzigen Formen, die es ermöglichen und erlauben, 
Vernunft und Erfahrung zusammenzufügen und auf eine rationale 
Weise über unsere Welt zu sprechen - bis hin zur theoretischen Be­
gründung der Newtonschen Physik in Gestalt der Metaphysischen 
Anfangsgründe der Naturwissenschaft nämlich vermöge einer 
Deutung des Materiebegriffs im Durchgang durch die Gruppen der 
Kategorien.

Kants Voraussetzungen können wir heute in mehrfacher Hin­
sicht nicht mehr teilen; denn erstens wird mit den Kategorien als 
Denkformen die aristotelische Logik absolut gesetzt; sie erscheint 
als einzige Form der Logik und als die einzig mögliche Strukturie­
rung des Gegenstandes. Zweitens wird mit dem Schematismus eine 
in ihrem Kern newtonsche Zeitvorstellung, gemäßigt zur Anschau­
ungsform, zur einzig möglichen Gestalt des Aufprägens einer kate­
gorialen Struktur auf ein Material. Drittens ist unter dem Druck 
wissenschaftshistorischer Argumente - es sei an Duhem, Kuhn und 
die Folgen erinnert - ein Wissenschaftsverständnis entstanden, das 
die unausweichliche historische Gebundenheit jeder Wissenschaft 
ernst nimmt. Eben hieraus erwächst heute das Problem, wie be­
gründete Erkenntnis in den Wissenschaften möglich sein soll; denn 
der Anspruch aller Wissenschaften ist geblieben, das jeweils gesi­
chertste Wissen einer Zeit zu verwalten. Wie aber läßt sich, ohne in 

5 Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, Vorrede.

26 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

einen völligen Subjektivismus zu geraten, der Gedanke der koper- 
nikanischen Wende Kants aufrechterhalten, um die Erkenntnismög­
lichkeit begründen zu können? Oder genauer noch, wie läßt sich auch 
jetzt noch sagen, daß es Denkformen sind, die die Strukturen des 
Erkenntnisgegenstandes bestimmen? Nur wenn sich dies beantwor­
ten läßt, ist der Beliebigkeit eines Subjektivismus in den Wissen­
schaften in Gestalt eines anything goes Einhalt geboten.

Einen ersten umfangreichen Neuansatz, der der Geschichtlich­
keit menschlichen Weltverständnisses Rechnung trägt, hat White- 
head entwickelt. »Die wahre Methode philosophischer Konstrukti­
on«, schreibt er in seinem Vorwort zu Process and Reality, »besteht 
darin, das bestmögliche Gedankenschema zu entwerfen und auf der 
Grundlage dieses Schemas unbeirrt die Interpretation der Erfahrung 
zu erforschen.«6 Scheme of ideas oder scheme of thought nennt er 
sie, die sowohl hinsichtlich der Funktion der Vernunft wie im ge­
schichtlichen Abenteuer der Ideen bestimmend sind; denn sie be­
stimmen die >Logik des Entdeckens<, werden doch unsere Meinungen 
und Überzeugungen beurteilt, indem wir sie in ein solches Schema 
einordnen, das »(a) weitgehend mit der Erfahrung übereinstimmt, 
(b) nirgendwo mit ihr in Konflikt gerät, (c) auf kohärenten Grund­
begriffen [categoreal notions] beruht und (d) methodologische Kon­
sequenzen hat«7. Der entscheidende Punkt eines solchen Gedanken­
schemas sei, daß es einen Zusammenhang zwischen unseren 
Grundbegriffen und damit »ein verbessertes Verständnis der Welt«8 
durch einen höheren Grad der Bestimmtheit hervorbringe. Darum 
sei das »Hervorbringen eines Gedankenschemas eine der bedeutend­
sten Leistungen der spekulativen Vernunft«9, eine Leistung, die zur 
Entfaltung der Wissenschaften von den frühen Griechen bis zu den 
abstraktesten Theorien der Gegenwart geführt hat. Dies ist ganz im 
Sinne Kants zu verstehen; denn gegen das empiristische Primat der 

6 A. N. Whitehead: Process and Reality. An Essay in Cosmology [1929], corr. ed. by 
D. R. Griffin and D. W. Sherbume, New York, London 1979, p. XIV; deutsch: Prozeß 
und Realität, 2. Aufl. Frankfurt a.M. 1984, S. 26. - Ganz ähnlich heißt es in A. N. 
Whitehead: The Function of Reason [1929], Boston 1958, p. 76, deutsch.: Die Funktion 
der Vernunft, Stuttgart 1982, S. 62: »Bei der [spekulativen] Kosmologie handelt es sich 
um den Versuch, ein Gedankenschema zu entwerfen, das den allgemeinen Charakter des 
gegenwärtigen Entwicklungszustandes des Universums wiedergibt.«
7 A. Whitehead: The Function of Reason, a.a.O., p. 67sq. bzw. S. 55.
8 A.a.O., p. 70 bzw. S. 57.
9 A.a.O., p. 71 bzw. S. 58.

Rationalitätstypen A- 27

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

Beobachtung erklärt Whitehead, entscheidend sei, »daß die Entwick­
lung abstrakter Theorien dem Verständnis der Tatsachen voraus­
geht«10 11. Zum geschichtlichen Fortgang der Wissenschaften, ja der 
Zivilisation, kommt es also vor allem durch die kreative Entwicklung 
immer neuer Gedankenschemata; und Whiteheads Durchgang durch 
diese Geschichte als adventures of ideas läßt sich als eine Geschichte 
der Gedankenschemata lesen.11

Nun gibt Whitehead kaum genauere Bedingungen an, was als 
Denkform anzusehen ist. Kants Bestimmung und Ausgrenzung ist 
dagegen zu eng; sie bedarf der Erweiterung; doch es wäre ein sinn­
loses Unterfangen, eine Reformulierung der Kantischen Vernunft­
kritik in einem ihrer zentralsten Punkte auf wenigen Seiten zu ent­
wickeln. Die Fragestellung muß deshalb eingegrenzt werden, um 
zugleich die Stelle genauer zu bestimmen, wo Strukturen als Denk­
formen aufgesucht werden sollen. Dieser Ort läßt sich hinsichtlich 
der Wissenschaften - und um sie ging es Kant wie Whitehead - 
knapp so umreißen12: Jede Wissenschaft ist in ihrer Zeit und im Rah­
men eines Forschungsprogrammes paradigmen-orientiert. Diese 
Orientierung erfolgt auf zwei Stufen durch methodologische Festset­
zungen: Die Festsetzungen erster Stufe bestimmen den Wissen­
schaftsgegenstand, die Wissensquellen, die Methoden der Aus­
sagenüberprüfung, die zulässige Gestalt des Aussagenaufbaus usw.; 
diese disziplinspezifischen Festsetzungen sind historischen Änderun­
gen unterworfen, und zwar, wie die Wissenschaftsgeschichte gezeigt 
hat, aufgrund von Argumenten. Diese nun stützen sich auf Festset­
zungen zweiter Stufe, welche, ohne explizit formuliert zu sein, aus­
zuloten gestatten, ob eine vorgeschlagene Änderung der Regeln der 
ersten Stufe wissenschaftskonform ist oder nicht. So werden die Fest­
setzungen erster Stufe auf der Ebene der Festsetzungen zweiter Stufe 
begründet. Worauf aber stützen sich die Regeln der zweiten Stufe? 
Ganz allgemein kann man sagen, daß sie ihre Legitimation aus der 
Weitsicht einer Zeit erfahren, welche diejenigen Grundüberzeugun­
gen formuliert, die einer Kultur in einer Epoche gemeinsam sind - 

10 A.a.O., p. 75 bzw. S. 61.
11 A. N. Whitehead: Adventures of Ideas, New York 1933; deutsch.: Abenteuer der Ide­
en, Frankfurt a. M. 1971; vgl. die >Einleitung< zur deutschen Ausgabe von R. Wiehl, 
S. 11-15.
12 Ausführlicher H. Poser: Wahrheit, Konvention und Wert in den Wissenschaften, in: 
H. Poser (Hrsg.): Wahrheit und Wert. Zum Primat der praktischen vor der theoreti­
schen Vernunft, TU Berlin 1992, S. 131-150, bes. S. 137 ff.

28 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

mögen die subjektiven Weltanschauungen auch differieren. Zwar ist 
auch die Weitsicht dem historischen Wandel und einem langfristigen 
Einfluß der auf sie bauenden Wissenschaften unterworfen, doch ge­
rade diese Veränderung geht, ähnlich den Änderungen in der Spra­
che, vergleichsweise langsam vonstatten.

Fragt man nun, wo Denkformen als Strukturen, die letztlich 
Wissensvorstellungen begründen, angesiedelt sind, so wird es sinn­
voll sein, sie im Umkreis der Weitsicht zu suchen - jedenfalls dann, 
wenn durch sie viererlei gewährleistet ist:
- Als Denkformen muß es sich um Strukturen des Denkens handeln, 

die ähnlich den Kantischen Kategorien und Whiteheads Gedan­
kenschemata zur Strukturierung des Zusammenhangs der Gegen­
stände der Erkenntnis taugen.

- Sie müssen Argumentationsstrukturen bestimmen, damit sich Be­
gründungen und Erklärungen ihrer bedienen können.

- Damit sind sie intersubjektiv, ohne doch ein transzendentales Sub­
jekt vorauszusetzen.

- Die Denkformen müssen zugleich eine Extrapolation erlauben, die 
Weltbildcharakter hat.

Solche Strukturen sind als Argumentationsstrukturen nicht wahr 
oder falsch, doch sollen sie auf der Ebene der Wissenschaften eine 
solche Unterscheidung ermöglichen.

Das angeschnittene Problem ist nicht neu. Die Kant-Kritik des 
19. Jahrhunderts hat es gesehen, und mit aller Klarheit hat es Ernst 
Cassirer erkannt, als er sich genötigt sah, für mythisches Denken 
präkategoriale Denkformen anzunehmen13 - was ersichtlich eine Hi- 
storisierung der Denkformen bedeutet, die in der transzendentalen 
Deduktion nicht nur nicht vorgesehen ist, sondern ihr widerspricht. 
Ähnlich hat Dilthey auf dem Hintergrund der Hegelschen Auswei­
tung des Begriffs der Denkform diese mit dem Leben in seiner 
Geschichtlichkeit zusammengebracht, was in Sprangers Theorie der 
Lebensformen seinen Niederschlag fand; vermutlich hat dort Witt­
genstein seinen Begriff der Lebensform entlehnt. Entscheidend aber 
ist die Einsicht Hans Leisegangs von 1928, daß es unterscheidbare 
Typen von Denkformen gibt.14 Er arbeitet sie an historischen Beispie­

13 Vgl. den Abschnitt Der Mythos als Denkform, in: E. Cassirer: Philosophie der sym­
bolischen Formen, II. Teil: Das mythische Denken [1924], 7. Auf! Darmstadt 1977, 
S. 39-90.
14 H. Leisegang: Denkformen [1928], 2. neu bearbeitete Aufl. Berlin 1951.

Rationalitätstypen A- 29

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

len heraus, um sie idealtypisch darstellen zu können. Leisegang ein 
Stück weit zu folgen, ist deshalb angezeigt, allerdings verbunden mit 
einer veränderten Akzentsetzung. Hieraus wird sich eine Wiederauf­
nahme des Relativismusproblems ergeben.

2. Typen von Denkformen bei Leisegang

Unter Denkformen versteht Leisegang »das in sich zusammenhän­
gende Ganze der Gesetzmäßigkeiten des Denkens«15. Er bezieht dies 
auf das Individuum - und vergibt, wie mir scheint, damit gerade das, 
worum es Kant ging, nämlich die Möglichkeit einer Erkenntnis­
begründung. Wenn Leisegang nachfolgend in einigen von ihm dar­
gestellten Grundpositionen wiedergegeben wird, so gerade unter 
Absehung vom Individuum und unter Betonung des Strukturgedan­
kens. Dies ist folgendermaßen zu verstehen: Kant war zur Gewin­
nung seiner Kategorien, die je für sich eine Denkform sind, von Ur­
teilen ausgegangen. Das allerdings ist ein viel zu kleinteiliges 
Beginnen, das nur teilweise dadurch kompensiert wird, daß unter 
den Urteilen auch Relationsaussagen vorkommen. Größere Zusam­
menhänge ergeben sich erst, wenn nicht bloß Dinge und Eigen­
schaften aufeinander bezogen werden, sondern wenn - wie White- 
head dies im Auge hat -Argumentationsstrukturen insgesamt als 
Ausgangspunkt gewählt werden. Tatsächlich läuft Leisegangs Typi­
sierung von Denkformen genau hierauf hinaus; denn zustimmend 
referiert er Cassirer, für den »die Sprache und die Religion, die Kunst 
und der Mythos je eine selbständige, von anderen geistigen Formen 
unterschiedene charakteristische Struktur besitzt«, die »je eine ei­
gentümliche >Modalität< der geistigen Auffassung und der geistigen 
Formung darstellen«16.

Ein Nachteil des Leisegangschen Ansatzes scheint in der phäno­
menologischen Zugehensweise zu bestehen, der Wahl von typischen 
Vertretern, an denen herausgearbeitet wird, welcher Art die jeweils 
betrachtete Struktur ist. Dies läßt sich jedoch nur um den Preis eines 
Dogmatismus umgehen; denn man müßte einen vollständigen Über­
blick über alle überhaupt denkbaren Strukturen haben, um einen sy­
stematischen Ansatz zu finden. Hierfür allerdings fehlt jede Grund-

15 A.a.O., S. 15.
16 A.a.O., S. 22.

30 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild 

läge. Erst im Nachhinein läßt sich eine Ordnung ausmachen: der eher 
phänomenologische Ansatz bleibt uns also nicht erspart.

a) Der Gedankenkreis

Eine der ältesten Formen, Gedanken zu ordnen, ist die zyklische Ge­
stalt. Charakteristische Vertreter finden wir von den Vorsokratikern 
bis heute. Drei ganz unterschiedliche Beispiele unter den vielen, die 
Leisegang heranzieht17, mögen dies verdeutlichen. Heraklit schreibt 
im Fragment 22 B 10: »Aus Allem Eines und aus Einem Alles.« Diese 
Struktur, ABBA, steht geradeso am Beginn des Johannesevangeli- 
ums: »Im Anfang war der Logos, und der Logos war bei Gott, und 
Gott war der Logos.« Verbunden mit einer Deutung des inhärenten 
Verständnisses lesen wir bei Goethe:

»Eh' sich nicht rundet zu einem Kreis,
Ist kein Wissen vorhanden.
Ehe nicht einer alles weiß,
Ist nicht die Welt verstanden.«

Systole und Diastole, ewige Wiederkehr des Gleichen, coincidentia 
oppositorum - diese Figur finden wir nicht nur im Kleinen, in kurzen 
Zeilen, sondern in ganzen Werken und Gedankengebäuden als 
Strukturprinzip. Die schulmäßige Barockarie hat die Form ABA, die 
klassische Sonate wiederholt am Ende die beiden Themen des An­
fangs: das Strukturprinzip wird hier zu einem ästhetischen Prinzip 
und zur Stilform. Literarisch gilt es immer noch als eine gelungene 
Figur, am Ende den Anfang wiederaufzunehmen.

In der Philosophie mag der Eindruck entstehen, die Figur des 
Gedankenkreises finde sich nur dort, wo an die Stelle mythischer 
Kreislaufvorstellungen (etwa der Zeit, des Umschwungs der Gestirne 
oder des Lebens, das sterbend neues gebiert) starke mystische Ele­
mente getreten sind. So treffen wir im Neoplatonismus, bei Meister 
Eckhart und Jakob Böhme diese Figur, die doch jeder aristotelischen 
Logik zuwider ist. Wieso aber hat sie argumentative Kraft? Der in­
nere Zusammenhalt ist unmittelbar erkennbar; denn er beruht auf 
der Vorstellung, »daß das sinnvolle Gefüge der menschlichen Rede 
mit dem sinnvollen Gefüge der Welt wesensgleich sei«18. Natürlich

17 A.a.O., S. 61,65 bzw. 61.
18 A.a.O., S. 75.

Rationalitätstypen A- 31

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

steht dahinter der Gedanke einer tiefgehenden Übereinstimmung 
von Denken und Sein, wie wir sie bei Parmenides erstmals formuliert 
finden und wie sie Aristoteles für seine Logik ebenso in Anspruch 
nimmt, nur an anderer Stelle. Damit aber ist diese Denkform durch­
aus mit dem Anspruch verbunden, universell zu sein.

Man sage nicht, alles wissenschaftliche Denken habe die Unsin­
nigkeit gerade solcher Strukturierung gezeigt: Goethe selbst verstand 
sich als Naturwissenschaftler, und verwandte Gedanken finden wir 
nicht nur in der romantischen Naturphilosophie, sondern auch in 
der romantischen Naturwissenschaft; ebenso haben zyklische Kos­
mosmodelle der Gegenwart hier ihre Wurzeln! Auch Joseph Schum­
peters Theorie der Konjunkturzyklen mit ihrer Überlagerung von 
Kontratieff- und Juglarzyklen, deren Kreislaufcharakter zu be­
gründen er sich weigert, bezieht ihre Plausibilität allein aus der Ak­
zeptanz der Kreisform als eine elementare Daseinsform. Schließlich 
ist der Kreis, der in sich kehrende Zirkel, die methodologische 
Grundfigur der Hermeneutik - jedenfalls so lange, als der Gedanke 
eines völligen Verstehens eines Textes noch keine Schwierigkeiten 
bereitet oder der Abschluß in einer Horizontverschmelzung für mög­
lich gehalten wird.

Diese Denkform in ihrer Kreisstruktur verbindet Begriffe natur­
gemäß nicht im Sinne einer aristotelischen Definitionslehre von 
genus proximum und differentia specifica; denn die Begriffe bezeich­
nen in der zyklischen Denkform stets einen unauflöslichen Zusam­
menhang von Teil und Ganzem, sie verweisen in eins auf einen leib­
lich-seelischen und einen kosmischen Zusammenhang: Ein und 
Alles, Licht und Finsternis, Leben und Tod - aber nicht als bloßer 
Gegensatz, sondern als Pole im ewigen Umschwung. Die Begriffe 
sind dabei aufeinander bezogen, bezeichnen eine Dynamik und keine 
Statik, und sie stehen als Metaphern im Sinne von verkürzten Struk­
turanalogien für einen Gesamtzusammenhang des Daseins. Die Ar­
gumentationsstruktur muß darauf abzielen zu zeigen, daß wir es mit 
einer geschlossenen Kreisfigur A-B-A zu tun haben. Man wende 
nicht ein, dies sei keine Argumentation: Im Mittelalter galt der Auf­
weis einer Analogie als Beweis, weil er als Ausdruck der Harmonie 
der Schöpfung durch den Schöpfer gesichert war. Man sage auch 
nicht, für uns Heutige sei dies kein Beweis; denn in den Geisteswis­
senschaften wird man ohne die hermeneutische Methode nicht aus­
kommen, weil jedes Verstehen in das polare Verhältnis von Ganzem 
und Teil eingebunden ist und das Ganze nicht anders als über den

32 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

Durchgang durch die Teile faßbar wird. Immer noch auch empfinden 
wir den Umschwung der Gestirne als den Ausdruck des Fast-Ewigen, 
immer noch hoffen wir, nach Krankheit wieder gesund zu werden. 
Überall, wo wir Organismusvorstellungen in die Natur tragen, kehrt 
diese zyklische Denkform wieder - und alle Vorstellungen von 
Müllrecycling haben hier ihre Wurzeln. Der Kreis als Denkform ist 
so zugleich Argumentationsform, Lebensform und Weltbild!

b) Die dialektische Denkform

Scheinbar nah verwandt mit der Zyklusform ist die Dialektik, arbei­
tet sie doch geradeso mit Gegensatzpaaren, die nicht kontradikto­
risch, sondern konträr und inhaltlich zu verstehen sind. Wenn ich 
weiß, was ein Bleistift ist, weiß ich zugleich, was kein Bleistift ist - 
und dies bezogen nicht auf alles in der Welt, sondern sinnvollerweise 
auf andere Schreibgeräte. Diese wiederum kann ich von Nicht- 
Schreibgeräten unterscheiden usw. Ersichtlich haben wir es hier auch 
mit einem Prozeßgedanken zu tun, aber er führt nicht von der Thesis 
über die Antithesis zur Thesis zurück, sondern zur Synthesis, welche 
die beiden voraufgegangenen Positionen >aufhebt<: Wir gelangen zu 
einer ganz anderen, vorantreibenden, zu immer größerer Höhe auf­
steigenden Dynamik, der als Erkenntnisdynamik bekanntlich zu­
gleich eine Dynamik im Erkenntnisobjekt korrespondiert. Vorange­
trieben durch inhaltliche Entgegensetzungen (oft unzutreffend, ja 
irreführend als Widersprüche bezeichnet), korrespondiert diese 
Denkform durchaus einer Grundfigur des Lebens; denn auf jede ge­
gebene Situation reagieren wir, wobei das Resultat nicht eine 
Rückkehr in den alten Zustand ist, sondern sich als Spirale erweist; 
denn nie wird der Ausgangspunkt wieder erreicht: Entweder bin ich 
ein anderer geworden oder der Fluß ist ein anderer geworden.

Hegels Strukturprinzip hat Leisegang, Hegel wörtlich nehmend, 
als »Kreis von Kreisen« gesehen, weil dieser schrieb, daß jedes ein­
zelne Glied als »Beseeltes der Methode die Reflexion in sich« sei, die 
»in den Anfang zurückkehrt«; aber das Bild ist irreführend, geht doch 
die Synthesis gerade nicht mehr in der Thesis auf, weil diese 
Rückkehr in den Anfang »zugleich der Anfang eines neuen Gliedes 
ist«.19 So schreibt Hegel schon am Beginn seiner Logik, in Wahrheit 
sei weder das Sein noch das Nichtsein, sondern das Werden. Dieses 

19 So zitiert H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 143.

Rationalitätstypen A- 33

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

Werden ist mit klassischen Logikansätzen nicht einzufangen20: Eben 
darum war es notwendig, dem bloßen Begriff der geschaffenen als 
der besten der Leibnizschen möglichen Welten das von Kant so ge­
zauste Wolffsche complementum possibilitatis hinzuzufügen, weil 
die rein begriffstheoretische Struktur nicht in Existenz und Wandel 
umzusetzen ist. Doch auch der Kantische Schematismus der Zeit 
reicht nicht aus, ein Werden auf Begriffe zu gründen; denn er indu­
ziert eine Abfolge im Sinne einer Ordnung, nicht aber, wie Kant 
glaubt, eine Dynamik. Die Dialektik als Denkform ist also sehr wohl 
eine eigenständige und irreduzible Strukturierung. Von der Kreis­
form nimmt sie das Entgegensetzen auf, doch wandelt sie den Kreis 
zur Spirale, weil der Anfang gerade nicht wieder erreicht wird, son­
dern ein durch den Kreisgang veränderter Zustand. Begriffe werden 
hier nicht in Gegensatzpaaren, sondern in inhaltlicher Entgegenset­
zung im Hinblick auf das beide Verbindende verstanden, Aussagen 
entfalten eben dieses, und die argumentative Struktur besteht im 
Aufweis des Zusammenhangs von Ausgegrenztem und Ganzem, das 
im Prozeß erst entsteht und zugleich in seiner Überholbarkeit durch­
schaut wird. Die Struktur verweist damit in jeder Aktualisierung 
über sich hinaus und schließt insofern das dynamische Element ein. 
- Daß diese Denkform eine Weitsicht bestimmt, muß nicht entwik- 
kelt werden.

c) Die Begriffspyramide

Eine begriffliche Struktur, die seit Platons Dihairesen des Sophistes 
bekannt ist und von Porphyrios (im Arbor Porphyrii) zum metho­
dischen Werkzeug gemacht wurde, ist die Begriffspyramide. Sie steht 
im diametralen Gegensatz zum dynamischen Werden der Dialektik. 
Voraussetzung ist, daß sich Eigenschaften einer Sache (eines Dreiecks 
qua Dreieck, einer Pflanze qua Pflanze usw.) von solcher Art finden, 
daß man die Fülle der möglichen hinzutretenden Eigenschaften in 
einer Pyramide anordnen kann (wobei Mehrfach-Aufgliederungen 
zulässig sind). Das geläufigste Beispiel stellen die Klassifikationen 

20 Dies gilt auch für die im Gefolge von Post entstandenen temporalen Logiken; denn 
selbst wenn es gelingt, ein befriedigendes formales System zu entwikkeln, das dem 
wesentlichen Desiderat gerecht wird, daß alle Wahrheitswerte für Aussagen über >Ver- 
gangenes< festliegen, während sie für Aussagen über >Zukünftiges< offen sind, wäre 
doch damit die Dynamik des Werdens nicht eingefangen.

34 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

der Pflanzen und Tiere dar: oben stehen die allgemeinsten Begriffe - 
>Pflanze< bzw. >Tier< -, unten stehen die Individuen.21 Die Begriffs­
pyramide bringt also Ordnung in die unendliche Vielzahl der Indi­
viduen. In der Pyramide gibt es kein Werden, keine coincidentia 
oppositorum, kein Mehr oder Weniger, sondern nur scharfe klassi- 
fikatorische Merkmale. Gerade darum gilt hier die aristotelische Syl- 
logistik, die nichts anderes ausdrückt als die Lagebeziehungen der 
Begriffe in der Pyramide zueinander22:

Alle Menschen sind sterblich.
Sokrates ist ein Mensch.
Sokrates ist sterblich.

Die Ordnungsstruktur induziert also nicht nur ideal scharfe Abgren­
zungen (und führt damit, ontologisch gesehen, ins Reich der plato­
nischen Ideen), sondern mit ihnen die aristotelische Syllogistik als 
Logik einstelliger Prädikate für Aussagen vom Typ >A ist B<. So ist, 
wie Leisegang treffend sagt, Platon als Schöpfer der Begriffspyrami­
de zugleich der Schöpfer des logischen Urteils und des logischen Den­
kens.23 Sokrates zwingt seine Gesprächspartner, mit >ja< und >nein< zu 
antworten, um Begriffe sinnvoll entwickeln und anwenden zu kön­
nen. So denkt Aristoteles in der Begriffspyramide. Der Unterschied 
zu Platon besteht nur darin, daß Aristoteles immer den in einzelnen 
Schlüssen aktualisierten Teilausschnitt betrachtet, während Platon 
stets auf den Gesamtzusammenhang aus ist; denn die Ordnung des 
Kosmos ist die Ordnung des Reiches der Ideen. Ebenso induziert der 
Gedanke einer Abgeschlossenheit der Begriffspyramide in der ober­
sten Idee der Kalokagathia den scholastischen Gedanken des ens et 
unum convertuntur wie des omne ens est unum, verum, bonum als 
Zusammenfassung der Transzendentalia (Postprädikamente, das, was 
über die Kategorien hinausgeht und auf diese anwendbar ist, was sie 
also in die Begriffspyramide integriert).24

Die Pyramide dient dabei nicht nur der Begründung der Kate­
gorien, sondern geradeso der Systematisierung der Wissenschaften, 
und zwar von der Metaphysik bis zur Ethik. Im Bereich der Physis, 
die dazwischen liegt, sichert sie, daß eine pyramidale Begriffsstruk­

21 H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 210 ff.
22 A.a.O., S.213f.
23 A.a.O., S. 218.
24 Vgl. a.a.O., S. 257f.

Rationalitätstypen A- 35

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

tur zugleich als natürlich verstanden wird - wie dies Linne durchaus 
von seiner Pflanzenklassifikation glaubte sagen zu können: Das 
Wirkliche ist auch hier das Vernünftige.

Damit erweist sich ein scheinbar einfaches Klassifikations- und 
Strukturierungsinstrument als begriffliche Stufung aufsteigender 
Abstrakta, als argumentative Grundlage syllogistischer Schlußwei­
sen und als weltbildbestimmende Vorstellung von der idealen Exi­
stenz der den Dingen innewohnenden, sie konstituierenden Formen 
oder Essenzen. Und mehr noch, die logische Struktur der Begriffs- 
hierachie erlaubt es, überall Gründe - rationes - anzunehmen. Damit 
gilt der Leibnizsche Satz vom Grund in der Welt und mit ihm die 
entscheidende Bedingung, die Wissenschaft als ein System begrün­
deter Erkenntnis ermöglicht.

d) Die traditionelle axiomatische Denkform

Seit Euklid ist der Gedanke geläufig, die Begründung des Wissens in 
einem axiomatischen Aufbau zu suchen. Im 17. Jahrhundert wurde 
dieser Zugang verallgemeinert und zur wissenschaftlichen Methode 
schlechthin erhoben.25 Das hatte Kant im Auge, als er Wissenschaft 
als ein nach Prinzipien geordnetes - nämlich auf Axiome aufgebautes 
- Ganzes der Erkenntnis definierte. Die Struktur unterscheidet sich 
maßgeblich von jener der Begriffspyramide, handelt es sich doch bei 
den Grundelementen um Aussagen, nicht um Begriffe; die in die 
Axiome eingehenden Begriffe werden entweder vorausgesetzt (bei 
Euklid stehen sogenannte Definitionen am Anfang, die als Hinweis 
auf einen Inhalt figurieren, den wir ohnehin im Denken verfügbar 
haben; in der klassischen Mechanik, etwa bei Newton, werden Länge, 
Zeit und Masse ebenfalls als Grundgrößen vorausgesetzt und - 
außerhalb der Mechanik - beschrieben); oder aber sie werden - wie 
bei Hilbert - als implizit definiert angesehen, nämlich als durch die 
Axiome in ihrem Zusammenhang gegeben. Dem zweiten Falle aller­

25 Eindringlich belegen dies die Monographien von Arndt, Engfer und Schüling; H. W. 
Arndt: Methodo scientifica pertractatum. Mos geometricus und Kalkülbegriff in der 
philosophischen Theoriebildung des 17. und 18. Jahrhunderts, Berlin, New York 1971; 
H.-J. Engfer: Philosophie als Analysis. Studien zur Entwicklung philosophischer Analy­
sekonzeptionen unter dem Einfluß mathematischer Methodenmodelle im 17. und 
frühen 18. Jahrhundert, Stuttgart 1982; H. Schüling: Die Geschichte der axiomatischen 
Methode im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert. Wandlung der Wissenschaftsauffas­
sung, Hildesheim, New York 1969.

36 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

dings liegt ein ganz anderes Verständnis dieser Denkformen zugrun­
de. Betrachten wir deshalb zunächst die erste Gestalt, wie sie von 
Euklid bis zum 19. Jahrhundert herrschend war.

Mit der axiomatischen Denkform waren in der Tradition zwei 
Sichtweisen unmittelbar verbunden:
- Alle Erkenntnis eines gegebenen Bereiches ist auf einige wenige 

Grundaussagen, die Axiome, dergestalt rückführbar, daß erstere 
in Ableitungsketten aus letzteren hergeleitet werden kann. Hier­
aus resultiert die Forderung nach Vollständigkeit eines Axiomen- 
systems.

- Die Axiome selbst sind keiner Begründung bedürftig, weil sie dem 
Sachkundigen als wahr einsichtig sind.

Die beiden scheinbar systemimmanenten Voraussetzungen haben 
weitreichende Konsequenzen; denn sobald angenommen wird, unse­
re Erkenntnis sei ausschließlich von dieser Art, wird umgekehrt vom 
Erkenntnisgegenstand (von der Mathematik wie von der Welt) un­
terstellt, daß er mit den Mitteln einer cartesischen mathesis univer- 
salis oder einer Leibnizschen scientia generalis erkennbar sei: Die 
ontologische Struktur der Erkenntnisgegenstände ist deshalb die 
durchgängige Ordnung nach Prinzipien!

Wie im Falle dieser Denkform eine Argumentation beschaffen 
ist, muß nicht erläutert werden: Sie beruht durchgängig auf einer 
Deduktion aus den Axiomen. Von den Grundbegriffen abgesehen, 
fungieren Begriffe dabei nur als Abkürzungen und sind eigentlich 
überflüssig; alle Last verlagert sich auf die Axiome. Auch das damit 
verbundene Weltbild ist unmittelbar ablesbar: Die Welt ist im 
Grundsatz erkennbar, selbst wenn es dem menschlichen Denken im 
Falle der Tatsachenwahrheiten nicht gelingt, die hierfür erforder­
lichen unendlichen komplexen Ableitungen vorzunehmen. Für Gott 
aber sind alle Wahrheiten analytisch, und einem Laplaceschen Dä­
mon, der eine vollständige Zustandsbeschreibung der Welt für einen 
einzigen beliebigen Augenblick besitzt, sind alle vergangenen und 
alle zukünftigen Zustände der Welt berechenbar.

e) Die axiomatische Denkform heute

Die Einstellung zu Axiomensystemen hat sich radikal gewandelt, seit 
Gauß, Bolyai und Lobatschewski erkannten, daß neben der eukli­
dischen auch nichteuklidische Geometrien möglich sind: Axiomen- 
systeme gabeln sich - und zwar nicht nur in der Geometrie, sondern 

Rationalitätstypen A- 37

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

geradeso in der Mengenlehre, in der Wahrscheinlichkeitstheorie, ja 
selbst in der Logik -, und dies, ohne daß sich ein Hypersystem in 
Gestalt einer Axiomensystempyramide angeben ließe. Damit ist der 
Gedanke hinfällig, Axiome seien wahre, evidente Grundaussagen. 
Ebenso kann Vollständigkeit nur noch intern (syntaktisch oder se­
mantisch) betrachtet werden. Dem entspricht der formalistische Ge­
danke Hilberts, Axiome als implizite Definitionen aufzufassen und 
ihre Widerspruchsfreiheit zum entscheidenden Kriterium ihrer Zu­
lässigkeit und der Existenz der so konstituierten Gegenstände zu ma­
chen.26 Gerade die Einsicht in die Offenheit und in die prinzipielle 
Unvollständigkeit aller etwas komplexeren Axiomensysteme führt 
nun zu der Möglichkeit der Verzweigung in unterschiedliche Geo­
metrien, Mengentheorien und sogar Logiken: Kein Bereich formaler 
Strukturwissenschaften ist hiergegen gefeit.

Was aber bedeutet dies für Denkformen? In einer engeren Per­
spektive läßt sich zunächst so argumentieren: Kant ging in seinen 
Kategorien von der aristotelischen Logik aus. Wenn nun an deren 
Stelle andere und reichhaltigere Logiksysteme treten, gelangen wir 
entsprechend zu anderen und reichhaltigeren Urteilsstrukturen und 
- wenn man wie Kant eine zugehörige Urteilstafel entwerfen wollte - 
zu korrespondierenden Kategorien. Dies ist fraglos ein bedeutsamer 
Schritt; denn er erlaubt uns, an der Grundvorstellung festzuhalten, 
daß das erkennende Subjekt den Erkenntnisgegenstand strukturiert 
und damit in gewissem Sinne konstituiert: das strukturelle Netz der 
betreffenden logischen Formen wird über das Material geworfen. 
Dennoch ändert sich radikal das Verständnis von der Funktion sol­
cher axiomatischen Denkformen; denn da es nicht mehr bloß eine 
einzige Logik gibt, die die Basis der Denkformen für das transzen­
dentale Subjekt bildet, ist ein Relativismus der Denkformen unaus­
weichlich, und dies um so mehr, als sich Axiomensysteme kreativ 
verändern, erweitern und ergänzen lassen, solange die Wider­
spruchsfreiheit gewahrt ist. Natürlich bleibt es bei der Deduktion als 

26 So schreibt Hilbert in einem Brief an Frege: »Wenn sich die willkürlich gesetzten 
Axiome nicht einander widersprechen mit sämtlichen Folgen, so sind sie wahr, so exi­
stieren die durch die Axiome definierten Dinge. Das ist für mich das Criterium der 
Wahrheit und der Existenz.« Frege reagiert mit Spott; denn was sollen hier Wahrheit 
und Existenz noch bedeuten? (Zit. bei F. Kambartel: Erfahrung und Struktur. Bausteine 
zu einer Kritik des Empirismus und Formalismus, Frankfurt a.M. 1968, S. 185 
Anm. 81.) Vgl. auch D. Hilbert: Axiomatisches Denken [1918], in: D. Hilbert: Hilber- 
tiana, Darmstadt 1964, S. 1-11.

38 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

Ideal der Argumentation, aber ersichtlich kann sie nicht für eine Be­
gründung ausreichen, weil weder die Grundaussagen - die je gewähl­
ten Axiome - noch die durch sie aufgespannte Struktur Wahrheit 
und Evidenz für sich in Anspruch nehmen können. Wir sind also 
innerhalb der Denkformen selbst mit der Relativismusproblematik 
konfrontiert. Dies erzwingt als erkenntnistheoretische Konsequenz, 
die kantische Leitidee einer transzendental auszulotenden Grundlage 
aufzugeben und zu einem relativen Apriori überzugehen. Mehr 
noch, die Möglichkeiten, Axiomensysteme umzumodeln, gar gänz­
lich neue zu entwickeln, verlangt, eine formale Kreativität ernst zu 
nehmen.

Das eben gewonnene Resultat betrifft nun keineswegs nur 
Axiomensysteme. Wir müssen erkennen, daß jede formale Struktur 
geeignet sein kann, als Denkform zu fungieren. Denkformen selbst 
sind also der kreativen Ausweitung fähig! Dies ist der Grund, wes­
halb eine systematische Deduktion aller möglichen Denkformen 
mißlingen muß und uns nur eine phänomenologische Zugehenswei­
se offen steht, welche die jeweils vorliegende Denkform sichtbar 
macht. So können die behandelten Denkformen nur als Beleg gelten, 
nicht aber die Möglichkeiten ausschöpfen. Das wiederum findet - als 
Folgerung aus dem heutigen Verständnis von Axiomatik - seine Ent­
sprechung im korrespondierenden Weltbild; denn an die Stelle des 
zwar unendlichen, aber in seinen Gesetzen abgeschlossenen Kosmos 
tritt nun das grundsätzlich offene Universum - im Materiellen wie 
im Geistigen. Zugleich aber kommt mit der Betonung des Kreativen, 
des Neuen, die Zeit als konstitutives Element der Denkformen hinzu; 
denn Neues kann nur in der Zeit auftreten. Was bedeutet dies für 
unser Problem?

3. Denkformen und Zeitvorstellungen

In Kants kritischer Philosophie sind Denkformen und Zeit weit­
gehend unabhängig voneinander; denn die Anschauungsform >Zeit< 
wird erst im Schematismus an die Kategorien herangetragen. Aller­
dings sieht Kant sehr wohl das Schritt-für-Schritt eines Beweises ge­
radeso wie die Konstruktion geometrischer und mathematischer Ge­
genstände; die Kategorien der Relation und Modalität bezeichnet er 
selbst als >dynamisch<. Dies legt es nahe, grundsätzlich nach der Be­
ziehung von Denkform und Zeitvorstellung zu fragen, ja, die Zeit­

Rationalitäts typen A- 39

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

Vorstellung selbst als Denkform zu begreifen. Hier scheinen die Din­
ge ohnehin einfacher zu liegen, denn aus dem uns vertrauten Abfol­
geverhältnis Vergangenheit - Gegenwart - Zukunft ergeben sich fol­
gende Möglichkeiten:
- Die Abfolge ist im Sinne megarischer Modalitäten in jedem Schritt 

notwendig und determiniert.
- Die Abfolge ist auf einen festliegenden Endpunkt in der Zukunft 

teleologisch bezogen.
- Die Abfolge ist in jedem Schritt offen, so daß zwar Vergangenes, 

genauer der Ausgangspunkt, festliegt, nicht aber Künftiges, das 
sich evolutiv entwickelt.

Fassen wir das Zeitverhältnis weiter, etwa als den Gegensatz des Im­
merwährenden und des sich stets Ändernden, wie dies die Gramma­
tik der semitischen Sprachen kennt, ergeben sich ganz andere Sche­
mata. Hierzu gehört wohl auch die mythische Vorstellung einer 
ewigen Wiederkehr des Gleichen. Die eben genannten Unterschei­
dungen sind also keineswegs erschöpfend, zu schweigen von Überle­
gungen zum Lichtkegel, wie sie zur Relativitätstheorie gehören, oder 
zur Zulässigkeit von Zeitumkehr, wie sie als Deutungsmöglichkeit 
für Mikroprozesse - gewissermaßen im Inneren der Heisenberg- 
schen Unschärferelation - herangezogen wird: Auch Zeitformen als 
Denkformen scheinen prinzipiell offen zu sein. Doch die getroffenen 
Unterscheidungen reichen aus, um die Bezüge zu den entwickelten 
Denkformen aufzusuchen.

Beginnen wir mit der zyklischen Form. Sie verlangt das Durch­
laufen der ABA-Struktur; das Ergebnis ist eine ewige Wiederkehr des 
Gleichen, genau jene Zeitvorstellung, die dem mythischen Denken 
zugrunde liegt und ihre Entsprechung in der Vorstellung vom ewigen 
Kreislauf der Gestirne und der Geschicke findet. - Die Begriffspyra­
mide dagegen verharrt in zeitloser Statik. Sie repräsentiert Platons 
Ideenhimmel oder Leibnizens regio idearum des göttlichen Denkens: 
Sie ist aller Zeitlichkeit entrückt. - Für die traditionelle Axiomatik 
gilt hinsichtlich der Ableitungsketten zunächst Ähnliches; aber bei 
näherem Zusehen zeigt sich eine Gerichtetheit; denn die Ableitungen 
sind in ihrem Schritt-für-Schritt nicht umkehrbar. Das Bemerkens­
werte dieser Gerichtetheit ist jedoch, daß nicht etwa eine Zeitrich­
tung - die von der Vergangenheit in die Zukunft - ausgezeichnet ist. 
Vielmehr erweist sich, da alles seine Gründe hat, alles in jeder Rich­
tung festgelegt. Darum kann der Laplacesche Dämon jeden vergan­
genen wie jeden zukünftigen Zustand berechnen. Die Zukunft kann 

40 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

also grundsätzlich nichts Neues bringen. Deshalb ist es nicht ver­
wunderlich, daß bis ins 18. Jahrhundert alle Technik als Nachahmung 
der Natur begriffen wurde. - Es bleibt noch die Denkform der Dia­
lektik in ihrem Zeitverhältnis zu betrachten. Daß sie einen Prozeß 
strukturiert, in dem Thesis und Antithesis in die Synthesis über­
gehen, wurde schon deutlich. Dieser Prozeß ist füglich nicht umkehr­
bar, er weist stets von Erreichtem in die Zukunft: Er ist - wie alles 
menschliche Handeln - teleologisch. Solange nun diese Zukunft als 
letzter, unüberholbarer Fluchtpunkt gedacht wird, weil es zu ihm 
keine Negation mehr geben kann (sei dies das Absolute schlechthin 
oder die klassenlose Gesellschaft oder das Ende aller Zeit im Jüngsten 
Gericht), solange erweist sich die zeitliche Dynamik insgesamt als 
Geschichtsteleologie. Das Vergangene ist stets nur Vorgeschichte 
zur eigentlichen Geschichte, die uns dem letzten Geschichtsziel 
näherbringt.

Ersetzt man nun im Prozeß der Dialektik die formell bloß nega­
tive Antithesis durch etwas, das neu ist gegenüber allem Bisherigen, 
insbesondere gegenüber der Thesis (und insofern antithetisch), so 
ergibt sich die zeitliche Denkform des Evolutionsschemas, wenn noch 
folgende Bedingungen erfüllt sind: Das jeweilige Neue, in der Biolo­
gie die Mutation, muß in seinen Funktionen mindestens das leisten, 
was es ersetzen soll. Und es muß in einem dynamischen Selektions­
prozeß erweisen, daß dies besser, zumindest aber gleich gut gelingt. 
Dieses Schema eines Wechselspiels von Mutation und Selektion be­
ansprucht, eine retrospektive Erklärung der Vergangenheit geben zu 
können, jedoch nur eine Trendaussage für die nahe Zukunft. Es lei­
stet damit, so gesehen, weniger als das kausale axiomatische Schema. 
Aber da es auf jeden Prozeß anwendbar ist, in dem etwas kausal nicht 
Vorhersehbares sich ereignet, also auf jeden Geschichtsprozeß, ist es 
heute zum Strukturprinzip vom Biologischen über das Psychische bis 
zum Wirtschafts- und Wissenschaftsdarwinismus geworden. Seine 
Argumentationsweise ist, wo sie sich nicht des kausalen Schemas 
bedient, auf die Plausibilität gegründet, daß das Auftreten von Neu­
em nie prognostizierbar, sondern nur in seinen Folgen retrospektiv 
deutbar ist.

Rationalitätstypen A- 41

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Posen

4. Denkformen und Gedankenschemata

Rückblickend lassen sich die mythische, die teleologische, die kausal­
axiomatische und die evolutionäre Denkform Weltbildern zuordnen, 
die dominierend waren oder, wie die evolutionäre Denkform, eine 
Vorherrschaft ankündigen. Whitehead hatte solche Strukturierungs­
netze Gedankenschemata genannt und mit der Schöpferkraft der Ver­
nunft in Verbindung gebracht. Hier wurden sie differenziert, um 
deutlich werden zu lassen, wie sich das methodologische Regel­
system der Wissenschaften auf Rechtfertigungsinstanzen zu bezie­
hen vermag, die als Gedankenschemata einen metaphysischen Ge­
halt haben, indem sie eine Orientierung im Dasein vermitteln, 
einen ontologischen Gehalt, weil sie Phänomene und Prozesse struk­
turieren, und einen erkenntnistheoretischen Gehalt, weil sie mit dem 
Anspruch verbunden sind, begründetes Argumentieren im Rahmen 
der jeweiligen Struktur zu ermöglichen. Daß sie dabei zugleich 
menschliche Grunderfahrungen verkörpern, befähigt sie, über die 
Wissenschaften hinaus im Leben wie in der Kunst wirksam zu wer­
den. Nur deshalb vermögen sie - außerhalb der Wissenschaften an­
gesiedelt - für diese als Begründungsinstanz zu fungieren. So ist die 
zyklische Denkform im Inhalt mythischer Erzählungen und in struk­
tureller Gestalt im Reim, im Sonett, in der Sonatenform und sicher­
lich in allen Symmetrieformen anzutreffen. So mag der Statik der 
Begriffspyramide eine Ästhetik entsprechen, die unveränderliche 
Gesetze der Schönheit kennt und - wie beispielsweise in der Ikonen­
malerei - die einmal gefundene, als Wahrheit verstandene Darstel­
lung über Jahrhunderte festhält. Der traditionellen Axiomatik mag 
eine Regelpoetik entsprechen, der modernen hingegen die freie Va­
riabilität des Ausgangspunktes bei konsequenter Festlegung der Fol­
geschritte, wie sie die Schönberg-Schule kennt. Die Dialektik findet 
ihre Entsprechung in einer Ästhetik, die - wie Jauß es darstellt - auf 
der Grundlage gegebener Regeln in der gezielten Regelverletzung 
den Durchbruch zu einer veränderten Sicht und damit zu einer neuen 
Synthese sieht. Daß das Überraschende, das Neue einen positiven 
Reiz besitzt, ist seit der Renaissance, der Erfindung der Novelle, Leit­
schnur einer veränderten Ästhetik, deren vorläufiger Endpunkt die 
eigene Gestaltung des fiktiven Geschehens in interaktiven Cyber­
space-Aktionen ist. Die Evolution dessen, was unter Kunst verstan­
den wird, ist ebenso unaufhaltsam wie die Erweiterung der Gedan­
kenschemata!

42 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

5. Das Relativitätsproblem

Kehren wir zurück zu den Denkformen, die den Wissenschaften ihre 
argumentative Struktur verleihen. Mit der Freigabe der Denkfor­
men, mit ihrer Öffnung für kreative Weiterungen ist, wie wir sahen, 
unausweichlich das Problem der Relativität verbunden. Anders als 
bei den Denkstilen, wie sie heute in der Wissenschaftsgeschichte in 
Anknüpfung an Fleck diskutiert werden27, wurden die Denkformen ja 
als letzter Bezugspunkt zur Rechtfertigung argumentativer Zusam­
menhänge und damit zur Rechtfertigung des Methodengefüges der 
Wissenschaften gesehen. Sie sind damit unauflöslich für deren 
Wahrheitsanspruch mitverantwortlich. Denkformen jedoch sind 
nicht wahr, selbst wenn dies immanent etwa vom Mythos, vom Kau­
salnexus, von der Dialektik oder von Vertretern der Evolution immer 
wieder in Anspruch genommen wurde oder wird. Nun gibt es aber 
außerhalb der Denkformen keine Instanz mehr, die zur Rechtferti­
gung herangezogen werden könnte. Die Schwierigkeiten gehen sogar 
tiefer; denn bevor man den Begründungsanspruch zweier konkurrie­
render Denkschemata gegeneinander abwägen kann, muß man sie 
verstanden haben! Die Inkommensurabilität von Paradigmata, das 
Fehlen einer radikalen Übersetzung, die Unübertragbarkeit der den 
Sprachen inhärenten Weitsicht ist ein oft behandeltes Problem, das 
hier wiederkehrt. So glaubt Donald Davidson, in der Unterscheidung 
von ordnenden Schemata auf der einen und zugeordnetem Inhalt auf 
der anderen Seite ein letztes, drittes Dogma des Empirismus sehen zu 
müssen.28 Einmal abgesehen davon, daß dies kein Dogma des Empi­
rismus, sondern ein eingeschmuggelter Kantianismus ist, wird man 
dem Einwand nur auf folgende Weise begegnen können: Es ist kei­
neswegs ausgeschlossen, daß zu einer Zeit und von einem Menschen 
für verschiedene Bereiche verschiedene Denkformen in Anwendung 
gebracht werden. Das Dogma, derlei dürfe nicht sein, beruht viel­
mehr auf einer Verallgemeinerung einer axiomatischen oder pyrami­
dalen Begriffsform, nach der sich alle Begriffe und Argumente, derer 
wir uns bedienen, in ein einziges Schema einordnen lassen müssen. 
Tatsächlich jedoch sind wir frei darin, andere Arten der Beziehungen 

77 L. Fleck: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einführung 
in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv [1935], Frankfurt a. M. 1980.
28 D. Davidson: Was ist eigentlich ein Begriffsschema? [1974], in: D. Davidson: Wahr­
heit und Interpretation, Frankfurt a.M. 1986, S. 261-282.

Rationalitäts typen Ar- 43

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

zu denken, Beziehungen, die nicht in deduktiven Ableitungsketten 
bestehen, sondern in Ergänzungsverhältnissen. Da wir frei sind, neue 
Strukturen hervorzubringen und als Denkformen anzuwenden, be­
ruht die eigentliche Schwierigkeit nicht in der behaupteten Inkom- 
mensurabilität der Denkschemata. Dennoch zeigt sich, daß wir nicht 
umhin können, eine weitere Voraussetzung zu machen, die noch hin­
ter die Denkformen zurückreicht: Nämlich die Voraussetzung, daß 
die Argumentationen, die unter Verwendung der Struktur in den 
Wissenschaften gegeben sind, auf Erkenntnis, also auf Wahrheit ab­
zielen. Dabei läßt sich innerhalb der jeweiligen Denkform, innerhalb 
also eines wissenschaftlichen Methoden- und Aussagengefüges ein 
Wahrheitsrelativismus vermeiden; denn durch die Denkformen wird 
nur eine Struktur vorgegeben, die auf dem Wege über die Festset­
zungen zweiter und erster Stufe zu Fragen an den Erkenntnisgegen­
stand führt, wie aber eine solche Frage beantwortet wird, ist durch 
die Struktur nicht determiniert. Doch dies kann für den vorliegenden 
Zusammenhang nicht ausreichen, weil es immer noch einen Relati­
vismus der Denkformen selbst gibt; vielmehr müssen wir uns ver­
gegenwärtigen, daß alle Denkformen darauf abzielen, auf der unter­
sten Stufe Erkenntnis zu ermöglichen. Sie alle folgen also dem 
regulativen Prinzip der Wahrheit. Doch während Kant regulative 
Prinzipien innerhalb der transzendentalen Dialektik durch einen 
Prozeß der Totalisierung von Kategorien zu gewinnen vermochte, 
ist uns dieser Weg versperrt. Die Einführung von Denkformen als 
Strukturen der Argumentation hilft zwar, das Abhängigkeitsgefüge 
wissenschaftlicher Erkenntnis von historischen Bedingungen ein 
Stück weit tiefer zu durchschauen, führt uns damit aber zu einer 
fundamentalen Frage, die auf eine Neubestimmung des Wahrheits­
begriffes als regulative Idee hinausläuft. Whitehead, der nicht müde 
geworden ist, für die Weiterentwicklung von schemes of thought ein­
zutreten, sagt von ihnen am Ende seines kleinen Essays The Function 
of Reason:

»Auf diese Weise stolpert die Menschheit gleichsam mit unsicheren Schritten 
dem Ziel entgegen, die Welt zu verstehen [...]. Die Herrschaft der Vernunft 
ist schwankend, ungesichert, häufig verdunkelt und verdrängt. Aber es gibt 
sie.«29

29 A.a.O., p. 89 sq. bzw. S. 73.

44 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25 - am 20.01.2026, 10:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

