
zfwu, 1/1 (2000), 45-63 45 

Systemethische Aspekte oder systemische 
Aspekte der Ethik - ein Beitrag aus Sicht  
des Konstruktivismus 

OLAF JÖRN SCHUMANN 

In the discussion about ethics and economics, the approach of ethical 
systems analysis in different variations has become one of the most cen-
tral subjects. Ethical systems analysis indicates that kind of (economic) 
approach which considers the formal conditions in which individuals act 
and communicate ignoring the person (individual) himself. Nevertheless, 
the meaning an individual has in this context is to be viewed very 
differently in each case, which will be illustrated by means of several 
examples. Finally, this perspective will be confronted with the construc-
tivistic-systemic view in fact on the institutional as well as the individual 
level. This leads to an extension concerning three aspects: (i) the inter-
dependence of individual and social system, (ii) the controllability of 
social systems and (iii) the systemic character of the individual respec-
tively the person himself. 

1. Einleitung 
In der praktischen Philosophie stand und steht auch heute noch die ein-
zelne Person, der Mensch, das Subjekt im Zentrum der Betrachtung, und 
so ist die ganze Begrifflichkeit auf dieses Konzept abgestimmt. Diese 
Subjektzentriertheit der Ethik wird auch als Individualethik bezeichnet, 
obschon der Begriff Individualethik dabei etwas irreführend wirkt, weil 
gerade in dem Moment, in dem der Einzelne als Individuum aufgefasst 
wurde, die Weichen für eine sogenannte Systemethik gestellt waren, und 
zwar dadurch, dass von der Person abstrahiert wird.1 Es entwickeln sich 
zunehmend Ansätze, die über das einzelne Individuum hinausgehen und 
in irgend einer Form Systeme und deren Eigenschaften (in erster Linie 
soziale Systeme) berücksichtigen und die daher unter dem Oberbegriff 
Systemethik subsumiert werden können.2 Die ökonomische Systemethik 
beispielsweise koppelt gewissermaßen die moralische Unterscheidung 
vom Einzelnen ab und verlagert sie in die formalen Rahmenbedingungen 
der Handlungen. Die Bedingung der Möglichkeit einer derartigen Vor-
gehensweise hat mehrere Dimensionen: (i) die eine liegt in der zunächst 
allgemeinen Verbreitung systemtheoretischen Denkens, ein Denkstil, 
dem sich auch die Ethik nicht entziehen kann; (ii) des weiteren soll eine 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


46 

Systemethik als Ordnungsethik das zunächst allgemeine Problem struk-
turieren, dass in komplexen, stark ausdifferenzierten Großgruppen-Ge-
sellschaften eine Moral, bzw. eine Ethik, die sich ausschließlich auf das 
Individuum bezieht, als Koordinationsmechanismus auch aufgrund zu-
nehmender Pluralität und mangelnder sozialer Kontrolle nicht ausreicht, 
weshalb z. B. die Rahmenordnung diese Funktion übernehmen soll. (iii) 
Handlungen führen in derartigen Gesellschaften oft erst dann zu mora-
lisch unerwünschten Ergebnissen, wenn sie bei einer größeren Anzahl 
von Individuen beobachtet werden können, wohingegen die einzelne 
Handlung kein moralisches Problem zeigt, das zum Unterlassen bewegen 
könnte. Auch hier bedarf es der Rahmenordnung zur Handlungsko-
ordination. (iv) Schließlich werden Handlungen bzw. Entscheidungen 
über Aktivitäten oft nicht von einzelnen vorgenommen, sondern von 
(kleinen) Gruppen, weshalb für Verfahrensregeln plädiert wird, die die 
negativen Effekte derartiger Handlungs- und Entscheidungsprozesse 
eindämmen können. (v) Eine weitere Form von Systemethik erinnert im 
Entstehungszusammenhang daran, dass moralische Unterscheidungen, 
die sich auch in Normen3 konkretisieren, immer nur in einem sozialen 
Prozess entstehen und daher vom einzelnen Individuum nicht erfasst 
werden können. 
Die ökonomisch-systemethischen Betrachtung, die in weiten Teilen ein 
Substitut für individualethische Konzeptionen darstellen soll, möchte ich 
mit einer im konstruktivistischen Sinn systemischen Perspektive kon-
frontieren. Exemplarisch soll dazu auf die Sozialtheorie Hejls und auf 
das dynamische vier-Ebenen-Modell Krülls eingegangen werden. Dabei 
ist ein systemischer Ansatz nicht als Gegenmodell zur Systemethik zu 
verstehen, sondern als eine Erweiterung in dreifacher Hinsicht: Einer-
seits wird dadurch der Gegensatz zwischen Individual- und Systemethik 
aufgehoben, indem die Interdependenzen zwischen Individuum und 
Sozialsystem berücksichtigt werden, andererseits wird der Komplexität 
moderner Gesellschaften Rechnung getragen, indem ihre Steuerungs- 
und Kontrollmöglichkeit neu definiert wird und schließlich wird die 
Person selbst als systemisch begriffen. 

2. Wirtschaftsethik zwischen System und Individuum 
Die für die Gesellschaftswissenschaften heute charakteristische Weise, 
sich dem Phänomen Moral theoretisch zu nähern, indem sie rein funktio-
nal im Kontext einer Handlungs- und Orientierungskoordination ange-
siedelt wird, unterscheidet sich in weiten Teilen von einer eher philoso-
phisch orientierten Betrachtung, die sich um einen derartigen Zusam-
menhang zunächst nicht kümmern muss. In der Wirtschaftsethik, um die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 47 

es hier in erster Linie gehen soll, werden zwei grundsätzlich verschie-
dene Ziele verfolgt, die sowohl auf theoretischen Vorentscheidungen 
beruhen als auch als Reaktion auf die zunehmenden pluralistischen 
Tendenzen aufgefasst werden können: Das sind einerseits der Versuch 
einer Universalisierung moralischer Geltung außerhalb des Individuums 
bei Homann und, auf ganz andere Art, bei Ulrich sowie andererseits bei 
den theologischen Ansätzen von Rich, Hengsbach und Wilhelms der 
Versuch, die Moral an das Individuum zurückzubinden, um einen mög-
lichen Grundkonsens, wie schmal er auch immer ausfallen mag, zu errei-
chen. 
Wenden wir uns zuerst der Institutionen- bzw. Ordnungsethik zu. Diese 
bedeutendste Variante systemethischer Modelle in der Wirtschaftsethik 
versucht konsequent, eine Ethik (fast) ohne individuelle Moral zu ent-
werfen. Fast soll heißen, dass es einerseits die Interpretationsmöglichkeit 
gibt, in der die individuelle Moral vollständig ausgeklammert wird; an-
dererseits jedoch wird durchaus eine Lesart zugelassen, die ein Mini-
mum an individueller Moral erfordert. Lässt man den ersten Fall, zu dem 
einige Texte in der Tat verführen und in dem die Absurdität auf die 
Spitze getrieben wird, unbeachtet, stellt sich die Frage nach der Ordnung 
des ordnungsethischen Diskurses. Da es heute weder theoretisch noch 
praktisch einen Grundkonsens gibt, d. h. etwas, dem nahezu alle Mit-
glieder der Gesellschaft zustimmen bzw. von dem sie überzeugt sind, 
versuchen die Ordnungsethiker ein Modell zu entwerfen, das scheinbar 
auf keine allgemeine Zustimmung angewiesen ist und dennoch die ein-
zelnen Handlungen sinnvoll koordiniert. Man könnte es verkürzt als das 
Modell der Anreize bezeichnen, das genau dann funktioniert, wenn der 
Mensch berechenbar auf diese Reize reagiert.4 Von vielen Ökonomen 
wurde die Explikation moralischer Unterscheidungen auch deshalb ver-
mieden, weil Moral als eine Handlungsbeschränkung aufgefasst wird, 
die die Möglichkeit, das Eigeninteresse zweckrational zu verfolgen, 
drastisch einschränkt. In diesem Sinne knüpft die neoklassische Institu-
tionenethik an den Utilitarismus an, „da die Moral für den Utilitarismus 
kein Selbstzweck ist und moralischer Druck ein möglichst gering zu 
haltendes Übel“ (Birnbacher 1989: 23) darstellt. 
Gemäß der ökonomischen Verhaltensheuristik, des homo oeconomicus, 
soll der Ordnungsrahmen derart gestaltet werden, dass sich erwünschtes 
Verhalten individuell lohnt und unerwünschtes Verhalten aufgrund hoher 
Opportunitätskosten einer individuellen Kosten-Nutzen-Analyse nicht 
standhält. In diesem Sinne wird die ökonomische Rationalitätsidee auf 
der Mikroebene des menschlichen Verhaltens auch auf moralisches 
Verhalten angewendet. Fragen, die hier im Vordergrund stehen, lauten 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


48 

etwa: „Kann es rational sein, moralisch zu sein?“ (Hegelsmann 1992: 
165) und „Würden sich rational und ausschließlich selbstinteressierte 
Akteure eine Moral zu eigen machen?“ (Hegelsmann 1992: 167)5 Ledig-
lich in einem kleinen Exkurs sei die Vorliebe nicht nur einiger Ökono-
men für Mythen wie gesellschaftliche Urzustände, reine Vernuftwesen 
etc. an einem Beispiel aus dem wirtschaftsethischen Kontext demon-
striert: Im Rahmen einer Studie über Das ethische Fundament der So-
zialen Marktwirtschaft, federführend durchgeführt vom Kieler Institut 
für Weltwirtschaft, stellt Karl-Heinz Paqué ein „Gedankenexperiment“ 
(Paqué 1994: 27)6 vor, das die Marktwirtschaft nicht nur als eine natürli-
che, sondern auch als eine moralische Organisationsform begründet, und 
zwar für alle rational beings. Unter Rückgriff auf John Rawls lässt er 
„eine große Anzahl Menschen, die sich nicht weiter kennen, auf einer 
bisher unbewohnten Insel zusammen[finden]“. Über diesen neuen Insel-
bewohnern liege der Rawlsche Schleier der Ungewissheit („veil of igno-
rance”) und sie verfügten über ein gewisses Vernunftpotential, das sie zu 
unparteiischen Urteilen sowie zur Konsensfindung befähige, was für 
Paqué gleichzeitig Gerechtigkeit impliziert.7 Nähme man nun noch an, 
die Inselbewohner machten von dem „Naturrecht auf Eigentum“ Ge-
brauch, sei für diese Gesellschaft im Urzustand nur noch die Organisa-
tionsform der Marktwirtschaft denkbar, und zwar der sogenannten freien 
Marktwirtschaft. In dieser Gesellschaft gäbe es keinerlei regulierte 
Märkte, insbesondere keinen regulierten Arbeitsmarkt, auf dem, wie in 
Deutschland und anderen westlichen Ländern, durch ein bilaterales Mo-
nopol (Arbeitgeberverbände auf der einen und Gewerkschaften auf der 
anderen Seite) Mindestlöhne ausgehandelt werden, die den wirklichen 
Knappheitsverhältnissen der Wirtschaft nicht entsprechen.8 Und 
schließlich würde sich nicht zuletzt aufgrund der sich entwickelnden 
leistungsfähigen Wirtschaft ein soziales Netz im Sinne einer „Art Ver-
sicherung gegen unverschuldetes Elend“ bilden, auf das sich alle ratio-
nalen Individuen konsensuell einigen könnten. Da den Märkten die al-
leinige Koordinationsfähigkeit zugesprochen wird, wäre eine effiziente 
Allokation, die das gesamte menschliche Dasein organisiert, gewährlei-
stet und zugleich ein hoher moralischer Anspruch eingelöst, da „Effizi-
enz selbst eine ethische Dimension [hat], denn mit dem Postulat effizi-
enten Wirtschaftens ist die gesellschaftlich wichtige Aufgabe gemeint, 
knappe Mittel nicht zu verschwenden“ (Soltwedel 1994: 35). An diesem 
Beispiel wird bereits deutlich, dass die eigentliche Koordination nicht 
von den Märkten geleistet wird, sondern von den dieser zugrundeliegen-
den Rationalität. Denn erst durch die ökonomische Rationalität werden 
Märkte möglich, und nur mit dieser Rationalität funktionieren sie: 
Märkte werden durch sie gesteuert. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 49 

Zu diesem Ansatz lässt sich vielleicht folgendes festhalten: Dem Modell 
liegt die Vorstellung zu Grunde, „dass Individuen Wahrnehmung, Inter-
essen, Gefühle und Gedanken stets auf sich selbst bezogen entwickeln“ 
(Kubon-Gilke 1995: 279), dieser Egozentriertheit zweckrational nachge-
hen und jedem anderen dasselbe nicht nur zugestehen, sondern es gera-
dezu von ihm fordern. Das Modell ist statisch und vernachlässigt die 
Interdependenzen zwischen Ordnungssystem bzw. Kultur und Präferen-
zen sowie überhaupt das Einwirken der Theorie auf die sie beschrei-
bende und erklärende Wirklichkeit.9 Diese Interdependenz zwischen 
Theorie und Praxis, charakteristisch zumindest für die Geistes- und So-
zialwissenschaften, wendet z. B. Jürgen Hüllen auch auf das Verhältnis 
von Ethik und Moral an: „Die theoretische Relativierung des Ethischen 
ist mit als eine der Ursachen der Relativierung der praktisch-moralischen 
Werte und Normen, Tugenden und Ideale anzusehen. Im Unterschied zu 
anderen Ethikauffassungen wurde hier die Auffassung vertreten, dass 
spätestens seit der Neuzeit das, was in der Moralphilosophie und in der 
Anthropologie als Sein und Wesen des Menschen gedacht wird, Kon-
sequenzen auf der Ebene des praktischen Handelns hat. Und wenn 
anfangs ausgeführt wurde, dass Ethik in der Moderne Konjunktur hat, 
aber in der praktischen Moral eine Handlungsunsicherheit und eine 
gewisse Immoralität besteht, dann ist nunmehr festzustellen, dass die 
Ethik bzw. das, was in ihrem Namen auftritt, die Unsicherheit nicht nur 
widerspiegelt, sondern mit ihr Verursacher ist“ (Hüllen 1990: 219). 
Schließlich wird, um wieder zur Ordnungsethik zurückzukehren, nicht 
klar, wer aufgrund welcher Kriterien für die Festlegung des Ordnungs-
rahmens zuständig ist, d. h. es wird nicht die Frage beantwortet, welche 
Entscheidungsprozesse die institutionellen Arrangements entstehen 
lassen. Auch wenn dieses Modell die scheinbare Möglichkeit bietet, 
Ethik wertneutral zu behandeln, so wird auch hier das forschende Sub-
jekt, der Wissenschaftler ausgeklammert und der denkstilprägende 
Hintergrund, der in diesem Ansatz besonders frappant zum Ausdruck 
kommt, ignoriert. Neben den wissenschaftstheoretischen Vorentschei-
dungen ist ein Dreh- und Angelpunkt dieser funktionalistischen Ord-
nungsethik das Verhaltensmodell des homo oeconomicus, und es scheint 
bisher keinen Einwand zu geben, der diese Fiktion aufheben könnte, was 
in der Tat, zumindest in der Mikroökonomie, zu einem Paradig-
menwechsel führen würde. Es wäre in diesem Zusammenhang allgemein 
zu prüfen, welche Kriterien eine wissenschaftliche Fiktion erfüllen muss, 
um an ihr festhalten zu können und wann sie durch eine neue zu ersetzen 
ist. Wahrscheinlicher aber ist, dass dieses Problem nicht mit Hilfe einer 
Entscheidungstheorie (vgl. Kazmierski 1990) gelöst werden kann, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


50 

sondern möglicherweise mit einer vergleichenden Denkstilforschung 
(vgl. Fleck 1993). 
Der Begriff Systemethik ist ein Terminus, der weder in der Philosophie 
aufgenommen wird, noch Parallelen zu Luhmann, für den er eine con-
tradictio in adjecto wäre, erkennen lässt. Unter diesem Begriff sollen 
lediglich Ansätze subsumiert werden, die versuchen, im Rahmen einer 
Ethik den Blick anstatt auf das Individuum auf die formalen Bedingun-
gen, innerhalb derer Individuen handeln bzw. sich verständigen, zu 
richten und damit eine ethische Lücke auszufüllen beabsichtigen. In 
dieser allgemeinen Form kann daher auch Ulrichs Rezeption der Dis-
kursethik als systemethisch aufgefasst werden, formuliert er doch unter 
anderem die formalen Bedingungen, die einen moralischen Konsens zur 
Geltung bringen können. Man kann die Diskursethik auch mit Rorty als 
„Philosophie der Intersubjektivität“ im Gegensatz zur traditionellen 
„Subjektphilosophie“ bezeichnen (vgl. Rorty 1992: 112) oder mit Zima 
als universalistische Umformulierung von Kants kategorischem Impera-
tiv (vgl. Zima 1997: 197).10 Beides läuft darauf hinaus, dass nicht der 
Einzelne mit seinen kognitiven Kompetenzen und moralischen Unter-
scheidungen im Vordergrund steht, sondern die formale Struktur, die es 
ermöglicht, einen (Grund)Konsens zwischen den Beteiligten bzw. den 
Betroffenen herzustellen. Ulrich formuliert bekanntermaßen seine dis-
kursethisch fundierte regulative Idee sozialökonomischer Rationalität als 
universelle Verfahrensregel folgendermaßen: „Als sozialökonomisch 
rational kann jede Handlung oder jede Institution gelten, die freie und 
mündige Bürger in der vernunftgeleiteten Verständigung unter allen 
Betroffenen als legitime Form der Wertschöpfung bestimmt haben 
(könnten)“ (Ulrich 1997: 123). In dieser systemethischen Perspektive der 
integrativen Wirtschaftsethik, die bei weitem nicht die einzige ist, wird 
die Organisation des öffentlichen Diskurses strukturiert, der Moral und 
Effizienz rational verbindet und sich damit durch ein einheitliches Ratio-
nalitätsprinzip allen pluralistischen Tendenzen zum Trotz selbst Kants 
Dreiteilung (kognitive, moralische, ästhetische Rationalität) widersetzt. 
Diese formale Problematik wird, neben dem engen Handlungsbegriff, 
mächtig überlagert von den Schwierigkeiten der Deutung der hier ange-
führten Definientia, wie freie und mündige Bürger, vernunftgeleitete 
Verständigung und alle Betroffenen. Abgesehen von der Ausblendung 
der heute so wichtigen intergenerationellen Problematik, in der z. B. der 
Begriff der Nachhaltigkeit11 eine besondere Rolle spielt und die diese 
regulative Idee zu einem hic et nunc verblassen lässt, vereinheitlicht sie 
ego und alter, indem sie Wortmeldungen von Individuen, die dieser De-
finition (bei einer logischen Und-Verknüpfung) nicht genügen, nicht zur 
Kenntnis nehmen kann. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 51 

Diesen systemethischen Ansätzen, die eine Suspendierung des Individu-
ums im Hinblick auf seine moralische Kompetenz intendieren und damit 
kultivieren, stehen Versuche gegenüber, die zwar gleichermaßen den 
Ordnungsrahmen im Zentrum wirtschaftsethischer Überlegungen sehen, 
diesen jedoch in den Dienst einer Individualethik, gewissermaßen als 
Bedingung ihrer Möglichkeit, stellen, wie es bei Rich (vgl. Rich 
1984/1990),12 Hengsbach (vgl. Hengsbach 1991) und Wilhelms (vgl. 
Wilhelms 1996) zu finden ist. Hier soll der Ordnungsrahmen nicht al-
leine die Koordinationsfunktion übernehmen, sondern vielmehr dem 
Einzelnen die Möglichkeit zur moralischen Reflexion eröffnen, um diese 
handlungswirksam artikulieren zu können. Rich drückt dies in seiner 
Forderung nach dem Menschengerechten aus, das bei der Gestaltung der 
institutionellen Arrangements immer mitgedacht werden soll und 
Hengsbach plädiert in diesem Zusammenhang für eine konsequente De-
mokratisierung auf allen sozialen Ebenen. Die Exposition des Einzelnen 
geht in der christlichen Tradition auf das Personprinzip zurück, das die 
Person ausdrücklich als etwas Besonderes anerkennt und ihrem Anders-
sein Geltung zu verschaffen beabsichtigt. Es bleibt nur die Frage offen, 
wie diese Ideen theoretisch umgesetzt und in der praktischen sozialwis-
senschaftlichen Forschung eingesetzt werden können, eine Frage, die, 
wenn überhaupt, nur äußerst schwer zu beantworten wäre. Ein eher ge-
sellschaftstheoretischer Vorschlag kann aus Wilhelms' Ansatz herausge-
lesen werden, der seine Integrationstheorie für eine Regionalisierung 
sozialer Subsysteme einsetzt, um gerade dem Phänomen großer Gesell-
schaften und deren Koordinationsproblem zu begegnen. In seiner Wei-
terentwicklung der korporativistischen Stände-Idee soll die Verankerung 
von Integration in der gesellschaftlichen Rahmenordnung den Einzelnen 
aus einer anonymen, ausdifferenzierten und komplexen Gesellschaft in 
überschaubare soziale Subsysteme zurückbinden, denen im Gegenzug 
eine stärkere politische Kraft eingeräumt werden soll (vgl. Wilhelms 
1996). 
Schon diese Beispiele einer Systemethik zeigen, dass, trotz ihres ge-
meinsamen Fokus, die Rolle des Individuums sehr unterschiedlich gese-
hen wird, und Nutzinger hat sicher recht, wenn er die Notwendigkeit 
einer Struktur- oder Institutionenethik hervorhebt und diese Einsicht als 
kleinsten gemeinsamen Nenner in der ansonsten äußerst kontroversen 
Wirtschaftsethikdiskussion bezeichnet (vgl. Nutzinger 1996: 172 f.). 
Andererseits führt eine systemethische Engführung dazu, den Einzelnen 
aus dem Auge zu verlieren und eine Ethik ohne Individuum zu favori-
sieren, die letztlich zu ihrer eigenen Aufhebung führt. Nutzinger, der sich 
dieser Problematik sehr bewusst ist, sieht in dem methodischen Ansatz 
von Rich, der institutionelle Arrangements immer gleichermaßen mit den 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


52 

Anforderungen des Sachgemäßen sowie des Menschengerechten kon-
frontiert, einen Ausweg. „So kommt es bei der Konkretisierung wirt-
schaftsethischer Überlegungen also vor allem darauf an, ob und wie eine 
Balance zwischen den konkurrierenden, aber sich zugleich wechselseitig 
bedingenden Ansprüchen des Sachgemäßen und des Menschengerechten 
erreicht werden kann“ (Nutzinger 1996: 175). Wenn wir an Rich denken, 
der gerade Ethik mit ihrem überrationalen Anspruch neben die Wissen-
schaften stellt, erscheint es jedoch äußerst problematisch, ihn für einen 
theoretischen Diskurs in Anspruch zu nehmen, zumal er lediglich auf die 
gesellschaftlich-praktische Dimension der Wirtschaftsethik zu beziehen 
wäre. Eine Wirtschaftsethik ist jedoch m. E. nur dann tragfähig, wenn sie 
darüber hinaus die ökonomisch-theoretische als auch die wissen-
schaftstheoretische Dimension erfasst. Dass dabei heute eine indivi-
dualethische Betrachtung möglicherweise nicht ausreicht, dafür spricht 
vieles; eine systemrationale Betrachtungsweise im Hinblick auf ethische 
Fragestellungen alleine ist jedoch noch eingeschränkter in der Lage, die 
aktuelle moralische Problemlage der freien westlichen Industrienationen 
in Theorie und Praxis zu erfassen, geschweige denn zu lösen. Denn ne-
ben anderen Gründen kann auch eine systemethische Betrachtung nicht 
umhin, ihrer Analyse ein Menschenbild zugrunde zu legen, vor dessen 
Hintergrund sie sich verteidigen lässt. Insgesamt kann man festhalten, 
dass systemethische Ansätze versuchen, die postmoderne Problematik 
modern zu lösen, indem sie Pluralität auf moralischer Ebene durch Stra-
tegien der Intersubjektivität auf formaler Ebene vereinheitlichen. 

3. Systemische Aspekte der Ethik 
Im engeren konstruktivistischen Diskurs ist es vor allem Peter M. Hejl, 
der die Folgen der konstruktivistischen Systemtheorie für die Soziologie, 
in Abgrenzung zu Niklas Luhmann, untersucht und vor diesem Hinter-
grund auch ethische Überlegungen anstellt. Die untersuchungsleitende 
Frage lautet: „Was passiert, wenn man Ethik umstellt vom Bezug auf nur 
eine Wirklichkeit auf die komplexere Situation einer Pluralität von 
Wirklichkeiten?” (Hejl 1995: 31) Die Begründung dieser Fragestellung 
resultiert aus den zwei „Kernthesen”, dass 1. im Konstruktivismus das 
Thema Pluralismus (mit seinen Implikationen) ein signifikantes Zeichen 
setzt und dass 2. „menschliche Erkenntnismöglichkeiten und soziale 
Selbstregelung systematisch zusammen[hängen]” (Hejl 1995: 32). Die 
Notwendigkeit einer neuen Ethik folgt demnach für Hejl direkt aus der 
konstruktivistischen Epistemologie, insofern jede Ethik eine epistemo-
logische Grundlage hat. Der Radikale Konstruktivismus hat ein neues 
Individuenverständnis - den Beobachter - formuliert, indem er auf die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 53 

kognitiven Differenzen aufmerksam macht, die für unterschiedliche 
Wirklichkeiten verantwortlich sind, aus denen dann jeweils unterschied-
liche Handlungsprogramme folgen.13 Das ist jedoch mit einem ethischen 
Monismus bzw. Universalismus nicht zu vereinbaren, vielmehr sieht sich 
der Konstruktivismus mit einer „Ethik zweiter Ordnung” konfrontiert, 
die die Beziehungen der „Ethiken erster Ordnung” (als konkrete 
Wertebene) untersucht und Bedingungen des Umgangs mit dieser Plura-
lität aufzeigt, ohne selbst in das klassische ethische Vokabular zurückzu-
fallen (vgl. Hejl 1995: 40).14 Diese Ethik zweiter Ordnung ist in der Tat 
ein Desiderat, das durch den Konstruktivismus sowie durch andere 
postmoderne Ansätze in Angriff genommen wird und vielleicht eine der 
größten Herausforderungen pluralistischer Ethikkonzeptionen darstellt. 
Aber auch Hejl scheitert bei seinem Versuch, soweit dieser als konstruk-
tivistisch zu verstehen ist, nicht zuletzt deshalb, weil er theoretisch die 
konstruktivistische Position nur partiell einsetzt, um anschließend wieder 
das klassische Forschungsprogramm aufzunehmen. Das zeigt sich u. a. 
daran, dass er als übergeordnet verbindliches Element ein einheitliches 
Rationalitätskonzept einsetzt, welches einerseits die Verbindung von der 
Wirklichkeitskonstruktion zur Handlung (zum Handlungsprogramm) 
herstellt und darüber hinaus eine Sollensaussage aus diesem Zusammen-
hang erlaubt: „Für konkrete, rationale Akteure folgt aus ihrem Sein auch 
ihr Sollen” (Hejl 1995: 46).15 In seiner Explikation rationalen Handelns 
geht Hejl jedoch noch einen Schritt weiter, indem er seiner soziologi-
schen Studie das moderne ökonomische Rationalitätskonzept zugrunde 
legt, welches für ihn aus verschiedenen Gründen ein den Sozialwissen-
schaften angemessenes Konstrukt darstellt (vgl. Hejl 1995: 48).16 Für 
den bewussten Konstruktivismus gilt dabei gleichwohl die Anerkennung 
der Individualität, der Pluralismus (von Wirklichkeitskonstruktionen) 
sowie das Gleichheitspostulat, im Sinne von „Gleichheit in der Ver-
schiedenheit” (Hejl 1995: 54), welches den beiden erstgenannten 
Aspekten Geltung verschafft. Jedoch: „Ein bewusster Konstruktivismus 
schließt also einen erkenntnistheoretischen Egalitarismus ein, nicht aber 
die Akzeptanz aller Wirklichkeitskonstrukte und schon gar nicht die 
ihrer Handlungsfolgen” (Hejl 1995: 54). 
Aus der konstruktivistischen Wirklichkeitsvorstellung leitet Hejl drei 
Postulate ab, und zwar 1. das Toleranzgebot: „Vergiss nicht, dass andere 
Akteure für ihre (von deinen Handlungen verschiedene) Handlungen 
Gründe angeben können, die im Prinzip den Begründungen deiner 
Handlungen gleichrangig sind.” 2. Die Verantwortungsakzeptanz: 
„Handle so, dass du die Verantwortung für die Folgen übernehmen 
kannst.” Und schließlich 3. die Begründungspflicht: „Begründe dein 
Handeln so, dass möglichst viele Interessenten deine Entscheidungs-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


54 

gründe rekonstruieren können” (Hejl 1995: 56, 57, 60). Diese hier kurz-
gefassten individualethischen Überlegungen bilden für Hejl gleichzeitig 
den Ausgangspunkt seiner Ethik der Selbstregelung, indem er sie in sein 
Konzept sozialer Systeme integriert. Das Theorem der pluralistischen 
Selbstregelung lautet: „Damit Systeme sich selber regeln können, muß 
die Selektivität ihrer Organisation abwechselnd heterarchischen und 
hierarchischen Prinzipien folgen.” Oder genauer: „Pluralistische Sozial-
systeme regeln sich in dem Maße selber, in dem sie heterarchisch or-
ganisiert sind, aber temporäre Hierarchisierungen haben” (Hejl 1995: 
73). D.h. nur das Organisationsprinzip Heterarchie wird pluralen Gesell-
schaften gerecht und hat daher ein normatives Prädikat im Sinne einer 
ethischen Forderung. Ein systemethischer Ansatz konkretisiert sich hier 
in einer Ordnungs- bzw. Regelethik und zeigt nicht zuletzt durch die 
Integration eines ökonomischen Rationalitätsansatzes eine Affinität zu 
wirtschaftsethischen Konzepten. Die Adressaten dieses ethischen Postu-
lats sind jedoch weniger alle Individuen bzw. Komponenten sämtlicher 
sozialer Systeme eines aus diesen hervorgehenden Gesamtsystems. 
Vielmehr unterscheidet Hejl Systeme erster und zweiter Ordnung, wobei 
mit letzteren „staatliche Institutionen” sowie „Fürsorge- und Siche-
rungssysteme moderner Industriestaaten” (Hejl 1995: 73) gemeint sind. 
Es handelt sich dabei gewissermaßen um Systeme, welche die Systeme 
erster Ordnung im Hinblick auf die Stabilität des Gesamtsystems regeln. 
Mit Blick auf die aus dieser Unterscheidung hervorgehenden Systeme 
zweiter Ordnung nennt Hejl die wichtigsten Adressaten seiner Ethik der 
gesellschaftlichen Selbstregelung Justiz und Politik.17 „Politik kann man 
verstehen als einen Prozeß, in dem partikulare Wirklichkeitsbestim-
mungen und ihnen zugeordnete Handlungsprogramme gesellschaftsweit 
relevant gemacht werden,” zumindest dort, „wo es keine von allen Be-
troffenen gleichermaßen anerkannte Wirklichkeit gibt und damit auch 
keine geteilten Handlungspräferenzen” (Hejl 1995: 85, 87). Im Grunde 
geht Hejl davon aus, dass die Organisationsform moderner demokra-
tischer Gesellschaften, die ja dem Prinzip weitgehender Heterarchie ver-
bunden mit partieller Hierarchie folgen, „allen konkurrierenden Rege-
lungsvarianten ethisch überlegen” (Hejl 1995: 87) ist, sie muss lediglich 
immer neu aktualisiert werden und das Verhältnis dieser beiden Prinzi-
pien in ein angemessenes Gleichgewicht bringen. Das veranlasst ihn 
selber zu der Schlussfolgerung, dass die Ethik der Selbstregelung an 
naturrechtliche Überlegungen anknüpft, die sich durch die Diskussion 
um den naturalistischen Fehlschluss schon angekündigt hatten und sich 
jetzt auf höherer Ebene entfalten. Die Ebenen, auf denen sich hier ein 
konstruktivistischer Ansatz bemerkbar macht, sind einerseits das Ethos 
des bewussten Konstruktivismus, der die für Pluralität als empirisches 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 55 

Faktum erforderliche Haltung der Toleranz, Verantwortung und Begrün-
dung einfordert sowie andererseits die für Pluralität notwendige Selbst-
regelung, die durch eine Hierarchisierung der Subsysteme gesteuert bzw. 
erhalten wird. Übergeordnet sind demnach Systeme (2. Ordnung) erfor-
derlich, die gewissen verbindlichen Werten gehorchen und die Pluralität 
auf unterer Ebene kontrollieren. „Mit den Bedingungen, die erfüllt sein 
müssen, damit Sozialsysteme wie Gesellschaften sich selber regeln kön-
nen, werden Leistungen angegeben, die entsprechend spezialisierte 
Systeme zweiter Ordnung als handlungsleitende Werte verwenden sol-
len. Bei diesen Bedingungen pluralistischer Selbstregelung handelt es 
sich konzeptuell um naturrechtlich gewonnene Werte” (Hejl 1995: 95f). 
In ganz anderer Weise untersucht Marianne Krüll das Phänomen Ethik 
aus einer systemisch psychologischen Perspektive. Obgleich ihre Re-
flexionen eher deskriptiven Charakter haben, leitet sie aus den gewon-
nenen individualethischen Einsichten normative Begriffe ab und stellt 
diese darüber hinaus in einen praktisch-politischen Zusammenhang. Ihr 
1987 publiziertes dynamisches vier-Ebenen-Modell zeigt die Beziehun-
gen zwischen konkreter Wert-Ebene, ethischer Reflexion sowie meta-
ethischer Kritik auf, die durch Interdependenz und Rekursivität (Zirkula-
rität) gekennzeichnet sind. Krüll macht deutlich, dass jede ethische Re-
flexion (wie auch jede andere), immer auf konkreten Werthaltungen 
basiert und auf diese zurückwirkt, ein Phänomen, mit dem sie auch ihre 
eigene Analyse konfrontiert. Bei der nun folgenden Beschreibung des 
dynamischen vier-Ebenen-Modells ist es prinzipiell gleichgültig, auf 
welcher Ebene der Einsatz beginnt, wie es für streng rekursive (zirku-
läre) Modelle allgemein gilt; es gibt gewissermaßen keinen Modell-
internen Anfang, der die rekursive Bewegung auslöst. In diesem Fall 
aber können die Ebenen bezüglich der Reflexionsstufe in eine Ordinal-
skala überführt werden, und so ist es plausibel, wie bei Krüll selbst, mit 
der untersten Ebene zu beginnen. 
Ausgehend von der Überlegung, dass jedes Handeln wertgeleitet ist, d. h. 
auf von dem Einzelnen als in dem Moment gültig angesehenen Kriterien 
beruht, wird diese Ebene als Objekt- bzw. Null-Ebene bezeichnet. Die 
Kriterien sind dabei häufig nicht explizit, sondern implizit (unbewusst) 
und dienen zur konkreten Bewältigung von Situationen, sie können je-
doch jederzeit durch Reflexion expliziert werden. Es ist die Ebene der 
ethischen Könnerschaft bei Varela (vgl. Varela 1994), die es nach ihm zu 
kultivieren gilt. Das individuelle Kriteriensystem bezeichnet Krüll auch 
als Ethik, die in jeder Situation handlungsleitend ist. Diese(s) variiert 
von Kultur zu Kultur und kann auch innerhalb einer solchen verschie-
dene Grade von Diversifizierung annehmen.18 Die Ethiken der Null-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


56 

Ebene können nun reflektiert, verglichen und analysiert werden, womit 
wir die Ebene 1 erreichen „und beispielsweise sagen, dass alle Ethiken 
Kriteriensysteme zur Bewertung und Legitimation von Verhalten sind.
[...] Diese Ebene 1 kann nun ihrerseits von einer Ebene 2 (sozusagen aus 
der Position einer Meta-Ethik) in rekursiver Perspektive betrachtet wer-
den, wenn man sagt: Es gibt keine absolute Ethik” (Krüll 1987: 251). 
Um den Satz auf der Ebene 2 nun selbst konstruktivistisch zu interpretie-
ren, führt Krüll eine weitere Ebene 3 ein, die besagt: „Der Satz, es gibt 
keine absolute Ethik, ist selbst nicht absolut zu setzen. Er basiert auf 
einer konkreten Ethik der Ebene 0” (Krüll 1987: 252). Das dynamische 
Element kommt nun dadurch ins Spiel, dass die Rekursivität der Ebenen 
auf einer Zeitachse eingetragen wird, ohne sie explizit in eine Zirkula-
rität zu überführen.19 Formal hat aber beispielsweise von Foerster das 
Zirkularitätsprinzip dadurch veranschaulicht, dass er die Rekursivität 
unendlich laufen lässt und dadurch Anfang und Ende verbindet. Das 
Ergebnis dieser zirkulären Kausalität sind die Eigenwerte, die insofern 
einen Gleichgewichtszustand bedeuten, als dass die zirkulären Systeme 
von jedem beliebigen Punkt aus zu diesem Zustand zurückkehren (vgl. 
Foerster 1993: 276ff.). Aus meiner Sicht ist es aber äußerst problema-
tisch, Krülls Modell im Rahmen einer solchen zirkulären Kausalität 
sinnvoll zu interpretieren. Ob Krüll mit der Einführung der Ebene 3 in 
dieser Form daher eher mehr Probleme schafft als sie zu lösen vermag, 
sei hier nur angefragt, und zwar auch aus verschiedenen anderen Grün-
den. Einerseits fällt sie damit in eine ontologische Problematik zurück, 
die im Konstruktivismus längst beantwortet schien, und andererseits 
schätzt sie den Einfluss von Argumenten so schwach ein, dass niemand, 
der nicht schon eine konstruktivistische Haltung latent in sich trägt, sich 
diese aneignen könne.20 So vertritt sie die These, dass das systemische 
Denken „eine ethische Haltung voraussetzt, die den Mut zur permanen-
ten Reflexion der eigenen Prämissen beinhaltet. Diese Haltung ergibt 
sich nicht erst aus der Anwendung des Prinzips der Rekursivität, sondern 
sie muss bereits vorhanden sein, ehe man sich dieses Denken zu eigen 
macht” (Krüll 1987: 255).21 Schließlich überbewertet sie m. E. die ethi-
sche Dimension des Handelns, indem sie sie zur conditio sine qua non 
erhebt. Bezüglich der ontologischen Problematik kann man aus Sicht des 
Konstruktivismus den Satz, ‚Es gibt keine absolute Ethik‘, nicht sagen. 
Einerseits würde dadurch an eine Ontologie-Diskussion angeknüpft, die 
im Konstruktivismus gerade vermieden werden soll, und andererseits 
wäre diese Aussage empirisch falsch, weil es natürlich Ethiken gibt, die 
einen Absolutheitsanspruch etc. erheben. Es gibt also absolute Ethiken, 
und die konstruktivistische Ethik, soweit sie entwickelt ist, gehört nicht 
dazu. Es bleibt jedoch festzuhalten, dass mit der Einführung der Ebene 3 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 57 

dem systemischen Denken Rechnung getragen wird, welches 
charakteristisch für einen konstruktivistischen Ansatz ist, wie auch 
immer die rekursive Schleife im Detail bestimmt wird. 
Die politischen Implikationen dieses Denkens über Ethik sieht Krüll eher 
auf der individuellen Handlungsebene, wo ihre Ethik der Toleranz und 
Verantwortung zur Geltung kommt (vgl. Krüll 1991: 86). Darüber hinaus 
werden durch die systemische Perspektive sowohl Machtstrukturen als 
auch Systeme mit absoluten Begriffen (wie Wahrheit, Gut etc.), hinter 
denen sich gleichermaßen Machtverhältnisse verbergen, dekonstruiert. 
Krüll exemplifiziert dies an dem System Wissenschaft, dem sie selber 
angehört: „Systemisch-rekursives Denken hat eine immense Sprengkraft 
für jedes fest etablierte System, das von sich behauptet, die ‚Wahrheit‘ 
erfassen zu können” (Krüll 1991: 85). 

4. Zusammenfassung 
Es konnte hier nur eine kleine Skizze gegeben werden, wie ökonomische 
Systemethik und eine systemische Perspektive differieren, aber auch 
ineinandergreifen. Dass auch mit Kritik an den beiden konstruktivi-
stischen Entwürfen nicht gespart wurde, darf nicht darüber hinweg täu-
schen, dass m. E. der systemisch-konstruktivistische Ansatz, von dem 
hier nur ein erster Eindruck vermittelt werden konnte, wichtige neue 
Impulse gibt. Anknüpfend an die Einleitung möchte ich mit einem kur-
zen Fazit schließen: 
Gegen die ökonomische Systemethik, insbesondere in ihrer neoklassi-
schen Variante wie sie prominent von Karl Homann entwickelt wurde, 
sprechen aus systemischer Perspektive (unter Ausklammerung wissen-
schaftsphilosophischer Aspekte) mindestens drei Gründe: (i) Es gelingt 
ihr nicht, die Antagonie von System- und Individualethik aufzulösen. Es 
wird zwar die Makro-Ebene der gesellschaftlichen Organisation mit der 
Mikro-Ebene individuellen Verhaltens verbunden, weil letztlich die 
Gestaltung der Gesellschaft und ihrer Institutionen auf Basis eines be-
stimmten Menschenbildes erfolgt; dieses wird jedoch exogen vorgege-
ben und mit kühnen Annahmen versehen, wie es im homo oeconomicus 
und anderen universellen Rationalitätsmodellen der Fall ist. Es käme 
jedoch darauf an, wie wir es bei Hejl kennen gelernt haben, System- und 
Individualethik in einem interdependenten Verhältnis zu sehen und dabei 
die Bedingungen moderner Gesellschaften zu berücksichtigen. Es geht, 
um mit Bühl zu sprechen, um die Verbindung von individueller Hand-
lungsverantwortung und Designverantwortung von Organisatoren sowie 
Systemverantwortung von Funktionsträgern (vgl. Bühl 1998: 94). (ii) Sie 
ist vorwiegend linear-kausal angelegt, d. h. sie geht von der Vorstellung 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


58 

aus, dass einem bestimmten Input auch ein bestimmter Output entspricht. 
Die systemische Perspektive hingegen versteht unsere Gesellschaft als 
ein komplexes, nicht-lineares System, „in denen deterministische und 
stochastische Prozesse ineinander gehen, bzw. in denen die wesentlichen 
Systemakteure vor Problemen der unvollständigen Information und 
wechselnder Schwellen- oder Grenzwerte stehen“ (Bühl 1998: 97). Dies 
verändert das Verständnis der Kontroll- und Steuerungsmöglichkeiten 
komplexer Systeme, wozu in besonderem Maße auch die Wirtschaft 
gehört. Bühl spricht daher von Designverantwortung: „Der Design ist 
der Zuschnitt, die Konstruktionsart einer sozialen Organisation oder 
Institution, der Designprozess ist ein Prozess des Lernens und Verste-
hens durch Konstruieren, Ausprobieren und Verbessern“ (Bühl 1998: 
30). (iii) Das ökonomische Verhaltensmodell ist weder in der Lage eine 
Systemethik noch eine Individualethik zu stützen (Vgl. Bühl 1998: 
34ff.). Die systemische Sicht erlaubt hingegen, den Menschen selbst als 
ein komplexes System im Sinne der Autopoiese aufzufassen und dadurch 
Handlungs-, Wert- und Orientierungsprozesse neu zu beschreiben und 
insbesondere Rückkoppelungseffekte zwischen sozialem System und 
Individuum zu berücksichtigen. Ein entscheidender Schritt der systemi-
schen Perspektive ist dabei u. a., dem Einzelnen ein Gewicht zu geben 
und ihn aus der Anonymität des Individual-Atomismus zu befreien. 
 

1 Bühl etwa spricht von einer „ständigen Verwechslung von ‚Individuum‘ und ‚Person‘„ 
(Bühl 1998: 45). Unter Individuum wird eine Konstruktion verstanden, die in etwa dem 
homo oeconomicus entspricht, also ein auf dem methodologischen Individualismus 
basierender Akteur, wie er beispielsweise in der Theory of Rational Choice eingesetzt 
wird, ein sich zweckrational verhaltender homo fictum. Im Gegensatz dazu steht der 
Person-Begriff, der die Komplexität und Autonomie sowie die Kulturgebundenheit des 
Einzelnen berücksichtigt. Von Verwechslung spricht Bühl deshalb, weil in der 
Ökonomie das Individuenkonzept nicht konsequent durchgehalten werde bzw. nicht 
durchgehalten werden könne (vgl. dazu näheres Bühl 1998: 34-60). Generell kann 
vielleicht festgehalten werden, dass Individuum ein vereinheitlichender und Person ein 
trennender Begriff ist. 

2 Bühl hat in seinem Buch einen umfassenden Entwurf einer Systemethik vorgestellt und 
dadurch diesen Begriff geprägt (vgl. Bühl 1998). 

3 In der Ökonomie findet sich häufig die Ansicht, Normen seien gewissermaßen 
geronnene moralische Werte, die im sozialen Prozess entstanden sind und sich, einer 
Systemoptimierunsstrategie folgend, dem gesellschaftlichen Wandel auf dienliche 
Weise anpassen (vgl. Gäfgen 1988). Abgesehen davon, dass sich Moral nicht auf 
Normen als Bestandteil des „Datenkranzes des Wirtschaftsablaufes“ (Gäfgen 1988: 88) 
reduzieren lässt, scheint das übliche Verständnis einer Norm als „eine allgemein 
anerkannte, als verbindlich geltende Regel, einen eigentlich üblichen, 
erwartungsmäßigen Zustand, eine geforderte Handlung oder Unterlassung - also kurz 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 59 

 
das, was normal oder normentsprechend ist, was anerkannt, verbindlich, üblich, 
erwartungsgemäß, regelmäßig, vorschriftsmäßig ist“ (Weise 1996: 188) eher davon zu 
zeugen, dass sich dieserart Normen nicht nur wandeln, sondern heute geradezu 
auflösen. 

4 Es kann nicht wundern, wenn selbst ein kritischer Ökonom wie Peter Weise die 
Begriffe Handlung und Verhalten synonym gebraucht und nicht vermag, „diejenige 
Debilitätsschwelle genau anzugeben, die beide trennt“ (Weise 1996: 187). Nicht 
umsonst trägt die Monographie des Nobelpreisträgers Gary S. Becker den Titel 
Ökonomische Erklärung menschlichen Verhaltens (The Economic Approach to Human 
Behavior). Ohne jetzt hier eine Begriffsanalyse vorzuführen, lässt sich doch ganz grob 
sagen, dass mit Verhalten ein Reiz-Reaktionsschema (des gesamten Organismus auch 
auf physikalischer und chemischer Ebene) angesprochen ist, während Handlung eine 
vor allem bewusst und auf ein Ziel hin ausgewählte Aktivität bezeichnet. Man könnte 
auch sagen, dass mit dem Begriff Handlung der der Freiheit verknüpft ist, wohingegen 
der Ausdruck Verhaltensfreiheit keinen sinnvollen Terminus darstellt. Hier verläuft 
eine Trennungslinie (Debilitätsschwelle?) zwischen Psychologie (Verhalten) und 
Philosophie (Handlung). 

5 Zu dieser Frage sei nur angemerkt, dass es aus wissenschaftlicher Sicht m. E. irrelevant 
ist, ob sich homines oeconomici eine Moral zu eigen machen würden oder nicht, 
einfach deshalb, weil es solche Wesen nicht gibt (das erinnert an den Streit der 
Babylonier in Voltaires Zadig über das Verbot Zarathustras, Greifenfleisch zu essen). 
Der zweite Teil der Frage, „eine Moral zu eigen machen“, sich eine Moral zuzulegen, 
ist weitaus problematischer, drückt er doch einerseits die verbreitete Ansicht aus, 
Moral sei in der Handlung verankert und andererseits, es gäbe gewissermaßen 
unabhängig vom Menschen Moral - quasi frei in der Welt schwebend -, die man sich je 
nach Bedarf anlegen und wieder ablegen könne, gerade so, wie man bei Kälte einen 
Mantel an- und bei Wärme wieder auszieht, wobei es eine Frage des persönlichen 
Geschmacks ist, ob man sich eines Pelzmantels, eines Wollmantels etc. bedient. 
Bezüglich der ersten Frage formuliert Weise etwas zynischer: „Unter welchen 
Bedingungen lohnt sich für ein Individuum eine moralische Handlung?“ (Weise 1995). 
Die darin enthaltene Frage: Warum soll ich moralisch sein? ist jedoch nach Zygmunt 
Bauman das Ende und nicht der Anfang einer moralischen Haltung (vgl. Baumann 
1995: 60). Insofern könnte man sie eher umdrehen: Kann es moralisch sein, rational zu 
sein?  

6 Die folgenden Zitate in Anführungszeichen entstammen dieser Schrift. 
7 Diese Idee von Gerechtigkeit „entspricht dem vertragstheoretischen Grundgedanken der 

Gerechtigkeit als Fairness: gerecht ist, worauf sich freie und gleiche Bürger in einer 
fairen Übereinkunft einigen würden“ (Hinsch 1994: 103). Wohlgemerkt wird hier nicht 
von einem Konsens gesprochen, sondern von Einigung. Der vertragstheoretische 
Grundgedanke geht aber schon von einer Einigung aus, die auf einem (stabilen) 
Konsens beruht und nicht etwa auf Machtverhältnissen oder Kompromissen, wie sie 
von Rawls in seiner „liberalen Gerechtigkeitskonzeption“ verteidigt wird (Vgl. z. B. 
Rawls 1994: 293ff.). 

8 Nach Paqué ist die Anwendung von Mindestpreisen und Mindestlöhnen nicht nur 
ineffizient, sondern auch unmoralisch (vgl. Paqué 1994: 30). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


60 

 
9 So plädiert etwa Kubon-Gilke für eine Endogenisierung von Präferenzen in der 

ökonomischen Theorie, was auf der Einsicht beruht, dass das ökonomische System 
selbst Einfluss auf die Präferenzen ausübt. 

10 Zima bezieht sich hier direkt auf Habermas: „Statt allen anderen eine Maxime, von der 
ich will, dass sie ein allgemeines Gesetz sei, als gültig vorzuschreiben, muss ich meine 
Maxime zum Zweck der diskursiven Prüfung ihres Universalitätsanspruchs allen 
anderen vorlegen. Das Gewicht verschiebt sich von dem, was jeder (einzelne) ohne 
Widerspruch als allgemeines Gesetz wollen kann, auf das, was alle in 
Übereinstimmung als universale Norm anerkennen wollen.“ 

11 Nutzinger betont allerdings, dass „im Hinblick auf das Verhältnis von ‚Ökonomie‘ und 
‚Ökologie‘ Ulrichs Ansatz jedoch insofern von großer Bedeutung [ist], als die 
Ubiquität negativer externe Effekte als eine ökonomische Erscheinungsform 
gefährdeter ‚Nachhaltigkeit‘ betrachtet werden kann“ (Nutzinger 1996: 181). 
Hinsichtlich Ulrichs Ökonomismus-Kritik bezüglich externer Effekte ist dies 
zutreffend, jedoch zeigt seine regulative Idee hier strenggenommen weder praktisch 
noch theoretisch eine Lösung. Vgl. dazu auch Schumann 2000.  

12 Vgl. zu Rich und seine Rezeption des Religiösen Sozialismus auch: Schumann 1999: 
S. 32ff. 

13 „Wirklichkeitskonstrukte und ‚Handlungsprogramme‘ sind also eng gekoppelt”, d. h. 
„Wirklichkeitsannahmen sind Handlungsvoraussetzungen” (Hejl 1995: 39, 44). 

14 Wir werden sogleich bei Marianne Krüll sehen, welche Grenzen dieser These durch 
eine Rekursivität gesetzt sind. 

15 Diesen Anklang eines naturalistischen Fehlschlusses thematisiert Hejl selber und 
versucht, seine Position diesbezüglich zu verteidigen, da sie für seine ordnungsethische 
Konzeption noch relevant sein wird. Hier soll nur auf die Argumentation verwiesen 
werden (vgl. Hejl 1995: 41ff., 49ff.). „Der entscheidende Punkt ist jedoch, dass die 
skizzierte Argumentation zeigt, dass es sehr wohl rational und somit einforderbar ist, 
aus Wirklichkeitswissen auf Handlungsweisen mit Sollcharakter zu schließen, auch 
wenn dieser Schluss in der traditionellen Fassung des Erkenntnisproblems logisch 
unzulässig ist” (ebenda 47). 

16 Obgleich nicht explizit formuliert, handelt es sich allem Anschein nach um den homo 
oeconomicus. 

17 Damit reiht er sich in den allgemeinen Trend ein, Fragen der Ethik nur auf bestimmte 
Personengruppen zu fokussieren, für die dann jedoch bestimmte verbindliche Postulate 
gelten sollen. Das drückt eine gewisse Ohnmacht gegenüber pluralistischen Tendenzen 
aus, indem sie aus den relevanten ethischen Überlegungen inhaltlich ausgeklammert 
werden. 

18 Man könnte die These aufstellen, dass der Grad der ethischen Diversifizierung in einer 
Kultur (Gesellschaft) umso größer ist, je komplexer und ausdifferenzierter sich ein 
Gesellschaftssystem entwickelt. Diese Diversifizierung geht dann einher mit einem 
Verlust an konsensuellen Bereichen. 

19 So ist es beispielsweise in ökonomischen kausalen Modellen durchaus üblich, die 
endogene Lag-Variable als Argument aufzunehmen, etwa in der Gestalt: yt = f(xi, yt-1). 

20 Eine zudem eher gefährliche Argumentation, da diese die Ethik zu sehr in die Person 
des Beobachteten legt und ihm gleichzeitig die Möglichkeit der ”Besserung” nimmt. 
Außerdem schwingt in derartigen Äußerungen die Meinung mit, dass Konstruktivisten 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 61 

 
gut sind oder der Konstruktivismus die Basis einer guten Ethik darstellt, was für andere 
Paradigmen nicht in dieser Form gelte. 

21 Oder pointiert: „Wer sich das systemische Denken in aller Konsequenz zueigen macht, 
kann nicht umhin, auch die zugrundeliegende Ethik zu akzeptieren. Aber nur wer eine 
solche Ethik der Toleranz schon für sich akzeptiert hat, wird bereit sein, sich das sy-
stemische Denken zu eigen zu machen.” (Krüll 1987:255) 

Literaturverzeichnis 
► Bauman, Zygmunt (1995): Postmoderne Ethik, Hamburg.  ►
Becker, Gary S. (1976): Der Ökonomische Ansatz zur Erklärung 
menschlichen Verhaltens, 2. Auf., Tübingen, 1993.  ► Birnbacher, 
Dieter (1989): Neue Entwicklungen des Utilitarismus, in: Biervert, 
Bernd/ Held, Martin (Hrsg.) (1989), Ethische Grundlagen der 
ökonomischen Theorie, Frankfurt/M., S. 15-36.  ► Bühl, Walter L. 
(1998): Verantwortung für Soziale Systeme. Grundzüge einer globalen 
Gesellschaftsethik, Stuttgart.  ► Fleck, Ludwik (1993): Entstehung 
und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache, Frankfurt/M.  ►
Foerster, Heinz von (1993): Wissen und Gewissen, Frankfurt/M.  ►
Gäfgen Gérard (1988): Der Wandel moralischer Normen in der 
Entwicklung der Wirtschaftsordnung: Positive Erklärung und ethische 
Folgerungen, in: Hesse, Helmut (Hrsg.) (1988), Wirtschaftswissenschaft 
und Ethik, Berlin, S. 85-107.  ► Hegelsmann, Rainer (1992): Ist es 
rational, moralisch zu sein?, in: Lenk, Hans/ Maring, Mattias (Hrsg.) 
(1992), Wirtschaft und Ethik, Stuttgart, S. 165-185.  ► Hejl, Peter M. 
(1995): Ethik, Konstruktivismus und gesellschaftliche Selbstregelung, 
in: Rusch, Gebhard/ Schmidt, Siegfried J. (Hrsg.) (1995), 
Konstruktivismus und Ethik, DELFIN 1995, Frankfurt/M., S. 28-121.  
► Hengsbach, Friedhelm (1991): Wirtschaftsethik, Freiburg.  ►
Hinsch, Wilfried (1994): Der Schleier der Unwissenheit und die Idee 
eines übergreifenden Konsenses, in: Nutzinger, Hans G. (Hrsg.) (1994), 
Wirtschaftsethische Perspektiven II. Unternehmen und Organisationen. 
Philosophische Begründungen. Individuelle und kollektive Rationalität, 
Berlin, S. 103-127.  ► Hüllen, Jürgen (1990): Ethik und Menschenbild 
der Moderne, Köln Wien.  ► Kazmierski, Ulrich (1990): Volkswirt-
schaftslehre und Analytische Handlungstheorie. Zur Diagnose, Ätiologie 
und Therapie einer Wissenschaftskrise, Berlin.  ► Krüll, Marianne 
(1987): Systemisches Denken und Ethik. Politische Implikationen der 
systemischen Perspektive, in: Zeitschrift für systemische Therapie, Jg. 5 
(4) 1987, S. 250-255.  ► Krüll, Marianne (1991): Ethische und 
politische Dimensionen systemischer Theorie und Praxis, in: Reiter, L./ 
Ahlers, C. (Hrsg.) (1991), Systemisches Denken und therapeutischer 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


62 

 
Prozeß, Heidelberg, S. 75-87.  ► Kubon-Gilke, Gisela (1995): 
Moralische Kosten und die Endogenisierung von Präferenzen in der 
Neuen Institutionenökonomik, in: Seifert, Eberhard K./ Priddat, Birger P. 
(Hrsg.) (1995), Neuorientierungen in der ökonomischen Theorie, 
Marburg, S. 271-317. ► Nutzinger, Hans G. (1996): Zum Verhältnis 
von Ökonomie und Ethik. Versuch einer vorläufigen Klärung, in: 
Nutzinger, Hans G. (Hrsg.) (1996), Naturschutz - Ethik - Ökonomie, 
Theoretische Begründungen und praktische Konsequenzen, Marburg, S. 
171-197.  ► Paqué, Karl-Heinz (1994): Marktwirtschaft und 
Sozialethik - einige einfache Überlegungen, in: Bertelsmann Stiftung u. 
a. (Hrsg.) (1994), Markt mit Moral. Das ethische Fundament der 
Sozialen Marktwirtschaft, Gütersloh, S. 26-34.  ► Rawls, John (1994): 
Die Idee des politischen Liberalismus, Frankfurt/M.  ► Rich, Arthur 
(1984): Wirtschaftsethik I, Grundlagen in theologischer Perspektive, 4. 
Aufl. 1991, Gütersloh.  ► Rich, Arthur (1990): Wirtschaftsethik II. 
Marktwirtschaft, Planwirtschaft, Weltwirtschaft aus sozialethischer 
Sicht, 2. durchges. u. verb. Aufl. 1992, Gütersloh.  ► Rorty, Richard 
(1992): Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M. ► Schumann, 
Olaf J. (1999): Die Kunst des Fragens: Anmerkungen zur 
Wirtschaftsethik aus radikal-konstruktivistischer Perspektive, in: 
Nutzinger, Hans G./ Berliner Forum (Hrsg.) (1999), Wirtschafts- und 
Unternehmensethik: Kritik einer neuen Generation. Zwischen 
Grundlagenreflexion und ökonomischer Indienstnahme, München, 
Mering, S. 15-53.  ► Soltwedel, Rüdiger (1994): Normen und 
Institutionen - von der Sozialphilosophie zur praktischen Ethik, in: 
Bertelsmann Stiftung u. a. (Hrsg.) (1994), Markt mit Moral. Das ethische 
Fundament der Sozialen Marktwirtschaft, Gütersloh, S. 35-43.  ►
Ulrich, Peter (1997): Integrative Wirtschaftsethik, Bern Stuttgart Wien.  
► Varela, Francisco J. (1994): Ethisches Können, Frankfurt/M.  ►
Weise, Peter (1995), Moral: Die Handlungsbeschränkung für Deppen?, 
in: Seifert, E. K./ Priddat, B. P. (Hrsg.) (1995), Neuorientierungen in der 
ökonomischen Theorie, Marburg, S. 73-105.  ► Weise, Peter (1996): 
Verhaltenskoordination durch soziale Normen und Kräfte, in: Priddat, 
Birger P./ Wegner, Gerhard (Hrsg.) (1996), Zwischen Evolution und 
Institution, Marburg, S. 187-209.  ► Wilhelms, Günter (1996): Die 
Ordnung moderner Gesellschaft, Stuttgart Berlin Köln.  ► Zima, Peter 
V. (1997): Moderne / Postmoderne, Tübingen. 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45


zfwu, 1/1 (2000), 45-63 63 

 
Zum Autor 
 

Olaf Jörn Schumann 
Jordanstraße 7 
34117 Kassel 
Tel.: ++49 (0)561 711437 
Email: ojschum@uni-kassel.de 

Schumann, Olaf Jörn, geb. 1961, Studium 
der Wirtschaftswissenschaften (Volks-
wirtschaftslehre) und Philosophie an der 
Universität Kassel, 1993 Diplom Ökonom, 
anschließend wissenschaftlicher 
Mitarbeiter (Universität Kassel) in einem 
Forschungsprojekt zur Unternehmens-
kulturforschung, 1995 bis 1998 Promo-
tionsstipendiat der Hans Böckler Stiftung, 
zuletzt wissenschaftlicher Referent im 
Institut für Wirtschafts- und Sozialethik an 
der Universität Marburg, promoviert zum 
Thema „Wirtschaftsethik und Radikaler 
Konstruktivismus“ an der Universität 
Kassel. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:43:26. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:ojschum@uni-kassel.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-1-45
mailto:ojschum@uni-kassel.de

