3 Der Logos des Mythos

3.1 Psychologische und politische Dimensionen des Mythos
3.1.1 Die mythische Ordnung des Denkens

Der Neukantianer Ernst Cassirer definiert den Mythos als eine symbolische Form,
d. h. als ein Zeichensystem mittels dem Menschen die Welt erfassen, iiber sich selbst
reflektieren und ihre Stellung in der Welt und in der Geschichte thematisieren. My-
then wiirden die Welt imitieren, wiederholen und verdoppeln und dabei das geord-
nete Bild eines Kosmos komponieren. Vordergriindig chaotisch erscheinende Pha-
nomene konnten durch die Strukturierungsleistung des Mythos begriffen und ver-
standen werden.! In diesem funktionalen Sinne unterscheide sich der Mythos nicht
von anderen symbolischen Formen, wie der Wissenschaft oder der Kunst. Schon der
Begriinder der Sozialanthropologie, Edward Burnett Tylor, stellte in seinem 1871 er-
schienen Buch Primitive Culture fest, dass , es keinen grundsitzlichen Unterschied
“2 gibt.
Zwar konne eine Vielzahl von Unterscheidungen zwischen mythischem und wissen-
schaftlichem Denken gezogen werden, hinsichtlich der Funktion der Ordnungsstif-
tung seien sie jedenfalls gleich.’ Treffend meint auch Hans Blumenberg dahinge-
hend in Arbeit am Mythos, der Mythos sei ,,ein Ensemble von Antworten auf Fragen“*,
weshalb die wissenschaftliche Erérterung des Mythischen zwar nicht unbedingt die
Antworten, aber zumindest die Fragen anerkennen miisse.

zwischen dem Denken eines Wilden und dem Denken eines Zivilisierten

Diese Fragen seien in vielen Fillen nicht von einer spielerischen Neugier, son-
dern von existenzieller Unsicherheit und metaphysischer Angst bestimmt. Aus die-
sem Grund dienten der Mythos, aber auch die Wissenschaft und die Kunst der Be-
wiltigung von Schrecken. Cassirer kennzeichnet diese Funktion der ,, Metamorphose

Vgl. Cassirer1978, 24

Zit. nach Cassirer 1978, 15
Vgl. ebd., 23
Blumenberg 1990, 34

AW N

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Die Sakularisierung des Exodus

der Furcht*® als wesentlichstes Element des mythischen Denkens. Mit den Mythen

wiirde ,,der Mensch eine neue und seltsame Kunst [...] lernen, die Kunst auszudrii-
cken, und das bedeutet, seine am tiefsten verwurzelten Instinkte, seine Hoffnungen
und seine Furcht zu organisieren.“® Auch Thomas Hobbes betont in Leviathan oder
Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und staatlichen Gemeinwesens, Mythos und Religi-
on seien Antworten auf die , stindige Furcht, die die Menschheit in ihrer Unwissen-
“7 Dies sei auch schon die Meinung
von Lukrez und Cicero gewesen. Angst miisse, wie Blumenberg argumentiert, ,,im-
mer wieder zur Furcht rationalisiert werden“®, wobei dies fiir Individuen wie fiir
Kollektive gleichermafien gelte. Um die von einer unbestimmten Angst ausgeloste
Paralyse zu iiberwinden, miissten Mythen dieser eine konkrete Gestalt geben. Da-
durch werde aus der Angst vor dem Unbekannten eine Furcht vor dem Benannten.
Mythen wiirden dies durch ,,die Supposition des Vertrauten fiir das Unvertraute, der
Erklirungen fiir das Unerklirliche, der Benennungen fiir das Unnennbare“’ errei-
chen. ,,Es wird eine Sache vorgeschoben, um das Ungegenwirtige zum Gegenstand

der abwehrenden, beschworenden, erweichenden oder depotenzierenden Handlung
«ll

heit in Bezug auf die Ursachen stets begleitet.

zu machen.“™ Der , homo pictor" iiberspiele, so Blumenberg, ,,mit der Projektion
von Bildern den Verliflichkeitsmangel seiner Welt.“"* Auf dhnliche Art und Weise
urteilt auch der poststrukturalistische Literaturwissenschafter Roland Barthes. In
Mythen des Alltags argumentiert er, dass der Mythos indem er Widerspriiche verei-
ne und Paradoxien iiberwinde ,,eine euphorische Sicherheit“" schaffe. Gegen die
grundsitzliche Verdammung alles Mythologischen verteidigt Barthes den Mythos
als einen spezifischen Diskurs. In Mythen des Alltags schreibt er: ,,Der Mythos ver-
birgt nichts und stellt nichts zur Schau. Er deformiert. Der Mythos ist weder eine
Liige noch ein Gestindnis. Er ist eine Abwandlung.“™ Der Mythos sei ,,eine Aussage
[...] ein Mitteilungssystem, eine Botschaft.“" Er unterscheide sich von anderen Ar-
ten der Aussage ,,nicht durch das Objekt seiner Botschaft [...], sondern durch die Art

5 Cassirer1978, 66

6 Ebd.

7 Hobbes1966, 82

8 Blumenberg1990, 11
9

Ebd.
10 Ebd.
11 Ebd.,14
12 Ebd.

13 Barthes1959,103
14 Barthes1959, 99
15 Ebd., 91

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 41

und Weise, wie er dies ausspricht.“ Der Mythos bediene sich einer Metasprache,
mit der Bedeutsamkeiten mitgeteilt werden, die tiber die Bedeutungen der Sprache
hinausgehen.”

Differenziert analysiert auch Peter Sloterdijk die psychologischen Motive von
Mythos und Religion. Er nimmt an, eine Reihe von Momenten der menschlichen
Existenz wiirde nur unter Bezug auf transzendente Michte verstanden oder bewil-
tigt werden konnen. Ohne Transzendenz sei es, so Sloterdijk, nicht méglich langsa-
me Entwicklungen zu konzeptualisieren und generationsiibergreifenden Koopera-
tionen Kontinuitit zu verleihen.”® Der Bezug auf Transzendenz sei auch nétig, um

16 Ebd.

17  Ein Beispiel, das Barthes hier anfiihrt, ist das eines farbigen Soldaten auf der Titelseite von
Paris-Match, der in der Uniform des franzosischen Militars militarisch grifit. In die mythische
Metasprache tbersetzt, ist der Soldat ein Zeichen dafiir, dass ,,Frankreich ein grofes Imperi-
um ist, daR alle seine S6hne, ohne Unterschied der Hautfarbe, treu unter seiner Fahne dienen
und dafd es kein besseres Argument gegen die Widersacher eines angeblichen Kolonialismus
gibtals den Eifer dieses jungen Negers, seinen angeblichen Unterdrickern zu dienen. (ebd.,
96f)

Barthes unterscheidet drei Herangehensweisen an den Mythos. Die erste ist die ,,des Erzeu-
gersvon Mythen, des Zeitungsredakteurs etwa, der von einem Begriff ausgeht und dafiir eine
Form sucht.“ (ebd., 98) Der farbige Soldat auf der Titelseite von Paris-Match sei fiir den oder
die Erzeugerln von Mythen ein Symbol oder ein ,,Beispiel fiir die franzosische Imperialitat*
(ebd.). Der Mythos sei dann ein Instrument oder ein Hilfsmittel.

Der Mythos kénne aber auch hinsichtlich seiner Intentionen, Funktionen und Strukturen ana-
lysiert werden. Diese zweite Herangehensweise sei die des Mythologen, der den Mythos als
Betrug entziffert und die ,,Deformation® (ebd.) erkenne, ,,die die Form beim Sinn bewirkt*
(ebd.). Der farbige Soldat werde dann als ,, Alibi fir die franzésische Imperialitat* (ebd.) auf-
gefasst. Der Mythologe zerstére den Mythos, indem er die Intention (den franzésischen Kolo-
nialismus) enthiille, die ihn hervorbringt.

Diedritte Artistdie des Lesers oder der Leserin des Mythos. Der farbige Soldatistdann,,weder
Beispiel noch Symbol und noch weniger Alibi, er ist die Prisenz der franzésischen Imperialitat*
(ebd.,99). Wahrend die ersten beiden Lesarten den Mythos demaskieren, ,,verbraucht* (ebd.)
die dritte Lesart den Mythos nach seinem Zweck, wobei der oder die Leserln ,,den Mythos in
einer wahren und zugleich irrealen Geschichte* (ebd.) erlebt. Der Sinn (der farbige Soldat)
stifte dann die Form (die franzésische Imperialitat) und naturalisiere sie. Der Mythos werde
dabei zu einer ,,exzessiv gerechtfertigte[n] Aussage“ (ebd., 100), indem er ,,Geschichte in
Natur® (ebd.) verwandle und kontingente historische Ereignisse mit notwendigen Ablaufen
verwechsle.

18 Vgl. Sloterdijk 2007, 83f

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 Die Séakularisierung des Exodus

besonders heftige Erlebnisse zu verstehen. ,, Die Heftigkeit der korpereigenen, zu-
nichst strikt biologisch determinierten Abliufe vermag bei voller Entfaltung der Re-
aktionen ein solches Ausmafd zu erreichen, dass das Erlebte plausiblerweise nur noch
iufleren Michten zugeschrieben werden kann.“!” Religionen seien ,, psychoseman-
tische Institutionen, die auf die Verarbeitung von Integrititsstorungen spezialisiert
sind.“?° Sie wiirden Grenzerfahrungen, wie Leiden, Tod oder Unordnung, Sinn ge-
ben und Trost spenden. In allen Kulturen und Zivilisationen wiirden Mythos und Ma-
gie immer dann auftreten, wenn, wie Cassirer schreibt, ,,der Mensch einer Aufgabe
gegeniiberstiinde, die iiber seine natiirlichen Krifte weit hinauszugehen scheint, “*
22 In profanen und beherrschbaren Situationen sei keine Magie nétig, hier verlasse
sich der Mensch selbstbewusst auf ,seine eigene Geschicklichkeit.“*

Die 1930er Jahre waren durch eine solche Stimmung der Unsicherheit und Ohn-
macht geprigt. Das Chaos nach dem Ersten Weltkrieg und die Weltwirtschaftskrise,
die 1929 mit dem Borsenkrach in New York ihren Ausgang nahm, schufen, so Cas-
sirer, die idealen Voraussetzungen fiir die politischen Mythen des Nationalsozialis-
mus, die Beistand fiir die Erlésung von den katastrophalen 6konomischen und so-
zialen Zustinden, Inflation und Arbeitslosigkeit, versprachen.* Wie Cassirer betont
auch Peter Sloterdijk 2007 Bezug nehmend auf die spatkapitalistische Krise des So-
zialstaates, die soziookonomische Komponente eines Mythenbediirfnisses:

,,Es genligt zu verstehen, dass ,Gott'—wenn man (iber diese Adresse in soziologischer
Verfremdung sprechen darf —die hdchste Instanz der Privatversicherer darstellt, um
unmittelbar einzusehen, warum die Nachfrage nach Religion auch unter Europédern

in einer Zeit geschwichter Sozialstaatlichkeit zunimmt.“*

Nach Claude Lévi-Strauss sind Mythen keine , blofie Vorstufe wissenschaftlichen
Denkens, sondern eine alternative wissenschaftliche Weltauffassung.“* Auch der
Mythos habe einen Logos, mit dem eine ihm eigene logische Erklirung und Ordnung

19 Ebd, 85

20 Ebd.,87

21 Cassirer1978, 361

22 Schon1922 hatte Bronislaw Malinowski in Argonauten des westlichen Pazifik das eurozentrische
Vorurteil aus dem Weg geraumt, dass das Leben in archaischen Kulturen durchgehend von
einer mythischen Anschauung gepragt sei.

23 Ebd., 362

24 Vgl.ebd., 361

25 Sloterdijk 2007, 77

26 Zit. nach Detken 2003, 56

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 43

der Welt erfolge. Mythen wiirden zwar eine von der rationalistischen Logik verschie-
dene, aber dennoch komplexe Struktur aufweisen, in der eine Vermittlung zwischen
Natur und Kultur hergestellt werde. Mythen setzten in diesem Sinne Vergangenes,
Gegenwirtiges und Zukiinftiges miteinander in Beziehung und verliehen vergange-
nen Ereignissen eine ,, Dauerstruktur. “*"28

Fiir die Kulturanthropologin Aleida Assmann ist diese ,, Konstruktion von Gegen-
warten als ,Zeit-Riume‘ “* eine notwendige Bedingung fiir menschliches Erleben,
Handeln und Denken. Die menschliche Zeit sei durch ,,natiirliche Rhythmen, mythi-

«30 struk-

sche Ereignisse, Handlungen, kulturelle Feste oder religiése Erwartungen
turiert und unterscheide sich von einer physikalischen Zeit, die im Gegensatz dazu
,vollkommen leer und abstrakt“*" sei.

Zeit und mit ihr Gegenwart, Geschichte und Zukunft erscheinen in diesem Licht
als kulturell gepragte Phinomene, die Erfahrung und Denken durch implizit trans-
portierte Werte und Schemata strukturieren. Zeit sei, wie Assmann schreibt, daher
keine homogene, iiberall als gleich erfahrbare physikalische Grofie, sondern durch
skulturell geschaffene Zeitordnungen“** geprigt, ,,die bestimmte Formen des In-
der-Welt-Seins ermédglichen und andere verunméglichen oder ausgrenzen.“* In der

Moderne sei die physikalische Zeit zu einem universalen ,, Zeitverhiltnis“** avan-

“3% in ihrem Deu-

ciert, wobei sie kulturelle, religiose oder nationale ,, Zeitgestalten
tungsanspruch abléste. Zur selben Zeit habe auch der Kollektivsingular ,,Geschichte*
den Plural ,,Geschichten* ersetzt, wodurch eine Vereinheitlichung des Zeitempfin-

dens befordert wurde.

27 Lévi-Strauss 2003, 62

28 Der russische Literaturwissenschaftler Michael Bachtin hat in Formen der Zeit und des Chrono-
topos im Roman den Begriff der ,,Chronotopologie“ (Bachtin 2008) vorgeschlagen, um diese
Geometrie der Zeit zu beschreiben. Orte, die fiir Zeiterfahrungen stehen, kénnten unterschie-
denwerdeninsolche, die fiir Abschied oder Begegnung stehen (die Schwelle und das Tor), sol-
che, die fiir Entscheidungen und Rechtmafigkeit stehen (das Gericht) und solche, die fir das
Leben als Reise und Reifung stehen (der Weg, aber auch das Exil, die Heimat oder das Schiff).
(Vgl. ebd.)

29 Assmann 2013, 47

30 Ebd.

31 Ebd.

32 Ebd,50

33 Ebd.

34  Ebd.

35 Ebd. 48

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Die Sakularisierung des Exodus

3.1.2 Funktionen des mythischen Gedéachtnisses

Damit Gesellschaften lingere Zeitriume iiberdauern, miissen die Imaginationen
der Gemeinschaft kontinuierlich mittels einer Erinnerungskultur reproduziert wer-
den. Die Vergangenheit werde daher, wie Cassirer in Philosophie der symbolischen For-
men I1. Das mythische Denken schreibt, in Gestalt von Geschichte (,,relativer Vergan-
genheit“) und Mythos (,absoluter Vergangenheit) in den Dienst der Gegenwart ge-
stellt.”® Der Mythos ist zwar weder Geschichtsschreibung noch Theorie der Geschich-
te, allerdings ist er diesen funktional dhnlich, indem er die Frage nach der Geschicht-
lichkeit menschlicher Existenz stellt und beantwortet. Sowohl die mythischen als
auch die historischen Antworten auf die Fragen nach Herkunft, Abstammung und
Gewordenheit stiften Identititen und Gemeinschaften.”’

Maurice Halbwachs, Aby Warburg sowie Aleida und Jan Assmann haben diese so-
ziale Funktion des Erinnerns unter dem Gesichtspunkt des kulturellen Gedichtnis-
ses erforscht.’® Dieser wurde, wie der Kunsthistoriker Ernst Gombrich in Aby War-
burg: Eine intellektuelle Biographie feststellt, als Gegenposition zu Ende des 19. und An-
fang des 20. Jahrhunderts verbreiteten Theorien eines biologischen oder rassischen
Gedichtnisses formuliert.*” Solche Theorien untermauerten nicht nur nationale und
rassistische Ideologien, sie sind auch in Carl Gustav Jungs Archetypenlehre aufzufin-
den. Im Gegensatz dazu erkliren Theorien des kulturellen Gedichtnisses die Konti-
nuitit eines kulturellen Bewusstseins durch die Kultur und nicht durch die Biologie.
Die Pragung und die Erhaltung kultureller Eigenheiten der Menschen werden als Sa-
che der Kultur und nicht der Phylogenetik verstanden. Menschen wiirden sich gera-
de dadurch auszeichnen, andere Mittel erfunden zu haben, mit denen sie Wissen,
Institutionen und Verhaltensweisen erhalten und weitergeben konnen. Diese Mittel
wiirden, so Jan Assmann, letztlich der menschlichen Arterhaltung dienen, indem die
Erinnerung menschliches Erleben und Verhalten steuere. Das kulturelle Gedichtnis
sei daher ein Mittel, mit dem die Menschen durch Riickgriff auf die Vergangenheit
ihre Gegenwart bewiltigen und ihre Zukunft sichern.*® ,Wihrend im Tierreich ge-
netische Programme die Arterhaltung sichern, mitssen die Menschen, mit Nietzsche
zu reden, ,auf ein Mittel‘ sinnen, ,um gleichartige dauernde Wesen durch lange Ge-

schlechter zu erzielen®.“*

36 Cassirer1958,130

37 Vgl. Schlofiberger 2013, 18ff
38 Vgl. Halbwachs 1985

39 Vgl. Gombrich 1984, 323ff
40 Vgl. Assmann1988,9

41 Ebd.

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 45

Zwecks eines differenzierten Verstindnisses des kulturellen Gedichtnisses, un-
terscheiden Jan und Aleida Assmann zwischen dem ,, kommunikativen Gedichtnis“**
und dem , kulturellen Gedichtnis.“* Das kommunikative Gedichtnis diene ledig-
lich der Alltagskommunikation, die zwar generell unspezialisiert, reziprok, unfestge-
legt und unorganisiert sei, allerdings an bestimmten Orten oder zu bestimmten Zei-
ten auch durch vorstrukturierte Regeln organisiert sei. Beispielsweise sei der kom-
munikative Austausch in einem Zugabteil anders organisiert als der eines Familien-
festes. Das kommunikative Gedichtnis wiirde diese Organisation ermdglichen, in-
dem es Familien, Nachbarschaften, Parteien, Religionen und Nationen durch eine
,, Vielzahl kollektiver Selbstbilder und Gedichtnisse“** miteinander verbinde. Dieses
Gedichtnis reiche in der Regel nicht weiter als 3-4 Generationen zuriick und kenne
keine zeitlosen Fixpunkte.

Das kulturelle Gedichtnis entwickle sich aus diesem kommunikativen Gedicht-
nis heraus. Der Begriff des Gedichtnisses ist hier metaphorisch zu verstehen, denn
es ist nicht mehr im Gehirn einzelner Menschen verortet, sondern in einem Be-
reich objektivierter Kultur; es ist identitdtskonkret, rekonstruktiv, geformt, organi-
siert, verbindlich und reflexiv. Verschiedene sprachliche, bildliche und rituelle For-
men wiirden das kulturelle Gedichtnis objektivieren, institutionalisieren und verer-
ben. Spezialisten und Institutionen wiirden es verteilen, pflegen und in kulturellen
Formen - wie ,, Texte[n], Bilder[n], Riten, Bauwerke[n], Denkmiler, Stidte oder gar

Landschaften“* — manifestieren. ,, Schicksalhafte Ereignisse der Vergangenheit**®

“47 zu zeitlosen Fixpunkten stilisieren, die das

wiirden solche , Erinnerungsfiguren
kulturelle Gedachtnis stabilisieren. Nach Aby Warburg beinhalten diese Fixpunkte ei-
ne ,mnemische Energie“, durch die der erinnerte Sinngehalt ,;sich in der Berithrung
blitzartig wieder erschlieffen kann.“*® Kommunikation 6ffne sich dadurch auch aus
der Gruppen- und Gegenwartsbezogenheit.

Die im Archiv des kulturellen Gedichtnisses bewahrten Erinnerungen wiirden
aus der Perspektive des jeweiligen Anlasses aktualisiert und umgeformt werden.
,,Das kulturelle Gedichtnis verfihrt rekonstruktiv, d. h., es bezieht sein Wissen im-

mer auf eine aktuelle gegenwirtige Situation.“* Es erzeuge auflerdem eine ,, Wert-

42 Ebd., 1

43 Ebd.

44 Ebd.

45 Ebd.,12

46 Ebd.

47 Ebd.

48 Zit.nachebd.
49 Ebd.13

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Die Sakularisierung des Exodus

«50 «51

perspektive“>® und ein ,,Relevanzgefille“>’, in denen das Wissen strukturiert und
hierarchisiert werde. Es habe ,,edukative, zivilisierende und humanisierende“*? und
,handlungsleitende Funktionen“®
rung des Gesellschaftssystems.“** Im Sinne von G. Santayanas Ausspruch ,, Those
who cannot remember their past are condemned to relive it“*®
Gedichtnis einer Gruppe oder einer Gesellschaft die Moglichkeit iiber sich zu reflek-
tieren und zu entscheiden, ob sie die Vergangenheit wiederholen oder ihre Wieder-
kehr verhindern wolle.

Ein in Kultur objektiviertes Gedachtnis, wie das kommunikative Alltagsgedicht-

nis, sei, nach Assmann, durch Gruppenbindung und Identititskonstruktion gekenn-
«56

und ermogliche zudem eine ,,Selbstthematisie-

erdffne das kulturelle

zeichnet. Es sei ,,identititskonkret“>® in dem Sinn, ,,daf eine Gruppe ein Bewuf3t-
sein ihrer Einheit und Eigenart auf dieses Wissen stiitzt und aus diesem Wissen die
formativen und normativen Krifte bezieht, um ihre Identitit zu reproduzieren.“*’
Durch erinnerte lebendige Geschichte, die kulturell bewahrt und evoziert werde, for-
me sich die Menschheit selbst. Das kulturelle Gedichtnis sei daher nicht allein von
theoretischer Neugierde, sondern, wie der Religionssoziologe Hans Mol in Identity

“38 geleitet.”” Ein- und

and the Sacred schreibt, auch von einem ,need for identity
ausschliefdende Identititen wiirden durch die Rekonstruktion von Vergangenheit er-
zeugt werden.

Der Historiker Jirgen Kocka kritisiert in diesem Zusammenhang in Historische
Sozialwissenschaften heute, dass die Haltung, ,,Geschichte als Aufklirung zu betrei-
ben und aus der Geschichte zu lernen“®, der Erwartung gewichen sei, sich durch
Geschichte die Vergangenheit anzueignen und Identititen zu konstruieren und zu

festigen. ,,Aneignung von Vergangenheit, Erinnerung, Gewihrleistung und Verbiir-

50 Ebd.,15
51 Ebd.
52 Ebd.
53 Ebd.

54 Luhmann 1975, zit. nach ebd.
55 Zit. nach Assmann 1988, 16
56 Assmann1988,11

57 Ebd.,12

58 Mol 1976, zit. nach ebd.

59 Vgl.ebd.13

60 Kocka2002,6

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 47

w6l

gung von Identitit, bisweilen auch Unterhaltung“® ersetze die ,,Geschichte als Auf-

klirung.“¢*

Menschen reflektieren, wie Claude Lévi-Strauss in in Mythologica I. Das Rohe und
das Gekochte argumentiert, mit Musik ihre , physiologische Verwurzelung*, wihrend
sie mithilfe der ,,ungemein subtilen kulturellen Maschinen“®® der ,,mythischen Sche-
mata“®* sich ihrer , gesellschaftlichen Verwurzelung“® bewusst werden. Die Funk-
tion des Erzihlens bestehe darin, dass Menschen mit Geschichten, Mirchen und
Mythen ein kollektives Selbstgesprich fiihren wiirden, in welchem sie ihre Sorgen,
Angste, Wiinsche und Triume zu Erzihlungen verarbeiten, mit religidsen Schemata
deuten und durch magische Krifte erkliren.

Benedict Anderson hat in Die Erfindung der Nation darauf hingewiesen, dass gro-
3ere Gemeinschaften nur durch Imaginationen, nicht durch ihre ,,Natur“ oder ih-
re ,Gewachsenheit“ zusammengehalten werden. Nationen seien imaginar, ,, weil die
Mitglieder selbst der kleinsten Nation die meisten anderen niemals kennen [...] wer-
den, aber im Kopf eines jeden die Vorstellung ihrer Gemeinschaft existiert.“ Ei-
ne ,,echte“ oder ,authentische* Gemeinschaft kénne auch nach der Dekonstrukti-
on dieser Geschichten nicht aufgespiirt werden. Lediglich die Art und Weise ihrer
Imagination unterscheide sie.”’ Jede gréfRere Gemeinschaft griinde, wie auch Eric
Hobsbawm und Terence Ranger in The Invention of Tradition argumentieren, auf , er-

fundenen Traditionen.“%® %
61 Ebd.
62 Ebd.
63 Lévi-Strauss 1980, 48
64 Ebd.
65 Ebd.
66 Anderson 2005,14
67 Vgl.ebd., 15

68 Hobsbawm/Ranger1992

69 Von Bedeutung fiir diese sozialphilosophische Betrachtung des Mythos ist auch Ernst Hart-
wig Kantorowicz’ 1957 veréffentlichtes Buch Die zwei Kirper des Konigs. Der dem George-Kreis
zugehorige Historiker entwickelt hier eine Theorie politischer Theologie, in der neben der phy-
sischen Prasenz der Macht vor allem ihre Imaginationen Wirkung zeigen. Der soziale Kérper
sei im Wesentlichen phantasiert, d. h. in der Sprache mittelalterlicher Theologen und Juris-
ten ausgedrickt ,,ein corpus fictum oder imaginatum* (Braun 2007, 172) Der Kérper nehme ei-
ne privilegierte Position in der Metaphorik der Gemeinschaft ein. Das Kollektiv werde analog
zum Individuum als ein Kérper samt Kopf, Blut, Nerven, Gliedern usw. vorgestellt. Diese Analo-
gie oder Allegorie sei der Grund dafiir, dass sich soziale und individuelle Kérper wechselseitig

erklaren, definieren und disziplinieren wiirden. Die Kulturwissenschaftlerin Christina Braun

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Die Sakularisierung des Exodus

3.2 Elemente politischer Mythologie
3.2.1 Dielnszenierung der Macht

Diese allgemeinen Uberlegungen zeigen, dass mythisches Denken insbesonde-
re fiir das soziale Leben von grofer Bedeutung ist. Mythen helfen bei der Bewilti-
gung von existenziellen Unsicherheiten oder Grenzerfahrungen, indem sie indivi-
duell und momentan Erlebtes mit kollektiv imaginierten und tradierten Symbolen
verbinden und so auf eine spezifische, d. h. hinsichtlich Funktion und Intention dif-
ferierende, Art und Weise deuten. Im Speziellen zeigt sich dies an der Verwendung
mythischer Reden innerhalb politischer Diskurse. Allgemein ausgedriickt sind poli-
tische Mythen Geschichten, die von Gemeinschaften, Gesellschaften oder Zivilisatio-
nen sowie von der Stellung und den Beziehungen des Einzelnen zu diesen Kollekti-
ven und von der Stellung dieser Kollektive in der Geschichte erzihlen.

Herrschaft basiert nie auf physischer Unterdriickung allein, sie bedarf eines
Glaubenssystems, das eine Bereitschaft, beherrscht zu werden, erzeugt. Zur Etablie-
rung und zum Erhalt dieses Glaubenssystems bedient sich die regierende Vernunft
kultureller Mittel der Indoktrination, der Verfithrung und der Demagogie. Eines die-
ser kulturellen Mittel ist die Reinszenierung von Mythen und Mirchen, die die Not-
wendigkeit der Beherrschung und des Dienstes darstellen und diese in einen me-
taphysischen und historischen Kontext stellen, beispielsweise als von Gott gewollt
oder seit langer Zeit als Tradition existent. Politisches Handeln bedient sich in die-
sem Sinn einer Reihe unterschiedlicher Techniken, wie Tiuschung, Verschleierung
und Suggestion. Auch der Philosoph und Ethnologe Marcel Hénaff hilt fest, dass po-

litisches Handeln eine ,, Kunst der Illusion“”

«71

sei, die sich einerseits einer , raffinier-

«72

ten Technik des Verbergens“” und andererseits einer ,,Inszenierung der Macht

bediene, ,,deren Ziel es ist, ,glauben zu machen’, eher eine auf den Schein gegriin-
dete Zustimmung zu bewirken als eine von Biirgern und Regierenden geteilte Uber-

zeugung.“”

beschreibt diesen Zusammenhang pragnant, wie folgt: ,, Der soziale Korper als corpus fictum
erschafft sich also im individuellen Korper seine Selbst- und Gegenbilder, seine Normalitats-
und Krankheitserscheinungen; [...] Sozialer Kérper und menschlicher Kérper klonen sich ge-
genseitig — und zwar so, dass zuletzt niemand mehr weif3, welcher das Original und welcher
die Reproduktion ist.“ (Ebd.,183)

70 Hénaff2014, 91

71 Ebd.

72 Ebd.

73 Ebd.

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 49

Als grundlegenden Theoretiker dieser Kunst identifiziert Hénaff Niccolo Machia-
velli, der sich der zu seiner Zeit iiberaus problematischen Frage widmete, wie ,,in ei-
nem Moment und an einem Ort, wo weder der religiése Glaube [...] noch ein dynas-
tisches Prinzip“” die Legitimitit der politischen Macht absichern, sich diese Macht

dennoch eine ,, unbestreitbare Autoritit“”

zu verschaffen vermag. Die Abwesenheit
eines soziale Hierarchien untermauernden Glaubens erfordert von den Machthaben-
den eine raffinierte Regierungskunst der Inszenierung ihrer Autoritit und Legitimi-
tit. Um sich des Gehorsams, der Gefolgschaft und der Opferbereitschaft der Subjek-
te zu versichern und um ihre Subversion zu verhindern, miissen sie sich mit einem

“76 tarnen.

,»Schauspiel oder Spektakel ihrer GrofRe und ihres Glanzes

Politische Mythen, religiése Vorstellungen und geschichtsphilosophische Ent-
wiirfe gehoren zu den kanonischen Texten dieser Inszenierung der Macht. So sind,
wie auch Cassirer betont, Religion und Mythos selbst im profanen System Machiavel-
lis ,,unentbehrlich.“”” Allerdings werde das mythische und religidse Denken nicht zu
transzendenten, existenziellen oder sozialen Zwecken am Leben erhalten, sondern

als ,.ein blofRes Werkzeug in der Hand der politischen Lenker“’®

und als ,,eine mich-
tige Waffe in politischen Kimpfen.“” Ein wichtiger Unterschied zwischen den My-
then, die von den neuzeitlichen und modernen MachthaberInnen gestrickt werden
und den Mythen archaischerer Kulturen bestehe jedoch darin, dass sie kein spon-
tanes Produkt der Einbildung seien, sondern ,,planmif3ig [...] von geschickten und

schlauen Handwerkern erzeugt“®°

werden. Diese Mythenweber wiirden, um auf die
Psyche der Menschen einzuwirken, Worter wie magische Spriiche gebrauchen. Das
Wort ,,Sieg* beispielsweise provoziere eine emotionale Reaktion und wiirde Eupho-
rie und Zugehorigkeit produzieren. Politische Mythen wiirden auch Worter, die vor-
her bloR semantischen Gehalt hatten, emotional besetzen, wobei sie sich der ganzen
,Tonleiter menschlicher Affekte — von Hass, Angst, Wut, Hochmut Verachtung, An-
mafiung und Geringschitzung“® bedienen wiirden.

Anders als ein kruder Despotismus wiirde sich diese Regierungstechnik , nicht

um die Gefiihle, Urteile und Gedanken der Menschen“®? kiimmern, sich nicht da-

74 Ebd., 91

75 Ebd.

76 Ebd., 93

77 Cassirer1987,183
78 Ebd.

79 Ebd.

80 Ebd., 367

81 Ebd.,370

82 Ebd. 374

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 Die Sakularisierung des Exodus

mit begniigen ,,die Handlungen der Menschen* zu disziplinieren, sie wolle auf3er-
dem auch noch ,,ihr Gewissen“® beherrschen. Politische Mythen wiirden dieser Re-
gierungstechnik ermoglichen, Menschen nicht nur durch das Verbot von Handlun-
gen oder Unterlassungen zu beherrschen, sondern auch Haltungen, wie Gehorsam
oder Heroismus, zu produzieren. Dadurch sei nicht nur die Verhinderung von sozial
schidlichem Verhalten, sondern auch eine umfassende Steuerung gesellschaftlicher
Entwicklungen méglich.*

Politische Mythen unterscheiden sich von Ideologien. So stellt der Historiker
Francois Furet fest, dass zwar beides Weltbilder seien, die ,,dem politischen Verhal-
ten der Menschen eine vorherbestimmte Richtung“®® geben wiirden, allerdings sei-
en Ideologien ,, frei von gottlichem Einfluf3“®¢, weshalb , sowohl Hitler als auch Lenin
Herrschaftssysteme geschaffen [hitten], die bis dahin unbekannt waren.“®’

3.2.2 Entmiindigender Schicksalsglaube

Ein wichtiger Faktor fiir das Funktionieren politischer Mythologien ist das Welt-
bild eines kulturpessimistischen Fatalismus. Der Glaube an das Schicksal als eine
Macht, die tiber den Naturgesetzen steht und den Lauf der Dinge lenkt, sei wie Cas-
sirer schreibt, eines der ,, dltesten mythischen Motive“®® und auch nicht vom mythi-
schen Denken abtrennbar.

Die politische Bedeutung des Glaubens an das Schicksal wird anhand des Bei-
spiels der Auguren, das Cassirer anfithrt, deutlich. Die Auguren waren als Weissager
im alten Rom machtige politische Akteure. Das Kollegium der Auguren war ein Gre-
mium religiéser Experten, das entscheidenden Einfluss auf die rémischen Regierun-
gen hatte, egal ob monarchisch, republikanisch oder tyrannisch; bei allen wichtigen
Entscheidungen mussten die Augurenihre Zustimmung und damit die Zustimmung

der Gotter geben.

83 Ebd.

84  Eine dhnliche Theorie politischer Mythologie wurde auch schon in der Antike formuliert. So
hatte bereits der Sophist, Sokratesschiiler und Oligarch Kritias es gewiirdigt, dass ,,ein verstin-
diger und weiser Mann die Furcht der Menschen vor den Géttern erfunden® habe, ,,damit die
Schlechten Furcht hitten, auch wenn sie etwas heimlich titen oder sprachen oder dachten.
(Kritias 2003: 281, B25)

85 Furet1996, 14f

86 Ebd.

87 Ebd.

88 (Cassirer1978,380

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 51

Dieses Motiv kann auch in der Moderne, etwa in Oswald Spenglers 1918 verof-
fentlichtem Buch Der Untergang des Abendlandes ausgemacht werden. In diesem be-
hauptet Spengler, das Schicksal der abendlindischen Kultur voraussehen zu kon-
nen. Obwohl Spenglers Prophezeiungen nach Cassirer den gleichen Charakter wie
die Vorhersagen von Astrologen hitten, sei das Werk zu einem der einflussreichsten
Biicher des beginnenden 20. Jahrhunderts geworden.®’ Ein zweite Philosophie, die
nach Cassirer, fatalistische Haltungen gestarke haben soll, war Martin Heideggers
Philosophie der Geworfenheit, in der der Mensch durch seine Existenz innerhalb ei-
nes Stroms der Zeit bestimmt ist. Der Mensch miisse, so Heidegger, seine Existenz
hinnehmen. Zwar konne er dariiber reflektieren, indern kénne er sie nicht.

Der Fatalismus der Philosophie schuf, wie Cassirer argumentiert, am Anfang des
20. Jahrhunderts die besten Voraussetzungen fiir die Entstehung und Wirkung der
modernen politischen Mythen. Er fasst das so zusammen:

,,Eine Geschichtsphilosophie, die in diisteren Prophezeiungen iiber den Niedergang
und die vermeintliche Zerstérung unserer Zivilisation besteht, und eine Theorie, die
in der Geworfenheitdes Menschen eines seiner hauptsachlichen Charaktermerkmale
sieht, haben alle Hoffnungen auf einen aktiven Anteil am Aufbau und Wiederaufbau
des Kulturlebens des Menschen aufgegeben. Eine solche Philosophie verzichtet auf
ihre eigenen grundsatzlichen theoretischen und ethischen Ideale. Sie kann dann als
ein geschmeidiges Instrument in den Hianden der politischen Fithrer gebraucht wer-

den «90

Im Gegensatz zu Cassirer affirmiert der, von Marxisten wie Faschisten vereinnahm-
te, Syndikalist George Sorel den Mythos. Sorel glaubt zwar nicht selbst an den My-
thos, jedoch glaubt er, nur durch den Mythos kénnten sich die ArbeiterInnen von
Ausbeutung und Entfremdung befreien. Nur politische Mythen seien imstande he-
terogene Gruppen wie das Proletariat in ihren politischen Belangen zu einen und auf
ein gemeinsames Projekt hin zu animieren. Der Mythos des Generalstreiks sei der po-
litische Mythos der Arbeiterbewegung, ein ,,Gesamtbild“** mit einem ,, Héchstmaf}
an Spannkraft.“** Daneben seien aber auch die Legenden iiber die Franzosische Re-
volution oder die Pariser Commune Geschichten, die Menschen dazu anregen wiir-
den, im Namen der Klasse zu téten und zu sterben.

89 Vgl. Cassirer1978,384
90 Ebd.

91 Sorel1969, 145

92  Ebd.

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 Die Sakularisierung des Exodus

Auch der Sozialpsychologe Gustave Le Bon vertritt die Auffassung, dass grofere
Menschengruppen oder Massen ,, nie von der Vernunft geleitet werden“**, weshalb
es notwendig sei die Menschheit nicht mit Vernunft, sondern mit Trugbildern, die
das Unbewusste ansprechen in ,,die Bahnen der Kultur zu fithren.*%*

Diese Gedanken wurden nicht nur — wie in Abschnitt 4.2.2 erértert wird — von
Sigmund Freud, sondern auch von Carl Schmitt, Staatsrechtler, Kritiker des Parla-
mentarismus und Unterstiitzer des Nationalsozialismus, aufgenommen. 1923 in Zur
geistesgeschichtlichen Lage des heutigen Parlamentarismus stellt Schmitt fest:

,,Nurim Mythus liegt das Kriterium dafiir, ob ein Volk oder eine andere soziale Grup-
pe eine historische Mission hat und sein historischer Moment gekommen ist. Aus den
Tiefen echter Lebensinstinkte, nicht aus einem Rdsonnement oder einer Zweckma-
Rigkeitserwigung, entspringt der grofie Enthusiasmus, die grofe moralische Dezisi-
on und der grofRe Mythus. In unmittelbarer Intuition schafft eine begeisterte Masse
das mythische Bild, dasihre Energie vorwarts treibt und ihr sowohl die Kraft zum Mar-
tyrium wie den Mut zur Gewaltanwendung gibt.«*

Dem Mythos wird diesen Theorien zufolge die Funktion zugesprochen, einzelne
Menschen und differierende Menschengruppen zu heroischen, die Geschichte len-
kenden Taten zu motivieren. Auch Hans Barth meint dahingehend, dass weder
»Niitzlichkeitserwidgungen noch die vom Verstande geschaffenen Begriffe imstande
seien ,,zur Tat aufzurufen und eine Vielzahl von Menschen zu einem einheitlichen
Verhalten zu bestimmen. “*® Nur durch Mythen kénnten ,,der Vereinzelung der Men-
schen ein Ende“”’ «98

stellt werden, wodurch die Menschheit fihig werde, die ,,grofRen Taten der Geschich-
te“IOO

gesetzt und ,, Koordination“®® sowie ,, Ubereinstimmung“*® herge-
zu vollbringen.

3.2.3 Polemiken politischer Theologie

Diese Dimension politischer Mythologie wurde auch mit dem Begriff der politi-
schen Theologie bezeichnet. Der Anarchist und Materialist Michael Bakunin verwen-

93 LeBon1973,17
94 Ebd.,18
95 Schmitt1999, 80
96 Barth1959,70
97 Ebd.
98 Ebd.
99 Ebd.

100 Ebd.

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 53

dete diesen Begriftin Riponse d’ un International a Mazzini und in La theologie politique de
Mazzini nach der Niederschlagung der Pariser Commune 1871."!
von ihm respektierten italienischen Revolutionir und Freimaurer Giuseppe Mazzi-

Darin wirft er dem

ni vor, sich der Religion, insbesondere messianischer und mystischer Motive zu be-
dienen, um Uniformitit und Patriotismus zu erzeugen. Dadurch wiirde er aber die
eigentliche Ursache aller Unterdriickung, nimlich den Glauben an eine géttliche Au-
toritit, verteidigen und erhalten. ,,Mazzini is the last high priest of an obsolescent
religious, metaphysical and political idealism.“!°*

Schmitt wendet den Begriff der ,,politischen Theologie* wiederum polemisch
gegen Bakunin, dessen Materialismus selbst eine Theologie des Antitheologischen
darstellen wiirde."®® Schmitt konstatiert, jede Politik habe einen ,,metaphysischen
Kern®, der die theoretische Grundlage fiir jeden Kampf zwischen rechtem und un-
rechtem Glauben bilde.

»Alle pragnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind sakularisierte theologische
Begriffe. Nicht nurihrer historischen Entwicklung nach, weil sie aus der Theologie auf
die Staatslehre ibertragen wurden, indem zum Beispiel der allméchtige Gott zum
omnipotenten Gesetzgeber wurde, sondern auch in ihrer systematischen Struktur
[...] Der Ausnahmezustand hat fiir die Jurisprudenz eine analoge Bedeutung wie das
Wunder fiir die Theologie.«'®*

Eine begriindende letzte Instanz miisse also nicht géttlich sein, auch ,,das Volk*,
,die Rasse“, , das Vaterland* oder die , Arbeiterklasse“ konnten dazu dienen.'® In
diesem Sinn sei Politik nicht nur eine Folgeerscheinung der Religion, sondern ihr
auch hinsichtlich ihrer transzendentalen Begriindung gleich.

Laut Arbogast Schmitt lassen sich politische Mythen auch als ein ,,System reak-
tionirer Symbole“'% begreifen, mit welchem die Stabilisierung von Strukturen und
deren Immunisierung gegen Kritik oder Reform erzielt wird, indem sie Herrschaft,
Privilegien oder Besitz legitimieren.'” Reinhard Brandt wendet allerdings ein, dass
auch das Umgekehrte der Fall sei. Mythen wiirden , nicht nur eine einheitliche Praxis

«108

in festen Strukturen priformieren, sondern auch Dissense artikulieren“™*, sowie zu

101  Bakunin1973aund1973b
102 Bakunin1973a, 214

103 Vgl. Meier1995,11

104 Schmitt1934, 49

105 Vgl. ebd.

106 Schmitt 2004, 57

107 Vgl. Brandt 2004, 11

108 Ebd.

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 Die Sakularisierung des Exodus

einer erneuten ,,Etablierung von Herrschaft und deren Institutionen eingesetzt wer-
den.“!® So seien der 14. Juli 1789 und die Erstiirmung der Bastille zum ,, Griindungs-
mythos des neuen Staats stilisiert*!*°

Im Gegensatz dazu stellen Mythen des Dissenses, wie Jan Assmann argumen-

worden.

tiert, die ,, Defizienz-Erfahrungen“'" der Gegenwart einem mythischen heroischen
Zeitalter gegentiiber. Sie heben ,das Fehlende, Verschwundene, Verlorene, an den
Rand Gedringte hervor“', wodurch sie das Gegenwirtige relativieren. In beson-
ders ernsten Situationen konnten solche Mythen revolutionir wirken. Das heroische
Zeitalter werde dann zur Utopie stilisiert, ,,auf die es hinzuleben und hinzuarbeiten
gilt.“® So hitten auch die nationalistischen Bewegungen des 18. und 19. Jahrhun-
derts Traditionen und Folklore kodifiziert, um einen ,,wieder herbeizufithrenden Zu-
stand[]“™™ zu konstruieren.

Auch auf den Exodus-Mythos haben sich radikale und revolutionire Bewegun-
gen immer wieder bezogen'”
gedeutet. In diesem Sinn stellt das semantische Geriist des Exodus — die Verneinung
der dgyptischen Knechtschaft und die Verurteilung einer despotischen Ordnung, die
Stiftung neuer Gesetze und Eroberung des Gelobten Landes — eine Archetypik pro-

und ihn im Sinne Assmanns als Mythos des Dissens

gressiver Mythologie dar.

3.3 Die Geschichtsphilosophie des Exodus
3.3.1 Titanen des Fortschritts

Als Geschichte im Sinne von Historie werden Ereignisse bezeichnet, die vorbei
und trotzdem fiir das Leben in der Gegenwart von Bedeutung sind. Sie spannen den
Menschen, die sie aufbewahren und sie sich gegenseitig erzihlen, einen zeitlichen
Horizont auf, der tiber die aktuellen Sachverhalte und die Sorge um die Zukunft
hinausgeht. Welcher Horizont sich eréffnet, hingt davon ab, welche vergangenen
Ereignisse oder Vorginge Ahnlichkeiten mit der Gegenwart aufweisen. In welchem

109 Ebd.

110 Ebd.

111 Assmann1992,52
12 Ebd.

13 Ebd., 53

114  Ebd.,55

15 Vgl. Walzer1995

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 55

Licht diese Vergangenheit erscheint, hingt von den Macht-Interessen und den Sinn-
Sehnsiichten derjenigen ab, die sie erzihlen.

Ob die Menschen in der Geschichte Kontinuititen oder Briiche, Entwicklung
oder Verfall, hinreichende oder notwendige Ursachen, Freiheit oder Zwang erken-
nen, istdurch geschichtsphilosophische Anschauungen mitbestimmt. Die Geschichts-
philosophie ist wiederum ein Teilbereich der Philosophie und mit Aussagen der An-
thropologie, der Erdwissenschaften und der Ontologie verkniipft. Geschichtsphilo-
sophische Theorien enthalten daher auch immer eine Reihe von Annahmen iiber das
Wesen des Menschen, der Natur und des Werdens.

Der Exodus-Mythos schligt bestimmte Antworten auf diese Fragen vor. Er stif-
tet dadurch eine oder auch mehrere bestimmte Identititen, die neben anderen mog-
lichen Identititen innerhalb einer Pluralitit sich gegenseitig ausschlieflender oder
auch miteinander widerspruchsfrei kompatibler Identititen koexistieren. Wie alle
grofden geschichtsphilosophischen Erzahlungen beinhaltet der Exodus eine ganze
Reihe von normativen Beispielen, durch die sich vorbildlich zeigt, was richtig und
was falsch ist. Auf diese Art transportiert und stimuliert der Mythos moralische Uber-
zeugungen, die nicht aus dem reinen Verstandesgebrauch und auch nicht aus eige-
ner Erfahrung als richtig erkannt werden."®

Mit dem Exodus-Mythos ist die Formulierung einer wesentlichen philosophi-
schen Frage verbunden, der Frage nach der Geschichtlichkeit menschlicher Exis-
tenz. Der Exodus-Mythos ist ein geschichtsphilosophisches Werk, da in ihm iiber
Geschichte, iiber Vergangenheit, Herkunft, Gegenwart und Zukunft reflektiert wird
und da er eine spezifische Ordnung der Zeit vornimmt und von anderen Ordnungen
abgrenzt. So unterscheidet sich die lineare Zukunftsorientierung der Zeitvorstellung
des Exodus radikal von der zyklischen Zeitvorstellung im alten Agypten, die sich an
natiirlichen Prozessen orientiert.

Aleida Assmann schreibt dahingehend in Ist die Zeit aus den Fugen?: , Fortschritt
bedeutete Aufbruch und Offnung der Zeit in Richtung auf eine unbekannte, aber
von vornherein immer schon positiv bewertete Zukunft.“'”” Der Mythos des Exodus
erzihlt von diesem Aufbruch. Woméglich ist er sogar, wie Assmann argumentiert,
der Ursprungsmythos der Geschichtsphilosophie des Fortschritts und des modernen
Zeitregimes. , Der Urknall der Modernisierung vollzog sich mit dem Bruch des jiidi-
schen Monotheismus und seinem Auszug (Exodus) aus der Welt der polytheistischen

Kulturen. “1®

116 Vgl. Schloflberger 2013, 21f
117 Assmann 2013, 62
118 Ebd., 94

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 Die Sikularisierung des Exodus

Die Bewegung durch Raum und Zeit wird im Exodus als moralischer und geisti-
ger Fortschritt gedeutet. Er begriindet insofern ein geschichtsphilosophisches Mo-
dell, das alternativ zur Revolution, verstanden als Wiederkehr einer glorifizierten
Vergangenheit, ein Fortschreiten durch die Zeit konzipiert. Eine entscheidende Neue-
rung dieses epochalen Einschnitts war der Riickzug der Gotter aus der Welt. Ass-
mann duflert sich dahingehend: ,, Der jiidisch monotheistische Gott residiert nicht
mehr in der Welt, sondern hat sich aus ihr in neue abstrakte Riume der Schrift, den
Kult, das Volk oder die Geschichte zuriickgezogen. Die Welt wurde dabei mit einem
Streich profan, entzaubert, objektiviert, materialisiert und der Verantwortung der
Menschen unterstellt. “*

Die Herkunft der modernen Idee des Fortschritts kann jedoch nicht auf einen
einzelnen Mythos reduziert werden. Im kulturellen Gedichtnis der Moderne befin-
den sich durchaus auch andere Mythen und Metaphern, die einer fortschreitenden
Geschichte zugeordnet werden kénnen. Im Folgenden werden exemplarisch ein My-
thos und eine Metapher erortert, die neben dem Exodus den mythischen Bodensatz
des Fortschritts bilden.

Prometheus wird von manchen als der erste Mensch angesehen, da er als der ers-
te gilt, der Geschichte hatte, weil erimstande war in die Zukunft zu schauen. Sein Bru-
der Epimetheus, der Nach-Sehende, dagegen war in der Geschichte, da er nur hinter
sich sah und wie Walter Benjamins Engel apathisch den unweigerlichen Ablauf der
Dinge beobachtete. Der Mythos von Prometheus erkennt in der Auflehnung gegen
die Geschichte, auch wenn sie unvermeidbar erscheint, die Anfinge der menschli-
chen Freiheit. Dieses Trotzdem des Prometheus, der sein qualvolles Schicksal am
Kaukasus voraussieht, 1ost beim Gotterboten Hermes zwar nur verachtendes Gelich-
ter aus, Menschen ermutigt es aber, sich der Freiheit zu bedienen, die Natur und die
Geschichte nach ihren Vorstellungen zu gestalten.™

Dieser griechische Kulturgriindungsmythos weist bestimmte strukturelle Ge-
meinsamkeiten mit dem Griindungsmythos des Judentums, dem Exodus, auf. Der
Auszug der Israeliten ist in einem gewissen Sinne ein Auszug aus der Geschichte, da
er erzihlt, wie Menschen aus eigener Kraft und in Ablehnung ihrer Vergangenheit
ein neues Leben wihlen.

Diese Vorstellung der Geschichte fufdt damit auf einer Tradition und einer Geis-
teshaltung, die, vermittelt durch die Mythen des Exodus und des Prometheus, bis in
die heutige Zeit Geltung hat. Diese Mythen erwecken auch in der Moderne in Men-
schen noch die Kraft, sich gegen einen automatischen oder determinierten Prozess
der Geschichte aufzulehnen und Geschichte als offen fiir Neues zu begreifen. Albert

119 Ebd.
120 Vgl. Aischylos 1986

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 57

Camus hat dieses Bekenntnis zur Freiheit als empathische Aufforderung, sich der
Geworfenheit entgegenzustellen, aus der Geschichte auszusteigen und sich gegen
das Schicksal aufzulehnen, formuliert:

,,Sie wissen, dafs es keine blinde Gerechtigkeit gibt, dafd die Geschichte nicht vorher-
sehen kann, und dafs man folglich ihre Gerechtigkeit zuriickweisen muf3, um sie, so-
weit moglich, durch die Gerechtigkeit des Ceistes zu ersetzen. In diesem Sinne kehrt
Prometheus in unserem Jahrhundert wieder.“'*'

Der Begriff des Fortschritts wurde auch von dem Bild geprigt, auf den Schultern von
Riesen zu stehen. Diese Metapher wird im 12. Jahrhundert vom Scholastiker Bern-
hard von Chartres verwendet: wir wiirden wie Zwerge auf den Schultern von Rie-
sen sitzen und mehr sehen konnen als diese, jedoch nicht, weil wir schirfere Augen
hitten, sondern nur dank der Riesen, die uns in die Héhe heben, wo wir eine bes-
sere Sicht hitten.'”* Auch Isaac Newton hat sich dieser Metapher bedient, um die
Fortschrittlichkeit seiner eigenen Theorien hervorzuheben, ohne die Uberlieferun-
genvorangegangener Generationen, auf denen diese aufbauen, zu entwiirdigen. Fiir
Aleida Assmann driickt dieses Bild die ,, permanente Uberbietung des Alten bei dank-

«l123

barer Anerkennung dieser fundierenden Grundlagen aus, eine Einstellung, die

«l124

ein ,systematisches und kompetitives Fortschreiten tiberhaupt erst“*** ermégliche.

3.3.2 Die Vergangenheitim Dienst der Zukunft

Im ,, Zeitregime der Moderne“'*

wiirde dagegen, so Aleida Assmann, die ,empa-
thische Orientierung auf die Zukunft [...] mit einer Entwertung von Vergangenheit

und Tradition“'* einhergehen. Allerdings sei auch schon im Christentum eine dhn-

«l127

liche , kulturzerstérerische Radikalitit“™’ angelegt. Im Lukasevangelium finde sich

beispielsweise folgende Erzihlung:

,Zueinem anderen sagte er: Folge mir nach! Der erwiderte: Lass mich zuerst heimge-
hen und meinen Vater begraben. Jesus sagte zu ihm: Lass die Toten ihre Toten begra-
ben; duaber geh und verkiinde das Reich Cottes! wieder ein anderer sagte: Ich will dir

121 Camus1954,77

122 Vgl. Assmann 2013, 59
123 Ebd,, 61

124 Ebd.

125 Ebd., 92

126 Ebd.

127 Ebd., 97

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 Die Sikularisierung des Exodus

nachfolgen, Herr. Zuvoraber lass mich von meiner Familie Abschied nehmen. Jesus er-
widerte ihm: Keiner, der die Hand an den Pflug gelegt hat und nochmals zuriickblickt,
taugt fiir das Reich Gottes.“'*®

Dem nichtunihnlich schreibt Karl Marx 1843 in einem Brief an Arnold Ruge ,, Lass die
Toten ihre Toten begraben und beklagen. Dagegen ist es beneidenswert, die ersten
zu sein, die lebendig ins neue Leben eingehen; dies soll unser Los sein.“'*’

Diese radikale Orientierung an der Zukunft sei, wie der Literaturkritiker Leslie
Fiedler betont, auch ein wesentliches Merkmal der Vereinigten Staaten von Ameri-
ka. , Als Amerikaner sind wir Bewohner einer gemeinsamen Utopie und nicht einer
gemeinsamen Geschichte.“*° Der amerikanische Traum eines fiir alle méglichen so-
zialen Aufstiegs war, wie Assmann schreibt, ,,ein mobilisierendes nationales Narra-
tiv, das die Umstellung von Herkunft auf Zukunft zu einem mobilisierenden Wert

«l

und Ziel machte.“*" Ende der 1980er Jahre kam es, wie Assmann ausfiihrt, jedoch zu

einer Wende im Zeitregime der Moderne.

,,Auf den Impuls des Vergessens im Namen der Zukunft folgte ein starkes Interes-
se an der Vergangenheit [...] Mit der Umperspektivierung von Zukunft auf Herkunft
pragten sich im grofien Schmelztiegel der amerikanischen Kultur wieder die unsicht-
bar gemachten Konturen von ethnischen Identitdten, Gruppenloyalititen und Min-
derheiten aus, die offensichtlich nicht ganz verschwunden waren und nun rekonstru-
iert und mit einer geradezu explosiven Kraft eingefordert wurden.“'*?

Wenn das Werden als verursacht, aber als zwecklos angesehen wird, steht die Ver-
gangenheit im Zentrum der Weltbetrachtung. Die Gefahr dabei besteht darin, die
Geschichte zu verabsolutieren, indem das Vergangene als das einzig Mogliche ange-
sehen wird. Aus diesem Grund interessieren sich auch Walter Benjamin und Michel
Foucault nicht fiir Geschichte, wie sie gewesen ist, sondern fir die Relevanz der Ver-
gangenheit fiir die Gegenwart.*

,,Vergangenes historisch artikulieren heif3t nicht, es erkennen wie es denn eigentlich
gewesen ist. Es heifdt, sich einer Erinnerung bemachtigen, wie sie im Augenblick einer
Gefahraufblitzt.“™*

128 Lukas 9,51-62. Zit. nach Assmann 2013, 97
129 Zit. nach Assmann 2013, 92

130 Fiedler1988,73

131  Assmann 2013, 115

132 Ebd., 122

133 Vgl. Foucault 2008, 43

134 Benjamin 2011, 959

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 59

Geschichtsschreiber miissten daher eine Vergangenheit wiedervergegenwirtigen,
die hinter die konformistische Geschichtsschreibung blickt und im Stande wire ,,im
Vergangenen den Funken der Hoffnung anzufachen.“® Normalerweise ist die Ge-
schichte eines Sieges zugleich die Geschichte von ,,Grauen®, ,,Fron* und ,,Barba-
rei.“*® Deshalb miisse diese Geschichte ,,gegen den Strich“**’ gebiirstet werden, um
einen ,,Begriff von der Geschichte“"*® zu entwickeln, der sowohl der ,, Tradition der
Unterdriickten“" als auch den Erfordernissen der Gegenwart entspreche.
3.3.3 Exodus als Revolutionsmetapher

Aus diesem Grund wurde der Exodus-Mythos von verschiedensten revolutioni-
ren Bewegungen herangezogen, um ihre Ideale und Pline in eine begriindende Tra-
dition und einen motivierenden tiberzeitlichen Horizont zu stellen. So schépften bei-
spielsweise die amerikanischen Revolutionire aus der Aeneis und dem Pentateuch, vor
allem aber aus dem Buch Exodus, um ihr Zeitgeschehen zu konzeptualisieren und ihr
Vorgehen zu propagieren.'*® Der Exodus war die perfekte Metapher fiir den Auszug
aus dem alten Europa in das gelobte Land der neuen Welt. Dietrich Harth konsta-
tiert in Revolution und Mythos: Sieben Thesen zur Genesis und Geltung zweier Grundbegriffe
historischen Denkens dahingehend: ,, Die Stationen, die der Mythos erzihlt — Auszug
aus der Despotie, Ankunft im Gelobten Land, Kampf in der Wiiste und Politik des
Neuen Bundes -, liefern geradezu ein Handlungsmodell fiir den Ablauf revolutioni-
rer Prozesse.“'! Revolutionen wilzen zwar bestehende Ordnungen, Weltbilder oder
Staatsformen um, tun dies aber nicht, um etwas noch nie Dagewesenes auszupro-
bieren, sondern indem sie auf eine Wiederholung einer anderen alten Ordnung als
Zweck verweisen. In diesem Sinn griffen Revolutionire auf Geschichten und auf My-
then zuriick, um ihr vehementes Vorgehen und ihre radikalen Ziele zu begriinden.

Der Bezug auf Mythen und Geschichte sakralisiert den jeweiligen historischen
Moment als Wiederholung von im kulturellen Gedichtnis gespeicherten triumpha-
len Ereignissen. Die Wiederholung nimmt im mythischen Denken eine bedeuten-
de Rolle ein. Die rituelle Wiederholung der mythischen Geburt von Welt oder Zivi-
lisation kann, so der Religionsphilosoph Mircea Eliade, gleichsam als Regeneration

135 Ebd.

136 Ebd.

137 Ebd.

138 Ebd.

139  Ebd.

140 Vgl.Harth1992,19
141 Ebd., 20

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 Die Sakularisierung des Exodus

verstanden werden, die zum Zweck einer Rettung oder eines Neuanfangs, wie etwa
einer Thronbesteigung inszeniert wird. Der Kranke oder der Konig muss an den An-
fang zuriickgehen, um eine mythische Reinigung und Heilung zu erfahren.**

In diesem Sinn schreibt auch Hannah Arendt in Uber die Revolution, die ,,Ur-
sprungslegenden der biblischen wie der klassischen Tradition“!* hitten ,,unzihli-
ge Jahrhunderte im Gedichtnis der Menschen iiberlebt“*** und wiirden , mit jener
Kraft, die dem menschlichen Denken in den seltenen Augenblicken eignet, wenn es
ihm gelingt, in zwingend iiberzeugenden Metaphern zu sprechen oder in weithin

anwendbaren Geschichten“!¥

mit revolutionirem Pathos aufgegriffen werden.

Der Diskurs der Revolution, ihre Mythen, Illusionen, Ideologien, Symbole und
Imaginationen sind deshalb, wie Harth folgert, ,,genauso wichtig wie die politischen
Ereignisse selbst, wenn nicht sogar wichtiger.“!*¢ Mythen verschrinken Worte und
Taten. Sie sind Geschichten, die nicht nur erinnert, sondern auch in gewisser Weise
rituell wiederholt und ausagiert werden. Folgerichtig ldsst Georg Biichner in Dantons
Tod St. Just sagen: ,Jedes Glied dieses in der Wirklichkeit angewandten Satzes hat
seine Menschen getétet. “™*’

Exemplarisch kann diese Bedeutung des Mythos fiir die Revolution anhand der
Franzosischen Revolution gezeigt werden. So stellt Dietrich Harth fest, dass wih-
rend der ,, Vollendung jener Aufklirung [...], die es darauf angelegt hatte, die Gegen-
wart von der mythischen Prisenz zu befreien®, stetig ,,auf den symbolischen Text

«M8 yerwiesen wurde. Die franzosischen Revolutionire

der altromischen Republik
verklirten das antike Rom als mythischen Ursprung von republikanischer Rechts-
staatlichkeit und als Inbegriff einer Freiheit und Gerechtigkeit erméglichenden Ord-
nung. Walter Benjamin hat diese Wiedervergegenwirtigung der romischen Antike
wihrend der franzésischen Revolution in seinen Thesen Uber den Begriff der Geschichte

als , Tigersprung ins Vergangene“* bezeichnet:

,,S0 war fiir Robespierre das antike Rom eine mit Jetztzeit geladene Vergangenbheit,
die eraus dem Kontinuum der Geschichte heraussprengte. Die franzésische Revoluti-
on verstand sich als ein wiedergekehrtes Rom. Sie zitierte das alte Rom genau so wie

142 Vgl. Eliade 1957, 75
143 Arendt1963, 21

144 Ebd.

145 Ebd.

146 Harth1992,24

147 Blchner2007, 46
148 Harth1992,10

149 Benjamin 2011, 964

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Der Logos des Mythos 61

die Mode eine vergangene Tracht zitiert. Die Mode hat die Witterung fiir das Aktuelle,
woimmeressichim Dickicht des Einst bewegt. Sieistder Tigersprungins Vergangene.

Nur findet er in einer Arena statt, in der die herrschende Klasse kommandiert.“™°

Eine durch wissenschaftliche Methoden von Ideologien und Mythen gereinigte Ge-
schichte wiirde den Zirkustiger aber, wie Benjamin hofft, in die freie Wildbahn zu-
riickkehren lassen. ,,Derselbe Sprung unter dem freien Himmel der Geschichte ist
der dialektische als den Marx die Revolution begriffen hat. «I1 jedoch verklirte auch
die Oktoberrevolution ihre Anfinge, indem sie sich auf die Franzdsische Revolution
bezog, um die notwendigen Verinderungen zu begriinden.

Die Franzésische Revolution erlitt in diesem Sinn dasselbe Schicksal wie die Ro-
mische Republik und wurde zum prominentesten und immer wiederkehrenden Re-
ferenzpunkt radikaler gesellschaftlicher Verinderungen. Frangois Furet warnt da-
her, dass die Erinnerung an sie aus ihr gleichsam ein Furcht und Verehrung hervor-
rufendes, sakrales Symbol mache.” So kénne eine Ausnahmesituation' herbeige-
fithrt werden, in der alles — selbst das, was in Friedenszeiten fiir unméglich und un-
menschlich angesehen wird - legitim erscheine. Auch Arendt kritisiert diese Mythi-
fizierung radikaler Verinderungen. Sie meint, der Mythos wiirde die Revolution zu
einer notwendigen naturgesetzlichen Kraft erkliren. Dabei wiirde ,,die Revolution
von dem Unheil des Genarrtwerdens befallen, dem die Freiheit zur Notwendigkeit
wird und die Erfahrung des Handelns und Griindens untergeht in dem Gefiihl einer
furchtbaren Ohnmacht.“** Der Mythos der Revolution pervertiert daher die Theorie
der Revolution und die Vorstellung der Freiheit verkehrt sich in die der Notwendig-
keit.

Wenn die im Exodus erzihlte Vorstellung einer méglichen kollektiven Befreiung
aus Unterdriickung durch die Konstituierung einer neuen Gemeinschaft nicht als tri-
umphaler Mythos erinnert werden soll, der emanzipatorisches Streben nicht befér-
dert, sondern behindert, muss dieser Mythos mit Psychologie, Ironie und Vernunft
sikularisiert, seine problematischen Seiten offengelegt und seine Botschaft aus ei-
ner zeitgemifien Perspektive neu gedeutet werden.

150 Ebd.

151  Ebd.

152 Vgl. Furet 1980, 13f

153 Caillois bestimmtsie ,,als heilige Zeit, als Periode der Epiphanie des Gottlichen“ (Caillois 1988,
229).

154  Arendt1963,72

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2028, 02:41:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

