184 I1. Begriffe und Theorien

(313

bildet fur das Individuum die ,Krise der Identitit’. (Hall 1994:
180f.) In dieser Krise mag der Wandel selbst mitunter als das neue
Kontinuierliche erscheinen, als eine bestindige Trans-Formation des
Gewohnten.

5. Zeichen: Symbol und Ritual

Dal} der Mensch ein animal symbolicum sei, lehrt uns heute vielleicht
nicht mehr das humanistische Bildungsgut der Lateinstunde, dafiir
tun dies um so intensiver die Reklamebilder der Alltagswelt. Mit der
asthetischen und semantischen Reduktion ihrer Botschaften auf we-
nige signifikante Zeichen und Gesten bestitigen sie uns, daf3
menschliche Welten stets Zeichen- und Symbolwelten waren und
sind. Symbole und Rituale fungieren — um die Computersprache zu
benutzen — als die ,,Steuerzeichen® unserer Kultur. Sie bilden die
groBen Verstindigungskodes sozialer Beziehungen, wobei die Sym-
bole gewissermaflen den Bedeutungskode reprisentieren, die Rituale
dagegen den Handlungskode. Und es gibt eine weitverbreitete Auf-
fassung, die man in dieser Radikalitit allerdings nicht teilen muf,
wonach die Kulturwissenschaften sich ausschlieBlich der Beschrei-
bung und Interpretation dieser menschlichen Zeichensysteme zu
widmen haben.

Etymologisch betrachtet, stammt unser moderner Symbolbegriff
vom griechischen Wort symballein ab, das ,,zusammenfligen®, ,,zu-
sammenwerfen bedeutet. In der griechischen Mythologie steht dies
als Sinnbild fiir ein Zusammenfligen von zwei Teilen, die einst eins
waren, jedoch getrennt worden sind. Es ist das Motiv der Miinze
oder Schale, die in zwei Teile zerbrochen wird, um nach einer mog-
licherweise langen Trennung als untriigliches Erkennungszeichen der
Identitit des Triger oder Uberbringers zu dienen. Der Begriff Ritual
wiederum ist vom lateinischen ritus abgeleitet, meint also einen
»Brauch® im Sinne eines prizise geformten und tradierten Verhal-
tensmusters, enthilt aber auch die Bedeutung von ,,In-Gebrauch-
Sein®. Beide Begrifte bezichen sich wohl urspriinglich auf eine reli-
giose Grundtextur der Kultur, in deren Webmustern bestimmte kul-
tische Zeichen und Bereiche markiert waren, die eine zentrale Rolle
spielten fiir das soziale Selbstverstindnis und die Weltbilder von
Menschengruppen. Religids meint in diesem Sinne weniger Glau-
bensformen als vielmehr ein weltzugewandtes Werte- und Ord-
nungssystem, das Respekt vor den Regeln sozialen Zusammenlebens
vermittelte und diese zum Kern des gesellschaftlichen Konsensus er-
klarte: zu etwas Heiligem, zum hochsten sozialen Wert. Um diesen
Respekt und damit letztlich Gesellschaft zu sichern, dienten solche

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

5. Zeichen: Symbol und Ritual 185

religiosen Kulte der feierlichen Bestitigung solcher Ubereinkiinfte,
wobel Symbole als verkorpernde Zeichen wirkten und Rituale als
verbindende Handlungen. Symbol und Ritual als kultische Elemente
beschworen insofern communitas, Gemeinschaft.

Wie jede andere Religionsgeschichte bietet dafiir auch die christli-
che zahllose einschligige Beispiele: das Kreuz etwa als ,,Zeichen
Gottes™ und damit als Symbol der christlichen ,,Weltanschauungsge-
meinschaft” oder der Gottesdienst als rituelle, kollektive Bestitigung
der Giiltigkeit dieses Symbols und dariiber hinausweisend der christ-
lichen Ethik und Moral. So wurde das Kreuzzeichen zum gegenseiti-
gen Identifikationssymbol der ,,Christenmenschen®; Orte unter dem
Kreuz wie Kirchen und Friedhofe bildeten tabuisierte Schutzriume
fir Arme und Verfolgte; politische und wirtschaftliche Geschifte
wurden durch rituelle Handlungen unter dem Kreuz bezeugt, also
durch das Symbol bekriftigt und geschiitzt. Ahnliche Funktionen
von Symbol und Ritual galten wohl fiir alle religiosen Kulturen. Da-
her lag es zum Beispiel fiir die Volkerkunde stets nahe, sich schwer-
punktmifig mit religiosen und magischen Praktiken in unterschied-
lichen Gesellschaften zu beschiftigen, da sich hier erhellende Auf-
schliisse tiber soziale Weltbilder, symbolische Tabus und kulturelle
Ordnungen finden lassen muBten.* Aber auch die symbolische Be-
deutung und rituelle Funktion von Geschenk und Gabe etwa — als
eine ,,Pflicht des Gebens und Nehmens* — wurde in ,,archaischen®
Gesellschaften immer als ein zentrales Religions- und Loyalititsprin-
zip betrachtet.®

Zeichentheorien

Die Verwendung von Symbolen und Ritualen hat sich allerdings
frith schon aus diesem engeren religiosen Ursprungsbereich gelost.
Auch die Grenzen ihres zweiten klassischen Anwendungsbereichs,
jenem von Macht und Herrschaft, hat sie lingst tiberschritten, in
dem Symbole und Rituale wesentliche Insignien politischer Herr-
schaftsbestitigung bildeten. Symbole und Rituale sind in der moder-
nen Welt inzwischen stindige Begleiter, ja Gestalter des Alltagslebens
geworden. Dabeil wird man nicht sagen konnen, dal} sie sich in den
Alltag ausgebreitet haben. Vielmehr hat sich offenbar unser Symbol-
und Ritualverstindnis so erweitert, dafl wir es inzwischen auf vielfil-
tige kodifizierte Interaktionsregelungen anwenden, wenn sie nur
eine gewisse Zeichenhaftigkeit und Formenfestigkeit aufweisen (Bu-
kow 1984; Goffman 1991). Dal} damit eine Tendenz besteht, fast alles
von der Arbeit bis zur Freizeit, vom Essen bis zur Liebe in symboli-
schen und rituellen Handlungen gefa3t zu sehen, birgt natiirlich die
Gefahr einer Entwertung der analytischen Aussagekraft dieser Begrif-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
tersagt, im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

186 I1. Begriffe und Theorien

te in sich. Gleichwohl ist damit der Erkenntnis Rechnung getragen,
daf3 Kultur in ihrer Mikroorganisation tatsichlich symbolisch und ri-
tuell durchformt ist, dal3 es stets um jenen hochdifferenzierten Kode
von Zeichen, Mustern und Bedeutungen geht, der im Alltagsleben
umstandliche Handlungen und Erklirungen auf ihr Wesentliches re-
duzieren hilft.**

So I4Bt sich Kultur als ein expressives Zeichen- und Bedeutungssy-
stem charakterisieren, in dem die Symbole und Rituale wie Compu-
terchips wirken, die jeweils eine komplette Informationsdatei in sich
speichern. Umgekehrt weist jede soziale Handlung bei genauerer
Betrachtung ihrer kulturellen Formgestaltung eine Vielzahl kleinster
Zeichen und Muster auf, deren komplexe Bedeutungshaftigkeit wir
meist erst dann erkennen, wenn wir sie nicht verstehen, wenn sie
uns nicht ,,selbstverstindlich®, sondern ,,fremd* ist. Das kulturell An-
dere wird uns gerade in solchen Situationen und an solchen Orten
deutlich, wo wir den kulturellen Kode von Symbolen und Ritualen
nicht entschliisseln, also auch nicht selbst befolgen konnen: bei Be-
griifungen, bei Mahlzeiten, bei feierlichen Anldssen, bei religiosen
Zeremonien in unvertrauten kulturellen Zusammenhingen. Und
diese Erfahrung eines Andersseins tritt keineswegs nur beim Kontakt
mit Menschen aus fernen Lindern auf, sondern kann uns bereits
beim Betreten des ,,falschen® Lokals, Geschifts oder Horsaals gleich
um die Ecke betreffen oder in der Beziehung zwischen den Ge-
schlechtern.

Das Spektrum dieser vielfiltigen Kulturzeichen ist daher lingst in
eine generelle Zeichentheorie eingebunden, in die Semiotik, die sich
vor allem mit sprachlichen, bildlichen und gestischen Zeichen be-
schiftigt und die — zuriickgreifend auf Arbeiten etwa des englischen
Philosophen John Locke (1632—1704) oder des Schweizer Sprachwis-
senschaftlers Ferdinand de Saussure (1857-1913) — bereits nach der
Jahrhundertwende entwickelt wurde. Ausgehend von linguistischen,
d.h. sprachwissenschaftlichen Uberlegungen, entwarf man eine logi-
sche Systematik der Zeichen, die sich in drei Dimensionen gliedern
lieB3: in die Syntax als die Beziehung sprachlicher Zeichen zueinan-
der, in die Semantik als Beziehung zwischen den sprachlichen Zei-
chen und dem gemeinten Objekt sowie in die Pragmatik als Bezie-
hung zwischen Sprecher und Horer bzw. Leser oder Betrachter.*

Schon aus dieser Systematik wird deutlich, da} es in der Semiotik
stets um Bezeichnungen und Beziehungen geht, um Benennungen
und Bedeutungen, um die Regeln einer Interpretation des Geschrie-
benen, Gesagten und Gemeinten — damit also immer auch um Be-
schreibungsdimensionen und Deutungsprobleme von Kultur. Die ur-
spriinglich linguistischen Uberlegungen sind daher verallgemeinert
worden zu Theorien einer Kultursemiotik, einer Lehre von den Kul-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
tersagt, im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

5. Zeichen: Symbol und Ritual 187

turzeichen. Sie geht — sehr verkiirzt gesagt — davon aus, daf3 jedes
Wort, jeder Satz nicht nur den Gehalt des Gesagten, sondern dariiber
hinaus einen ,,Uberschu* an Bedeutetem enthilt, daB sich seine Se-
mantik also annihernd vollstindig nur tiber die ErschlieBung seines
Bedeutungskontextes verstehen 1it. So ist leicht nachvollziehbar,
daf} die simple Bemerkung ,,Heil3 heute!* in einem Universititssemi-
nar eine etwas andere Bedeutung besitzt als auf einer Baustelle. Selbst
wenn die Bemerkung an beiden Orten ohne jeden weiteren Zusatz
gewechselt worden sein sollte, verweist allein schon die unterschied-
liche physische und soziale Arbeitssituation auf unterschiedliche Se-
mantiken.

Der Kontext also verleiht spezifische Bedeutungen, denn die so-
zialen Rdume und die Zuhodrenden sind es, die dem Gesagten ihre
Deutungen hinzugeben: Sie horen den Satz bereits selbst ,,interpre-
tierend”. Diese Interpretationskontexte gestalten sich noch sehr viel
komplizierter, wenn es nicht um einen simplen Satz, sondern um ein
bereits bedeutungskomplexes Symbol und Ritual geht. Aufgabe der
Kultursemiotik ist es daher, diese Komplexitit zu entschliisseln, d.h.
die einzelnen Elemente eines Symbol- und Zeichensystems in ihrem
jeweiligen Bedeutungszusammenhang zu rekonstruieren und damit
gleichsam die Regeln der ,kulturellen Grammatik* offenzulegen.

Rites de passage

Man hat in der Volkerkunde wie in der Volkskunde immer wieder
versucht, Symbole und Rituale systematisch in Bedeutungsgruppen
oder Praxisfeldern zusammenzufassen, um einen besseren Uberblick
iber dieses komplizierte Formen- und Regelwerk der Kultur zu er-
halten.** Konsequent sind diese Uberlegungen nicht zu Ende gefiihrt
worden, weil die Welt der Symbole sich als zu vielfiltig und vice ver-
sa deren Zuordnung zu einem einzigen Zweck sich als zu einfiltig
erwiesen hat. Immerhin konnten einige dieser Gruppenbildungen
doch eine gewisse Plausibilitit erreichen, weil sie sehr nahe an kultu-
rellen Praxisformen konzipiert waren.*’

Ein solches Feld, auf das im Zusammenhang ethnologischer Sym-
bol- und Ritualforschung niher eingegangen werden mul, ist mit
der Uberschrift ,,Rituale des Ubergangs®, rites de passage, versehen.
Dieser Begriff ist wesentlich geprigt von dem franzosischen Ethno-
graphen Arnold van Gennep (1873-1957), der nicht als universitirer
Forscher, sondern als Ubersetzer und Journalist freiberuflich titig
war, dennoch als Mitbegriinder einer modernen franzosischen Eth-
nologie gelten muf3 (Chiva 1987: 31f.). Van Gennep beschiftigte sich
insbesondere mit ,,Grenzsituationen im Leben des einzelnen wie
der Gesellschaft, und er stie iiberall auf solche Grenzen und auf de-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschitzter inhal
tersagt, im i, 101 oo In Kl-Systemen. Ki-Modalen oder Generativen Sprachmodallen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

188 I1. Begriffe und Theorien

ren entsprechende Markierung in Form von Symbolen und Ritua-
len. Jahres- und Lebenszeiten, Wechsel zwischen Berufen, Schichten,
Religionen und Altersstufen setzen Grenzen, bedeuten Trennungen,
an denen sich etwas veriandert, etwas anderes oder Neues beginnt.
Damit Gesellschaft aber nicht nur aus solchen Grenzen besteht, miis-
sen Uberginge vorhanden sein, die den Wechsel und Wandel ermog-
lichen.

Van Genneps Hypothese lautet, daBl diese Uberginge gleichsam
die Schwachstellen aller Gesellschaften seien, weil Grenzen zugleich
auch Ordnung bedeuten. Wer Grenzen tiberschreitet, begibt sich aus
einer Ordnung heraus, mul3 also gleichzeitig in eine andere Ordnung
eingebunden werden, um nicht das gesellschaftliche Gesamtsystem
zu storen oder es zu zerstoren. Alle Gesellschaften versuchten daher,
diese Grenziiberschreitungen und Uberginge zu kontrollieren, in-
dem sie rituelle und symbolische Festlegungen trafen, wie das Verlas-
sen der alten und das Erreichen der neuen Position zu bewerkstelli-
gen sei. Es sind die rites de passage, die diesen Wechsel regeln — seien
es lebensgeschichtliche oder soziale Wechsel. Sie steuern die Modali-
titen der Verinderung fiir den Betroftenen, sie bestimmen zugleich
aber auch die Modalititen des Umgangs damit fiir seine soziale Um-
gebung. ,,In jeder Gesellschaft besteht das Leben eines Individuums
darin, nacheinander von einer Altersstufe zur nachsten und von einer
Titigkeit zur anderen tiberzuwechseln. Wo immer zwischen Alters-
und Titigkeitsgruppen unterschieden wird, ist der Ubergang von ei-
ner Gruppe zur anderen von speziellen Handlungen begleitet, wie
sie etwa der Lehre bei unseren Handwerksberufen entsprechen. (...)
Jede Verinderung im Leben eines Individuums erfordert teils pro-
fane, teils sakrale Aktionen und Reaktionen, die reglementiert und
uberwacht werden miussen, damit die Gesellschaft als Ganzes weder
in Konflikt gerit, noch Schaden nimmt. Es ist das Leben selbst, das
die Uberginge von einer Gruppe zur anderen und von einer sozialen
Situation zu anderen notwendig macht. Das Leben eines Menschen
besteht somit in einer Folge von Etappen, deren End- und Anfangs-
phasen einander dhnlich sind: Geburt, soziale Pubertit, Elternschaft,
Aufstieg in eine hohere Klasse, Titigkeit, Spezialisierung. Zu jedem
dieser Ereignisse gehoren Zeremonien, deren Ziel identisch ist: Das
Individuum aus einer genau definierten Situation in eine andere,
ebenso genau definierte hintiberzuftihren.” (Gennep 1986: 15, 21)

So argumentiert van Gennep, in diesen Ritualen auch eine zykli-
sche, regenerative Erneuerungskraft aller Kulturen vermutend. Er
schligt daher vor, die allgemeine Kategorie der Ubergangsriten zu
untergliedern in Trennungsriten, Umwandlungsriten und Angliede-
rungsriten. Und er versucht neben den Funktionen auch die Formen
zu gliedern, nimlich in riumliche, soziale und biographische Uber-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

5. Zeichen: Symbol und Ritual 189

gangsriten. Mit diesen Modellen macht er deutlich, wie sehr diese
Rituale in der Tat Scharniere der kulturellen Funktionssysteme jeder
Gesellschaft sind, da sie das Individuum in seine soziale Bezugsgrup-
pe integrieren, den Umgang mit Gefithlen und Beziehungen regeln
und dadurch letztlich Identitit sichern. Den Sinn seiner Einteilungen
macht er am Beispiel der Heirat deutlich: ,,Die Heirat stellt den
wichtigsten Ubergang von einer sozialen Kategorie zur anderen dar,
weil sie — fur einen Ehepartner zumindest — einen Familien-, Klan-,
Dorf- oder Stammeswechsel zur Folge hat. Manchmal bezieht das
frisch verheiratete Paar auch ein neues Haus. Ein solcher Wohnorts-
wechsel wird in den Hochzeitszeremonien durch Trennungsriten
zum Ausdruck gebracht, die hauptsichlich auf den riumlichen Uber-
gang Bezug nehmen. Da so viele Gruppen von der sozialen Vereini-
gung zweier ihrer Mitglieder betroffen sind, ist es andererseits ver-
stindlich, daB die Ubergangszeit hier eine besondere Bedeutung er-
langt. Sie wird gewohnlich als Verlobungszeit bezeichnet. Bei einer
Vielzahl von Volkern bildet die Verlobung einen besonderen und
selbstindigen Teil der Hochzeitszeremonien. Sie umfaBt Trennungs-
und Schwellen- bzw. Umwandlungsriten und endet mit Riten, die
entweder eine vorliufige Angliederung an die neue Umwelt oder
eine Trennung von der selbstindigen Ubergangsphase gewihrleisten.
Dann folgen die Hochzeitszeremonien, die hauptsichlich aus Riten
bestehen, die endgiiltig an die neue Umgebung angliedern.” (Gen-
nep 1986: 114f.)

Van Genneps Beschreibung dieser dreistufigen Heiratsriten ent-
spricht wohl nicht mehr in jeder Hinsicht heute giiltiger Praxis.
Doch lassen sich Restformen dieser rituellen und symbolischen Re-
geln durchaus noch im Ablauf moderner Hochzeitsfeiern erkennen,
vor allem dort, wo in einem entsprechend engen verwandtschaftli-
chen, freundschaftlichen oder nachbarschaftlichen Umfeld das Zere-
monielle geférdert und betont wird. Denn in ,,starken® Beziehungs-
systemen werden Rituale meist auch deshalb aktiver tiberliefert und
intensiver praktiziert, weil sie diese Beziehungssysteme ihrerseits
wiederum stirken.

Ahnlich verhilt es sich mit einem zweiten Typus, den van Gennep
in seinen Studien unter dem Begrift der Initiationsriten vorstellt, also
der rituellen Einfihrung in neue Alters- oder Berufsrollen. Er ver-
weist dabei vor allem auf das Beispiel afrikanischer Gesellschaften, in
denen — teils bis heute — die rituelle Einfithrung junger Frauen und
Minner in den Erwachsenenstatus verbunden ist mit korperlichen
und seelischen Priifungen wie Fastenzeiten, Gemeinschaftsritualen
oder der inzwischen vieldiskutierten Beschneidung der Sexualorgane
(Douglas 1986). Auch diese gemeinsame rituelle Bewiltigung eines
Rollenwechsels in einer Alterskohorte findet bei uns noch in modifi-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

190 I1. Begriffe und Theorien

zierter Form ihre Entsprechungen etwa in den rituellen Aufnahme-
verfahren minnlicher Jugendgruppen. Mutproben, rituelles Trinken,
das Tragen von Gruppenabzeichen und auch Gewaltriten verkorpern
in diesen Peer-group-Strukturen iiberlieferte, zum Teil selbst entwor-
fene Initiationsriten, die ein ,,Gemeinschattsgefiihl® symbolisch si-
gnalisieren wie emotional herstellen sollen.

Das bereits erwihnte Center for Contemporary Cultural Studies in
Birmingham hat seine Cultural Studies in den siebziger Jahren auf
diese modernen Jugendriten konzentriert, um daran zu analysieren,
wie in einer modernen Gesellschaft Prozesse der sozialen Gruppen-
bildung, aber auch der Klassenabgrenzung symbolisch und rituell
strukturiert sind (Clarke u.a. 1979). In der Tat weist gerade die heuti-
ge Jugendkultur eine extreme Vielfalt der Mode- und Musikrichtun-
gen, der Sport- und Freizeitstile auf, in denen sich 4sthetische Praxis
als sozial hochdifferenziert, symbolisch geformt und rituell organisiert
erweist. Frisuren, Piercing, Titowierungen, Abzeichen, Schuhe,
Kleidungsmarken verraten dem Eingeweihten genau, welche Grup-
penzuordnung damit beabsichtigt ist. Es ist ein permanenter Prozel3
des Sich-Zuordnens und Sich-Abgrenzens, der offenbar in immer
schnelleren Rhythmen und Wechseln erfolgt. Und weil sie nicht nur
die eigene Gruppensymbolik kennen, sondern auch die der anderen,
sind manche der Jugendlichen gewil} bessere ethnographische Kenner
dieser Szene, als es die meisten professionellen Jugendkulturforscher
je sein konnen. Gerade in ihrer extremen Ausdifferenzierung er-
scheint die Praxis der symbolischen Gruppenstilisierung als ein typi-
sches Phinomen der Moderne. Dabei handelt es sich aber — mit van
Gennep — um eines der iltesten Muster kultureller Selbststilisierung
und Abgrenzung, das quer durch die Kulturen und Zeiten auftritt.

Symbolisches Krisenmanagement

Van Genneps Uberlegungen zu den rites de passage sind heute nicht
unumstritten, weil seine Theorie von einer Art Naturgesetzlichkeit
dieser besonderen Ritualform ausgeht und sie als symbolische Struk-
tur kultureller Praxis vielfach aus ihren sozialen Kontexten heraus-
16st. Auch erfahren wir wenig tiber soziale Wandlungsprozesse, daftir
um so mehr iiber oft recht unbesehen behauptete Gemeinschafts-
und Gruppenidentititen. Dennoch bleiben van Genneps generelle
Beobachtungen der ,,Schwellensituationen® als Prozesse sozialer Des-
integration und einer nachfolgenden Reintegration durch ,,Uber-
gangsriten® als kulturelle Bewiltigungsstrategien von zentraler Be-
deutung auch fiir moderne Lebenswelten.*®

Diese Uberlegungen aufgreifend, hat der englische Sozialanthro-
pologe Victor Turner seit den 1960er Jahren versucht, van Genneps

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

5. Zeichen: Symbol und Ritual 191

Theorien insofern weiterzuentwickeln, als er die Problematik der
Ubergangssituationen und Ubergangsriten auf ganze Gesellschaften
anwendet. Er fragt danach, wie Gesellschaften in Umbruchs- und
Krisensituationen diesen Ubergang kulturell organisieren, wie sie vor
allem die gefihrliche ,,mittlere Phase zwischen dem Verlassen des al-
ten Status und dem Erreichen der neuen Ordnung bewiltigen. Zur
Kennzeichnung dieser Situation benutzt er den Begrift der ,,.Limina-
litdt*, also der Schwellenhaftigkeit, in der dann eine ,,offene Gesell-
schaft® entsteht, die ihre neue Position erst suchen und finden muB.
Es ist ein Suchen nach neuen gemeinsamen Nennern, nach einem
Zustand der ,,Communitas®, also der Gemeinschaft, die sich in der
Suche nach neuen Horizonten herstellen soll. Initiatoren solcher
kommunitiren Prozesse sind in der europiischen Geschichte etwa re-
ligiose Ordensbewegungen oder politische Erneuerungsbewegungen.
Turner rechnet in der jlingsten Zeit auch soziale Bewegungen wie
Flower-Power oder Hippies dazu, die ebenfalls gesellschaftliche Er-
neuerung wollten und sie auch bewirkten. Zugleich sind diese Be-
wegungen Indikatoren fiir soziale Krisen, insofern sie der Gesell-
schaft deren Erstarrtheit deutlich machen und demgegentiber zur
Offnung und zur Suche auffordern. Suche aber bedeutet Orientie-
rungsprobleme, Unsicherheit, Angst. Deshalb entwickeln Gesell-
schaften in dieser Situation der ,,Liminalitit” ein besonders grofBes
Bediirfnis nach symbolischen und rituellen Orientierungszeichen,
die den neuen Weg bezeichnen, bestitigen und sichern und die da-
durch auch manche Markierung des alten Weges tiberdecken (Turner
1989b).

Turners Konzept ist nur ein Beispiel daftir, wie niitzlich ethnologi-
sche Theorien zur symbolischen und rituellen Struktur der Kultur
sein konnen, um gesellschaftliche Rahmensituationen und kulturelle
Praktiken in einen analytischen Zusammenhang zu bringen. Dazu
lieBe sich eine ganze Reihe anderer einschligiger Theorien nennen,
die mit Namen wie dem des amerikanischen Kulturanthropologen
Clifford Geertz oder des franzdsischen Kultursoziologen und Ethno-
logen Pierre Bourdieu verbunden sind und die zum Teil in den vor-
angegangenen Kapiteln angeschnitten wurden. Doch mdchte ich
hier auf deren Erorterung verzichten und statt dessen abschlieBend
danach fragen, inwieweit sich Turners Uberlegungen sinnvoll auch
auf Situationen anwenden lassen wie die, in der sich die deutsche
Gesellschaft in den 1990er Jahren befindet. Man kdnnte mit Turner
fragen: Stehen wir heute, zu Beginn des als ,,nachmodern® und
,»postsozialistisch® apostrophierten Zeitalters, in diesem ersten Jahr-
zehnt nach dem Zusammenbruch des politischen Systems der DDR
und nach der deutschen Vereinigung, in einer derartigen gesellschaft-
lichen Schwellensituation? Befinden wir uns in einer Phase des

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

192 I1. Begriffe und Theorien

Ubergangs, in der die gesellschaftlichen Wertehorizonte und Selbst-
bilder gleichzeitig durch ein ,,nicht mehr” wie durch ein ,,noch
nicht* gekennzeichnet sind?

Europdische Uberginge

Fiir diese Annahme l48t sich eine Anzahl von Indizien ins Feld fuih-
ren, deren Schlagworte uns allen geliufig sind: der globale Hinter-
grund Okonomischer wie &kologischer Krisenphinomene, die
schwierige Orientierung zwischen europiischen und nationalen Ho-
rizonten, die durch die deutsche Vereinigung wie den Zusammen-
bruch des Sozialismus in Osteuropa neu aufgeworfenen Fragen nach
dem langen Schatten von Nationalsozialismus und Holocaust, die
komplizierten wechselseitigen Bilder von Ostdeutschen und West-
deutschen, die sozialen und psychischen Folgen der Massenarbeitslo-
sigkeit oder die Probleme einer Einwanderungsgesellschaft, die sich
mit dem politischen wie kulturellen Bekenntnis dazu schwertut. All
diese Stichworte markieren komplizierte gesellschaftliche Veridnde-
rungen und Erfahrungslagen, die nachhaltig in unsere Alltagswelten
hineinwirken, deren Horizonte aufbrechen und bis in die Lebensliu-
fe hinein Erfahrungen und Erwartungen, Pline und Hoffnungen ver-
unsichern.

Gegen dieses Krisenszenario mag man einwenden, daf} sich diese
Verunsicherung vielfach auch als ein mediales Phinomen erkliren
lieBe, dall nur bestimmte Gruppen unmittelbar davon betroffen sei-
en, die sich etwa im Bereich der Dauerarbeitslosigkeit befinden, oder
nur bestimmte Regionen, die in Ostdeutschland vor allem noch in
einer strukturellen Ubergangssituation stehen. Demnach betrife diese
Schwellensituation nur bestimmte gesellschaftliche Segmente, nicht
das Ganze. Und wenn man weite Teile der gesellschaftlichen Land-
schaft in Westdeutschland betrachtet, kann man in der Tat den Ein-
druck gewinnen, dal} dort versucht wird, Krisengefithle in dieser
Weise wegzudringen. Ob mit oder ohne Erfolg: Die labile Situation
,,auf der Schwelle” wird jedenfalls kurzerhand den Ostdeutschen zu-
gewiesen.

Nun braucht man sich tiber den Befund gar nicht einig zu sein,
um feststellen zu konnen, daB3 ein wesentliches Charakteristikum der
,Liminalitit* auf die deutsche Befindlichkeit der Gegenwart zutriftt:
ein — verglichen noch mit den 1970er und 8oer Jahren — deutlich an-
derer und wesentlich erhdhter Symbol- und Ritualbedarf. Welche
Wertehorizonte unseren gesellschaftlichen Raum iiberwolben kon-
nen, welche Bilder Deutschlands und Deutsch-Seins nach innen wie
nach auflen zu vermitteln sind, das wird weniger auf der Ebene ge-
sellschaftspolitischer Entwiirfe verhandelt als vielmehr durch die Pro-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
tersagt, im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

5. Zeichen: Symbol und Ritual 193

duktion symbolischer Bilder und Zeichen, ritueller Handlungen und
Gesten kommentiert. Diese Symbolproduktion vollzieht sich in ei-
nem ungeheuer breiten Themenspektrum, das von den inszenatori-
schen Hohen nationaler Geschichts-, Feier- und Denkmalskultur
hinunterreicht bis in die Niederungen individueller Lebens- und
Freizeitstile, die nicht nur einfach ,,gelebt”, sondern ebenfalls insze-
niert und stilisiert daherkommen miissen. Denkmalswettbewerbe,
Gedenktage, Museen, Reprisentationsarchitektur stehen so neben
Love-Parades, Sportevents, Golfausriistung, gestylten Trabis, Desi-
gnerkleidung: Wir sind nicht nur von offentlichen Symbolen und
Zeichen umstellt, sondern wir umstellen unseren Alltag selbst mit
immer dichteren Symbolkulissen, um uns darin unserer Riume,
Wege und Rollen zu versichern.*

Dabei nimmt sich die deutsche Situation in vieler Hinsicht sym-
ptomatisch aus fiir ein europiisches Szenario, denn sie spiegelt west-
wie osteuropiische Krisengeftihle gleichermallen wider. Besonders
die osteuropiischen Gesellschaften bediirfen gegenwirtig oftenbar ei-
ner intensiven ,,Politik der Symbole®, die jenes Vakuum auszufiillen
versucht, das der Zusammenbruch der sozialistischen Deutungs- und
Zeichenwelt hinterlassen hat, die aber auch neue, nationalistische
und ethnische Vergemeinschaftungen zu erzeugen versucht (Nieder-
miiller 1994), indem sie alte Mythen und Riten des vorsozialistischen
Nationalismus revitalisiert. Natiirlich liefern ihnen west- und nord-
europiische Gesellschaften, die in commemorative ceremonies ihre natio-
nalen Griindungsfeiern und Feste inszenieren, auch dafiir lingst Vor-
bilder und Modelle.”

Wenn man diese kulturelle Symptomatik ernst nimmt, dann
spricht sie doch eine deutliche Sprache der Verunsicherung tber
,»das Eigene® und ,,das Andere®, tiber individuelle wie kollektive
Identititen. Dann konnte umgekehrt aber auch eine systematische
Analyse solcher Symbolproduktion und Symbolpraxis wichtige Ein-
blicke in die Suchbewegungen und die Experimentierfelder europi-
ischer Gesellschaft erdffnen, die — auf einer ,,Schwelle ihrer eigenen
Geschichte wie der Weltgeschichte stehend — offenbar nicht so recht
weil}, ob sie nach vorn oder zuriickblicken soll.>! Denn: ,,Das ethi-
sche Paradox des postmodernen Zustands besteht darin, den gesell-
schaftlichen Subjekten die Vollstindigkeit moralischer Entscheidung
und Verantwortung zuriickzugeben und ihnen gleichzeitig die Si-
cherheit der universellen Orientierung zu rauben, die ithnen das mo-
derne SelbstbewuBtsein einst versprach.” (Bauman 1995: 23) Diesem
Paradox vermag sich vielleicht gerade eine nun fast schon klassisch
selbstreflexive Wissenschaft wie die Ethnologie mit besonderer Kom-
petenz und Einfihlung zuzuwenden.

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:
im

5522.0 Inhalt.
mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

III. Methoden und Felder

In der kulturwissenschaftlichen Forschung gibt es heute wenige me-
thodische Zuginge und thematische Felder, von denen eine Europi-
ische Ethnologie behaupten konnte, sie seien ausschlieBlich ihr Re-
vier und Handwerkszeug. Sowohl in der historischen als auch in der
Gegenwartsforschung haben sich in den letzten Jahrzehnten vielfilti-
ge Kooperations- wie Konkurrenzverhiltnisse zu anderen Fichern
ergeben, die scharfe disziplinire Grenzziehungen schwierig, wenn
nicht unmoglich machen. Selbst die alten Kanongegenstinde der
Volkskunde im Bereich historischer Volkskultur oder dorflicher Le-
benswelt sind lingst von anderen Fichern entdeckt.

So ist das Profil unseres Faches, jene kognitive Identitit der Eigen-
und Fremdbilder, auch eher in bestimmten thematischen wie metho-
dischen Zuschnitten zu suchen als in festen Reviermarkierungen. Es
sind die spezifischen Fragestellungen und die spezifischen Wege, auf
denen Antworten darauf gesucht werden, aus denen sich letztlich
eine Handschrift ergibt, die — so scheint mir — sich in vieler Hinsicht
immer noch kenntlich von der einer Kulturhistorikerin oder eines
Kultursoziologen unterscheidet, die nominell dasselbe Thema bear-
beiten. Denn diese thematische wie methodische Offenheit bedeutet
keineswegs vollige Beliebigkeit. Gewil3 sind wie in jedem anderen
Fach immer wieder bestimmte Themen ,,im Trend“, und es besteht
eine Tendenz, sich fur alles zustindig zu erkliren. Doch legt man die
Forschungsergebnisse unseres Faches nebeneinander, jene beeindruk-
kend lange Liste von Publikationen in Form von Magisterarbeiten
und Dissertationen, von studentischen Studienprojekten und dritt-
mittelgeforderten Forschungsprojekten, die in letzten zehn Jahren an
Instituten fiir Volkskunde und fiir Europiische Ethnologie entstanden
sind, dann zeichnen sich deutlich Themenstringe ab, die sich intern
immer wieder biindeln und nicht nach auBlen hin auffasern.

Es sind thematische Linien, die nahe an die Lebenswelten und an
die kulturelle Praxis der sozialen Akteure heranfithren, die soziale
Prozesse und Probleme in ihrer Entwicklung nachzeichnen, die ge-
sellschaftliche Orte und Situationen in ihrer historischen Topo-
graphie wie in ihrer kulturellen Architektur darstellen, die nicht das
statistisch Reprisentative, sondern das kulturell Signifikante und
Charakteristische betonen, die den ,,harten* Koordinaten ,,weiche®,
differenzierte Schraffuren hinzufligen und die nicht zuletzt Hinweise
darauf geben wollen, inwiefern das gewihlte Thema neben dem wis-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:55:22. © Urheberrechtiich geschiltzter Inhal 3
im mitt, f0r oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-183

	Zeichentheorien
	Rites de passage
	Symbolisches Krisenmanagement
	Europäische Übergänge

