lll. Innere Erfahrung

In der Religionsphilosophie wird die Bedeutung der religiésen Erfahrung
seit mehr als einem Jahrhundert hauptsichlich in ihrer Funktion zur Be-
griindung religiosen Glaubens oder der Religion als solcher diskutiert. Es
besteht keine einheitliche Definition der religiésen Erfahrung und noch viel
weniger herrscht Einigkeit dariiber, was das spezifisch Religiose einer solchen
Erfahrung ist. Die religiose Erfahrung als solche taucht im 19. Jahrhundert
als religionsphilosophisches Problem auf, als die Philosophie und Theologie
nach dem vermeintlich gescheiterten Zeitalter der Aufklirung an ihre eigenen
Grenzen stofRen. Die rationale Theologie wird durch die Diskussion um einen
allgemeinen Religionsbegriff abgelést, der die Plausibilitit von Religionen
auch fur die Neuzeit beibehilt.! Im Versuch, die Relevanz der Religion als
Gegenstand geisteswissenschaftlicher Betrachtung zu bewahren, beschreibt
Schleiermacher im 19. Jh. die Religion als ein »schlechthinniges Abhdngigkeits-
gefiihl«*. Akademisch entwickeln sich auf diese Weise die Kategorie der sub-
jektiven Erfahrung und das religiése Bewusstsein als Untersuchungsorte der
Theologie. Ein Jahrhundert spiter beschiftigt sich der Religionswissenschaft-
ler und Theologe Rudolf Otto mit der Schleiermacher’schen Religionsthese
und nimmt diese in den Diskurs um das Heilige auf.> Gemeinhin wird gegen-
wirtig unter der religiosen Erfahrung der »Ausdruck eines autonomen Moments

1 Vgl. Hailer 2014, S. 86.

2 »Gott ist uns also im Gefiihl auf eine urspriingliche Weise gegeben, so dafd das
schlechthinnige Abhéangigkeitsgefiihl nicht erst sekundar aus einem Wissen von Cott
entsteht. Das Bewufitsein unserer selbst als in Beziehung zu Gott stehend ist daher ein
unmittelbares Selbstbewuftsein, ndmlich das Gefiihl schlechthinniger Abhdngigkeit,
das das sich selbst gleiche Wesen der Frommigkeit ausmacht. Und Gott bedeutet zu-
nachst nur dasjenige, was in diesem Gefiihl als das mitbestimmende Woher unseres
Soseins mitgesetzt ist.« Zitiert nach Jan Rohl (Rohl 1997, S.396).

3 Vgl. Hailer 2014, S. 25.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

allgemeiner menschlichen Erfahrung verstanden«, die »nicht auf Bekehrungs-, Be-
kenntnis- oder Meditationspraktiken einer bestimmten Religion zu reduzieren<* ist.
Diese zunichst generelle Beschreibung einer religiésen Erfahrung erhilt vor
dem Hintergrund des Anstiegs eines religiésen Pluralismus in der Moderne
mehr Gewicht, weil die Heterogenitit moderner Gesellschaften den Inhalt der
verschiedenen, nebeneinander wirkenden Religionsmodelle hinterfragt. Im
Sakularisierungsprozess richtet sich der Fokus umso mehr auf die religiose
Erfahrung als hauptsichliche Signifikanzkategorie, da sie unabhingig von
den theologischen Differenzen der Religionen ein allgemeines Verbindungs-
element zwischen unterschiedlichen religidsen und nicht religiésen Gruppen
schafft. Wenn vorausgesetzt wird, dass eine »[r]eligidse Erfahrung spezifische
Formen [besitzt] die den Gehalt religioser Evlebnisse in den Inhalt objektiv giiltiger
Erfahrung transformierens®, dann ist es von Belang, diese Schnittstelle zwi-
schen subjektiver Erfahrung und objektiver Geltung nicht nur als Nexus des
Religiésen, sondern auch als wirklichkeitskonstituierenden Faktor herauszu-
arbeiten. Eine systematische Erklirung fiir diese Zusammenhinge gibt zum
Beispiel der Soziologe Emile Durkheim. In seinem Werk »Die elementaren
Formen des religiésen Lebens« von 1912 legt er eine Religionstheorie vor, die
die Funktion der Religion als Schaltstelle zwischen subjektivem Erleben und
objektiver Giiltigkeit beschreibt, und er erklart, warum der Religion deswe-
gen eine wichtige Kohisionskraft in der Stiftung von Gemeinschaften und
Gesellschaften zukommt. Noch vor ihm ist es der amerikanische Psychologe
und Philosoph William James, der im Jahr 1902 mit seinem Werk »Die Vielfalt
religidser Erfahrungen« den Fokus auf die Fragen nach den »Friichte[n]«® der
Religion richtet und so den paradigmatischen Wechsel von einer theologisch
fundierten zu einer erfahrungszentrierten Religionsphilosophie einleitet.
In diesem Werk werden theologische und metaphysische Fragen von denen
der religiésen Erfahrung getrennt betrachtet. James erortert dariiber hinaus,
welche Effekte sie auf das menschliche Leben ausiiben. Wihrend Durkheim
die soziologische Seite der Religion herausarbeitet, richtet sich James’ Fokus
darauf, die lebensverindernde Qualitit einer religiésen Erfahrung fiir den
Einzelnen, nicht fir die Gemeinschaft, herauszuarbeiten. Die Mystik stellt
fiir ihn die wesentliche Erlebensdimension von religioser Erfahrung dar. Auch
fur das Verstindnis von Batailles Konzeption der inneren Erfahrung spielt

4 Schmidt 2010, S. 204.
5 Ebd.
6 James 1907, S.19.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

die Denkfigur der Mystik eine wichtige Rolle. Die Mystik als Innerlichkeits-
bewegung ist Teil aller etablierter Religionen und wird religionshistorisch
auch als der Gegenspieler der Vernunft verstanden. Allerdings sollte die-
ser Begriff nicht als Irrationalismus verstanden werden. Angemessener ist
es, von Arationalitit zu sprechen und diese Bezeichnung auf eine von der
Logik losgekoppelte Erkenntnisweise zu beziehen, die in der christlichen
Religionsgeschichte im engen Zusammenhang mit der »Erkenntnis Gottes
durch Erfahrung« steht. Diese Definition stellt erstmals der mittelalterliche
Kirchentheologe Thomas von Aquin mit seinem Begriff »Cognitio dei experi-
mentalis« auf. Im klassischen christlichen Mystikdiskurs steht die mystische
Erfahrung fir die unio mystica, die die Vereinigung der menschlichen Seele mit
dem Géttlichen meint. In der Moderne hingegen sucht das mystische Denken
nach einer Wirklichkeit bzw. Wahrheit hinter den tiblichen Wahrnehmungs-
mustern des Weltlichen. Gerade im Anbruch des 20. Jh. suchen viele Kiinstler,
Literaten und Intellektuelle, so auch die Anhinger der surrealistischen Be-
wegung, den Zugang zur Mystik, um diese spezielle Erfahrungsform nach
dem Zusammenbruch der politischen Systeme in Europa gegeniiber der Ver-
nunft und Aufklirung zu beanspruchen. Die damit entstehende Neomystik
ergriindet neue Wege und Befreiungen aus den empfundenen Ordnungen der
Politik, Wissenschaft und Religion. Auch Batailles Interpretation der Mystik
istin den Kontext dieser prominenten Mystikkonjunktur des 20. Jh. einzuord-
nen. Doch wihrend die kiinstlerisch inspirierte, neumystische Renaissance
vielfach ins Romantische und Idealistische abgleitet, setzt sich Bataille auch
innerhalb der surrealistischen Bewegung auf kritische Weise mit den Denkern
der mystischen Traditionen auseinander und betrachtet die Erfahrungen der
christlichen Mystiker als Herausforderung fir den Intellekt sowie als signi-
fikantes Modell fiir ein neues Selbstverhiltnis zur Welt. Die dekonstruktive
Auseinandersetzung mit der traditionellen Mystik spiegelt sich in seiner
dreiteiligen Abschrift der atheologischen Summe wider, in der er eine neue
Mystik entwirft, die zwischen der Ordnung des denkenden Subjekts und der
Unordnung der inneren Erfahrung oszilliert.

»lch verstehe unter innerer Erfahrung das, was man gewdhnlich mystische
Erfahrung nennt: die Zustande der Ekstase, der Verziickung oder wenigstens
einer meditativen Gemiitsbewegung. Aber ich denke weniger an die glau-
bensméafiige Erfahrung, [...]. Die innere Erfahrung entspricht der Notwendig-

am 14.02.2026, 08:22:47.

67


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

keit, die fiir mich — und fiir die menschliche Existenz mit mir—darin besteht,
alles restlos in Frage zu stellen. [..]«

Bataille nennt das Konzept zur Ergriindung der inneren Erfahrung »Atheolo-
gie«,ananderer Stelle auch »Neue Mystische Theologie«. Es handelt sich weder
um einen rationalen Atheismus, der die Wissenschaft nachahmt, noch um ei-
ne einfache Neuformulierung einer mystischen negativen Theologie, sondern
um eine Denkweise, die den Gegensatz zwischen Theismus und Atheismus ab-
lehnt: Die Atheologie soll stattdessen die zentrale Bedeutung der Religion fiir
das Leben im immanent-menschlichen Bereich aufdecken, wo sich das Gott-
liche anonym und dunkel zeigt. Es geht Bataille darum, die »kopflose« Theo-
logie einzufithren, die darauf verzichtet, ihren Gegenstand zu ergreifen: »Die
»Atheologische Summe« wird die einzige Moglichkeit anzeigen, einem paradoxen Ge-
genstand nahezukommen, ohne ihn zu ergreifen.«<® Denn »das wahre Wissen [von Gott
kann] nur Gott selbst zum Gegenstand haben [...]<°, erklirt er dazu weiter, »Gott
kann sich sicher selbst erkennen, doch nicht in der Weise diskursiven Denkens, die uns
seigentiimliche ist«<'°. Atheologisch bleibt dem Menschen lediglich seine eigene
dunkle Seite des Nichtwissens, um iiberhaupt das Géttliche aufzuspiiren. Das
»Gottliche« wird nur erfahrbar in der Abwesenheit Gottes. Die Abwesenheit
zeigt sich als Dunkelheit und Abgrund. Und auf diese Weise, so Bataille, fithrt
sie uns »zu der dunkleren Erfassung des Unbekannten [...]: einer Anwesenheit, die sich
in nichts mehr von einer Abwesenheit unterscheidet«". So folgert Bataille aus der
»Abwesenheit Gottes« als einer »Anwesenheit des Unbekannten« folglich: »Es
ist der Anteil des Unbekannten, der der Erfahrung Gottes [...] ihre grofSe Autoritit ver-
leiht.«'* In der Moderne riickt das unbekannt Géttliche sogar noch verstirkter
in den Vordergrund. Im Horizont der Nachkriegszeit wird die Frage nach ei-
nem neuen Sinn und Bedeutung von religiosen Werten neu aufgeworfen. Die
grofie Schwierigkeit, mit der Bataille sich konfrontiert sieht, ist der Umstand,
dass die erneute Erforschung der religiésen Erfahrung nur mit Blick auf den
Verlust von Transzendenz moglich zu sein scheint. In dieser Hinsicht stellt er

7 Bataille 2017, S. 14.
Bataille 2017, S. 224.
Bataille 2017, S.148.

10  Bataille 2017, S. 148—149.

b8 Bataille 2017, S.16.

12 Bataille 2017, S.17.

am 14.02.2026, 09:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

sich die Aufgabe, den neuen Sinn bzw. Nicht-Sinn der Religion nach der Religi-
onzuergriinden, ohne einen puren Nihilismus zu vertreten. Auflerdem glaubt
Bataille nicht, dass die innere Erfahrung der Religion je von einer sozial-uni-
versellen Erfahrung getrennt werden kann. Insofern sehen wir in seinen Arbei-
ten, wie das mystische Motiv seines Religionsbegrifs sich stets auf das Ganze
einer Gesellschaft bezieht.

So soll es im Kommenden darum gehen, den Begriff der inneren Erfah-
rung von Bataille vertiefend zu verfolgen. In den Motiven der Mystik, der Ero-
tik, der Uberschreitung und der Gewalt veranschaulicht Bataille, wie sich die
Programmatik der inneren Erfahrung aufschliisseln lisst. In einem weiteren
Kapitel wird die Souverinitatstheorie Batailles, welche im systematischen Zu-
sammenhang mit dem Begriff der inneren Erfahrung steht, dargelegt und aus-
gewertet.

1. Die mystische Erfahrung

Der Begriff der inneren Erfahrung wird von Bataille aus der mystisch-reli-
giosen Tradition des Christentums abgeleitet. Allerdings entwickelt er die
Konzeption der inneren Erfahrung gegen die tbliche diskursiv-historische
Erfahrung des Mystischen. Der besondere Charakter der inneren Erfahrung
ist, dass sie eine Gegenwirklichkeit zur profanen Realitit abbildet. Bataille
sucht diese innere Erfahrung vornehmlich in erotischen Metaphern und findet
dhnliche Beispiele auch in der Tradition der christlichen Passionsmystik. Da
Gott und das Heilige das absolute Andere in Bezug auf die profane Realitit des
Menschen sind, findet die innere Erfahrung als Ekstase statt. Das Paradoxon
der ekstatischen Erfahrung ist Bataille folgend, dass es eine innerliche Erfah-
rung ist, die gleichzeitig auch beinhaltet, auerhalb von sich selbst zu sein. Die
Gleichzeitigkeit von innen und aufden zu erleben ist gerade das, was die mys-
tische Erfahrung in der Immanenz ausmachen soll. Das Wahrheitsmoment
des Menschseins ist fiir Bataille in der Tat nur in einer paradox anmutenden
Schwellenerfahrung moglich, weil die Schwelle die unaufhebbare Polaritit von
innen und auflen ist. Doch wie verwirklicht das Subjekt diesen Héhepunkt
in der Schwelle? Bataille sieht die Mittel dazu in der Dramatisierung, die das
menschliche Bewusstsein in der Auseinandersetzung mit der Realitit selbst
erzeugt. Religionen haben Dramatisierungen als intime Kommunikations-
form im Zentrum ihrer Handlungen: »In jeder Religion ist die Dramatisierung
wesentlich [...]. Wenn wir nicht zu dramatisieren wiifSten, konnten wir nicht aus uns

am 14.02.2026, 08:22:47.

69


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

herausgehen. Wir wiirden isoliert und eingepfercht leben. [...] [D]a verlieren wir uns,
wir vergessen uns selbst und kommunizieren mit einem ungreifbaren Jenseits.«> Der
Hohepunkt des sprengenden Dramas ist der empfundene Hohepunkt der
inneren Erfahrung, des Ekstatischen selbst. Daher steht das Drama auch fiir
die transformative Kraft von Gefithlen des Selbstverlustes, die zugleich eine
poetische Inszenierung des Menschseins illustrieren. Bataille sieht sich in
diesem Sinne auch als einen Dramaturgen der inneren Erfahrung:

»lch lehre die Kunst, die Angst in Freude zu verwandeln, verherrlichen: der
ganze Sinn dieses Buchs. Die Scharfe in mir, das »Ungliicks, ist nur die Vor-
aussetzung dafiir. Doch die Angst, die sich in Freude verwandelt, ist noch
Angst: nicht die Freude, nicht die Hoffnung, sondern die Angst, die weh tut
und vielleicht zersetzt. Wer nicht daran»stirbt«, nur ein Mensch zu sein, wird
immer nur ein Mensch sein.«'*

Mit dem Denkmodell »Religion als Drama« erscheinen religiose Rituale und
Praktiken als entsprechende Mittel zur Dramatisierung der Existenz, die sich
durch eine vielfiltige kulturelle, kiinstlerische und dsthetische Lebensart aus-
zeichnen. Das Drama in seiner Bedeutung wird fiir Bataille in der Moderne
umso grofer, je mehr die Erkenntnis wichst, dass Gott dieser Welt abhanden-
gekommen ist. Mit dem Verschwinden eines transzendenten Gottes, also mit
dem Eintreten seiner Abwesenheit, wird der Zugang zur Realitit auflerhalb
des Subjekts verstarkt durch eine mystische Erfahrung gesucht. Der Impuls zu
einer mystischen Erfahrung wird durch das Bediirfnis des Individuums gefor-
dert, Grenzen zu tiberschreiten und die Ganzheit des Lebens zu erfahren. Die-
sem metaphysischen Bediirfnis steht aber auch das ebenso starke Bediirfnis
entgegen, personliche Autonomie und Freiheit der eigenen Existenz zu erle-
ben. Die polare Spannung ebnet der mystischen Erfahrung den Weg, vom Sub-
jekt wahrgenommene Grenzen (sowohl die Grenze der Isolation in der Auto-
nomie als auch die Grenze des Sozialen in der Abhingigkeit) zu itberschreiten.
Diese doppelte Erfahrung ist die Transgressionserfahrung, die Bataille als den
Wahrheitsmoment des Menschseins beschreibt. Das Streben nach Autonomie
aber bedeutet, dass Individuen stindig neue Grenzen schaffen, die sie dann
auch immer zu iiberwinden versuchen. Letztlich geht es Bataille darum, zu

13 Bataille 2017, S. 24.
14  Bataille 2017, S. 52.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

fragen, wie eine Religion nach der Religion, wie das religiose Subjekt der Mo-
derne aussieht und vor welchen Herausforderungen es steht. Gibt es eine reli-
giose Bewiltigung der Welt oder ist die Religion nach dem »Tod Gottes«obsolet
geworden? Zweifelsfrei gibt es fiir Bataille eine allzeitige géttliche Konstante
in der Lebenswelt der Menschen und der Natur allgemein. Batailles Beschif-
tigung mit der Frage nach der inneren Erfahrung riickt die finstere Seite der
Religion ins Zentrum seiner Uberlegungen. Im Lichte seiner Theorie des Hei-
ligen entziehen sich die unreinen Anteile des Heiligen der Homogenisierung
des Geistes. Zu diesem unverfiigbaren Bereich gehéren heterogene Phinome-
ne wie die Gewalt, die Erotik und die Verwiistungen des Todes. Die innere Er-
fahrung hat fiir das erlebende Subjekt daher nicht nur die Freude zum Inhalt,
sondern auch den Abgrund und die »Marter«. Passend zum Bild der Marter
umschreibt Bataille die Religion als eine sich verzehrende Suche, als ein »Flehen
[...] ohne Antwort<>. Die gingigen Antworten der Religionen sind die Antwor-
ten der Vernunft und des Niitzlichen, weswegen Bataille gerade den Antworten
keine religiése Bedeutung beimisst. Dieser Umstand aber ist das Zentrum der
Marter, weil es das beingstigende Gefithl des Nicht-wissen-Kénnens als das ei-
gentlich religiose Grundgefithl qualifiziert. Die nichtwissende Marter ist Aus-
druck von verschiedenen menschlichen Zustinden: Es ist das affektive Lachen,
die Angst, die Sehnsucht nach Uberschreitung, die Erotik und nicht zuletzt die
Anbindung an eine tiefe Kommunikation. Die innere Erfahrung stellt primir
die wesentliche Kommunikation wieder her, die im Subjekt durch rationale
Uberlagerung verdeckt ist. Insbesondere in der Suche nach einer Gottesant-
wort fillt das Subjekt in einen Zustand einer nichtwissenden Kommunikati-
on: »[...] und da es eine Kommunikation mit der verdunkelten, durch das Nichtwissen
abgriindig gewordenen Welt gibt, wage ich >Gott« zu sagen: und so ergibt sich von neuem
ein (mystisches) Wissen, doch ich kann nicht anhalten [...].«* Die tiefe Kommunika-
tion, die sich ereignet, wenn das Subjekt nichts mehr weif, ist eine abgriin-
dige und schon immer existierende. Noch vor dem Wissen und der Sprache
ist es in die Erfahrungswelt dieser dunklen Wirklichkeit eingebunden. Batail-
le glaubt, dass in Zustinden der Angst und der Marter diese tieferen Kommu-
nikationsebenen aktiviert werden, die wiederum einen ekstatischen Erlebnis-
bereich er6ffnen: »DAS NICHTWISSEN KOMMUNIZIERT DIE EKSTASE. Das
Nichtwissen ist zuallererst ANGST. In der Angst erscheint die Nacktheit, die in Eksta-
se versetzt. Doch die Ekstase selbst (die Nacktheit, die Kommunikation) entzieht sich,

15 Bataille 2017, S. 26.
16  Bataille 2017, S. 76.

am 14.02.2026, 08:22:47.

n


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

wenn die Angst sich entzieht. So bleibt die Ekstase nur moglich in der Angst vor der Ek-
stase, in dem Befund, daf$ sie keine Befriedigung sein kann, kein ergriffenes Wissen.«'”
Die Motive von Nacktheit und Nichtwissen gehen in Batailles Uberlegungen
Hand in Hand mit christlichen Begriffen wie Schuld und Siinde. Die Zusam-
menhinge zu diesen Denkkategorien dufert er in seinen Umschreibungen der
Transgression, die die Momente des Ekstatischen, in welchen sich Angst und
Freude zu spezifischen Sinnerlebnissen potenzieren, darlegen. Das transgres-
sive Subjekt erfihrt sich in der religiésen Klammer, zwischen den Polen von
Verbot und Uberschreitung, als ein siindiges:

»Die Wahrheit der Verbote ist der Schliissel zu unserer menschlichen Hal-
tung. Wir missen, wir kdnnen zuverldssig wissen, dass uns die Verbote nicht
von aufien auferlegt wurden. Dieses Wissen gewinnen wir in der Angst, in
dem Augenblick, da wir das Verbot iiberschreiten, und hauptsachlich im Mo-
ment der Schwebe, in dem es noch wirkt, aber wir trotzdem dem Antrieb
nachgeben, dem es entgegenstand. Wenn wir das Verbot befolgen, wenn
wir ihm unterworfen sind, haben wir kein Bewusstsein mehr davon. Aber
im Augenblick des Uberschreitens empfinden wir die Angst, ohne die es das
Verbot nicht gibe: Das ist die Erfahrung der Siinde.«'®

Wie er weiter erliutert, beinhaltet die transgressive Erfahrung die »Macht zu
siindigen, ohne das Gefiihl zu haben, dass das Ziel verfehlt wurde, oder es ist die Verfeh-
lung, die zum Ziel geworden ist«*. Die innere Erfahrung, die er herauszukristal-
lisieren versucht, ist eine nackte Erfahrung, die frei ist von Wissen. Entspre-
chend zur Metaphorik der Nacktheit im biblischen Siindenfall schreibt er dann
auch: »DAS NICHTWISSEN ENTBLOSST.«* Religiose, ekstatische Erfahrun-
gen sind fiir Bataille in irgendeiner Art immer anst6Rig, weil sie die bestehen-
den, lebensweltlichen Ordnungen infrage stellen. Als prototypische Erfahrun-
gen des Religiosen wertet er daher vor allem erotische Erfahrungen, welche
scheinbar die Gegensitze von innen und auflen, von Selbstbestimmung und
Hingabe, von Leben und Tod auflésen. Das duale Bewusstsein des Menschen
ist davon geprigt, eine Einheit zwischen dem Innenleben und der AufRenwelt
zu erschaffen. Anzeichen fiir das Heraufbrechen religiéser Empfindungen ist
die Krise, welche das Subjekt durch negative Gefithle des Selbstverlustes erlebt:

17  Bataille 2017, S.77.
18  Bataille 2020, S. 55.
19  Bataille 1988b, S. 280 [Ubersetzung].
20 Bataille 2017, S. 76.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

»Ich gebe das Gute preis und gebe die Vernunft (den Sinn) preis, ich 6ffne den Abgrund
unter meinen FiifSen, vor dem die Aktivitit und die mit ihr verbundenen Entscheidungen
mich bewahrten. Zumindest ist das Bewusstsein der Ganzheit zundchst Verzweiflung
und Krise in mir.<** Doch in dieser Lage bietet sich die Chance, von der Bataille
in den Binden der »Atheologischen Summex« spricht: namlich sich dem zu 6ft-
nen, was diesem krisenhaften Moment schon immer vorausgegangen ist und
die Wirklichkeit des menschlichen Lebens schon immer durchdringt. Esist die
ganze Wirklichkeit, zu der auch der Tod gehort: »Die Chance hat die Macht, den
Tod zu lieben [...]. Ohne den Schrecken, ohne den Tod, mit einem Wort: ohne das Risiko
des Schreckens des Todes — wo wiire der Zauber der Chance?«** Die Magie der Chan-
ce ist ein dem religiésen Erleben verhafteter Moment, welcher allen religi6-
sen Bewegungen als Infragestellung innewohnt. Diese Infragestellung bezieht
sich aufdie »Welt der Arbeit und der Dinge«. Der Zwiespaltim Bewusstsein des
Menschen hat eine unaufhérliche Infragestellung dieser Dingwelt zur Folge:

»Die Religion ist die Infragestellung aller Dinge. Die Religionen sind die Ge-
biude, die die mannigfaltigen Antworten errichtet haben: unter dem Dach
dieser Gebdude nimmt eine mafilose Infragestellung ihren Gang. Von der
Geschichte der verschiedenen Religionen tberdauert ganz und gar die Fra-
ge, auf die zu antworten war; die Unruhe ist grundlegend geblieben, die Ant-
worten haben sich verfliichtigt.«*

Die Autonomie des Menschen ist an die Infragestellung der Natur gebunden
und nicht an die Antworten dieser Infragestellungen. Jede Antwort auf die In-
fragestellung der Natur, so Bataille, hat fiir den Menschen die gleiche Bedeu-
tung wie die Natur selbst und verrit nichts iiber das Dasein des Menschen in
der Tiefe. Jede gegebene Antwort ist im Grunde genommen eine Beschreibung
des Gegebenen. Daher liegt die Autonomie und Souverinitit des Menschen
gerade darin, dass der Mensch selbst eine unbeantwortete Frage in der Natur
bleibt.** Doch darum ist der Mensch zugleich seinem unruhigen, zerrissenen
Wesen umso mehr ausgeliefert und zu einem spannungsvollen Leben deter-
miniert.

21 Bataille 2005, S. 25.

22 Bataille1973, S. 321 [Ubersetzung].
23 Ebd. [Ubersetzung].

24  Vgl. Bataille 1973, S.381.

am 14.02.2026, 08:22:47.

73


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

1.1 Die Erotik

Bataille beschiftigt sich in seinem Werk »Die Erotik« bzw. »Die Geschichte
der Erotik« systematisch mit den Schliisselideen des Heiligen und sein Ziel
ist es, einen Begriff von Erotik als Paradigma des Heiligen zu etablieren. Er
beschreibt die Erotik als ein »von der gewshnlichen sexuellen Aktivitit [...], vom na-
tiirlichen Zweck der Fortpflanzung [...] unabhingige psychologische Suche«* . Mit sei-
nen forschenden Texten zur Erotik will er darauf hinaus, die destruktiven Zii-
ge des menschlichen Verhaltens sichtbar zu machen. Hinter dem erotischen
Begehren verbirgt sich nimlich nicht nur der Drang zur Produktivitit, son-
dern auch der Drang zur intensiven Aufldsung, weswegen Bataille hier den
schmalen Grat zwischen »Gewalt« und »Lust« in den Fokus nimmt. In seinen
Ausfithrungen hingt die Erotik daher auch mit den dunklen Prozessen des
menschlichen Trieblebens und der Gewaltsamkeit des Schreckens und Anzie-
hung zusammen. Ohne Gewaltsamkeit und Auflgsung des Subjekts in der ero-
tischen Erfahrung verliert die menschliche Sexualitit iiberhauptan Sinn, denn
in der Erotik steht »das elementare Wesen als Ganzes [...] auf dem Spiel im Uber-
gang von der Diskontinuitit zur Kontinuitit. Nur die Gewalt kann auf solche Weise
alles aufs Spiel setzen, die Gewalt und die namenlose Erregung, die mit ihr verbunden
ist«*®, Dabei macht Bataille keinen Halt davor, den sexuellen Vorgang als »Ver-
letzung« zu bezeichnen. So fragt er den Leser: »Was bedeutet Erotik der Korper
anderes als eine Verletzung der Partner in ihrem Sein? Eine Verletzung, die an den Tod
grenzt? Die an den Mord grenzt? Alles, was die Evotik ins Werk setzt, hat zum Ziel, das
Wesen im Allerintimsten zu treffen, dort, wo das Herz versagt.«*” Dariiber hinaus be-
schreibt er die Erotik als eine Form der Kommunikation, die sich in der intims-
ten Schicht zwischen den Subjekten ereignet. Diese Kommunikation ist eine
Sprache der sich selbst hergebenden Entblof3ung. Die Entbl6fung 6ffnet den
Korper fiir die Kontinuitit durch »jene geheimen Kandle«, die dem Menschen fiir
gewdhnlich die »Empfindung der Obszonitit« vermitteln.”® Die Entbléfung ist
auch mit einer Enteignung gleichzusetzen, in der sich das Subjekt von seiner
Individualitit losreifdt und seinen Korper fiir den anderen freigibt. Die Ent-
kleidung ist sowie der erotische Akt eine tiefe Kommunikation, die jenseits
der etablierten Ordnung des Alltiglichen stattfindet: »In der Erotik steht immer

25  Bataille 2020, S.19.
26  Bataille 2020, S. 27.
27  Ebd.

28  Bataille 2020, S. 28.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

die Auflosung konstituierter Formen auf dem Spiel. Ich wiederhole es: jener Formen des
sozialen, regelmifSigen Lebens, welche die diskontinuierliche Ordnung der ausgeprig-
ten Individualititen ausmachen, diewir sind.«*® Der Tod der Individualitit und die
Enteignung der Identitit durch die Freilegung der eigenen Scham sind fiir Ba-
taille zusammenfassend eine Affirmation des Todes: »Von der Erotik ist es mig-
lich zu sagen, dass sie die Bejahung des Lebens bis in den Tod ist.«*° Die Denkfigu-
ren des Opfers und der Selbstverausgabung kommen im Bild der Erotik als
tiefe, sich selbst verschwendende Kommunikation zwischen zwei Subjekten
zum Ausdruck, die in diesem transgressiven Akt auch eine direkte Konfronta-
tion mit dem inneren Tod erleben. Die Erotik ist aus diesem Grund auch eine
religiése und heilige Angelegenheit. Als religios wird die erotische Erfahrung
nicht nur wegen ihres Todescharakters qualifiziert, sondern auch wegen der
»widerspriichliche[n] Erfahrung des Verbots und der Uberschreitung**, weswegen er
die Erotik die »doppelte Erfahrung<** nennt. Die Mechanismen von Verbot und
Transgression sowie die damit verbundene innere Gefithlsdynamik, die die Po-
le Angst vs. Ekstase, Gewalt vs. Genuss bedienen, sind fiir das Verstindnis von
Batailles Konzeption des Heiligen und vor allem fiir seinen Religionsbegriff si-
gnifikant, wie es im folgenden Zitat deutlich wird: » Die innere Erfahrung der Evo-
tik verlangt von dem, der sie macht, eine nicht weniger grof3e Sensibilitit fiir die Angst,
die das Verbot begriindet, wie fiir das Verlangen, das zu seiner Ubertretung fiihrt. Es ist
diereligiose Sensibilitit, die stets das Verlangen und den Schrecken [...] eng miteinander
verbindet.«**Sexualitit und Tod sind fiir Bataille mit Blick auf die Menschheits-
geschichte eindeutig als anthropologische Grunderfahrungen von physischer
Gewalt zu sehen, welche deswegen auch in der Lage waren, die allerersten Ver-
bote zu generieren.

1.2 Verbot und Uberschreitung

Bataille zufolge sind die ersten Verbote, die gesetzt wurden, nur in Bezug auf
die Gewalt des Todes und der Erotik zu verstehen.** Die Zeugnisse aus der pa-
liontologischen Zeit zeigen seiner Meinung nach, dass der erste Akt des Men-

29  Bataille 2020, S. 29.

30 Bataille 2020, S.19.

31 Bataille 2020, S. 53.

32 Ebd.

33 Bataille 2020, S. 55.

34  Vgl. Bataille 2020, S. 62.

am 14.02.2026, 08:22:47.

75


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

schen die Setzung eines Verbots zur Eindimmung von Gewalt war. Die Einhal-
tung und Ehrung von Verboten unterscheidet den Menschen von seinem Tier-
sein: »Es war die Einhaltung der Verbote und nicht der Gebrauch der Vernunft, der dem
Menschen das Gefiihl vermittelte, kein Tier zu sein.«** In der Evolution haben sich die
Verbote und deren Bedeutung den jeweiligen Kulturvorstellungen angepasst
und feinjustiert, die spezielle Beziehung zum Tod und die Sexualitit jedoch
nie wesentlich verindert. Erste nachweisbare Verbote beziehen sich beispiels-
weise auf Leichen. Der Leichnam hatte in der Perspektive vieler, archaischer
Gemeinschaften nicht nur eine abschreckende, sondern auch eine anstecken-
de Wirkung, weil man in ihm »ein Bild seines Schicksals<*® erblickte. Noch heute
gelten Verbote, die den Tod und die Sexualitit in der Offentlichkeit verbieten,
um eine soziale Ordnung zu garantieren. Im 6ffentlichen Raum ist die Tétung
eines Tieres zum Verzehr, obwohl das Fleischessen zu unserer Kultur gehort,
ebenso verboten wie die vollige Entkleidung des Korpers. Obwohl von beiden
Handlungen keine direkte Gefahr ausgeht, werden diese Handlungen in der
Offentlichkeit nicht geduldet. Bei der Rechtfertigung dieser Gesetze mangelt
es an logischen Argumenten in dem Sinne, dass sie einen direkten Hinweis
auf die Gefahr eines Menschenlebens geben. Doch wie kommt ein Verbot zu-
stande, das eben nicht logisch begriindbar ist? Die abstofiende Wirkung des
Obszonen verursacht geteilte Abscheu, weswegen die intuitive Einigung des
Kollektivs ein Verbot ohne rationale Argumentation setzen kann. Betrachtet
man dieses Beispiel mit Bataille, so erkennt man, dass im Grunde »Obszdnes«
im Kern verschleierte oder entstellte Gewalt ist. So bedarf es bei der Setzung
eines Verbots keiner Moral, weil dem »Verbot« eine spezifisch menschliche Er-
fahrung von Gewalt vorausgeht, die sich 1. auf eine Ambivalenz, 2. Ansteckung
und 3. Souveranitit bezieht.

1. Ambivalenz

Nicht die Moral, sondern vielmehr Erfahrungen von unterschwelliger Gewalt
bilden den Hintergrund von Verboten. Phinomene, die eine widerspriichliche
Anziehungs- und AbstofSungskraft ausiiben, einerseits Ekel hervorrufen, an-
dererseits Lust erzeugen, zeigen die Gestalt des Heiligen. Diese Ambivalenz
erweitert und manifestiert sich im gesellschaftlichen bzw. gemeinschaftlichen
Leben in der Art kollektiv geteilter Abscheu. Auch wenn diese Phinomene aus

35 Bataille1978, S. 51.
36 Bataille 2020, S. 64.

am 14.02.2026, 09:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

dem 6ffentlichen Leben abgesondert werden, heift es nicht, dass sie vollum-
fanglich neutralisiert sind.

Wie im Kapitel zu den Religionstheorien des Collége erliutert, geht Bataille
von zwei Bewegungen aus, die das menschliche Gemeinschaftsleben steuern:
Es gibt die sakrale und die profane Bewegung, wobei die letztgenannte eine
funktionelle Ordnung herstellt. Die profane Bewegung ist ein ordnendes und
verninftiges Prinzip, das die Wirtschaftlichkeit des Daseins garantiert. Die
sakrale Bewegung ist dem Profanen iibergeordnet, weil sie als Gewaltprinzip
agiert. Die Verbote sollen zwar die profane Sphire von der sakralen trennen,
doch werden sie nicht wegen des Profanen gesetzt, sondern wegen des Hei-
ligen. Das Ambivalente des Heiligen spiegelt die innere Auseinandersetzung
des Menschen mit seiner Tiernatur wider. Denn so wie die gewaltvollen Sakral-
krifte jederzeit die profane Ordnung einreiflen kénnen, so kann der Mensch
selbst plotzlich seiner Animalitit verfallen. Ein Verbot markiert also nicht nur
eine Trennung zwischen dem Kollektiv und dem Selbst, sondern auch eine in-
nere Grenze, die beim kleinsten Anstof3 schnell iiberschritten ist: »Es gibt in
der Natur und gibt auch im Menschen eine Bewegung, die unablissig iiber die Gren-
zen hinausdringt und die immer nur teilweise eingeddmmt werden kann [...], [...] wir
leben spiirbar in ihrer Gewalt.«<*” Da das Individuum sich dieser inneren Gewalt
gewahr wird, weif? es daher auch die Grenzen im Auflen zu achten, die ihm bei
der Festigung seiner Lebensfithrung helfen. »Die Verbote haben die Art und Weise
veriindert, in der der Mensch seine animalischen Bediirfnisse befriedigte [...].<*®

2. Ansteckung

Der Zwiespalt im Menschen beleuchtet nur eine Seite in der Erklirung, war-
um Verbote gesetzt werden. Es gibt noch die andere, vielleicht noch verhei-
Bungsvollere Seite, die eine Verbotssetzung noch dringlicher einfordert: »Das
Sakrale ist keineswegs ein Ding, es ist das Gegenteil eines Dinges, namlich die Anste-
ckung miteiner Kraft, [...] was uns innerlich ist, [...] was nicht aufein Ding reduziert wer-
den kann.«*® Das Sakrale selbst ist kein Gegenstand, sein Wesen ist eine Kraft.
Es duflert sich daher psychoenergetisch in der Art der Leidenschaft oder af-
fektiver Gefithle. Seine Ansteckungsgefahrverdeutlicht, wie alle Menschen mit
dieser Kraft verbunden sind. Gemeinhin werden in Gesellschaften sublimierte

37  Bataille 2020, S. 57-58.
38  Bataille1978, S. 51.
39  Bataille 2015, S. 44.

am 14.02.2026, 08:22:47.

71


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

und gesittete Formen von ansteckendem Verhalten, beispielsweise das affekti-
ve Lachen, positiv aufgenommen. Welche Mengen an ansteckenden Energien
allein ein jubelndes Kollektiv freisetzen kann, zeigen eindriicklich ausgefiillte
Fuflballstadien. Ungeahnte schlummernde Leidenschaften kénnen jederzeit
aktiviert werden und die verniinftigen Handlungen tiberschatten. Bataille in-
terpretiert diese Krifte als sich iibersteigende Anteile des Heiligen, die von ei-
ner Gemeinschaft schon immer in irgendeiner Weise in Schach gehalten wer-
den, weil sie nicht nur tibersteigen, sondern auch anstecken: »Sie bemiihen sich,
den verfemten Bereich, in dem die Gewalt des Todes wiitet — der fiir ansteckend gehalten
wird —von dem Bereich, in dem das friedliche Alltagsleben liuft, zu trennen.«*° In die-
sem Sinne kénnen sich Individuen der Macht dieser universellen Naturkrafte
nicht entziehen, wenn sie unmittelbar mit diesen konfrontiert werden. Wegen
dieser Ansteckungsfihigkeit macht es beispielsweise Sinn, sexuelle Handlun-
gen in der Offentlichkeit zu verbieten, da sie beim Wahrnehmenden ungewollt
Empfindungen von AbstofRung oder Anziehung erzeugen. Diese Regungen lie-
gen nichtin der Kontrolle des Individuums. (Im deutschen Strafgesetzbuch ist
der § 1832 »Erregung dffentlichen Argernisses« treffend betitelt.) Der Sinn ei-
nes Verbotes kann also nicht in einer rational begriindeten Moral liegen, son-
dernin der intuitiv gewollten Bewiltigung und Kanalisierung dieser Vitalkraf-
te. Daher lautet seine Definition der Religion:

»Man darf unter Religion jedoch nicht wirklich das verstehen, was das Be-
dirfnis der menschlichen Natur nach grenzenloser Projektion (Abtrennung
oder Ausschluss) befriedigt; in der Praxis wird sie eher durch die Gesamt-
heitder Verbote, Pflichten und partiellen Freiziigigkeiten bestimmt, die die-
se Projektionen regeln und in soziale Kanile leiten.«*

3. Souveranitat

Es ist nicht nur so, dass das Individuum in der ersten Ordnung ein der Ge-
walt der Natur untergeordnetes Wesen und damit ein »Tier« ist. In zweiter
Ordnung ist es vernunftbegabt und dementsprechend auch als »Mensch« defi-
niert. In der anthropologischen Analyse Batailles bleibt es aber nicht bei dieser
dualen Betrachtung. Das Individuum ist noch eine dritte Ordnung, nimlich
das »souverine Selbst«, das ein doppeldeutiges Wesen ist, weil es auf der ei-
nen Seite Verbote setzt, auf der anderen Seite Verbote iiberschreitet. Die ein-

40 Bataille1978, S. 51.
41 Bataille 2015, S.19.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

fache Funktion eines Verbotes ist zunichst eine Trennung des Menschen von
seiner Tiernatur zu bewirken.** Daraus folgt nicht, dass Verbote nur zur Ein-
haltung gesetzt werden, sondern auch fiir deren Ubertretung. So schreibt Ba-
taille: »Das Verbot ist da, um verletzt zu werden«* , und betont, dass das Verbot ei-
nen »unlogischen Charakterl...]<** hat. Nicht nur das Verbot, sondern auch die
Ubertretung hat eine elementare Funktion. Wihrend das Verbot das Tiersein
negiert, negiert die Transgression das Menschsein: »Es ist die menschliche Welt,
die, in der Negation der Animalitit oder der Natur geformt, sich selbst negiert und in die-
ser zweiten Negation iiber sich hinausgeht, ohne jedoch zu dem zuviickzukehren, was sie
urspriinglich negiert hatte.«* Bataille ist der Ansicht, dass die Ubertretung des
Verbots keine Negation des Verbots, sondern eine Bejahung darstellt, die die
volle Wirkung des Verbots erfiillt.*® Die Bejahung des Verbots ist also nicht die
Bejahung der Negation, sondern eine Transgression, ein Schwellenzustand,
beidem eine zweite Negation eingeleitet und gleichzeitig die Dualitit von Tier-
und Menschsein aufbewahrt wird.*” Die Transgression und die Verletzung des
Verbots gewinnen in ihrer doppelten Funktion, nimlich sowohl zu konservie-
ren als auch zu liberalisieren, eine existenzielle Bedeutung fiir das menschli-
che Leben. Die Doppelnatur von Tier und Mensch, die Bataille als Transgressi-
onszustand beschreibt, bedeutet nicht, dass beide Naturen eine Synthese bil-
den, sondern lediglich, dass sie nebeneinander bestehen, und zwar in ihrer ne-
gierten Form. Die Negativitit ist fiir Bataille das Nicht-Identische, weswegen
die Verbote einer Kultur auch nicht identisch mit den Restriktionen sind. Der
Mensch nach Bataille wahrt seine menschliche Wiirde durch Einhaltung der
auferlegten Verbote und durch die Distanz zu seinem Tiersein.*® Die Uber-
schreitung dieser Verbote aber gibt ihm nicht einfach seine Tiernatur zuriick,
denn wenn es so wire, dann wiirde das die Negation des Verbots bedeuten,

42 Vgl Bataille 2020, S.115.

43 Bataille 2020, S. 90.

44  Bataille 2020, S. 89.

45 Bataille 2020, S.117.

46 »Die Uberschreitung ist nicht die Negation des Verbots, sondern sie geht iiber das Ver-
bot hinaus und vervollstandigt es.« (Bataille 2020, S. 89).

47 Vgl Bataille 2020, S.117.

48 »Der in gewisser Weise regelmafige Charakter der Uberschreitung [..] wie anderer-
seits das dauernde Ineinander von Tier und Mensch kénnen uns aber nicht hindern zu
sehen, in welchem Mafd der Mensch an die menschliche Wiirde gebunden ist, die aus
der Einhaltung der Verbote entspringt.« (Bataille 1978, S. 52).

am 14.02.2026, 08:22:47.

79


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

welches ja um die Beseitigung des Tierseins willen erstellt wurde. Die Beja-
hung des Verbots durch die Uberschreitung transformiert die Animalitit des
Subjekts in eine souverine Wiirde, die Bataille auch als sakral umschreibt. Es
besteht also eine doppelte Negation, die Negation von Tier- und Menschsein,
doch es besteht auch eine Bejahung, nimlich die Bejahung des Verbotes durch
die Transgression, die letztlich die zwei negierten Naturen als souveridnen Akt
potenziert. Warum ist fiir Bataille die Ubertretung eines selbst gesetzten Ver-
bots eine Bejahung? In seiner Ausarbeitung lisst sich ablesen, dass die Uber-
tretung die »andere« Seite des Verbots offenbart, etwas erfahrbar macht, was
aus rationalen Griinden verschlossen ist. Wie das Heilige ist das Verbot dop-
pelseitig. Durch die Ubertretung gelingt die Entdeckung der Kehrseite. Batail-
le erklirt es folgendermafien:

»Dieses Bewusstsein der Ganzheit bezieht sich auf zwei entgegengesetzte
Arten, den Ausdruck >>non-sense<< zu gebrauchen. Non-sens ist gewéhnlich
eine schlichte Verneinung, wird von einem Objekt gesagt, das beseitigt wer-
den soll. [...] [W]enn ich jedoch von non-sens in der gegenteiligen Intention
spreche, ein sinnfreies Objekt zu suchen, verneine ich nichts, sondern drii-
cke die Bejahung aus, in der am Ende das ganze Leben im Bewusstsein sich
aufleuchtet.«*’

Konkret umschreibt er das souverine Bewusstsein an einer anderen Stelle als
»die Fihigkeit, sich unbekiimmert um den Tod iiber die Gesetze zu erheben, die die Er-
haltung des Lebens gewdhrleisten<®°. Verlieren bedeutet den Tod der Ordnungen
und somit auch den Tod der Ordnungen des Subjekts, die es als Mensch verin-
nerlicht vorfindet, zu bejahen und die Herrschaft der Dinge zu verneinen. Die-
ser souverane Moment aber ist nie losgeldst von der animalischen, in anderen
Worten universalen und sozialen Kraft, die im Grunde immer gegenwirtig ist.
Die Souveranitit kann sich in diesem Sinne nur aus dieser generellen Vitalitit
her ableiten lassen, gewinnt aber nur im Menschen die spezielle Bedeutung
des Souverins. Die Bedeutung von Verboten fiir eine menschliche Gesellschaft
besteht fiir Bataille also nicht darin, dass Verbote primir dazu dienen, das Hei-
lige vom Profanen zu trennen, das Erhabene von seiner niederen Seite zu iso-
lieren, so auch das Tier vom Menschen zu spalten. Thm geht es vielmehr um

49  Bataille 2005, S. 24—25.
50 Bataille1987, S.163.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

das spannungsvolle Verhiltnis der beiden Seiten zueinander. Auf der Grund-
lage der dichotom gestalteten Beziehung potenziert sich das souverine Selbst,
indem es Verbote iiberschreitend bejaht. In der Theorie der Verbote von Ba-
taille dienen Setzungen von Verboten also nicht der moralischen Absicherung
des Guten. Das Heilige geht dem Verbot voraus, es lasst sich nicht auf das Ver-
bot reduzieren und insofern ist die Uberschreitung des gesetzten Verbots eine
Anerkennung des Heiligen und nicht seine einfache Negation. Das souverine
Selbst des Menschen prisentiert fortwihrend dieses Spannungsverhiltnis.

1.3 Gewalt

In Batailles Religionstheorie ist der Aspekt der Gewalt ein wesentliches Schliis-
selelement fiir das Verstindnis der »religiosen Erfahrung«. Zugleich ist die-
ser Aspekt vielleicht auch das missverstindlichste Konzept in seinem Denken.
Denn auch hier ldsst sich, wie in allen seinen Begriffskonzeptionen, die dicho-
tome Spannung zwischen innen und auflen, zwischen Immanenz und Tran-
szendenz feststellen. Bei der Gewaltdifferenzierung geht es um eine Gewalt
erster und zweiter Ordnung, um die der heiligen und der profanen (oder der
immanenten und transzendenten). Zum besseren Verstindnis des Gewaltbe-
griffs ist vor allem Batailles Unterscheidung zwischen der Bedeutung der Im-
manenz und Transzendenz hilfreich. Die Immanenz des Heiligen ist fiir ihn ei-
ne Art Lebensontologie. Die Transzendenz hingegen ist in die Immanenz ein-
geordnet und nicht der Immanenz gegeniibergeordnet. Das Transzendente ist
stets das Abstrahierte von der gegebenen Totalitit, also der Immanenz selbst.
Dabher ist fiir Bataille das Profane auch eine abstrahierte bzw. transzendierte
Gegenstandswelt: »Was aber ist fiir das Profane bei niherem Zusehen anderes als eine
Summe von Gegenstinden, die von der Totalitit abstrahiert wurden?<

Die immanente Gewalt des Tieres

Die immanente Gewalt des Tieres zeigt die Eingebundenheit in das Leben und
die Unfihigkeit, sich davon zu trennen. Bataille demonstriert diese Unfihig-
keit am Beispiel eines Tieres, das ein anderes Tier frisst. Die operative Hand-
lung des Fressens stellt keinen grausamen Akt dar, sondern lediglich die feh-
lende Transzendenz, die Fihigkeit, das gefressene Tier als ein vom eigenen
Erleben getrenntes Wesen wahrzunehmen. Das Tier frisst ein anderes, weil
es sich mit dem anderen Tier nicht identifiziert, es sich nicht vorstellt, dass

51 Bataille 1997, S.165.

am 14.02.2026, 08:22:47.

81


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

es auch ein Gefressen-Werden gibt.”* So bedeutet Transzendenz umgekehrt
auch, diese tierische Immanenz zu iberwinden. Die Intelligenz des Menschen
ist also eine Abkehr von der Quelle des Lebens, sie ist gegen die Natur gerich-
tet. Doch auch der Tod ist fiir Bataille ein Prinzip des Immanenten und zeigt
sichin der inneren Gewalt alles Lebendigen. Leben und Tod als Prinzipien pri-
sentieren sich in den Rhythmen der Natur, in den kosmogonischen Kriften
von Sonne und Mond, welche das Leben auf der Erde orchestrieren. An die-
sen natiirlichen Prozessen nehmen alle Lebewesen durch intime Erfahrungen
der Nahrungsaufnahme und Sexualitit teil. Diese Teilnahme ist eine Kommu-
nikation mit dem intimsten Teil des Lebens selbst. Aus der Perspektive dieses
lebendigen Systems, so Bataille, lisst sich die Uberlegenheit eines fressenden
Tieres daher auch nicht iiber eine transzendente und hierarchische Naturord-
nung erkliren: »Der Lowe ist nicht der Konig der Tieve: er ist nur eine im bewegten Was-
ser hoher schlagende Welle, die die schwéicheren unter sich begribt. Daf3 ein Tier ein an-
deres auffrifSt, andert so gut wie nichts an einer grundlegenden Situation: Jedes Tier ist
in der Welt wie Wasser im Wasser.«** In der strémenden Realitit der heiligen Im-
manenz folgt alles nur dem Prinzip der inneren Gewalt, d.h. der grenzenlosen
Durchdringung des Lebendigen durch alles Lebendige.

Die Transzendenz des Menschen

Im Gegensatz dazu befindet sich der zur Transzendenz fihige Mensch nicht
in der Welt wie Wasser im Wasser. Denn die transzendent strukturierte
menschliche Welt schafft Unterschiede. Die Unterschiede sind zum Beispiel
die Wahrnehmung von Wesen und Dingen, die vom eigenen Erleben getrennt
erscheinen. Batailles Verstindnis vom Sakralen hebt sich von der klassischen
Vorstellung auffillig ab, denn seines Erachtens befihigt nicht das Sakrale den
Menschen zur Transzendenz, sondern das differenzierende Denken selbst:
»Wir sagen vom Sakralen, es transzendiere das, was uns umgibt, und vergessen, dass
unsere Existenz zuinnerst selbst sakral ist und dass es die Dinge sind, die sie transzen-
dieren.«** Die Transzendenzfihigkeit ist zunichst kein wertendes, sondern
ein der Immanenz untergeordnetes Vermdgen des Menschen. In archaischen
Gemeinschaften entwickelt sich auf der Grundlage der Transzendenzfihigkeit
ein Werkzeugdenken®, das unter anderem die wirtschaftliche Daseinsebene

52 Vgl Bataille 1997, S. 19-20.
53  Bataille1997, S. 20.
54  Bataille 2015, S. 45.
55 Vgl Bataille1997, S. 26—27.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

ermdglicht. Die Werkzeuge dienen den Menschen dazu, Prozesse des Alltagli-
chen zu optimieren. Dabei ist das Werkzeug dem Menschen, der es herstellt,
untergeordnet. Sobald aber aus dem Werkzeug ein Gegenstand wird, erhilt
es einen Sinn. Dieser Sinn ist bereits eine Verbundenheit zum Subjekt, da
die Gegenstinde seine Subjektivitit erweitern.”® Das Subjekt projiziert also
sein Innenleben auf die Dinge und schreibt ihnen eine Subjekthaftigkeit zu.*’
Diese flieRende Subjekthaftigkeit zwischen Mensch und Ding bringt keine
Trennungswahrnehmung hervor. Ganz im Gegenteil: Die Wahrnehmung von
Dingen, die selbst als Subjekte betrachtet werden, verstirkt mitunter das
Gefiihl der Verbundenheit und der Immanenz. Dieses Verhiltnis kehrt sich
erst um, wenn vom Ding ausgehend eine Identifikation hergestellt wird,
wenn der Mensch nicht mehr von der eigenen Subjektivitit, sondern von der
Trennung des Dings zu denken beginnt. Der verbindende Werkzeugcharakter
16st sich auf, wenn der Sinn des Gegenstandes den Zusammenhang zwischen
kontinuierlichem Erleben und Tun unterbricht und dem Ding ein eigener We-
sensbereich unterstellt wird. Das Verhaltnis des Subjekts zu den Dingen muss
sich in dieser Konstellation dndern, weil die autonome Existenz des Dinges
anerkannt wird. Die Funktionalitit des Werkzeugs gewinnt eine iibergeord-
nete Bedeutung und ab diesem Moment beginnt die Selbstentfremdung des
Subjekts, weil es sich mit den Werkzeugen identifiziert: »Der, der den Weizen
anbaut, ist kein Mensch: er ist der Pflug dessen, der das Brot if$t. Und sogar der Akt des
Essens selber ist letztlich bereits die Feldarbeit, der sie die Energie liefert.<*® Im Zuge
der transzendentalen Rationalisierung vergessen die Menschen ihre sakral-
innere Natur so sehr, als sie in sich selbst nur »noch Dinge sehen und [...] aus
Bequemlichkeit [sich] selbst fiir Dinge halten<*®. Die gesteigerte Form der Dingi-
dentifikation erregt aber gleichzeitig das Gefiihl der inneren Gewalt, die die
Identifikation zum Ding zu iiberwinden sucht: »Nach und nach wird der Mensch
selber zu einem Ding, und er muf, um sich aus dieser Situation zu retten, nochmals auf
die Zerstdrung des Gegenstands als Gegenstand zuriickgreifen.«*® Das Opfern ist fiir
Bataille die entsprechende Praktik, um die Beziehung zwischen Immanenz
und Transzendenz und die Intimitdt des Subjekts durch die Zerstérung des
Dings wiederherzustellen.

56  Vgl. Bataille 1997, S. 28.
57  Vgl. Bataille 1997, S. 30.
58  Bataille1997, S.38.
59  Bataille 2015, S. 45.
60 Bataille1997, S.115.

am 14.02.2026, 08:22:47.

83


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Die transzendente Gewalt

Wihrend die Gewalt des Immanenten ebenso zerstort wie die transzenden-
te, ist die signifikante Differenz zwischen beiden Arten darin gegeben, dass
die Transzendenz auf der Grundlage einer rationalen Steuerung zerstort, die
Immanenz aber auf der Grundlage der inneren Leidenschaft. Die Fihigkeit
der Transzendenz dient in der profanen Welt zur Unterscheidung von Merk-
malen, die den Subjekten Positionen in einer Hierarchie zuweisen. Die Tran-
szendenz kann nicht anders, als sich tiber die Wahrnehmung von Unterschie-
den zu artikulieren und diese zu hierarchisieren. Politische und hierarchisier-
te Machtsysteme entstehen auf der Grundlage dieses homogenisierenden Be-
wusstseins. Die Mechanismen der inneren Gewalt werden im Zuge dieser Ho-
mogenisierung transzendent und rationalisieren sich sichtbar in Machtstruk-
turen. Die Transzendierung neutralisiert also die innere Gewalt nicht. Sie ist
dadurch nicht weniger potent oder unwirksam. Die rationalisierte Gewalt for-
dert genauso Zerstérungen und Opfer ein. Doch der Unterschied zur inne-
ren Gewalt liegt darin, dass das Opfer der transzendenten Gewalt nicht zur
Umkehrung von der niitzlichen zur sakralen Ordnung erfolgt, sondern zur Er-
haltung der niitzlichen Ordnung.® Mit diesem Wechsel gestaltet sich folglich
auch die Bedeutung des Opfers um. In prihistorischen Zeiten wird das Tier ge-
opfert, weil die Dingidentifikation durch das Tier zu dominant ist. Das Tier als
Ding wird geopfert, um die intime Ordnung wiederherzustellen. In der feuda-
len Geschichte zeigt das Beispiel des Konigsmords, dass die Dingidentifikati-
on durch Rangunterschiede zu herrschend wird und deswegen scheinbar nur
der Tod des Konigs dieses Unrecht beheben kann. In der Moderne aber nimmt
die Transzendenz eine Macht an, die sich selbst an die Stelle des Immanenten
durch die Homogenitit erkimpft. Die Opfer, die jetzt erbracht werden mils-
sen, sind nicht mehr von der transzendenten Macht der Homogenitit zu tren-
nen, weswegen die moderne Kriegsfithrung fiir Bataille auch die Macht der
Profanitit statt des Heiligen darstellt. In Batailles Logik ist also die transzen-
dente Gewalt die Umkehrung dieses Verhiltnisses: Die Machtiibernahme des
Profanen tiber die Gesamtheit fordert Opfer, um die Sakralitit der profanen

61  »Die Transzendenz der Vernunft und Moral vergibt die Souveranitit, der Gewalt ge-
genlber (der ansteckenden Verwistung einer Entfesselung), an die Sanktionierung
der Ordnung der Dinge« und »Ich sagte, da die innere Gewalt eine Verbindung mit
der Moral einging.« (Bataille 1997, S. 65 und S. 135).

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

Ordnung zu rechtfertigen.®* Das Gesamtausmafd nimmt in der strategischen,
transzendenten Gewalt unbegrenzt zu, weil sie theoretisch endlos vernichten
kann. Die immanente Gewalt zielt nur daraufab, zu zerstdren, was entbehrlich
ist.

Im Allgemeinen ist die Gewalt fiir Bataille ein Merkmal der inneren Erfah-
rung der Religion: »Es ist nun aber, wie ich denke, nicht moglich, die Entwicklung der
religiosen Formen zu analysieren, ohne die Bedeutung wahrzunehmen, die diese Umkeh-
rung der Entfesselung der Gewalt jeweils annimmt.«*> Mit Bataille kann man also
Gewaltphinomene kritisch nicht nur in Bezug auf die innere Gewalt des Re-
ligiésen, sondern gerade in Bezug auf ihre transzendente und rationale Aus-
richtung tberpriifen. Wenn die natiirlich innere Gewalt des Menschen leicht
zu missbrauchen und manipulieren ist, potenziert die rationale Aussteuerung
den Ausbruch nicht? Fithrt die moralische Rechtfertigung von Gewalt nicht so-
gar zuverheerenderen Zerstérungen? Bataille zeigt in seinen Analysen zur Ge-
walt, dass die Vernunft nicht nur Frieden schliefen, sondern auch zum Be-
feuerer der Gewalt werden kann.

2. Souveranitat

Der Souverinititsbegriff Batailles ist gewissermafien eine Gegenschablone
zu Hegels Konzept des Selbstbewusstseins. Gleichzeitig aber beansprucht
Bataille den Begrift des Selbstbewusstseins fiir seine Vorstellung der wahren
Souverinitit. Er macht den Souverinititsbegriff stark gegen einen funktio-
nalistischen Gebrauch und versucht durch diese Wendung auch das Konzept
des Selbstbewusstseins als einen nicht funktionalistischen Begriff zu ver-
stehen. Um dem Souverinititsbegriff von Bataille auf die Spur zu kommen,
ist es daher hilfreich, seine Auseinandersetzung mit dem Hegel'schen Be-
grift des Selbstbewusstseins nachzuzeichnen. Fir diesen Versuch soll im
Folgenden die Herr-Knecht-Dialektik Hegels genauer betrachtet werden.
Eine ausfithrlichere Auseinandersetzung zu diesem Thema skizziert der
Literaturwissenschaftler Peter Biirger in seinem Aufsatz »Das Denken des

62 »Bereits 1908 hatten Marcel Mauss und sein bester Freund, Henri Hubert, darauf ver-
wiesen, dass die Gotter zunehmend ihre Tempel verlassen und profan werden, wih-
rend menschliche und soziale Dinge immer mehr eine sakrale Bedeutung annehmen.«
(Moebius 2006, S. 3257).

63  Bataille1997, S.114.

am 14.02.2026, 08:22:47.

85


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Herrn: Bataille zwischen Hegel und dem Surrealismus«®*. Daneben gibt es
auch einen philosophischen Essay zum Herr-Knecht-Verhiltnis bei Hegel
und Bataille vom Philosophen Artur R. Boelderl.® Anders als die genannten
Autoren es verfolgen, nimlich eine historische oder philosophische Unter-
suchung zwischen Hegels und Batailles Denken zu unternehmen, wird es
in diesem Aufsatz primir darum gehen, systematisch relevante Aspekte der
Bataille'schen Souverinititstheorie in Bezug zu seinem ethnologischen Ri-
tual- und Religionsbegriff zu beleuchten, der in seiner Arbeit gerade mit der
Beschiftigung der Hegel'schen Phinomenologie an Kontur gewinnt. In der
klassischen Definition ist die Souverdnitit in erster Linie ein politischer Be-
griff. In Batailles Theorie der Religion kommt der Souverinitit aber ein Sinn
zu, der sich von politischen und machttheoretischen Begriffen unterscheidet
und von der menschlichen Existenz selbst herrithrt.®® Fiir Bataille ist die
wahre Souverinitit niemals politisch. Sie kann sich nicht durch ein Objekt
reprasentieren bzw. durch eine Institution vertreten lassen. Das Souverine
bei Bataille ist eine der Existenz des Menschen angehorende Instanz, die
allen Subjekten zukommt. Die Souverinitit in ihrer politischen Dimension
entspringt dieser existenziellen Quelle des Lebens und verwickelt sich im
Laufe der historischen Prozesse zu verschiedenen Formen von Herrschaft.*
Auf die Frage, was Souverdnitt im Kern ist, hilt Bataille erst mal eine ein-
fache Definition bereit: Souveranitit ist das Leben jenseits des Nutzens. Unter
Niitzlichkeit versteht er vor allem den funktionalistisch-6konomischen Me-
chanismusvon menschlichen Produktionen. Daneben gibt es fiir ihn auch eine
symbolische Ebene, in die der Mensch ebenso eingebunden ist. Die in diesem
Sinne produktive, symbolische Ebene ist fiir Bataille der Bereich des Souve-
ranen, der nicht mit der funktionalen Sphire des Utilitaristischen gleichzu-
setzen ist. Aus dieser Definition kann daher auch abgeleitet werden, dass das
Subjekt, das Souverdnitit erlangen will, aus der Sphire des Niitzlichen aus-
steigen muss. Der Ausstieg gelingt aber nicht eindeutig, wenn beide Sphiren
strukturell ineinander tibergreifen. Dieser Fall tritt vor allem in der iiberwie-
gend kapitalistisch organisierten Moderne auf, wo Niitzlichkeitsdiskurse mit

64  Peter Biirger: Das Denken des Herrn: Bataille zwischen Hegel und dem Surrealismus.
Suhrkamp, 1992.

65  Artur R. Boelderl: Georges Bataille. Uber Gottes Verschwendung und andere Kopflo-
sigkeiten, Parerga, 2005.

66 Vgl Bataille1978, S. 47.

67 Ebd.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

symbolischen Ebenen derartig ineinander inkorporieren, dass sie nicht mehr
eindeutig auseinandergehen konnen. Die biirgerliche Gesellschaft zeugt von
dieser Inkorporation:

»In derbiirgerlichen Gesellschaft hiangt [die Souverdnitat] nur noch von dem
Eigentum an Dingen ab, die weder souverdn noch sakral sind. Das Schlimms-
te an dem biirgerlichen Streben nach dem Rang ist, daf wenn auch nicht
die Souveranitat im eigentlichen Sinn, so doch der subjektive Zweck weiter-
hin impliziert bleibt. Aber da der subjektive Zweck, wie ich gezeigt habe, in
nichts von der Wiirde des Menschen, genauer, von seiner souverdnen Wiir-
de unterschieden ist, der biirgerliche Mensch aber nur ein Mittel ist, hat er
nur den Schein [..] seiner Wiirde zum Ziel und jede rudimentire Mensch-
lichkeit, die mit dem Kérper, den Instinkten, der Gesellschaft und der Fami-
lie verkniipft ist. Die Suche nach der souverdnen Wiirde ist ihm nur noch als
Suche nach Giitern bekannt die sich mit dieser Wiirde verkniipfen.<®®

Der symbolische Raum ist ja nichts anderes als der Bereich, in dem die Zei-
chen des Sozialen (Verhaltenscodices, Normen, Werte, Instinkte, Affekte und
Identititen) artikuliert sind, die fiir das Funktionieren jedweder Gesellschaft
notwendig sind. Das moderne souverine Wesen kann also mit dem Paradig-
ma der Niitzlichkeit nicht brechen, ohne zugleich auch die symbolische Ord-
nung zu negieren. Doch welche Rollen kommen nun den Hegel'schen Herren
und Knechten in Batailles Souverinititsmodell zu? Die souverinen »Herren«
(Kapitaltriger) einer Gesellschaft haben ein Leben jenseits des Nutzens, weil
sie, Bataille folgend, die Produktionen einer Gesellschaft anders konsumieren
als die gewohnlichen Biirger (Knechte), die bestrebt sind, den Konsum niitz-
lich zu machen. Fiir die souverdnen Herren geht es eher darum, den Konsum
nutzlos zu verausgaben und damit einen Zuwachs an Prestige zu erhalten. Es
ist zum Verstindnis noch einmal wichtig, zu betonen, dass Prestige und Un-
produktivitit sich nicht vollig aus dem Bereich des Niitzlichen loslosen kon-
nen, denn sie gehdren ja noch dem symbolischen Raum der Gesellschaft an.®®

68  Bataille1978, S. 60.

69 »Der Potlatsch ist zwar nicht auf ein Verluststreben reduzierbar, aber was er dem
Schenkenden einbringt, ist nicht der unweigerliche Zuwachs von Gegengeschenken,
sondern der Rang, den er demjenigen verleiht, der das letzte Wort hat. Prestige, Ruhm
und Rang dirfen nicht mit Macht verwechselt werden. Oder anders: Prestige ist inso-
weit Macht, als diese jenseits von Erwidgungen von Recht und Gewalt liegt, auf die man
sie gewohnlich zuriickfiihrt.« (Bataille 1976, S. 73) [Ubersetzung].

am 14.02.2026, 08:22:47.

87


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

In diesem Sinne ist der nutzlose Konsum der souverinen Wesen nicht fiir ei-
nen bestimmten Zweck niitzlich, aber sie sind dennoch funktional, weil sie die
Gesellschaft in einer bestimmten Konfiguration aufrechterhalten. Die Souve-
ranitit von Bataille ist zwar an einen unproduktiven, verzehrenden Konsum
gebunden, manifestiert sich aber nur als Erfahrung, die sich von einer sozial-
dkonomisch codierten Erfahrung unterscheidet. Die Erfahrung der Souveri-
nitit bricht damit aus dem zeitlichen Muster von Vergangenheit und Zukunft
aus, sodass sie eine Pause bzw. eine Unterbrechung von den Sorgen um die
Zukunft ermoglicht:

»Die Welt des [souverdnen] Subjekts ist die Nacht: die erregende, unendlich
suspekte Nacht [..]. [D]as freie, ilberhaupt nicht der realen Ordnung unter-
worfene, nurvom Augenblick erfiillte Subjekt [...] verladsst seinen eigenen Be-
reich und unterwirft sich den Objekten der realen Ordnung, sobald es sich
um die Zukunft kiimmert. Denn das [souverdne] Subjekt ist Verzehrung, so-
weit es nicht der Arbeit unterworfen ist. Wenn ich mich nicht mehr kimme-
re um das, was sein wird, sondern nur noch um das, was ist, warum sollte
ich dann irgend etwas zuriickhalten? Ich kann auf der Stelle, ohne jede Ord-
nung, die Gesamtheit der Giiter, (iber die ich verfiige, verzehren. Diese nutz-
lose Verzehrung ist das, was mir gefillt, sobald die Sorge um den néchsten
Tag nicht mehr besteht.«’®

Frei von jeder Erwartung an ein Resultat erfiillt sich die souverine Erfahrung
im Augenblick der unbekannten Zukunft. Dieses unerwartete, freie Moment
erzeugt einen sozialen, tiefgriindigen, zwischenmenschlichen Kontext, der
sich nicht mehr sinnvoll in die Welt der Arbeit einordnen lisst: »Und wenn ich
so ohne jedes Maf3 verzehre, offenbare ich meinesgleichen, was ich intimerweise bin: die
Verzehrung ist der Weg, auf dem die [durch die Arbeit] getrennten Wesen miteinander
kommunizieren. [...] *In ihrer Intimitit sind alle Menschen eins.«” Das Ergreifen
des Augenblicks ist daher die Verweigerung, den menschlichen Selbstwert
tiber produktive Arbeitshandlungen zu beziehen. Das souverine Selbstgefiihl
des Subjekts trachtet seines Erachtens immer nach der intimen, egalitiren
Kommunikation, die sich zwischen Menschen ereignet. Die Verzehrung oder
Verausgabung stellt fiir Bataille so einen kommunikativen Zug dar, der sowohl
in mikro- als auch makrostruktureller Ebene den Individuen ermdglicht, die
Intimitit zwischen Subjekt und Subjekt bzw. Subjekt und Umwelt wieder

70  Bataille 1976, S. 63 [Ubersetzung].
71 Bataille 1976, S. 63, mit FuRnote* [Ubersetzung].

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

einzurichten. Auf einer weiteren Deutungsebene steht im Hegel'schen Sinne
die Arbeit fir die Verweigerung des Todes. Die Knechte arbeiten gegen den
Tod und machen sich niitzlich, verlieren dabei aber an innerem Wert: »Der
Knecht ist fiir den Eigentiimer ein Ding; er akzeptiert diese Situation, die er dem Tode
vorzieht, und verliert dabei fiir sich selbst einen Teil seines inneren Werts [...].«”* Die
Verweigerung, den Tod anzuerkennen, wird fiir Bataille gemeinhin durch die
routinemifRige, gleichférmige und funktionale Sphire des Lebens reprisen-
tiert. Das souverane Moment liuft deswegen gegen diesen Funktionalismus
und ergreift den Augenblick des Todes, um ihm zu begegnen. Souverinitit ist
also eine befreite Kommunikation, die sich iiber funktionale Bestimmungen
hinweggesetzt. Als Grenzphinomen situiert zwischen arbeitendem Leben
und befreiendem Tod bezeichnet Souverinitit die Suche nach der allesverbin-
denden, authentischen Intimitit.

Sowohl in der Phinomenologie von Hegel als auch in der Souverinitits-
theorie von Bataille dreht sich das Thema um die Frage nach dem menschli-
chen Bewusstsein. In Hegels System kann der Knecht, nachdem er vom Herrn
besiegt und versklavt wurde, nur durch die Arbeit, die durch das Bewusstsein
ermdglicht wird, Autonomie erlangen — bei Bataille durch Verzicht auf Arbeit.
Es gibt im Vergleich zwischen Bataille und Hegel also zwei philosophische De-
finitionen iiber das Bewusstsein: ein Bewusstsein des absoluten Wissens (He-
gel) und des Nichtwissens (Bataille). Bataille betrachtet Hegel als einen Philo-
sophen des homogenen Bewusstseins, in dem sich menschliches Wissen zur
Vollendung hin entwickelt. Auch wenn Bataille das Wissen des homogenen
Bewusstseins nicht ginzlich verneint, animiert er den Leser doch dazu, ei-
nen weiteren Schritt zu tun, nimlich zu erkennen, dass der Kreis des Wissens
sich nicht schliefRen kann, weil der Tod als Wissen nicht anzueignen ist. Aus
diesem Abgrund des Nichtwissens schlussfolgert er, dass heterogene Anteile
der Wirklichkeit die Rationalisierungsfunktion des Geistes stéren. Dieser Um-
stand wiederum eroftnet Erfahrungsriume, die sich der rationalen Aneignung
des Geistes entziehen. Solche sich entziehenden, heterogenen Anteile stellen
fiir Bataille Briiche und Uberschreitungen des eigenen Denkens und der Welt
der Arbeit dar. Phinomene wie der Tod, das Opfer, das Lachen und die Ekstase
markieren den Bereich der vielfiltigen Formen der Heterogenitit. Die Negati-
vitdt ist fir Hegel ein notwendiger Bestandteil eines dialektischen Prozesses,
bei dem es darum geht, positive Ergebnisse hervorzubringen. Die Perspektive
von Bataille dagegen soll illustrieren, dass das Verstindnis der Dialektik nicht

72 Bataille1976, S. 61 [Ubersetzung].

am 14.02.2026, 08:22:47.

89


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

so sinnhaft logisch und produktiv ist, wie man annehmen kénnte. Durch die
Heterogenitit gibt es immer Uberschiisse und Verluste, die die Bewegung der
dialektischen Prozesse unterbrechen. Um die eigentliche Souverinitit zu er-
blicken, ist es nach Bataille erforderlich, auf diese iberschiissigen Aspekte zu
schauen, die den niitzlichen Diskurs iiberschreiten, weil sie auf das Nicht-Ver-
wertbare und Nicht-Kontrollierbare verweisen: «Ich bin nichts«, oder »ich bin li-
cherlich«: diese Parodie der Selbstbehauptung ist das letzte Wort der souverinen Subjek-
tivitit, die frei geworden ist von der Herrschaft, die sie iiber die Dinge ausiiben wollte oder
sollte.«” Durch souverine Handlungen, die im Nichtigen gipfeln, werden die
Grenzen des Diskurses tiberschritten, weil sie die Briiche des Denkens und des
Wissens auf parodistische Weise anzeigen. Mit dieser Interpretation verweist
er darauf, dass Hegels Negativititsbegriff nicht unbedingt einen Akt der Auto-
nomie darstellt, sondern vielmehr einen Machtanspruch des Wissens postu-
liert, welcher seine eigene Autoritit gerade durch den arationalen Grund des
Nichtwissens (des Sozialen) bezieht’: Das Souverine erkennt dies und auch,
dass die etablierten Wissensstrukturen immer etwas kaschieren und parodie-
ren. »Es ist gewifS, daf3 die Welt rein parodistisch ist«”, notiert Bataille in einem
seiner lyrischen Werke dazu und weif gleichzeitig um die Absurditit, die dem
menschlichen Bewusstsein anhaftet. Jedes Ding auf der Welt, das man sich an-
sieht, entpuppt sich bei ndherem Schauen als Parodie: In der Komddie verbirgt
sich das Drama als Witz, in der Tragddie verbirgt sich die Komodie, in der Pro-
duktion eines Produkts verbirgt sich von Beginn an die Idee seines Verbrauchs,
hinter der glanzvollen Errichtung von Objekten aller Art verbirgt sich die nack-
te Bediirftigkeit des Menschen, hinter dem konstruierten Sein verbirgt sich ein
Nicht-Sein, in jedem Hohen ist das Niedrige kaschiert. Das ist auch der Kern
des bediirftigen Strebens des Menschen, der auf eine prinzipielle »Ambiguitit«
verwiesen bleibt:

»Jetzt strebt sie [Ambiguitdt] nach dem Ungreifbaren, nach der nutzlosen
Verwendung ihrer selbst und ihrer Guter, dem Spiel, aber was sie selbst fir
ungreifbaransah, versuchtsie zu ergreifen, was sie fiir nutzlos hielt, versucht
sie zu benutzen. Es geniigt unserer linken Hand nicht, dass sie weif, was die
rechte tut; [...] Aber diese Zweideutigkeit belastet die Notwendigkeiten der
profanen Handlung ebensosehr, wie sie die Heftigkeit des Begehrens ihres

73 Bataille1978, S. 83.

74 »[Man kann] mit einiger Sicherheit sagen, da die Religion und nicht die Armee die
Quelle der sozialen Autoritét ist.« (Bataille 1978, S. 31).

75  Bataille1992, S. 23.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

Sinnes entkleidet und in eine offensichtliche Komédie verwandelt. Dieser
in unserer Natur angelegte Kompromiss deutet schon jenes Gewirr von Ver-
lockungen, Fehltritten, Fallen, von Ausbeutung und Wut an, von dem durch
die Zeiten hindurch die offensichtliche Unvernunft der Geschichte bestimmt
wird. Der Mensch erliegt zwangslaufig einem Trugbild, sein Denken betriigt
ihn selbst, solange er sich abmiiht, das Ungreifbare zu ergreifen [..].<’®

Fir Bataille gibt es keine wahrhaftige Synthese, die das Hohe und Niedrige ver-
edelnd hybridisiert, sondern nur einen Synkretismus von Eigenschaften, der
neue Zusammenhinge stiftet. Dies zu durchschauen, sich selbst und die Dinge
nicht »fitr wahr« zu halten, ist die eigentliche Souverinititsbehauptung. Das
souverine Bewusstsein unterwirft sich nur dem Notwendigen, entzieht sich
den machtgenerierenden Diskursen der Produktion und Funktion. Daher de-
finiert Bataille die Souveranitit als einen Autonomiegewinn durch Verzicht auf
niitzliche und herrschaftliche Anspriiche. Auch wenn das souverane Subjekt in
Batailles Augen von seinen existenziellen Lebensbedingungen genauso abhin-
gig bleibt wie das herrschaftliche Subjekt, unterscheidet es sich grundlegend
dadurch, dass es seine Angst vor dem Tod nicht durch die Arbeit austauscht,
sondern sich dem Unvermeidlichen unterwirft und dafiir frei von einer kon-
struierten Knechtschaft ist. Die Autonomie der Souverdnitit wird also nicht
wie bei Hegel durch die Arbeit und die Hilfe des Bewusstseins verwirklicht,
sondern gerade durch eine Konfrontation mit dem Tod, dem Unbewussten
und Unbekannten, die im menschlichen Bewusstsein als eklatante Selbstbrii-
che erfahrbar sind.

Batailles Konzept der Konfrontation mit dem Tod gleicht dem Anerken-
nungsprinzip in Hegels Philosophie. In der Hegel'schen Phinomenologie be-
deutet Anerkennen Kampf, welcher gegen den Tod gefiihrt wird. Der Todes-
kampf zwischen dem Herrn und dem Knecht besteht also darin, auch der Di-
mension des Todes eine Anerkennung zukommen zu lassen. »Der Kampf des
Anerkennens geht also auf Leben und Tod; jedes der beiden SelbstbewufStseine bringt
das Leben des anderen in Gefahr und begibt sich selbst davein, aber nur als in Gefahr
[..].<”7 Das risikoreiche Spiel um Leben und Tod wird bei Hegel als Uberwin-
dung gelost, indem das einzelne Bewusstsein sich im allgemeinen Selbstbe-
wusstsein als aufgehoben wiedererkennt und damit nicht nur1. itber seine ein-
geschrinkte Freiheit Klarheit gewinnt, sondern 2. durch diese transzendente

76  Bataille 1976, S. 76 [Ubersetzung].
77 Hegel Enzlll, § 432.

am 14.02.2026, 08:22:47.

91


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Erfahrung den Tod durch die Eingliederung in das Allgemeine (Soziale) iiber-
windet.” Genau an dieser Stelle ist fiir Bataille aber das eigentliche Problem
des Todes immer noch prisent, weil der Tod nur umgangen wird. Die Haupt-
problematik der Hegel'schen Philosophie liegt dem folgend in dem Dilemma,
dass der Mensch ohne die Berithrung des Todes niemals Bewusstsein haben
konnte. Zugleich aber findet der Tod als Ereignis im Bewusstsein nicht statt,
wenn die Homogenisierung die Antwort des Geistes auf den Tod ist. Fiir Batail-
le gibt es aber eine menschliche Antwort, die den Tod symbolisch, aber nicht
funktionslogisch in das Bewusstsein des Menschen eingliedert und das ist das
Ritual des Opfers. Das Opferritual dient fiir ihn als ein historisch nachweisba-
res Fallbeispiel dafiir, wie schon bereits der frithzeitliche Mensch die inkom-
mensurable Todes-Problematik zu itberwinden trachtet: Die bei einer Opfe-
rung angewandte »Totung« eines Tieres oder Dinges, so Bataille, erméglicht
es, eine unmittelbare Erfahrung des Todes aufrechtzuerhalten, ohne die Ver-
nichtung des eigenen Bewusstseins herbeizufithren. In seinen Opferanalysen
legt er dar, dass es bei einem Opferritual lediglich um die Vernichtung des »Be-
wusstseins von Dingen« geht, wie er es im folgenden Zitat betont: »Es ist nicht
notwendig, dass das Tier oder die Pflanze, die der Mensch zu seinem Nutzen in Dinge
verwandeln sollte, durch das Opfer wirklich zerstort werden. Sie miissen nur als Dinge
zerstort werden, d.h. sofern sie Dinge geworden sind.«” Fiir Bataille ist also gerade
das »Funktionsbewusstsein« des Menschen, das stets arbeitet, das eigentliche
Problem und nicht die Losung, wie Hegel sie darlegt. Hier wird eine weite-
re wichtige Differenz deutlich: Bataille ersetzt das identifikatorische System
von Hegel mit einem emphatischen Modell. Wihrend die Identifikation zwi-
schen Subjekt und Objekt bei Hegel das Selbstbewusstsein generiert, griindet
sich das Selbstbewusstsein des Menschen nach Bataille nur durch Teilhabe am
Geschehen. Der entscheidende Kniff an dieser Denkweise ist, dass die Objekt-
identifikation fir das Subjekt frither oder spiter nur ein Erleben von »Verlust«
bedeuten kann. Fiir Hegel ist die Identifikation zum Objekt konstitutiv. Der
Mensch muss in der Betrachtung Batailles also wihrend einer Opferung mit
dem realen Eindruck des Todes leben, indem er eine starke Verlusterfahrung
macht, die ihm aber zuriickgibt, was er am Dienst zum Ding selbst verloren
hat, nimlich seine intime Teilhabe am Leben als wahrhaftes Subjekt: »Was der
Ritus wiederzugewinnen vermayg, ist die intime Partizipation des Opfernden an dem Ge-

78  Hegel Enz Il, § 435.
79  Bataille1976, S. 61 [Ubersetzung].

am 14.02.2026, 09:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

opferten, die ein dienstbarer Gebrauch unmdiglich gemacht hatte.<* Das Opfer unter-
bricht also nicht nur den diskursiven Kontext des Wissens, das bei Hegel fiir die
Entwicklung des Selbstbewusstseins von Bedeutung ist, sondern es ermoglicht
auch eine emphatische Anniherung an den Existenzgrund, der dem Bewusst-
sein des Menschen schon vorgeordnet ist. Auch in Hegels Philosophie ist das
Opfer schon als Leitgedanke eingeschrieben. Vor allem dann, wenn es um das
Selbstopfer geht, das sich im Bewusstsein zugunsten einer Allgemeinheit auf-
gibt. Fiir Bataille ist das Opfer nicht funktional zu denken, weil es nicht ratio-
nal steuerbar ist. Es ist ein alterierender und zentrierender Bewegungspunkt
des Lebens im Sinnlichen und Geistigen selbst. Das Opfer, das die Ketten des
diskursiven Denkens sprengt, ist in Batailles Theorie insofern paradox, als es
sich trotz dieser Dekonstruktion wieder in einen niitzlichen Kontext einord-
net:

»Sind die Ressourcen [die Opfer] erst einmal in Rauch aufgegangen, so
bleibt das vom Verschwender erworbene Prestige. Deshalb geschieht die
Verschwendung ostentativ, weil der Verschwender sich durch sie den ande-
ren als iberlegen erweisen will. Damit benutzt er jedoch die Negation des
Nutzens der vergeudeten Ressourcen zum entgegengesetzten Zweck. So
lasst er nicht nur sich selbst, sondern die Existenz des Menschen schlecht-
hin in einen Widerspruch geraten. Diese verfillt einer Ambiguitat, der sie
verhaftet bleibt: Wert, Prestige und Wahrheit des Lebens legt sie in die
Negation des zweckdienlichen Gebrauchs der Giiter, macht aber zugleich
von eben dieser Negation einen zweckdienlichen Gebrauch.<®'

Deutlich wird dieser kooperative Zusammenhang zwischen nutzloser Ver-
ausgabung und Anbindung an eine Funktion in den soziologischen Werken
von Durkheim oder Mauss: Beide Autoren versuchen nachzuweisen, dass
Opfertechniken immer in irgendeiner Weise, ob als Abwendungsversuche
von Unheil oder als dienliche Fruchtbarkeits- und Initiationsriten, mit den
Bediirfnissen und Interessen der Gemeinschaft selbst korrelieren. Souverine
Opferhandlungen verbinden sich daher auch mit institutionellen Hand-
lungen. Nicht nur in der Moderne, auch in den indigenen Gemeinschafts-
strukturen gibt es zwischen Souverdnitit und Funktionalitit keine scharfen
Trennlinien. Es ist sogar vielmehr so, dass die Differenzierung zwischen

80 Ebd.
81  Bataille1976, S. 75 [Ubersetzung].

am 14.02.2026, 08:22:47.

93


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Funktionalitit und Souverdnitit noch nicht wie in der Gegenwart gegeben
ist.®

Die Souverdnititsform, die aus dem Diskurs hervorgeht, ist eine dem Be-
wusstsein zugingliche Haltung, die nicht nur den symbolischen Raum mit-
gestaltet, sondern sich ihm auch unterordnet. Die zweite Form der Souveri-
nitit, die nicht dem Diskursiven entspringt, sondern eine vorrationale, kom-
munikative Handlung darstellt, entspringt der Wahrnehmung des Heteroge-
nen, das nicht durch das Bewusstsein vermittelt werden kann. So beschreibt
Bataille die heterogene Realitit als eine, die das »Unbewusste« eines kollekti-
ven Bewusstseins verkorpert, das fiir ihn auch die Quelle des Mythischen ist.®
Diese Art der Souverinitit kniipft daher an etwas an, das sich noch nicht als
Gegenstand des Bewusstseins zeigt. Die Aktivitit des Geistes, der immer ein
Handeln aus Sinn und Nutzen fordert, kann auch den Tod nicht als Gegen-
stand erfassen, sondern nur als Abgrund, der gerade keinen greifbaren Sinn
darstellt. Die Suche nach dem Sinn des menschlichen Lebens und des Todes
gipfelt daher in einem Dilemma, weil jeder Versuch, den Tod zu verstehen, ei-
nen totalen Selbstverlust fordert. Gleichzeitig ist es Bataille selbst, der in der
Beantwortung der Frage, wie der Mensch sich finden kann, wieder auf Hegel
zuriickgreift, indem er versucht, sein Konzept des Selbstbewusstseins mit der
eigenen Souverdnititstheorie zu iiberschreiben: So behauptet er, dass auf der
einen Seite die wahre Souverinitit nicht aus dem Bewusstsein des Menschen
entspringt, auf der anderen Seite aber die Potenzialitit, Souveranitit voll aus-
zuschopfen, trotzdem von der Bewusstseinsqualitit des Subjekts abhingig ist.
Was der Mensch in seiner hiesigen Form gewonnen hat, ist nimlich itberhaupt
sein Bewusstsein:

»[Der Mensch] hat im Laufe seiner Entwicklung die unterschiedlichen Ver-
wandlungen durchgemacht, und was sich dabei vor allem entwickelt hat,
ist mit einem Wort das Bewufitsein. [...] [Ich will] einen Menschen darstel-
len, der von dem Moment an, wo er Bewufstsein genug hat, um nicht mehr
den Erfordernissen entfliehen zu wollen, die in seiner urspriinglichen Zu-
sammensetzung angelegtsind, die Gesamtheit derihm eigenen Moglichkei-
ten wie auch die Gesamtheit der ihm gesetzten Crenzen erkennt. Doch ge-
rade in diesem Augenblick ist er frei und auf einer viel hdheren Stufe, als Sie

82  Vgl. Bataille 1978, S. 31.
83  Vgl. Bataille 1978, S.18.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

denken, denn dieses Bewufstsein beruht auf der Entdeckung gewisser Tat-
sachen, die die Lebensunfihigkeit des Menschen zeigen, der sich ihrer nicht
bewuft ist.«

In diesem Sinne glaubt er, dass die Vernunft als Bewusstseinsinstanz im Indi-
viduum die volle Potenzialitit der Souverinitit, also des Selbstbewusstseins,
nur dann ausschopfen kann, wenn es anerkennt, dass es Grenzen hat und
auch, dass das Unerkannte sein Wesen mitbestimmt. Das gelingt einem hoch-
rationalen Bewusstsein dann, wenn es seine Perspektive auf die Dinge nicht
aus der Normativitit des Regelhaften heraus, sondern aus der Perspektive des
aus der Ordnung der Dinge herausgetretenen »Verriickten« (oder Mystikers)
bezieht: »[Es] wird nur der Verriickte zu dem Selbstbewusstsein gelangen, von dem
ich spreche, weil die Vernunfi, die das Bewusstsein ist, nur dann ganz Bewusstsein ist,
wenn sie zum Gegenstand hat, was wicht auf sie reduziert werden kann.<** Das nicht
reduzierbare Bewusstsein hat zum Inhalt, was der »reinen Innerlichkeit, dessen,
was kein Ding ist<®, entspricht. Es geht ihm also darum, eine Idee von einem
Bewusstsein zu vermitteln, das nicht mehr auf die AufRenwelt projiziert, son-
dern allein das Bewusstsein vom eigenen Bewusstsein zum Gegenstand hat.
Das Subjekt erscheint in Batailles Bewusstseinsentwurf nicht als ein substan-
ziell vorgezeichnetes Wesen, aber auch nicht als entsubjektivierte Person. Das
Subjekt kann sich sowohl autonom als auch heteronom erfahren. Doch nicht
der statische, sondern der durch Spannung geprigte Aspekt seines Daseins,
was es zuvorderst zu einem »Gegebenen« macht, zeichnet es aus:

»Deshalb finden wir die Qualitit des Menschlichen nicht in irgendeinem de-
finierten Zustand, sondern in dem notwendig unentschiedenen Kampf, in
dem derjenige begriffen ist, der das Cegebene, was immer es sein mag, zu-
riickweist, weil es das Gegebene ist. [...] Die zusammengesetzten und wider-
spriichlichen Formen des menschlichen Lebens verkniipfen sich zu dieser Po-
sition der dufersten Spannung [..].<&

Das entscheidende Merkmal des Menschen ist sein Verhalten zu dem Ganzen
des erfahrbaren Lebensspektrums, zum Profanen und Heiligen. Zu den kon-
stitutiven Selbsterlebnissen zihlen also sowohl Konstruktions- als auch Ver-

84  Bataille1997, S.149.

85  Bataille 1976, S.179, Fuftnote [Ubersetzung].
86  Bataille1976, S.178, Fuftnote [Ubersetzung].
87  Bataille1978, S. 55.

am 14.02.2026, 08:22:47.

95


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

lusterfahrungen, die das Subjekt prigen. Dass Bataille die »Verlustdimension«
im konstitutiven Selbsterleben fiir bedeutender hilt, hat mit der Wahrheits-
frage, die der Mensch sich selbst stellt, zu tun. Fiir Bataille lauten die letzten
Fragen des Menschen: Was bin ich denn noch, wenn alles, was durch Hand-
lung und Konstruktion existiert, nicht mehr ist? Was ist noch da, wenn jeder
Sinn und jede Bedeutung auf ein Minimum reduziert ist? Diese Fragen sind in
Batailles Perspektive niemals nur Theorie oder Philosophie, sondern sie bilden
sich ganz konkret in der Lebensrealitit als Erfahrungsprozesse und Aktiviti-
ten ab. Der erlebte Widerspruch des Subjekts ist ja genau dieser Schnittpunkt
zwischen dem Selbst und dem Kollektiv: einerseits das Selbsterleben des Ver-
schwindens im Allgemeinen des Kollektivs und andererseits das Selbst, das
im Konflikt mit dem kollektiven Erleben steht. Bataille befasst sich tieferge-
hend mit der schwierigen Frage, wie diese Unterschiede zwischen den Sub-
jekten als souverine Handlungsraume ohne Bemichtigung durch privilegier-
te Kollektivanspriiche bestehen bleiben kénnen. Die Differenzwahrnehmung
der Subjektivitit in der Kollektivitit ist fitr ihn aber das subjektive Wahrheits-
moment: »Sofern die grundlegende Differenz die subjektive Wahrheit zum Zweck hat,
wird sie immer der letzte menschliche Wert sein.«®® Dieser letzte Wert ist ein un-
bestimmter Wert. Es ist der Augenblick einer Freiheit, die den Menschen be-
fahigt, eine innere Autoritit zu erfahren, die sich von der Autoritit der Din-
ge loslost. In seinen Analysen wird gezeigt, dass die Differenzwahrnehmung
zwischen dem Einzelnen und Kollektiv haufig durch Objektivierungsprozes-
se missbraucht wird, indem beispielsweise die eigene Person in der Differenz
durch Besitz, Eigentum und Kapital eine kiinstliche Aufwertung erfihrt. Die
Anbindung des eigenen Wertgefithls an Dinge ist fiir Bataille ein Beleg dafiir,
wie bestimmend und konstitutiv das Differenzgefiihl des Subjektiven ist: »[Die
eigene Existenz als Eigentumswert] [...] war immer nur ein Ding unter andeven Dingen.
Aber darum hort die Menschheit noch nicht auf, eine subjektive Wahrheit zu sein: die
vielfachen Irrtiimer Gndern nichts daran.«® Die nicht identifizierende Objektlo-
sigkeit des eigenen Denkens ist fiir ihn daher auch der Weg in die Egalitit und
Freiheit, weil der Einzelne erkennt, dass er einen subjektiven Wert hat, der sich
nie als Ding zeigen kann. Mit dieser vertieften Subjektivititstheorie versucht
er, der sozialen, individuellen und 6konomischen Determinierbarkeit der He-
gel'schen Philosophie durch die Besitzergreifung der Arbeit zu entkommen.

88  Bataille1978, S. 72.
89  Am Beispiel des Adelsstandes und der Feudalherren illustriert Bataille die sich selbst
aufwertende Selbstdefinition iiber Reichtum und Besitz, Vgl. Bataille 1978, S. 72.

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[II. Innere Erfahrung

Indem er die Souverinitit als das unberechenbare Freiheitsmoment des Men-
schen verteidigt, schafft er die Rationalitit, die unbedingt zum Leben gehort,
nicht aus der Welt, sondern kehrt die unterschiedlich gewichteten Bedeutun-
gen der konstitutiven Elemente des Lebens, der Existenz (des Lebendigen) und
der Funktion (des Rationalen), wieder um: »Man isst, so sagt man, um zu leben;
aber man lebt nicht, um zu essen. SchliefSlich muss ich sagen konnen, fiir welchen Zweck
ich lebe, muss ich den souverdnen Wert bestimmen, in Hinblick auf den ich bin.<*° Der
souverine Wert definiert sich also nicht nur dariiber, dass das Subjekt sich ent-
funktionalisiert und dem Lebendigen den Vorrang gibt, sondern auch dariiber,
dass es sich selbst wieder einen Zweck ohne Funktion zuschreibt. Die Suche
nach so einer identititslosen Selbstbestimmung ist aber auch der Grund fir
den konfliktreichen Umgang des Subjekts mit der Natur und der Welt:

»Es ist nicht als etwas Definiertes, dass der Mensch mit der Natur kollidiert
(und es ist auch nicht als etwas Definiertes, dass die Natur mit dem Men-
schen in Opposition steht). Es ist ein Versuch, Autonomie zu erlangen. Die-
ses Bestreben findetje nach Position in die eine oderin die andere Richtung
statt. Im Prinzip erscheintdie Natur als verwickelt, und die menschliche Exis-
tenz ist dann das, was versucht, sich aus der Verflechtung zu [6sen und sich
auf die Reinheit rationaler Prinzipien zu reduzieren.«”’

Die grundlegende Konfliktivitit des Subjekts entsteht also mit den Grenzen,
die esin geistiger und natiirlicher Hinsicht als eine Beschrinkung seines Auto-
nomiebediirfnisses empfindet. Gerade diese Grenzen aber sind fiir den Men-
schen auch seine wichtigsten Selbsterfahrungsorte, die ihn nicht der vélligen
Bedeutungslosigkeit preisgegeben, sondern die Riume eroffnen, in denen er
seine subjektive Wahrheit in bejahender Weise vertiefen kann: »Gott ist nicht die
Grenze des Menschen, sondern die Grenze des Menschen ist gottlich. Mit anderen Wor-
ten, der Mensch ist gittlich in der Erfahrung seiner Grenzen.«**

90 Bataille1978, S. 48.
91 Bataille1973, S. 376 [Ubersetzung].
92 Bataille1973, S. 350 [Ubersetzung].

am 14.02.2026, 08:22:47.

97


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 08:22:47.


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

