
III. Innere Erfahrung

In der Religionsphilosophie wird die Bedeutung der religiösen Erfahrung

seit mehr als einem Jahrhundert hauptsächlich in ihrer Funktion zur Be-

gründung religiösen Glaubens oder der Religion als solcher diskutiert. Es

besteht keine einheitliche Definition der religiösen Erfahrung und noch viel

weniger herrscht Einigkeit darüber,was das spezifisch Religiöse einer solchen

Erfahrung ist. Die religiöse Erfahrung als solche taucht im 19. Jahrhundert

als religionsphilosophisches Problem auf, als die Philosophie und Theologie

nach dem vermeintlich gescheiterten Zeitalter der Aufklärung an ihre eigenen

Grenzen stoßen. Die rationaleTheologie wird durch die Diskussion um einen

allgemeinen Religionsbegriff abgelöst, der die Plausibilität von Religionen

auch für die Neuzeit beibehält.1 Im Versuch, die Relevanz der Religion als

Gegenstand geisteswissenschaftlicher Betrachtung zu bewahren, beschreibt

Schleiermacher im 19. Jh. die Religion als ein »schlechthinniges Abhängigkeits-

gefühl«2. Akademisch entwickeln sich auf diese Weise die Kategorie der sub-

jektiven Erfahrung und das religiöse Bewusstsein als Untersuchungsorte der

Theologie. Ein Jahrhundert später beschäftigt sich der Religionswissenschaft-

ler und Theologe Rudolf Otto mit der Schleiermacher’schen Religionsthese

und nimmt diese in den Diskurs um das Heilige auf.3 Gemeinhin wird gegen-

wärtig unter der religiösen Erfahrung der »Ausdruck eines autonomen Moments

1 Vgl. Hailer 2014, S. 86.

2 »Gott ist uns also im Gefühl auf eine ursprüngliche Weise gegeben, so daß das

schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl nicht erst sekundär aus einemWissen von Gott

entsteht. Das Bewußtsein unserer selbst als in Beziehung zu Gott stehend ist daher ein

unmittelbares Selbstbewußtsein, nämlich das Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit,

das das sich selbst gleiche Wesen der Frömmigkeit ausmacht. Und Gott bedeutet zu-

nächst nur dasjenige, was in diesem Gefühl als das mitbestimmende Woher unseres

Soseins mitgesetzt ist.« Zitiert nach Jan Rohl (Rohl 1997, S. 396).

3 Vgl. Hailer 2014, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

allgemeiner menschlichen Erfahrung verstanden«, die »nicht auf Bekehrungs-, Be-

kenntnis- oder Meditationspraktiken einer bestimmten Religion zu reduzieren«4 ist.

Diese zunächst generelle Beschreibung einer religiösen Erfahrung erhält vor

dem Hintergrund des Anstiegs eines religiösen Pluralismus in der Moderne

mehr Gewicht,weil die Heterogenitätmoderner Gesellschaften den Inhalt der

verschiedenen, nebeneinander wirkenden Religionsmodelle hinterfragt. Im

Säkularisierungsprozess richtet sich der Fokus umso mehr auf die religiöse

Erfahrung als hauptsächliche Signifikanzkategorie, da sie unabhängig von

den theologischen Differenzen der Religionen ein allgemeines Verbindungs-

element zwischen unterschiedlichen religiösen und nicht religiösen Gruppen

schafft. Wenn vorausgesetzt wird, dass eine »[r]eligiöse Erfahrung spezifische

Formen [besitzt,] die den Gehalt religiöser Erlebnisse in den Inhalt objektiv gültiger

Erfahrung transformieren«5, dann ist es von Belang, diese Schnittstelle zwi-

schen subjektiver Erfahrung und objektiver Geltung nicht nur als Nexus des

Religiösen, sondern auch als wirklichkeitskonstituierenden Faktor herauszu-

arbeiten. Eine systematische Erklärung für diese Zusammenhänge gibt zum

Beispiel der Soziologe Émile Durkheim. In seinem Werk »Die elementaren

Formen des religiösen Lebens« von 1912 legt er eine Religionstheorie vor, die

die Funktion der Religion als Schaltstelle zwischen subjektivem Erleben und

objektiver Gültigkeit beschreibt, und er erklärt, warum der Religion deswe-

gen eine wichtige Kohäsionskraft in der Stiftung von Gemeinschaften und

Gesellschaften zukommt. Noch vor ihm ist es der amerikanische Psychologe

und PhilosophWilliam James, der im Jahr 1902 mit seinemWerk »Die Vielfalt

religiöser Erfahrungen« den Fokus auf die Fragen nach den »Früchte[n]«6 der

Religion richtet und so den paradigmatischen Wechsel von einer theologisch

fundierten zu einer erfahrungszentrierten Religionsphilosophie einleitet.

In diesem Werk werden theologische und metaphysische Fragen von denen

der religiösen Erfahrung getrennt betrachtet. James erörtert darüber hinaus,

welche Effekte sie auf das menschliche Leben ausüben. Während Durkheim

die soziologische Seite der Religion herausarbeitet, richtet sich James’ Fokus

darauf, die lebensverändernde Qualität einer religiösen Erfahrung für den

Einzelnen, nicht für die Gemeinschaft, herauszuarbeiten. Die Mystik stellt

für ihn die wesentliche Erlebensdimension von religiöser Erfahrung dar. Auch

für das Verständnis von Batailles Konzeption der inneren Erfahrung spielt

4 Schmidt 2010, S. 204.

5 Ebd.

6 James 1907, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 67

die Denkfigur der Mystik eine wichtige Rolle. Die Mystik als Innerlichkeits-

bewegung ist Teil aller etablierter Religionen und wird religionshistorisch

auch als der Gegenspieler der Vernunft verstanden. Allerdings sollte die-

ser Begriff nicht als Irrationalismus verstanden werden. Angemessener ist

es, von Arationalität zu sprechen und diese Bezeichnung auf eine von der

Logik losgekoppelte Erkenntnisweise zu beziehen, die in der christlichen

Religionsgeschichte im engen Zusammenhang mit der »Erkenntnis Gottes

durch Erfahrung« steht. Diese Definition stellt erstmals der mittelalterliche

Kirchentheologe Thomas von Aquin mit seinem Begriff »Cognitio dei experi-

mentalis« auf. Im klassischen christlichen Mystikdiskurs steht die mystische

Erfahrung für die uniomystica, die die Vereinigung dermenschlichen Seelemit

demGöttlichenmeint. In der Moderne hingegen sucht das mystische Denken

nach einer Wirklichkeit bzw. Wahrheit hinter den üblichen Wahrnehmungs-

mustern desWeltlichen. Gerade im Anbruch des 20. Jh. suchen viele Künstler,

Literaten und Intellektuelle, so auch die Anhänger der surrealistischen Be-

wegung, den Zugang zur Mystik, um diese spezielle Erfahrungsform nach

dem Zusammenbruch der politischen Systeme in Europa gegenüber der Ver-

nunft und Aufklärung zu beanspruchen. Die damit entstehende Neomystik

ergründet neueWege und Befreiungen aus den empfundenenOrdnungen der

Politik, Wissenschaft und Religion. Auch Batailles Interpretation der Mystik

ist in denKontext dieser prominentenMystikkonjunktur des 20. Jh. einzuord-

nen. Doch während die künstlerisch inspirierte, neumystische Renaissance

vielfach ins Romantische und Idealistische abgleitet, setzt sich Bataille auch

innerhalb der surrealistischenBewegung auf kritischeWeisemit denDenkern

der mystischen Traditionen auseinander und betrachtet die Erfahrungen der

christlichen Mystiker als Herausforderung für den Intellekt sowie als signi-

fikantes Modell für ein neues Selbstverhältnis zur Welt. Die dekonstruktive

Auseinandersetzung mit der traditionellen Mystik spiegelt sich in seiner

dreiteiligen Abschrift der atheologischen Summe wider, in der er eine neue

Mystik entwirft, die zwischen der Ordnung des denkenden Subjekts und der

Unordnung der inneren Erfahrung oszilliert.

»Ich verstehe unter innerer Erfahrung das, was man gewöhnlich mystische

Erfahrung nennt: die Zustände der Ekstase, der Verzückung oder wenigstens

einer meditativen Gemütsbewegung. Aber ich denke weniger an die glau-

bensmäßige Erfahrung, […]. Die innere Erfahrung entspricht derNotwendig-

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

keit, die fürmich – und für diemenschliche Existenzmitmir – darin besteht,

alles restlos in Frage zu stellen. […]«7

Bataille nennt das Konzept zur Ergründung der inneren Erfahrung »Atheolo-

gie«,anandererStelle auch »NeueMystischeTheologie«.Eshandelt sichweder

um einen rationalen Atheismus, der dieWissenschaft nachahmt, noch um ei-

ne einfache Neuformulierung einer mystischen negativenTheologie, sondern

umeineDenkweise,die denGegensatz zwischenTheismusundAtheismus ab-

lehnt: Die Atheologie soll stattdessen die zentrale Bedeutung der Religion für

das Leben im immanent-menschlichen Bereich aufdecken, wo sich das Gött-

liche anonym und dunkel zeigt. Es geht Bataille darum, die »kopflose« Theo-

logie einzuführen, die darauf verzichtet, ihren Gegenstand zu ergreifen: »Die

»Atheologische Summe« wird die einzige Möglichkeit anzeigen, einem paradoxen Ge-

genstand nahezukommen, ohne ihn zu ergreifen.«8 Denn »das wahreWissen [vonGott

kann] nur Gott selbst zum Gegenstand haben […]«9, erklärt er dazu weiter, »Gott

kann sich sicher selbst erkennen, doch nicht in der Weise diskursiven Denkens, die uns

›eigentümlich‹ ist«10. Atheologisch bleibt dem Menschen lediglich seine eigene

dunkle Seite des Nichtwissens, um überhaupt das Göttliche aufzuspüren.Das

»Göttliche« wird nur erfahrbar in der Abwesenheit Gottes. Die Abwesenheit

zeigt sich als Dunkelheit und Abgrund. Und auf dieseWeise, so Bataille, führt

sie uns »zu der dunkleren Erfassung des Unbekannten […]: einer Anwesenheit, die sich

in nichts mehr von einer Abwesenheit unterscheidet«11. So folgert Bataille aus der

»Abwesenheit Gottes« als einer »Anwesenheit des Unbekannten« folglich: »Es

ist der Anteil des Unbekannten, der der Erfahrung Gottes […] ihre große Autorität ver-

leiht.«12 In der Moderne rückt das unbekannt Göttliche sogar noch verstärkter

in den Vordergrund. Im Horizont der Nachkriegszeit wird die Frage nach ei-

nem neuen Sinn und Bedeutung von religiösen Werten neu aufgeworfen. Die

große Schwierigkeit,mit der Bataille sich konfrontiert sieht, ist der Umstand,

dass die erneute Erforschung der religiösen Erfahrung nur mit Blick auf den

Verlust von Transzendenz möglich zu sein scheint. In dieser Hinsicht stellt er

7 Bataille 2017, S. 14.

8 Bataille 2017, S. 224.

9 Bataille 2017, S. 148.

10 Bataille 2017, S. 148–149.

11 Bataille 2017, S. 16.

12 Bataille 2017, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 69

sichdieAufgabe,denneuenSinnbzw.Nicht-SinnderReligionnachderReligi-

onzu ergründen, ohne einen purenNihilismus zu vertreten.Außerdemglaubt

Bataille nicht, dass die innere Erfahrung der Religion je von einer sozial-uni-

versellenErfahrunggetrenntwerdenkann. Insofern sehenwir in seinenArbei-

ten, wie das mystische Motiv seines Religionsbegriffs sich stets auf das Ganze

einer Gesellschaft bezieht.

So soll es im Kommenden darum gehen, den Begriff der inneren Erfah-

rung von Bataille vertiefend zu verfolgen. In denMotiven derMystik, der Ero-

tik, der Überschreitung und der Gewalt veranschaulicht Bataille, wie sich die

Programmatik der inneren Erfahrung aufschlüsseln lässt. In einem weiteren

Kapitel wird die Souveränitätstheorie Batailles,welche im systematischen Zu-

sammenhangmitdemBegriff der innerenErfahrung steht,dargelegtundaus-

gewertet.

1. Die mystische Erfahrung

Der Begriff der inneren Erfahrung wird von Bataille aus der mystisch-reli-

giösen Tradition des Christentums abgeleitet. Allerdings entwickelt er die

Konzeption der inneren Erfahrung gegen die übliche diskursiv-historische

Erfahrung des Mystischen. Der besondere Charakter der inneren Erfahrung

ist, dass sie eine Gegenwirklichkeit zur profanen Realität abbildet. Bataille

sucht diese innereErfahrung vornehmlich in erotischenMetaphernundfindet

ähnliche Beispiele auch in der Tradition der christlichen Passionsmystik. Da

Gott und dasHeilige das absolute Andere in Bezug auf die profane Realität des

Menschen sind, findet die innere Erfahrung als Ekstase statt. Das Paradoxon

der ekstatischen Erfahrung ist Bataille folgend, dass es eine innerliche Erfah-

rung ist,die gleichzeitig auchbeinhaltet, außerhalb von sich selbst zu sein.Die

Gleichzeitigkeit von innen und außen zu erleben ist gerade das, was die mys-

tische Erfahrung in der Immanenz ausmachen soll. Das Wahrheitsmoment

des Menschseins ist für Bataille in der Tat nur in einer paradox anmutenden

Schwellenerfahrungmöglich,weil die Schwelle die unaufhebbare Polarität von

innen und außen ist. Doch wie verwirklicht das Subjekt diesen Höhepunkt

in der Schwelle? Bataille sieht die Mittel dazu in der Dramatisierung, die das

menschliche Bewusstsein in der Auseinandersetzung mit der Realität selbst

erzeugt. Religionen haben Dramatisierungen als intime Kommunikations-

form im Zentrum ihrer Handlungen: »In jeder Religion ist die Dramatisierung

wesentlich […]. Wenn wir nicht zu dramatisieren wüßten, könnten wir nicht aus uns

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

herausgehen. Wir würden isoliert und eingepfercht leben. […] [D]a verlieren wir uns,

wir vergessen uns selbst und kommunizieren mit einem ungreifbaren Jenseits.«13 Der

Höhepunkt des sprengenden Dramas ist der empfundene Höhepunkt der

inneren Erfahrung, des Ekstatischen selbst. Daher steht das Drama auch für

die transformative Kraft von Gefühlen des Selbstverlustes, die zugleich eine

poetische Inszenierung des Menschseins illustrieren. Bataille sieht sich in

diesem Sinne auch als einen Dramaturgen der inneren Erfahrung:

»Ich lehre die Kunst, die Angst in Freude zu verwandeln, verherrlichen: der

ganze Sinn dieses Buchs. Die Schärfe in mir, das »Unglück«, ist nur die Vor-

aussetzung dafür. Doch die Angst, die sich in Freude verwandelt, ist noch

Angst: nicht die Freude, nicht die Hoffnung, sondern die Angst, die weh tut

und vielleicht zersetzt.Wer nicht daran »stirbt«, nur einMensch zu sein, wird

immer nur ein Mensch sein.«14

Mit dem Denkmodell »Religion als Drama« erscheinen religiöse Rituale und

Praktiken als entsprechende Mittel zur Dramatisierung der Existenz, die sich

durch eine vielfältige kulturelle, künstlerische und ästhetische Lebensart aus-

zeichnen. Das Drama in seiner Bedeutung wird für Bataille in der Moderne

umso größer, jemehr die Erkenntnis wächst, dass Gott dieserWelt abhanden-

gekommen ist. Mit dem Verschwinden eines transzendenten Gottes, also mit

dem Eintreten seiner Abwesenheit, wird der Zugang zur Realität außerhalb

des Subjekts verstärkt durch einemystischeErfahrunggesucht.Der Impuls zu

einermystischen Erfahrungwird durch das Bedürfnis des Individuums geför-

dert,Grenzen zu überschreiten und die Ganzheit des Lebens zu erfahren.Die-

sem metaphysischen Bedürfnis steht aber auch das ebenso starke Bedürfnis

entgegen, persönliche Autonomie und Freiheit der eigenen Existenz zu erle-

ben.Die polare Spannung ebnet dermystischenErfahrungdenWeg,vomSub-

jekt wahrgenommene Grenzen (sowohl die Grenze der Isolation in der Auto-

nomie als auch die Grenze des Sozialen in der Abhängigkeit) zu überschreiten.

Diese doppelte Erfahrung ist die Transgressionserfahrung, die Bataille als den

Wahrheitsmoment desMenschseins beschreibt. Das Streben nach Autonomie

aber bedeutet, dass Individuen ständig neue Grenzen schaffen, die sie dann

auch immer zu überwinden versuchen. Letztlich geht es Bataille darum, zu

13 Bataille 2017, S. 24.

14 Bataille 2017, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 71

fragen, wie eine Religion nach der Religion, wie das religiöse Subjekt der Mo-

derne aussieht und vor welchenHerausforderungen es steht. Gibt es eine reli-

giöseBewältigungderWelt oder ist dieReligionnachdem»TodGottes«obsolet

geworden? Zweifelsfrei gibt es für Bataille eine allzeitige göttliche Konstante

in der Lebenswelt der Menschen und der Natur allgemein. Batailles Beschäf-

tigung mit der Frage nach der inneren Erfahrung rückt die finstere Seite der

Religion ins Zentrum seiner Überlegungen. Im Lichte seinerTheorie des Hei-

ligen entziehen sich die unreinen Anteile des Heiligen der Homogenisierung

des Geistes. Zu diesem unverfügbaren Bereich gehören heterogene Phänome-

ne wie die Gewalt, die Erotik und die Verwüstungen des Todes. Die innere Er-

fahrung hat für das erlebende Subjekt daher nicht nur die Freude zum Inhalt,

sondern auch den Abgrund und die »Marter«. Passend zum Bild der Marter

umschreibtBataille dieReligionals eine sich verzehrendeSuche,als ein »Flehen

[…] ohne Antwort«15. Die gängigen Antworten der Religionen sind die Antwor-

tenderVernunftunddesNützlichen,weswegenBataille geradedenAntworten

keine religiöse Bedeutung beimisst. Dieser Umstand aber ist das Zentrum der

Marter,weil esdasbeängstigendeGefühldesNicht-wissen-Könnensalsdas ei-

gentlich religiöse Grundgefühl qualifiziert. Die nichtwissendeMarter ist Aus-

druck vonverschiedenenmenschlichenZuständen:Es ist das affektive Lachen,

die Angst, die Sehnsucht nachÜberschreitung,die Erotik undnicht zuletzt die

Anbindung an eine tiefe Kommunikation. Die innere Erfahrung stellt primär

die wesentliche Kommunikation wieder her, die im Subjekt durch rationale

Überlagerung verdeckt ist. Insbesondere in der Suche nach einer Gottesant-

wort fällt das Subjekt in einen Zustand einer nichtwissenden Kommunikati-

on: »[…] und da es eine Kommunikation mit der verdunkelten, durch das Nichtwissen

abgründig gewordenenWelt gibt, wage ich ›Gott‹ zu sagen: und so ergibt sich von neuem

ein (mystisches)Wissen, doch ich kann nicht anhalten […].«16 Die tiefe Kommunika-

tion, die sich ereignet, wenn das Subjekt nichts mehr weiß, ist eine abgrün-

dige und schon immer existierende. Noch vor dem Wissen und der Sprache

ist es in die Erfahrungswelt dieser dunklenWirklichkeit eingebunden. Batail-

le glaubt, dass in Zuständen der Angst und der Marter diese tieferen Kommu-

nikationsebenen aktiviert werden, die wiederum einen ekstatischen Erlebnis-

bereich eröffnen: »DAS NICHTWISSEN KOMMUNIZIERT DIE EKSTASE. Das

Nichtwissen ist zuallererst ANGST. In der Angst erscheint die Nacktheit, die in Eksta-

se versetzt. Doch die Ekstase selbst (die Nacktheit, die Kommunikation) entzieht sich,

15 Bataille 2017, S. 26.

16 Bataille 2017, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

wenn die Angst sich entzieht. So bleibt die Ekstase nur möglich in der Angst vor der Ek-

stase, in dem Befund, daß sie keine Befriedigung sein kann, kein ergriffenes Wissen.«17

Die Motive von Nacktheit und Nichtwissen gehen in Batailles Überlegungen

Hand in Hand mit christlichen Begriffen wie Schuld und Sünde. Die Zusam-

menhänge zudiesenDenkkategorien äußert er in seinenUmschreibungender

Transgression, die die Momente des Ekstatischen, in welchen sich Angst und

Freude zu spezifischen Sinnerlebnissen potenzieren, darlegen.Das transgres-

sive Subjekt erfährt sich in der religiösen Klammer, zwischen den Polen von

Verbot und Überschreitung, als ein sündiges:

»Die Wahrheit der Verbote ist der Schlüssel zu unserer menschlichen Hal-

tung.Wirmüssen, wir können zuverlässig wissen, dass uns die Verbote nicht

von außen auferlegt wurden. Dieses Wissen gewinnen wir in der Angst, in

dem Augenblick, da wir das Verbot überschreiten, und hauptsächlich im Mo-

ment der Schwebe, in dem es noch wirkt, aber wir trotzdem dem Antrieb

nachgeben, dem es entgegenstand. Wenn wir das Verbot befolgen, wenn

wir ihm unterworfen sind, haben wir kein Bewusstsein mehr davon. Aber

im Augenblick des Überschreitens empfinden wir die Angst, ohne die es das

Verbot nicht gäbe: Das ist die Erfahrung der Sünde.«18

Wie er weiter erläutert, beinhaltet die transgressive Erfahrung die »Macht zu

sündigen, ohne das Gefühl zu haben, dass das Ziel verfehlt wurde, oder es ist die Verfeh-

lung, die zum Ziel geworden ist«19. Die innere Erfahrung, die er herauszukristal-

lisieren versucht, ist eine nackte Erfahrung, die frei ist von Wissen. Entspre-

chendzurMetaphorikderNacktheit imbiblischenSündenfall schreibt er dann

auch: »DAS NICHTWISSEN ENTBLÖSST.«20 Religiöse, ekstatische Erfahrun-

gen sind für Bataille in irgendeiner Art immer anstößig,weil sie die bestehen-

den, lebensweltlichenOrdnungen infrage stellen. Als prototypische Erfahrun-

gen des Religiösen wertet er daher vor allem erotische Erfahrungen, welche

scheinbar die Gegensätze von innen und außen, von Selbstbestimmung und

Hingabe, von Leben und Tod auflösen. Das duale Bewusstsein des Menschen

ist davon geprägt, eine Einheit zwischen dem Innenleben und der Außenwelt

zu erschaffen. Anzeichen für das Heraufbrechen religiöser Empfindungen ist

dieKrise,welchedasSubjektdurchnegativeGefühledesSelbstverlustes erlebt:

17 Bataille 2017, S. 77.

18 Bataille 2020, S. 55.

19 Bataille 1988b, S. 280 [Übersetzung].

20 Bataille 2017, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 73

»Ich gebe das Gute preis und gebe die Vernunft (den Sinn) preis, ich öffne den Abgrund

untermeinenFüßen, vor demdieAktivität unddiemit ihr verbundenenEntscheidungen

mich bewahrten. Zumindest ist das Bewusstsein der Ganzheit zunächst Verzweiflung

und Krise in mir.«21 Doch in dieser Lage bietet sich die Chance, von der Bataille

in den Bänden der »Atheologischen Summe« spricht: nämlich sich demzu öff-

nen, was diesem krisenhaften Moment schon immer vorausgegangen ist und

dieWirklichkeit desmenschlichenLebens schon immerdurchdringt.Es ist die

ganze Wirklichkeit, zu der auch der Tod gehört: »Die Chance hat die Macht, den

Tod zu lieben […]. Ohne den Schrecken, ohne den Tod, mit einemWort: ohne das Risiko

des Schreckens des Todes – wo wäre der Zauber der Chance?«22 Die Magie der Chan-

ce ist ein dem religiösen Erleben verhafteter Moment, welcher allen religiö-

senBewegungen als Infragestellung innewohnt.Diese Infragestellung bezieht

sichaufdie »WeltderArbeitundderDinge«.DerZwiespalt imBewusstseindes

Menschen hat eine unaufhörliche Infragestellung dieser Dingwelt zur Folge:

»Die Religion ist die Infragestellung aller Dinge. Die Religionen sind die Ge-

bäude, die die mannigfaltigen Antworten errichtet haben: unter dem Dach

dieser Gebäude nimmt eine maßlose Infragestellung ihren Gang. Von der

Geschichte der verschiedenen Religionen überdauert ganz und gar die Fra-

ge, auf die zu antwortenwar; die Unruhe ist grundlegend geblieben, die Ant-

worten haben sich verflüchtigt.«23

Die Autonomie des Menschen ist an die Infragestellung der Natur gebunden

und nicht an die Antworten dieser Infragestellungen. Jede Antwort auf die In-

fragestellung der Natur, so Bataille, hat für den Menschen die gleiche Bedeu-

tung wie die Natur selbst und verrät nichts über das Dasein des Menschen in

der Tiefe. Jede gegebene Antwort ist imGrunde genommen eine Beschreibung

des Gegebenen. Daher liegt die Autonomie und Souveränität des Menschen

gerade darin, dass der Mensch selbst eine unbeantwortete Frage in der Natur

bleibt.24 Doch darum ist der Mensch zugleich seinem unruhigen, zerrissenen

Wesen umso mehr ausgeliefert und zu einem spannungsvollen Leben deter-

miniert.

21 Bataille 2005, S. 25.

22 Bataille 1973, S. 321 [Übersetzung].

23 Ebd. [Übersetzung].

24 Vgl. Bataille 1973, S. 381.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

1.1 Die Erotik

Bataille beschäftigt sich in seinem Werk »Die Erotik« bzw. »Die Geschichte

der Erotik« systematisch mit den Schlüsselideen des Heiligen und sein Ziel

ist es, einen Begriff von Erotik als Paradigma des Heiligen zu etablieren. Er

beschreibt die Erotik als ein »von der gewöhnlichen sexuellen Aktivität […], vom na-

türlichen Zweck der Fortpflanzung […] unabhängige psychologische Suche«25.Mit sei-

nen forschenden Texten zur Erotik will er darauf hinaus, die destruktiven Zü-

ge des menschlichen Verhaltens sichtbar zu machen. Hinter dem erotischen

Begehren verbirgt sich nämlich nicht nur der Drang zur Produktivität, son-

dern auch der Drang zur intensiven Auflösung, weswegen Bataille hier den

schmalen Grat zwischen »Gewalt« und »Lust« in den Fokus nimmt. In seinen

Ausführungen hängt die Erotik daher auch mit den dunklen Prozessen des

menschlichen Trieblebens und der Gewaltsamkeit des Schreckens und Anzie-

hung zusammen.OhneGewaltsamkeit undAuflösung des Subjekts in der ero-

tischenErfahrungverliert diemenschlicheSexualität überhaupt anSinn,denn

in der Erotik steht »das elementare Wesen als Ganzes […] auf dem Spiel im Über-

gang von der Diskontinuität zur Kontinuität. Nur die Gewalt kann auf solche Weise

alles aufs Spiel setzen, die Gewalt und die namenlose Erregung, die mit ihr verbunden

ist«26.Dabei macht Bataille keinenHalt davor, den sexuellen Vorgang als »Ver-

letzung« zu bezeichnen. So fragt er den Leser: »Was bedeutet Erotik der Körper

anderes als eine Verletzung der Partner in ihrem Sein? Eine Verletzung, die an den Tod

grenzt? Die an den Mord grenzt? Alles, was die Erotik ins Werk setzt, hat zum Ziel, das

Wesen imAllerintimsten zu treffen, dort, wo dasHerz versagt.«27 Darüber hinaus be-

schreibt er dieErotik als eine FormderKommunikation,die sich inder intims-

ten Schicht zwischen den Subjekten ereignet. Diese Kommunikation ist eine

Sprache der sich selbst hergebenden Entblößung. Die Entblößung öffnet den

Körper für die Kontinuität durch »jene geheimenKanäle«, die demMenschen für

gewöhnlich die »Empfindung der Obszönität« vermitteln.28 Die Entblößung ist

auch mit einer Enteignung gleichzusetzen, in der sich das Subjekt von seiner

Individualität losreißt und seinen Körper für den anderen freigibt. Die Ent-

kleidung ist sowie der erotische Akt eine tiefe Kommunikation, die jenseits

der etablierten Ordnung des Alltäglichen stattfindet: »In der Erotik steht immer

25 Bataille 2020, S. 19.

26 Bataille 2020, S. 27.

27 Ebd.

28 Bataille 2020, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 75

die Auflösung konstituierter Formen auf dem Spiel. Ich wiederhole es: jener Formen des

sozialen, regelmäßigen Lebens, welche die diskontinuierliche Ordnung der ausgepräg-

ten Individualitätenausmachen, diewir sind.«29Der Todder Individualität unddie

Enteignung der Identität durch die Freilegung der eigenen Scham sind für Ba-

taille zusammenfassend eine Affirmation des Todes: »Von der Erotik ist es mög-

lich zu sagen, dass sie die Bejahung des Lebens bis in den Tod ist.«30 Die Denkfigu-

ren des Opfers und der Selbstverausgabung kommen im Bild der Erotik als

tiefe, sich selbst verschwendende Kommunikation zwischen zwei Subjekten

zumAusdruck, die in diesem transgressiven Akt auch eine direkte Konfronta-

tion mit dem inneren Tod erleben. Die Erotik ist aus diesem Grund auch eine

religiöse und heilige Angelegenheit. Als religiös wird die erotische Erfahrung

nicht nur wegen ihres Todescharakters qualifiziert, sondern auch wegen der

»widersprüchliche[n] Erfahrung des Verbots und der Überschreitung«31, weswegen er

die Erotik die »doppelte Erfahrung«32 nennt.Die Mechanismen von Verbot und

Transgressionsowiediedamit verbundene innereGefühlsdynamik,diediePo-

le Angst vs. Ekstase, Gewalt vs. Genuss bedienen, sind für das Verständnis von

Batailles Konzeption desHeiligen und vor allem für seinenReligionsbegriff si-

gnifikant,wie es im folgendenZitat deutlichwird: »Die innereErfahrungderEro-

tik verlangt von dem, der sie macht, eine nicht weniger große Sensibilität für die Angst,

die das Verbot begründet, wie für das Verlangen, das zu seiner Übertretung führt. Es ist

die religiöse Sensibilität, die stets das Verlangen und den Schrecken […] engmiteinander

verbindet.«33Sexualität und Tod sind für Bataillemit Blick auf dieMenschheits-

geschichte eindeutig als anthropologische Grunderfahrungen von physischer

Gewalt zu sehen,welche deswegen auch in der Lagewaren, die allererstenVer-

bote zu generieren.

1.2 Verbot und Überschreitung

Bataille zufolge sind die ersten Verbote, die gesetzt wurden, nur in Bezug auf

die Gewalt des Todes und der Erotik zu verstehen.34 Die Zeugnisse aus der pa-

läontologischen Zeit zeigen seinerMeinung nach, dass der erste Akt desMen-

29 Bataille 2020, S. 29.

30 Bataille 2020, S. 19.

31 Bataille 2020, S. 53.

32 Ebd.

33 Bataille 2020, S. 55.

34 Vgl. Bataille 2020, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

schendie Setzung einesVerbots zur Eindämmung vonGewaltwar.Die Einhal-

tung und Ehrung von Verboten unterscheidet denMenschen von seinem Tier-

sein: »Eswar die Einhaltung der Verbote und nicht der Gebrauch der Vernunft, der dem

MenschendasGefühlvermittelte, keinTier zusein.«35 InderEvolutionhabensichdie

Verbote und deren Bedeutung den jeweiligen Kulturvorstellungen angepasst

und feinjustiert, die spezielle Beziehung zum Tod und die Sexualität jedoch

nie wesentlich verändert. Erste nachweisbare Verbote beziehen sich beispiels-

weise auf Leichen. Der Leichnam hatte in der Perspektive vieler, archaischer

Gemeinschaften nicht nur eine abschreckende, sondern auch eine anstecken-

deWirkung, weil man in ihm »ein Bild seines Schicksals«36 erblickte. Noch heute

gelten Verbote, die den Tod und die Sexualität in der Öffentlichkeit verbieten,

um eine soziale Ordnung zu garantieren. Im öffentlichen Raum ist die Tötung

eines Tieres zum Verzehr, obwohl das Fleischessen zu unserer Kultur gehört,

ebenso verboten wie die völlige Entkleidung des Körpers. Obwohl von beiden

Handlungen keine direkte Gefahr ausgeht, werden diese Handlungen in der

Öffentlichkeit nicht geduldet. Bei der Rechtfertigung dieser Gesetze mangelt

es an logischen Argumenten in dem Sinne, dass sie einen direkten Hinweis

auf die Gefahr eines Menschenlebens geben. Doch wie kommt ein Verbot zu-

stande, das eben nicht logisch begründbar ist? Die abstoßende Wirkung des

Obszönen verursacht geteilte Abscheu, weswegen die intuitive Einigung des

Kollektivs ein Verbot ohne rationale Argumentation setzen kann. Betrachtet

man dieses Beispiel mit Bataille, so erkenntman, dass imGrunde »Obszönes«

im Kern verschleierte oder entstellte Gewalt ist. So bedarf es bei der Setzung

eines Verbots keinerMoral,weil dem »Verbot« eine spezifischmenschliche Er-

fahrung vonGewalt vorausgeht, die sich 1. auf eine Ambivalenz, 2. Ansteckung

und 3. Souveränität bezieht.

1. Ambivalenz

Nicht die Moral, sondern vielmehr Erfahrungen von unterschwelliger Gewalt

bilden denHintergrund von Verboten. Phänomene, die eine widersprüchliche

Anziehungs- und Abstoßungskraft ausüben, einerseits Ekel hervorrufen, an-

dererseits Lust erzeugen, zeigen die Gestalt des Heiligen. Diese Ambivalenz

erweitert undmanifestiert sich imgesellschaftlichen bzw.gemeinschaftlichen

Leben in der Art kollektiv geteilter Abscheu. Auch wenn diese Phänomene aus

35 Bataille 1978, S. 51.

36 Bataille 2020, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 77

dem öffentlichen Leben abgesondert werden, heißt es nicht, dass sie vollum-

fänglich neutralisiert sind.

Wie imKapitel zudenReligionstheoriendesCollègeerläutert,gehtBataille

von zwei Bewegungen aus, die das menschliche Gemeinschaftsleben steuern:

Es gibt die sakrale und die profane Bewegung, wobei die letztgenannte eine

funktionelle Ordnung herstellt. Die profane Bewegung ist ein ordnendes und

vernünftiges Prinzip, das die Wirtschaftlichkeit des Daseins garantiert. Die

sakrale Bewegung ist dem Profanen übergeordnet, weil sie als Gewaltprinzip

agiert. Die Verbote sollen zwar die profane Sphäre von der sakralen trennen,

doch werden sie nicht wegen des Profanen gesetzt, sondern wegen des Hei-

ligen. Das Ambivalente des Heiligen spiegelt die innere Auseinandersetzung

desMenschenmit seinerTiernaturwider.Denn sowiedie gewaltvollenSakral-

kräfte jederzeit die profane Ordnung einreißen können, so kann der Mensch

selbst plötzlich seiner Animalität verfallen. Ein Verbot markiert also nicht nur

eine Trennung zwischen demKollektiv und dem Selbst, sondern auch eine in-

nere Grenze, die beim kleinsten Anstoß schnell überschritten ist: »Es gibt in

der Natur und gibt auch im Menschen eine Bewegung, die unablässig über die Gren-

zen hinausdrängt und die immer nur teilweise eingedämmt werden kann […], […] wir

leben spürbar in ihrer Gewalt.«37 Da das Individuum sich dieser inneren Gewalt

gewahrwird,weiß es daher auch die Grenzen imAußen zu achten, die ihmbei

der Festigung seiner Lebensführung helfen. »Die Verbote haben die Art undWeise

verändert, in der derMensch seine animalischen Bedürfnisse befriedigte […].«38

2. Ansteckung

Der Zwiespalt im Menschen beleuchtet nur eine Seite in der Erklärung, war-

um Verbote gesetzt werden. Es gibt noch die andere, vielleicht noch verhei-

ßungsvollere Seite, die eine Verbotssetzung noch dringlicher einfordert: »Das

Sakrale ist keineswegs ein Ding, es ist das Gegenteil eines Dinges, nämlich die Anste-

ckungmit einerKraft, […]wasuns innerlich ist, […]wasnichtauf einDing reduziertwer-

den kann.«39 Das Sakrale selbst ist kein Gegenstand, sein Wesen ist eine Kraft.

Es äußert sich daher psychoenergetisch in der Art der Leidenschaft oder af-

fektiverGefühle.SeineAnsteckungsgefahr verdeutlicht,wie alleMenschenmit

dieser Kraft verbunden sind.Gemeinhinwerden inGesellschaften sublimierte

37 Bataille 2020, S. 57–58.

38 Bataille 1978, S. 51.

39 Bataille 2015, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

und gesittete Formen von ansteckendemVerhalten, beispielsweise das affekti-

ve Lachen, positiv aufgenommen.Welche Mengen an ansteckenden Energien

allein ein jubelndes Kollektiv freisetzen kann, zeigen eindrücklich ausgefüllte

Fußballstadien. Ungeahnte schlummernde Leidenschaften können jederzeit

aktiviert werden und die vernünftigen Handlungen überschatten. Bataille in-

terpretiert diese Kräfte als sich übersteigende Anteile des Heiligen, die von ei-

ner Gemeinschaft schon immer in irgendeinerWeise in Schach gehalten wer-

den,weil sie nicht nur übersteigen, sondern auch anstecken: »Sie bemühen sich,

den verfemten Bereich, in dem die Gewalt des Todes wütet – der für ansteckend gehalten

wird – von demBereich, in dem das friedliche Alltagsleben läuft, zu trennen.«40 In die-

sem Sinne können sich Individuen der Macht dieser universellen Naturkräfte

nicht entziehen,wenn sie unmittelbarmit diesen konfrontiertwerden.Wegen

dieser Ansteckungsfähigkeit macht es beispielsweise Sinn, sexuelle Handlun-

gen in derÖffentlichkeit zu verbieten, da sie beimWahrnehmenden ungewollt

Empfindungen vonAbstoßungoderAnziehung erzeugen.DieseRegungen lie-

gen nicht in der Kontrolle des Individuums. (Imdeutschen Strafgesetzbuch ist

der § 183a »Erregung öffentlichen Ärgernisses« treffend betitelt.) Der Sinn ei-

nes Verbotes kann also nicht in einer rational begründeten Moral liegen, son-

dern in der intuitiv gewolltenBewältigungundKanalisierungdieser Vitalkräf-

te. Daher lautet seine Definition der Religion:

»Man darf unter Religion jedoch nicht wirklich das verstehen, was das Be-

dürfnis der menschlichen Natur nach grenzenloser Projektion (Abtrennung

oder Ausschluss) befriedigt; in der Praxis wird sie eher durch die Gesamt-

heit der Verbote, Pflichten und partiellen Freizügigkeiten bestimmt, die die-

se Projektionen regeln und in soziale Kanäle leiten.«41

3. Souveränität

Es ist nicht nur so, dass das Individuum in der ersten Ordnung ein der Ge-

walt der Natur untergeordnetes Wesen und damit ein »Tier« ist. In zweiter

Ordnung ist es vernunftbegabt und dementsprechend auch als »Mensch« defi-

niert. In der anthropologischenAnalyse Batailles bleibt es aber nicht bei dieser

dualen Betrachtung. Das Individuum ist noch eine dritte Ordnung, nämlich

das »souveräne Selbst«, das ein doppeldeutiges Wesen ist, weil es auf der ei-

nen Seite Verbote setzt, auf der anderen Seite Verbote überschreitet. Die ein-

40 Bataille 1978, S. 51.

41 Bataille 2015, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 79

fache Funktion eines Verbotes ist zunächst eine Trennung des Menschen von

seiner Tiernatur zu bewirken.42 Daraus folgt nicht, dass Verbote nur zur Ein-

haltung gesetzt werden, sondern auch für deren Übertretung. So schreibt Ba-

taille: »Das Verbot ist da, um verletzt zu werden«43, und betont, dass das Verbot ei-

nen »unlogischen Charakter[…]«44 hat. Nicht nur das Verbot, sondern auch die

Übertretung hat eine elementare Funktion. Während das Verbot das Tiersein

negiert, negiert die Transgression das Menschsein: »Es ist die menschlicheWelt,

die, in derNegation derAnimalität oder derNatur geformt, sich selbst negiert und in die-

ser zweitenNegation über sich hinausgeht, ohne jedoch zu dem zurückzukehren, was sie

ursprünglich negiert hatte.«45 Bataille ist der Ansicht, dass die Übertretung des

Verbots keine Negation des Verbots, sondern eine Bejahung darstellt, die die

volleWirkung des Verbots erfüllt.46 Die Bejahung des Verbots ist also nicht die

Bejahung der Negation, sondern eine Transgression, ein Schwellenzustand,

beidemeinezweiteNegationeingeleitetundgleichzeitigdieDualität vonTier-

undMenschsein aufbewahrtwird.47Die Transgression und die Verletzung des

Verbots gewinnen in ihrer doppelten Funktion, nämlich sowohl zu konservie-

ren als auch zu liberalisieren, eine existenzielle Bedeutung für das menschli-

che Leben.Die Doppelnatur von Tier undMensch, die Bataille als Transgressi-

onszustand beschreibt, bedeutet nicht, dass beide Naturen eine Synthese bil-

den, sondern lediglich,dass sie nebeneinander bestehen,undzwar in ihrer ne-

gierten Form. Die Negativität ist für Bataille das Nicht-Identische, weswegen

die Verbote einer Kultur auch nicht identisch mit den Restriktionen sind. Der

Mensch nach Bataille wahrt seine menschliche Würde durch Einhaltung der

auferlegten Verbote und durch die Distanz zu seinem Tiersein.48 Die Über-

schreitung dieser Verbote aber gibt ihm nicht einfach seine Tiernatur zurück,

denn wenn es so wäre, dann würde das die Negation des Verbots bedeuten,

42 Vgl. Bataille 2020, S. 115.

43 Bataille 2020, S. 90.

44 Bataille 2020, S. 89.

45 Bataille 2020, S. 117.

46 »Die Überschreitung ist nicht die Negation des Verbots, sondern sie geht über das Ver-

bot hinaus und vervollständigt es.« (Bataille 2020, S. 89).

47 Vgl. Bataille 2020, S. 117.

48 »Der in gewisser Weise regelmäßige Charakter der Überschreitung […] wie anderer-

seits das dauernde Ineinander von Tier undMensch können uns aber nicht hindern zu

sehen, in welchem Maß der Mensch an die menschliche Würde gebunden ist, die aus

der Einhaltung der Verbote entspringt.« (Bataille 1978, S. 52).

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

welches ja um die Beseitigung des Tierseins willen erstellt wurde. Die Beja-

hung des Verbots durch die Überschreitung transformiert die Animalität des

Subjekts in eine souveräne Würde, die Bataille auch als sakral umschreibt. Es

besteht also eine doppelte Negation, die Negation von Tier- und Menschsein,

doch es besteht auch eine Bejahung, nämlich die Bejahung des Verbotes durch

die Transgression, die letztlich die zwei negierten Naturen als souveränen Akt

potenziert.Warum ist für Bataille die Übertretung eines selbst gesetzten Ver-

bots eine Bejahung? In seiner Ausarbeitung lässt sich ablesen, dass die Über-

tretung die »andere« Seite des Verbots offenbart, etwas erfahrbar macht, was

aus rationalen Gründen verschlossen ist. Wie das Heilige ist das Verbot dop-

pelseitig.Durch dieÜbertretung gelingt die Entdeckung derKehrseite.Batail-

le erklärt es folgendermaßen:

»Dieses Bewusstsein der Ganzheit bezieht sich auf zwei entgegengesetzte

Arten, den Ausdruck >>non-sense<< zu gebrauchen.Non-sens ist gewöhnlich

eine schlichte Verneinung, wird von einemObjekt gesagt, das beseitigt wer-

den soll. […] [W]enn ich jedoch von non-sens in der gegenteiligen Intention

spreche, ein sinnfreies Objekt zu suchen, verneine ich nichts, sondern drü-

cke die Bejahung aus, in der am Ende das ganze Leben im Bewusstsein sich

aufleuchtet.«49

Konkret umschreibt er das souveräne Bewusstsein an einer anderen Stelle als

»die Fähigkeit, sich unbekümmert um den Tod über die Gesetze zu erheben, die die Er-

haltung des Lebens gewährleisten«50. Verlieren bedeutet den Tod der Ordnungen

und somit auch den Tod der Ordnungen des Subjekts, die es alsMensch verin-

nerlicht vorfindet, zu bejahenunddieHerrschaft derDinge zu verneinen.Die-

ser souveräneMoment aber ist nie losgelöst von der animalischen, in anderen

Worten universalen und sozialenKraft, die imGrunde immer gegenwärtig ist.

Die Souveränität kann sich in diesem Sinne nur aus dieser generellen Vitalität

her ableiten lassen, gewinnt aber nur im Menschen die spezielle Bedeutung

des Souveräns.Die Bedeutung vonVerboten für einemenschlicheGesellschaft

besteht fürBataille alsonicht darin,dassVerboteprimärdazudienen,dasHei-

lige vom Profanen zu trennen, das Erhabene von seiner niederen Seite zu iso-

lieren, so auch das Tier vom Menschen zu spalten. Ihm geht es vielmehr um

49 Bataille 2005, S. 24–25.

50 Bataille 1987, S. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 81

das spannungsvolle Verhältnis der beiden Seiten zueinander. Auf der Grund-

lage der dichotomgestaltetenBeziehung potenziert sich das souveräne Selbst,

indem es Verbote überschreitend bejaht. In der Theorie der Verbote von Ba-

taille dienen Setzungen von Verboten also nicht der moralischen Absicherung

des Guten.DasHeilige geht demVerbot voraus, es lässt sich nicht auf das Ver-

bot reduzieren und insofern ist die Überschreitung des gesetzten Verbots eine

Anerkennung des Heiligen und nicht seine einfache Negation. Das souveräne

Selbst des Menschen präsentiert fortwährend dieses Spannungsverhältnis.

1.3 Gewalt

InBataillesReligionstheorie ist derAspekt derGewalt einwesentliches Schlüs-

selelement für das Verständnis der »religiösen Erfahrung«. Zugleich ist die-

ser Aspekt vielleicht auch dasmissverständlichste Konzept in seinemDenken.

Denn auch hier lässt sich,wie in allen seinen Begriffskonzeptionen, die dicho-

tome Spannung zwischen innen und außen, zwischen Immanenz und Tran-

szendenz feststellen. Bei der Gewaltdifferenzierung geht es um eine Gewalt

erster und zweiter Ordnung, um die der heiligen und der profanen (oder der

immanenten und transzendenten). Zum besseren Verständnis des Gewaltbe-

griffs ist vor allem Batailles Unterscheidung zwischen der Bedeutung der Im-

manenzundTranszendenzhilfreich.Die ImmanenzdesHeiligen ist für ihnei-

ne Art Lebensontologie. Die Transzendenz hingegen ist in die Immanenz ein-

geordnet undnicht der Immanenz gegenübergeordnet.Das Transzendente ist

stets das Abstrahierte von der gegebenen Totalität, also der Immanenz selbst.

Daher ist für Bataille das Profane auch eine abstrahierte bzw. transzendierte

Gegenstandswelt: »Wasaber ist für das Profane bei näheremZusehen anderes als eine

Summe von Gegenständen, die von der Totalität abstrahiert wurden?«51

Die immanente Gewalt des Tieres

Die immanente Gewalt des Tieres zeigt die Eingebundenheit in das Leben und

die Unfähigkeit, sich davon zu trennen. Bataille demonstriert diese Unfähig-

keit am Beispiel eines Tieres, das ein anderes Tier frisst. Die operative Hand-

lung des Fressens stellt keinen grausamen Akt dar, sondern lediglich die feh-

lende Transzendenz, die Fähigkeit, das gefressene Tier als ein vom eigenen

Erleben getrenntes Wesen wahrzunehmen. Das Tier frisst ein anderes, weil

es sich mit dem anderen Tier nicht identifiziert, es sich nicht vorstellt, dass

51 Bataille 1997, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

es auch ein Gefressen-Werden gibt.52 So bedeutet Transzendenz umgekehrt

auch,diese tierische Immanenz zuüberwinden.Die Intelligenz desMenschen

ist also eine Abkehr von der Quelle des Lebens, sie ist gegen die Natur gerich-

tet. Doch auch der Tod ist für Bataille ein Prinzip des Immanenten und zeigt

sich in der innerenGewalt alles Lebendigen. Leben undTod als Prinzipien prä-

sentieren sich in den Rhythmen der Natur, in den kosmogonischen Kräften

von Sonne und Mond, welche das Leben auf der Erde orchestrieren. An die-

sen natürlichen Prozessen nehmen alle Lebewesen durch intime Erfahrungen

derNahrungsaufnahme und Sexualität teil. Diese Teilnahme ist eine Kommu-

nikation mit dem intimsten Teil des Lebens selbst. Aus der Perspektive dieses

lebendigen Systems, so Bataille, lässt sich die Überlegenheit eines fressenden

Tieres daher auch nicht über eine transzendente und hierarchische Naturord-

nungerklären: »DerLöwe istnichtderKönigderTiere: er ist nur eine imbewegtenWas-

ser höher schlagendeWelle, die die schwächeren unter sich begräbt. Daß ein Tier ein an-

deres auffrißt, ändert so gut wie nichts an einer grundlegenden Situation: Jedes Tier ist

in derWelt wieWasser imWasser.«53 In der strömenden Realität der heiligen Im-

manenz folgt alles nur dem Prinzip der inneren Gewalt, d.h. der grenzenlosen

Durchdringung des Lebendigen durch alles Lebendige.

Die Transzendenz des Menschen

Im Gegensatz dazu befindet sich der zur Transzendenz fähige Mensch nicht

in der Welt wie Wasser im Wasser. Denn die transzendent strukturierte

menschliche Welt schafft Unterschiede. Die Unterschiede sind zum Beispiel

dieWahrnehmung vonWesen und Dingen, die vom eigenen Erleben getrennt

erscheinen. Batailles Verständnis vom Sakralen hebt sich von der klassischen

Vorstellung auffällig ab, denn seines Erachtens befähigt nicht das Sakrale den

Menschen zur Transzendenz, sondern das differenzierende Denken selbst:

»Wir sagen vom Sakralen, es transzendiere das, was uns umgibt, und vergessen, dass

unsere Existenz zuinnerst selbst sakral ist und dass es die Dinge sind, die sie transzen-

dieren.«54 Die Transzendenzfähigkeit ist zunächst kein wertendes, sondern

ein der Immanenz untergeordnetes Vermögen des Menschen. In archaischen

Gemeinschaften entwickelt sich auf derGrundlage der Transzendenzfähigkeit

ein Werkzeugdenken55, das unter anderem die wirtschaftliche Daseinsebene

52 Vgl. Bataille 1997, S. 19–20.

53 Bataille 1997, S. 20.

54 Bataille 2015, S. 45.

55 Vgl. Bataille 1997, S. 26–27.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 83

ermöglicht. DieWerkzeuge dienen denMenschen dazu, Prozesse des Alltägli-

chen zu optimieren. Dabei ist das Werkzeug dem Menschen, der es herstellt,

untergeordnet. Sobald aber aus dem Werkzeug ein Gegenstand wird, erhält

es einen Sinn. Dieser Sinn ist bereits eine Verbundenheit zum Subjekt, da

die Gegenstände seine Subjektivität erweitern.56 Das Subjekt projiziert also

sein Innenleben auf die Dinge und schreibt ihnen eine Subjekthaftigkeit zu.57

Diese fließende Subjekthaftigkeit zwischen Mensch und Ding bringt keine

Trennungswahrnehmung hervor. Ganz im Gegenteil: Die Wahrnehmung von

Dingen, die selbst als Subjekte betrachtet werden, verstärkt mitunter das

Gefühl der Verbundenheit und der Immanenz. Dieses Verhältnis kehrt sich

erst um, wenn vom Ding ausgehend eine Identifikation hergestellt wird,

wenn der Mensch nicht mehr von der eigenen Subjektivität, sondern von der

Trennung des Dings zu denken beginnt.Der verbindendeWerkzeugcharakter

löst sich auf, wenn der Sinn des Gegenstandes den Zusammenhang zwischen

kontinuierlichemErleben und Tun unterbricht und demDing ein eigenerWe-

sensbereich unterstellt wird.Das Verhältnis des Subjekts zu denDingenmuss

sich in dieser Konstellation ändern, weil die autonome Existenz des Dinges

anerkannt wird. Die Funktionalität des Werkzeugs gewinnt eine übergeord-

nete Bedeutung und ab diesem Moment beginnt die Selbstentfremdung des

Subjekts, weil es sich mit den Werkzeugen identifiziert: »Der, der den Weizen

anbaut, ist kein Mensch: er ist der Pflug dessen, der das Brot ißt. Und sogar der Akt des

Essens selber ist letztlich bereits die Feldarbeit, der sie die Energie liefert.«58 Im Zuge

der transzendentalen Rationalisierung vergessen die Menschen ihre sakral-

innere Natur so sehr, als sie in sich selbst nur »noch Dinge sehen und […] aus

Bequemlichkeit [sich] selbst für Dinge halten«59. Die gesteigerte Form der Dingi-

dentifikation erregt aber gleichzeitig das Gefühl der inneren Gewalt, die die

Identifikation zum Ding zu überwinden sucht: »Nach und nach wird derMensch

selber zu einemDing, und ermuß, um sich aus dieser Situation zu retten, nochmals auf

die Zerstörung des Gegenstands als Gegenstand zurückgreifen.«60 Das Opfern ist für

Bataille die entsprechende Praktik, um die Beziehung zwischen Immanenz

und Transzendenz und die Intimität des Subjekts durch die Zerstörung des

Dings wiederherzustellen.

56 Vgl. Bataille 1997, S. 28.

57 Vgl. Bataille 1997, S. 30.

58 Bataille 1997, S. 38.

59 Bataille 2015, S. 45.

60 Bataille 1997, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Die transzendente Gewalt

Während die Gewalt des Immanenten ebenso zerstört wie die transzenden-

te, ist die signifikante Differenz zwischen beiden Arten darin gegeben, dass

die Transzendenz auf der Grundlage einer rationalen Steuerung zerstört, die

Immanenz aber auf der Grundlage der inneren Leidenschaft. Die Fähigkeit

der Transzendenz dient in der profanen Welt zur Unterscheidung von Merk-

malen, die den Subjekten Positionen in einer Hierarchie zuweisen. Die Tran-

szendenz kann nicht anders, als sich über dieWahrnehmung von Unterschie-

den zu artikulieren und diese zu hierarchisieren. Politische und hierarchisier-

te Machtsysteme entstehen auf der Grundlage dieses homogenisierenden Be-

wusstseins.DieMechanismen der inneren Gewalt werden im Zuge dieser Ho-

mogenisierung transzendent und rationalisieren sich sichtbar inMachtstruk-

turen. Die Transzendierung neutralisiert also die innere Gewalt nicht. Sie ist

dadurch nicht weniger potent oder unwirksam.Die rationalisierte Gewalt for-

dert genauso Zerstörungen und Opfer ein. Doch der Unterschied zur inne-

ren Gewalt liegt darin, dass das Opfer der transzendenten Gewalt nicht zur

Umkehrung von der nützlichen zur sakralenOrdnung erfolgt, sondern zur Er-

haltung der nützlichen Ordnung.61Mit diesemWechsel gestaltet sich folglich

auchdieBedeutungdesOpfersum.InprähistorischenZeitenwirddasTier ge-

opfert,weil dieDingidentifikation durch das Tier zu dominant ist.Das Tier als

Dingwird geopfert, umdie intimeOrdnungwiederherzustellen. In der feuda-

len Geschichte zeigt das Beispiel des Königsmords, dass die Dingidentifikati-

on durch Rangunterschiede zu herrschend wird und deswegen scheinbar nur

der Tod des Königs dieses Unrecht beheben kann. In derModerne aber nimmt

die Transzendenz eineMacht an, die sich selbst an die Stelle des Immanenten

durch die Homogenität erkämpft. Die Opfer, die jetzt erbracht werden müs-

sen, sind nichtmehr von der transzendentenMacht derHomogenität zu tren-

nen, weswegen die moderne Kriegsführung für Bataille auch die Macht der

Profanität statt des Heiligen darstellt. In Batailles Logik ist also die transzen-

dente Gewalt die Umkehrung dieses Verhältnisses: Die Machtübernahme des

Profanen über die Gesamtheit fordert Opfer, um die Sakralität der profanen

61 »Die Transzendenz der Vernunft und Moral vergibt die Souveränität, der Gewalt ge-

genüber (der ansteckenden Verwüstung einer Entfesselung), an die Sanktionierung

der Ordnung der Dinge« und »Ich sagte, daß die innere Gewalt eine Verbindung mit

der Moral einging.« (Bataille 1997, S. 65 und S. 135).

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 85

Ordnung zu rechtfertigen.62 Das Gesamtausmaß nimmt in der strategischen,

transzendenten Gewalt unbegrenzt zu, weil sie theoretisch endlos vernichten

kann.Die immanenteGewalt zielt nurdarauf ab,zuzerstören,was entbehrlich

ist.

Im Allgemeinen ist die Gewalt für Bataille einMerkmal der inneren Erfah-

rung der Religion: »Es ist nun aber, wie ich denke, nichtmöglich, die Entwicklung der

religiösenFormenzuanalysieren, ohnedieBedeutungwahrzunehmen,diedieseUmkeh-

rung der Entfesselung der Gewalt jeweils annimmt.«63 Mit Bataille kann man also

Gewaltphänomene kritisch nicht nur in Bezug auf die innere Gewalt des Re-

ligiösen, sondern gerade in Bezug auf ihre transzendente und rationale Aus-

richtung überprüfen. Wenn die natürlich innere Gewalt des Menschen leicht

zumissbrauchen undmanipulieren ist, potenziert die rationale Aussteuerung

denAusbruch nicht? Führt diemoralischeRechtfertigung vonGewalt nicht so-

gar zu verheerenderen Zerstörungen? Bataille zeigt in seinenAnalysen zurGe-

walt, dass die Vernunft nicht nur Frieden schließen, sondern auch zum Be-

feuerer der Gewalt werden kann.

2. Souveränität

Der Souveränitätsbegriff Batailles ist gewissermaßen eine Gegenschablone

zu Hegels Konzept des Selbstbewusstseins. Gleichzeitig aber beansprucht

Bataille den Begriff des Selbstbewusstseins für seine Vorstellung der wahren

Souveränität. Er macht den Souveränitätsbegriff stark gegen einen funktio-

nalistischen Gebrauch und versucht durch diese Wendung auch das Konzept

des Selbstbewusstseins als einen nicht funktionalistischen Begriff zu ver-

stehen. Um dem Souveränitätsbegriff von Bataille auf die Spur zu kommen,

ist es daher hilfreich, seine Auseinandersetzung mit dem Hegel’schen Be-

griff des Selbstbewusstseins nachzuzeichnen. Für diesen Versuch soll im

Folgenden die Herr-Knecht-Dialektik Hegels genauer betrachtet werden.

Eine ausführlichere Auseinandersetzung zu diesem Thema skizziert der

Literaturwissenschaftler Peter Bürger in seinem Aufsatz »Das Denken des

62 »Bereits 1908 hatten Marcel Mauss und sein bester Freund, Henri Hubert, darauf ver-

wiesen, dass die Götter zunehmend ihre Tempel verlassen und profan werden, wäh-

rendmenschliche und soziale Dinge immermehr eine sakrale Bedeutung annehmen.«

(Moebius 2006, S. 3257).

63 Bataille 1997, S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Herrn: Bataille zwischen Hegel und dem Surrealismus«64. Daneben gibt es

auch einen philosophischen Essay zum Herr-Knecht-Verhältnis bei Hegel

und Bataille vom Philosophen Artur R. Boelderl.65 Anders als die genannten

Autoren es verfolgen, nämlich eine historische oder philosophische Unter-

suchung zwischen Hegels und Batailles Denken zu unternehmen, wird es

in diesem Aufsatz primär darum gehen, systematisch relevante Aspekte der

Bataille’schen Souveränitätstheorie in Bezug zu seinem ethnologischen Ri-

tual- und Religionsbegriff zu beleuchten, der in seiner Arbeit gerade mit der

Beschäftigung der Hegel’schen Phänomenologie an Kontur gewinnt. In der

klassischen Definition ist die Souveränität in erster Linie ein politischer Be-

griff. In Batailles Theorie der Religion kommt der Souveränität aber ein Sinn

zu, der sich von politischen und machttheoretischen Begriffen unterscheidet

und von der menschlichen Existenz selbst herrührt.66 Für Bataille ist die

wahre Souveränität niemals politisch. Sie kann sich nicht durch ein Objekt

repräsentieren bzw. durch eine Institution vertreten lassen. Das Souveräne

bei Bataille ist eine der Existenz des Menschen angehörende Instanz, die

allen Subjekten zukommt. Die Souveränität in ihrer politischen Dimension

entspringt dieser existenziellen Quelle des Lebens und verwickelt sich im

Laufe der historischen Prozesse zu verschiedenen Formen von Herrschaft.67

Auf die Frage,was Souveränität im Kern ist, hält Bataille erst mal eine ein-

facheDefinition bereit: Souveränität ist das Leben jenseits desNutzens.Unter

Nützlichkeit versteht er vor allem den funktionalistisch-ökonomischen Me-

chanismus vonmenschlichenProduktionen.Danebengibt es für ihn auch eine

symbolische Ebene, in die der Mensch ebenso eingebunden ist. Die in diesem

Sinne produktive, symbolische Ebene ist für Bataille der Bereich des Souve-

ränen, der nicht mit der funktionalen Sphäre des Utilitaristischen gleichzu-

setzen ist. Aus dieser Definition kann daher auch abgeleitet werden, dass das

Subjekt, das Souveränität erlangen will, aus der Sphäre des Nützlichen aus-

steigen muss. Der Ausstieg gelingt aber nicht eindeutig, wenn beide Sphären

strukturell ineinander übergreifen. Dieser Fall tritt vor allem in der überwie-

gend kapitalistisch organisierten Moderne auf, wo Nützlichkeitsdiskurse mit

64 Peter Bürger: Das Denken des Herrn: Bataille zwischen Hegel und dem Surrealismus.

Suhrkamp, 1992.

65 Artur R. Boelderl: Georges Bataille. Über Gottes Verschwendung und andere Kopflo-

sigkeiten, Parerga, 2005.

66 Vgl. Bataille 1978, S. 47.

67 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 87

symbolischen Ebenen derartig ineinander inkorporieren, dass sie nicht mehr

eindeutig auseinandergehen können. Die bürgerliche Gesellschaft zeugt von

dieser Inkorporation:

»In der bürgerlichenGesellschaft hängt [die Souveränität] nur noch von dem

EigentumanDingen ab, dieweder souverän noch sakral sind. Das Schlimms-

te an dem bürgerlichen Streben nach dem Rang ist, daß wenn auch nicht

die Souveränität im eigentlichen Sinn, so doch der subjektive Zweck weiter-

hin impliziert bleibt. Aber da der subjektive Zweck, wie ich gezeigt habe, in

nichts von der Würde des Menschen, genauer, von seiner souveränen Wür-

de unterschieden ist, der bürgerliche Mensch aber nur ein Mittel ist, hat er

nur den Schein […] seiner Würde zum Ziel und jede rudimentäre Mensch-

lichkeit, die mit dem Körper, den Instinkten, der Gesellschaft und der Fami-

lie verknüpft ist. Die Suche nach der souveränenWürde ist ihm nur noch als

Suche nach Gütern bekannt die sich mit dieser Würde verknüpfen.«68

Der symbolische Raum ist ja nichts anderes als der Bereich, in dem die Zei-

chen des Sozialen (Verhaltenscodices, Normen, Werte, Instinkte, Affekte und

Identitäten) artikuliert sind, die für das Funktionieren jedweder Gesellschaft

notwendig sind. Das moderne souveräne Wesen kann also mit dem Paradig-

ma der Nützlichkeit nicht brechen, ohne zugleich auch die symbolische Ord-

nung zu negieren. Doch welche Rollen kommen nun den Hegel’schen Herren

und Knechten in Batailles Souveränitätsmodell zu? Die souveränen »Herren«

(Kapitalträger) einer Gesellschaft haben ein Leben jenseits des Nutzens, weil

sie, Bataille folgend, die Produktionen einer Gesellschaft anders konsumieren

als die gewöhnlichen Bürger (Knechte), die bestrebt sind, den Konsum nütz-

lich zu machen. Für die souveränen Herren geht es eher darum, den Konsum

nutzlos zu verausgaben und damit einen Zuwachs an Prestige zu erhalten. Es

ist zum Verständnis noch einmal wichtig, zu betonen, dass Prestige und Un-

produktivität sich nicht völlig aus dem Bereich des Nützlichen loslösen kön-

nen, denn sie gehören ja noch dem symbolischen Raum der Gesellschaft an.69

68 Bataille 1978, S. 60.

69 »Der Potlatsch ist zwar nicht auf ein Verluststreben reduzierbar, aber was er dem

Schenkenden einbringt, ist nicht der unweigerliche Zuwachs von Gegengeschenken,

sondern der Rang, den er demjenigen verleiht, der das letzteWort hat. Prestige, Ruhm

und Rang dürfen nicht mit Macht verwechselt werden. Oder anders: Prestige ist inso-

weitMacht, als diese jenseits von Erwägungen von Recht und Gewalt liegt, auf dieman

sie gewöhnlich zurückführt.« (Bataille 1976, S. 73) [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

In diesem Sinne ist der nutzlose Konsum der souveränen Wesen nicht für ei-

nen bestimmten Zweck nützlich, aber sie sind dennoch funktional,weil sie die

Gesellschaft in einer bestimmten Konfiguration aufrechterhalten. Die Souve-

ränität von Bataille ist zwar an einen unproduktiven, verzehrenden Konsum

gebunden,manifestiert sich aber nur als Erfahrung, die sich von einer sozial-

ökonomisch codierten Erfahrung unterscheidet. Die Erfahrung der Souverä-

nität bricht damit aus dem zeitlichen Muster von Vergangenheit und Zukunft

aus, sodass sie eine Pause bzw. eine Unterbrechung von den Sorgen um die

Zukunft ermöglicht:

»DieWelt des [souveränen] Subjekts ist die Nacht: die erregende, unendlich

suspekte Nacht […]. [D]as freie, überhaupt nicht der realen Ordnung unter-

worfene, nur vomAugenblick erfüllte Subjekt […] verlässt seinen eigenenBe-

reich und unterwirft sich den Objekten der realen Ordnung, sobald es sich

um die Zukunft kümmert. Denn das [souveräne] Subjekt ist Verzehrung, so-

weit es nicht der Arbeit unterworfen ist. Wenn ich mich nicht mehr kümme-

re um das, was sein wird, sondern nur noch um das, was ist, warum sollte

ich dann irgend etwas zurückhalten? Ich kann auf der Stelle, ohne jede Ord-

nung, die Gesamtheit der Güter, über die ich verfüge, verzehren. Diese nutz-

lose Verzehrung ist das, was mir gefällt, sobald die Sorge um den nächsten

Tag nicht mehr besteht.«70

Frei von jeder Erwartung an ein Resultat erfüllt sich die souveräne Erfahrung

im Augenblick der unbekannten Zukunft. Dieses unerwartete, freie Moment

erzeugt einen sozialen, tiefgründigen, zwischenmenschlichen Kontext, der

sich nicht mehr sinnvoll in die Welt der Arbeit einordnen lässt: »Und wenn ich

so ohne jedesMaß verzehre, offenbare ich meinesgleichen, was ich intimerweise bin: die

Verzehrung ist der Weg, auf dem die [durch die Arbeit] getrennten Wesen miteinander

kommunizieren. […] *In ihrer Intimität sind alle Menschen eins.«71 Das Ergreifen

des Augenblicks ist daher die Verweigerung, den menschlichen Selbstwert

über produktive Arbeitshandlungen zu beziehen. Das souveräne Selbstgefühl

des Subjekts trachtet seines Erachtens immer nach der intimen, egalitären

Kommunikation, die sich zwischen Menschen ereignet. Die Verzehrung oder

Verausgabung stellt für Bataille so einen kommunikativen Zug dar, der sowohl

in mikro- als auch makrostruktureller Ebene den Individuen ermöglicht, die

Intimität zwischen Subjekt und Subjekt bzw. Subjekt und Umwelt wieder

70 Bataille 1976, S. 63 [Übersetzung].

71 Bataille 1976, S. 63, mit Fußnote* [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 89

einzurichten. Auf einer weiteren Deutungsebene steht im Hegel’schen Sinne

die Arbeit für die Verweigerung des Todes. Die Knechte arbeiten gegen den

Tod und machen sich nützlich, verlieren dabei aber an innerem Wert: »Der

Knecht ist für den Eigentümer ein Ding; er akzeptiert diese Situation, die er dem Tode

vorzieht, und verliert dabei für sich selbst einen Teil seines inneren Werts […].«72 Die

Verweigerung, den Tod anzuerkennen, wird für Bataille gemeinhin durch die

routinemäßige, gleichförmige und funktionale Sphäre des Lebens repräsen-

tiert. Das souveräne Moment läuft deswegen gegen diesen Funktionalismus

und ergreift den Augenblick des Todes, um ihm zu begegnen. Souveränität ist

also eine befreite Kommunikation, die sich über funktionale Bestimmungen

hinweggesetzt. Als Grenzphänomen situiert zwischen arbeitendem Leben

und befreiendemTod bezeichnet Souveränität die Suche nach der allesverbin-

denden, authentischen Intimität.

Sowohl in der Phänomenologie von Hegel als auch in der Souveränitäts-

theorie von Bataille dreht sich das Thema um die Frage nach dem menschli-

chen Bewusstsein. InHegels System kann der Knecht, nachdem er vomHerrn

besiegt und versklavt wurde, nur durch die Arbeit, die durch das Bewusstsein

ermöglicht wird, Autonomie erlangen –bei Bataille durch Verzicht auf Arbeit.

Es gibt imVergleich zwischen Bataille undHegel also zwei philosophischeDe-

finitionen über das Bewusstsein: ein Bewusstsein des absolutenWissens (He-

gel) und des Nichtwissens (Bataille). Bataille betrachtet Hegel als einen Philo-

sophen des homogenen Bewusstseins, in dem sich menschliches Wissen zur

Vollendung hin entwickelt. Auch wenn Bataille das Wissen des homogenen

Bewusstseins nicht gänzlich verneint, animiert er den Leser doch dazu, ei-

nen weiteren Schritt zu tun, nämlich zu erkennen, dass der Kreis desWissens

sich nicht schließen kann, weil der Tod als Wissen nicht anzueignen ist. Aus

diesem Abgrund des Nichtwissens schlussfolgert er, dass heterogene Anteile

derWirklichkeit dieRationalisierungsfunktiondesGeistes stören.DieserUm-

standwiederumeröffnet Erfahrungsräume,die sichder rationalenAneignung

des Geistes entziehen. Solche sich entziehenden, heterogenen Anteile stellen

für Bataille Brüche und Überschreitungen des eigenen Denkens und der Welt

der Arbeit dar. Phänomenewie der Tod, dasOpfer, das Lachen und die Ekstase

markieren den Bereich der vielfältigen Formen derHeterogenität.DieNegati-

vität ist für Hegel ein notwendiger Bestandteil eines dialektischen Prozesses,

bei dem es darum geht, positive Ergebnisse hervorzubringen.Die Perspektive

von Bataille dagegen soll illustrieren, dass das Verständnis der Dialektik nicht

72 Bataille 1976, S. 61 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

so sinnhaft logisch und produktiv ist, wie man annehmen könnte. Durch die

Heterogenität gibt es immer Überschüsse undVerluste, die die Bewegung der

dialektischen Prozesse unterbrechen. Um die eigentliche Souveränität zu er-

blicken, ist es nach Bataille erforderlich, auf diese überschüssigen Aspekte zu

schauen,die dennützlichenDiskurs überschreiten,weil sie auf dasNicht-Ver-

wertbare undNicht-Kontrollierbare verweisen: «Ich bin nichts«, oder »ich bin lä-

cherlich«: diese Parodie der Selbstbehauptung ist das letzteWort der souveränenSubjek-

tivität, die frei geworden ist vonderHerrschaft, die sie überdieDingeausübenwollte oder

sollte.«73 Durch souveräne Handlungen, die im Nichtigen gipfeln, werden die

GrenzendesDiskurses überschritten,weil sie die Brüche desDenkens unddes

Wissens auf parodistischeWeise anzeigen.Mit dieser Interpretation verweist

er darauf, dassHegelsNegativitätsbegriff nicht unbedingt einen Akt der Auto-

nomie darstellt, sondern vielmehr einen Machtanspruch des Wissens postu-

liert, welcher seine eigene Autorität gerade durch den arationalen Grund des

Nichtwissens (des Sozialen) bezieht74: Das Souveräne erkennt dies und auch,

dass die etabliertenWissensstrukturen immer etwas kaschieren und parodie-

ren. »Es ist gewiß, daß die Welt rein parodistisch ist«75, notiert Bataille in einem

seiner lyrischenWerke dazu undweiß gleichzeitig umdie Absurdität, die dem

menschlichenBewusstsein anhaftet. JedesDing auf derWelt,dasman sich an-

sieht, entpuppt sich bei näheremSchauen als Parodie: In derKomödie verbirgt

sich dasDrama alsWitz, in der Tragödie verbirgt sich die Komödie, in der Pro-

duktion einesProdukts verbirgt sich vonBeginnandie Idee seinesVerbrauchs,

hinter der glanzvollenErrichtung vonObjekten aller Art verbirgt sich die nack-

teBedürftigkeit desMenschen,hinter demkonstruiertenSein verbirgt sich ein

Nicht-Sein, in jedem Hohen ist das Niedrige kaschiert. Das ist auch der Kern

des bedürftigen Strebens desMenschen, der auf eine prinzipielle »Ambiguität«

verwiesen bleibt:

»Jetzt strebt sie [Ambiguität] nach dem Ungreifbaren, nach der nutzlosen

Verwendung ihrer selbst und ihrer Güter, dem Spiel, aber was sie selbst für

ungreifbar ansah, versucht sie zu ergreifen,was sie für nutzlos hielt, versucht

sie zu benutzen. Es genügt unserer linken Hand nicht, dass sie weiß, was die

rechte tut; […] Aber diese Zweideutigkeit belastet die Notwendigkeiten der

profanen Handlung ebensosehr, wie sie die Heftigkeit des Begehrens ihres

73 Bataille 1978, S. 83.

74 »[Man kann] mit einiger Sicherheit sagen, daß die Religion und nicht die Armee die

Quelle der sozialen Autorität ist.« (Bataille 1978, S. 31).

75 Bataille 1992, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 91

Sinnes entkleidet und in eine offensichtliche Komödie verwandelt. Dieser

in unserer Natur angelegte Kompromiss deutet schon jenes Gewirr von Ver-

lockungen, Fehltritten, Fallen, von Ausbeutung undWut an, von dem durch

die Zeiten hindurch die offensichtlicheUnvernunft der Geschichte bestimmt

wird. DerMensch erliegt zwangsläufig einem Trugbild, sein Denken betrügt

ihn selbst, solange er sich abmüht, das Ungreifbare zu ergreifen […].«76

FürBataille gibt es keinewahrhaftigeSynthese,diedasHoheundNiedrige ver-

edelnd hybridisiert, sondern nur einen Synkretismus von Eigenschaften, der

neueZusammenhänge stiftet.Dies zudurchschauen,sich selbstunddieDinge

nicht »für wahr« zu halten, ist die eigentliche Souveränitätsbehauptung. Das

souveräne Bewusstsein unterwirft sich nur dem Notwendigen, entzieht sich

denmachtgenerierenden Diskursen der Produktion und Funktion. Daher de-

finiertBatailledieSouveränität als einenAutonomiegewinndurchVerzicht auf

nützliche undherrschaftliche Ansprüche.Auchwenndas souveräne Subjekt in

Batailles Augen von seinen existenziellen Lebensbedingungengenauso abhän-

gig bleibt wie das herrschaftliche Subjekt, unterscheidet es sich grundlegend

dadurch, dass es seine Angst vor dem Tod nicht durch die Arbeit austauscht,

sondern sich dem Unvermeidlichen unterwirft und dafür frei von einer kon-

struierten Knechtschaft ist. Die Autonomie der Souveränität wird also nicht

wie bei Hegel durch die Arbeit und die Hilfe des Bewusstseins verwirklicht,

sondern gerade durch eine Konfrontation mit dem Tod, dem Unbewussten

und Unbekannten, die im menschlichen Bewusstsein als eklatante Selbstbrü-

che erfahrbar sind.

Batailles Konzept der Konfrontation mit dem Tod gleicht dem Anerken-

nungsprinzip in Hegels Philosophie. In der Hegel’schen Phänomenologie be-

deutet Anerkennen Kampf, welcher gegen den Tod geführt wird. Der Todes-

kampf zwischen demHerrn und dem Knecht besteht also darin, auch der Di-

mension des Todes eine Anerkennung zukommen zu lassen. »Der Kampf des

Anerkennens geht also auf Leben und Tod; jedes der beiden Selbstbewußtseine bringt

das Leben des anderen in Gefahr und begibt sich selbst darein, aber nur als in Gefahr

[…].«77 Das risikoreiche Spiel um Leben und Tod wird bei Hegel als Überwin-

dung gelöst, indem das einzelne Bewusstsein sich im allgemeinen Selbstbe-

wusstsein als aufgehobenwiedererkenntunddamitnichtnur 1.über seine ein-

geschränkte Freiheit Klarheit gewinnt, sondern 2. durch diese transzendente

76 Bataille 1976, S. 76 [Übersetzung].

77 Hegel Enz III, § 432.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Erfahrung den Tod durch die Eingliederung in das Allgemeine (Soziale) über-

windet.78 Genau an dieser Stelle ist für Bataille aber das eigentliche Problem

des Todes immer noch präsent, weil der Tod nur umgangen wird. Die Haupt-

problematik der Hegel’schen Philosophie liegt dem folgend in dem Dilemma,

dass der Mensch ohne die Berührung des Todes niemals Bewusstsein haben

könnte. Zugleich aber findet der Tod als Ereignis im Bewusstsein nicht statt,

wenndieHomogenisierungdieAntwortdesGeistes aufdenTod ist.FürBatail-

le gibt es aber eine menschliche Antwort, die den Tod symbolisch, aber nicht

funktionslogisch in das Bewusstsein desMenschen eingliedert und das ist das

Ritual des Opfers. Das Opferritual dient für ihn als ein historisch nachweisba-

res Fallbeispiel dafür, wie schon bereits der frühzeitliche Mensch die inkom-

mensurable Todes-Problematik zu überwinden trachtet: Die bei einer Opfe-

rung angewandte »Tötung« eines Tieres oder Dinges, so Bataille, ermöglicht

es, eine unmittelbare Erfahrung des Todes aufrechtzuerhalten, ohne die Ver-

nichtung des eigenen Bewusstseins herbeizuführen. In seinen Opferanalysen

legt er dar,dass es bei einemOpferritual lediglich umdieVernichtungdes »Be-

wusstseins von Dingen« geht, wie er es im folgenden Zitat betont: »Es ist nicht

notwendig, dass das Tier oder die Pflanze, die der Mensch zu seinem Nutzen in Dinge

verwandeln sollte, durch das Opfer wirklich zerstört werden. Sie müssen nur als Dinge

zerstört werden, d.h. sofern sie Dinge geworden sind.«79 Für Bataille ist also gerade

das »Funktionsbewusstsein« desMenschen, das stets arbeitet, das eigentliche

Problem und nicht die Lösung, wie Hegel sie darlegt. Hier wird eine weite-

re wichtige Differenz deutlich: Bataille ersetzt das identifikatorische System

von Hegel mit einem emphatischen Modell. Während die Identifikation zwi-

schen Subjekt und Objekt bei Hegel das Selbstbewusstsein generiert, gründet

sich das Selbstbewusstsein desMenschen nach Bataille nur durch Teilhabe am

Geschehen.Der entscheidende Kniff an dieser Denkweise ist, dass die Objekt-

identifikation für das Subjekt früher oder später nur ein Erleben von »Verlust«

bedeuten kann. Für Hegel ist die Identifikation zum Objekt konstitutiv. Der

Mensch muss in der Betrachtung Batailles also während einer Opferung mit

dem realen Eindruck des Todes leben, indem er eine starke Verlusterfahrung

macht, die ihm aber zurückgibt, was er am Dienst zum Ding selbst verloren

hat, nämlich seine intime Teilhabe am Leben als wahrhaftes Subjekt: »Was der

Rituswiederzugewinnen vermag, ist die intimePartizipation desOpfernden andemGe-

78 Hegel Enz III, § 435.

79 Bataille 1976, S. 61 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 93

opferten, die ein dienstbarerGebrauchunmöglich gemacht hatte.«80 DasOpfer unter-

bricht alsonichtnurdendiskursivenKontextdesWissens,dasbeiHegel fürdie

EntwicklungdesSelbstbewusstseins vonBedeutung ist, sondernes ermöglicht

auch eine emphatische Annäherung an den Existenzgrund, der demBewusst-

sein des Menschen schon vorgeordnet ist. Auch in Hegels Philosophie ist das

Opfer schon als Leitgedanke eingeschrieben. Vor allem dann, wenn es um das

Selbstopfer geht, das sich im Bewusstsein zugunsten einer Allgemeinheit auf-

gibt. Für Bataille ist das Opfer nicht funktional zu denken, weil es nicht ratio-

nal steuerbar ist. Es ist ein alterierender und zentrierender Bewegungspunkt

des Lebens im Sinnlichen und Geistigen selbst. Das Opfer, das die Ketten des

diskursiven Denkens sprengt, ist in Batailles Theorie insofern paradox, als es

sich trotz dieser Dekonstruktion wieder in einen nützlichen Kontext einord-

net:

»Sind die Ressourcen [die Opfer] erst einmal in Rauch aufgegangen, so

bleibt das vom Verschwender erworbene Prestige. Deshalb geschieht die

Verschwendung ostentativ, weil der Verschwender sich durch sie den ande-

ren als überlegen erweisen will. Damit benutzt er jedoch die Negation des

Nutzens der vergeudeten Ressourcen zum entgegengesetzten Zweck. So

lässt er nicht nur sich selbst, sondern die Existenz des Menschen schlecht-

hin in einen Widerspruch geraten. Diese verfällt einer Ambiguität, der sie

verhaftet bleibt: Wert, Prestige und Wahrheit des Lebens legt sie in die

Negation des zweckdienlichen Gebrauchs der Güter, macht aber zugleich

von eben dieser Negation einen zweckdienlichen Gebrauch.«81

Deutlich wird dieser kooperative Zusammenhang zwischen nutzloser Ver-

ausgabung und Anbindung an eine Funktion in den soziologischen Werken

von Durkheim oder Mauss: Beide Autoren versuchen nachzuweisen, dass

Opfertechniken immer in irgendeiner Weise, ob als Abwendungsversuche

von Unheil oder als dienliche Fruchtbarkeits- und Initiationsriten, mit den

Bedürfnissen und Interessen der Gemeinschaft selbst korrelieren. Souveräne

Opferhandlungen verbinden sich daher auch mit institutionellen Hand-

lungen. Nicht nur in der Moderne, auch in den indigenen Gemeinschafts-

strukturen gibt es zwischen Souveränität und Funktionalität keine scharfen

Trennlinien. Es ist sogar vielmehr so, dass die Differenzierung zwischen

80 Ebd.

81 Bataille 1976, S. 75 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Funktionalität und Souveränität noch nicht wie in der Gegenwart gegeben

ist.82

Die Souveränitätsform, die aus dem Diskurs hervorgeht, ist eine dem Be-

wusstsein zugängliche Haltung, die nicht nur den symbolischen Raum mit-

gestaltet, sondern sich ihm auch unterordnet. Die zweite Form der Souverä-

nität, die nicht dem Diskursiven entspringt, sondern eine vorrationale, kom-

munikative Handlung darstellt, entspringt der Wahrnehmung des Heteroge-

nen, das nicht durch das Bewusstsein vermittelt werden kann. So beschreibt

Bataille die heterogene Realität als eine, die das »Unbewusste« eines kollekti-

ven Bewusstseins verkörpert, das für ihn auch die Quelle desMythischen ist.83

Diese Art der Souveränität knüpft daher an etwas an, das sich noch nicht als

Gegenstand des Bewusstseins zeigt. Die Aktivität des Geistes, der immer ein

Handeln aus Sinn und Nutzen fordert, kann auch den Tod nicht als Gegen-

stand erfassen, sondern nur als Abgrund, der gerade keinen greifbaren Sinn

darstellt. Die Suche nach dem Sinn des menschlichen Lebens und des Todes

gipfelt daher in einemDilemma,weil jeder Versuch, den Tod zu verstehen, ei-

nen totalen Selbstverlust fordert. Gleichzeitig ist es Bataille selbst, der in der

Beantwortung der Frage, wie der Mensch sich finden kann, wieder auf Hegel

zurückgreift, indem er versucht, sein Konzept des Selbstbewusstseinsmit der

eigenen Souveränitätstheorie zu überschreiben: So behauptet er, dass auf der

einen Seite die wahre Souveränität nicht aus dem Bewusstsein des Menschen

entspringt, auf der anderen Seite aber die Potenzialität, Souveränität voll aus-

zuschöpfen, trotzdemvonderBewusstseinsqualität desSubjekts abhängig ist.

Was derMensch in seiner hiesigen Formgewonnenhat, ist nämlich überhaupt

sein Bewusstsein:

»[Der Mensch] hat im Laufe seiner Entwicklung die unterschiedlichen Ver-

wandlungen durchgemacht, und was sich dabei vor allem entwickelt hat,

ist mit einem Wort das Bewußtsein. […] [Ich will] einen Menschen darstel-

len, der von dem Moment an, wo er Bewußtsein genug hat, um nicht mehr

den Erfordernissen entfliehen zu wollen, die in seiner ursprünglichen Zu-

sammensetzung angelegt sind, dieGesamtheit der ihmeigenenMöglichkei-

ten wie auch die Gesamtheit der ihm gesetzten Grenzen erkennt. Doch ge-

rade in diesem Augenblick ist er frei und auf einer viel höheren Stufe, als Sie

82 Vgl. Bataille 1978, S. 31.

83 Vgl. Bataille 1978, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 95

denken, denn dieses Bewußtsein beruht auf der Entdeckung gewisser Tat-

sachen, die die Lebensunfähigkeit des Menschen zeigen, der sich ihrer nicht

bewußt ist.«84

In diesem Sinne glaubt er, dass die Vernunft als Bewusstseinsinstanz im Indi-

viduum die volle Potenzialität der Souveränität, also des Selbstbewusstseins,

nur dann ausschöpfen kann, wenn es anerkennt, dass es Grenzen hat und

auch, dass das Unerkannte seinWesenmitbestimmt.Das gelingt einemhoch-

rationalen Bewusstsein dann, wenn es seine Perspektive auf die Dinge nicht

aus der Normativität des Regelhaften heraus, sondern aus der Perspektive des

aus der Ordnung der Dinge herausgetretenen »Verrückten« (oder Mystikers)

bezieht: »[Es] wird nur der Verrückte zu dem Selbstbewusstsein gelangen, von dem

ich spreche, weil die Vernunft, die das Bewusstsein ist, nur dann ganz Bewusstsein ist,

wenn sie zum Gegenstand hat, was nicht auf sie reduziert werden kann.«85 Das nicht

reduzierbare Bewusstsein hat zum Inhalt, was der »reinen Innerlichkeit, dessen,

was kein Ding ist«86, entspricht. Es geht ihm also darum, eine Idee von einem

Bewusstsein zu vermitteln, das nicht mehr auf die Außenwelt projiziert, son-

dern allein das Bewusstsein vom eigenen Bewusstsein zum Gegenstand hat.

Das Subjekt erscheint in Batailles Bewusstseinsentwurf nicht als ein substan-

ziell vorgezeichnetesWesen, aber auch nicht als entsubjektivierte Person.Das

Subjekt kann sich sowohl autonom als auch heteronom erfahren. Doch nicht

der statische, sondern der durch Spannung geprägte Aspekt seines Daseins,

was es zuvorderst zu einem »Gegebenen« macht, zeichnet es aus:

»Deshalb finden wir die Qualität des Menschlichen nicht in irgendeinem de-

finierten Zustand, sondern in dem notwendig unentschiedenen Kampf, in

dem derjenige begriffen ist, der das Gegebene, was immer es sein mag, zu-

rückweist, weil es das Gegebene ist. […] Die zusammengesetzten und wider-

sprüchlichen Formendesmenschlichen Lebens verknüpfen sich zudieser Po-

sition der äußersten Spannung […].«87

Das entscheidende Merkmal des Menschen ist sein Verhalten zu dem Ganzen

des erfahrbaren Lebensspektrums, zum Profanen und Heiligen. Zu den kon-

stitutiven Selbsterlebnissen zählen also sowohl Konstruktions- als auch Ver-

84 Bataille 1997, S. 149.

85 Bataille 1976, S. 179, Fußnote [Übersetzung].

86 Bataille 1976, S. 178, Fußnote [Übersetzung].

87 Bataille 1978, S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

lusterfahrungen,die das Subjekt prägen.DassBataille die »Verlustdimension«

im konstitutiven Selbsterleben für bedeutender hält, hat mit der Wahrheits-

frage, die der Mensch sich selbst stellt, zu tun. Für Bataille lauten die letzten

Fragen des Menschen: Was bin ich denn noch, wenn alles, was durch Hand-

lung und Konstruktion existiert, nicht mehr ist? Was ist noch da, wenn jeder

Sinn und jede Bedeutung auf einMinimum reduziert ist? Diese Fragen sind in

Batailles Perspektive niemals nurTheorie oder Philosophie, sondern sie bilden

sich ganz konkret in der Lebensrealität als Erfahrungsprozesse und Aktivitä-

ten ab. Der erlebteWiderspruch des Subjekts ist ja genau dieser Schnittpunkt

zwischen dem Selbst und dem Kollektiv: einerseits das Selbsterleben des Ver-

schwindens im Allgemeinen des Kollektivs und andererseits das Selbst, das

im Konflikt mit dem kollektiven Erleben steht. Bataille befasst sich tieferge-

hend mit der schwierigen Frage, wie diese Unterschiede zwischen den Sub-

jekten als souveräne Handlungsräume ohne Bemächtigung durch privilegier-

te Kollektivansprüche bestehen bleiben können. Die Differenzwahrnehmung

der Subjektivität in der Kollektivität ist für ihn aber das subjektiveWahrheits-

moment: »Sofern die grundlegende Differenz die subjektiveWahrheit zum Zweck hat,

wird sie immer der letzte menschliche Wert sein.«88 Dieser letzte Wert ist ein un-

bestimmter Wert. Es ist der Augenblick einer Freiheit, die den Menschen be-

fähigt, eine innere Autorität zu erfahren, die sich von der Autorität der Din-

ge loslöst. In seinen Analysen wird gezeigt, dass die Differenzwahrnehmung

zwischen dem Einzelnen und Kollektiv häufig durch Objektivierungsprozes-

se missbraucht wird, indem beispielsweise die eigene Person in der Differenz

durch Besitz, Eigentum und Kapital eine künstliche Aufwertung erfährt. Die

Anbindung des eigenen Wertgefühls an Dinge ist für Bataille ein Beleg dafür,

wie bestimmendundkonstitutiv dasDifferenzgefühl des Subjektiven ist: »[Die

eigeneExistenz als Eigentumswert] […]war immer nur einDingunter anderenDingen.

Aber darum hört die Menschheit noch nicht auf, eine subjektive Wahrheit zu sein: die

vielfachen Irrtümer ändern nichts daran.«89 Die nicht identifizierende Objektlo-

sigkeit des eigenenDenkens ist für ihn daher auch derWeg in die Egalität und

Freiheit,weil derEinzelne erkennt,dass er einen subjektivenWert hat,der sich

nie als Ding zeigen kann. Mit dieser vertieften Subjektivitätstheorie versucht

er, der sozialen, individuellen und ökonomischen Determinierbarkeit der He-

gel’schen Philosophie durch die Besitzergreifung der Arbeit zu entkommen.

88 Bataille 1978, S. 72.

89 Am Beispiel des Adelsstandes und der Feudalherren illustriert Bataille die sich selbst

aufwertende Selbstdefinition über Reichtum und Besitz, Vgl. Bataille 1978, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Innere Erfahrung 97

Indem er die Souveränität als das unberechenbare Freiheitsmoment desMen-

schen verteidigt, schafft er die Rationalität, die unbedingt zum Leben gehört,

nicht aus der Welt, sondern kehrt die unterschiedlich gewichteten Bedeutun-

gender konstitutivenElemente des Lebens,derExistenz (des Lebendigen) und

der Funktion (des Rationalen), wieder um: »Man isst, so sagt man, um zu leben;

aberman lebt nicht, umzu essen. Schließlichmuss ich sagen können, fürwelchenZweck

ich lebe, muss ich den souveränenWert bestimmen, inHinblick auf den ich bin.«90 Der

souveräneWert definiert sich alsonicht nurdarüber,dass dasSubjekt sich ent-

funktionalisiertunddemLebendigendenVorranggibt, sondernauchdarüber,

dass es sich selbst wieder einen Zweck ohne Funktion zuschreibt. Die Suche

nach so einer identitätslosen Selbstbestimmung ist aber auch der Grund für

den konfliktreichen Umgang des Subjekts mit der Natur und derWelt:

»Es ist nicht als etwas Definiertes, dass der Mensch mit der Natur kollidiert

(und es ist auch nicht als etwas Definiertes, dass die Natur mit dem Men-

schen in Opposition steht). Es ist ein Versuch, Autonomie zu erlangen. Die-

ses Bestreben findet je nach Position in die eine oder in die andere Richtung

statt. ImPrinzip erscheint dieNatur als verwickelt, unddiemenschliche Exis-

tenz ist dann das, was versucht, sich aus der Verflechtung zu lösen und sich

auf die Reinheit rationaler Prinzipien zu reduzieren.«91

Die grundlegende Konfliktivität des Subjekts entsteht also mit den Grenzen,

die es in geistiger undnatürlicherHinsicht als eineBeschränkung seinesAuto-

nomiebedürfnisses empfindet. Gerade diese Grenzen aber sind für den Men-

schen auch seine wichtigsten Selbsterfahrungsorte, die ihn nicht der völligen

Bedeutungslosigkeit preisgegeben, sondern die Räume eröffnen, in denen er

seine subjektiveWahrheit in bejahenderWeise vertiefen kann: »Gott ist nicht die

Grenze des Menschen, sondern die Grenze des Menschen ist göttlich. Mit anderenWor-

ten, derMensch ist göttlich in der Erfahrung seiner Grenzen.«92

90 Bataille 1978, S. 48.

91 Bataille 1973, S. 376 [Übersetzung].

92 Bataille 1973, S. 350 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965-003 - am 14.02.2026, 09:22:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

