
4. Die kompatibilistische Kritik der Intuition

Man kann die Prämisse eines Arguments in Frage stellen, man kann 
aber auch die Schlußfolgerung eines Arguments in Frage stellen, ohne 
dabei dessen Prämisse anzutasten. Rawls’ Kritik des Utilitarismus 
könnte nicht nur, wie Parfit argumentiert, auf schwachen Füßen stehen, 
sie könnte sich als falsch erweisen. Es ist nicht notwendig, die Intuition 
der Verschiedenheit von Personen anzuzweifeln, um die Schlußfolge­
rung zu kritisieren, daß der Utilitarismus als eine nicht mit unseren 
moralischen Überzeugungen in Einklang zu bringende Moraltheorie 
verworfen werden muß. Er könnte sich als richtig herausstellen, wenn es 
nämlich eine Variante des Utilitarismus gäbe, welche die Verschieden­
heit von Personen ernst nimmt. Die kompatibilistische Herausforderung, 
welche Rawls ‘ Kritik des Utilitarismus als falsch bezeichnet, verschärft 
gegenüber Parfits Revisionismus die Kritik an der Vertragstheorie.

In Kapitel 2 habe ich den Sinngehalt, den Status und die Reichweite 
der Intuition einer Verschiedenheit von Personen einleitend interpre­
tiert. Im vorhergehenden Kapitel habe ich mich mit einer möglichen 
Kritik des Inhalts dieser Intuition beschäftigt, nun will ich mich näher 
mit ihrem Status beschäftigen. Ist die genannte Intuition, die verschie­
dene unserer gewöhnlichen moralischen Überzeugungen auf den Punkt 
bringen soll, tatsächlich mit dem Utilitarismus unvereinbar? Oder gibt 
es eine Möglichkeit, diese Intuition, unsere moralischen Überzeugungen 
über Menschenrechte, Verteilungsgerechtigkeit, demokratische Mitbe­
stimmung und die Öffentlichkeit einer Gerechtigkeitskonzeption mit 
einer utilitaristischen Moraltheorie in Einklang zu bringen? Trifft man 
den Utilitarismus überhaupt in seiner stärksten Lesart, wenn man be­
hauptet, daß der Utilitarismus die Verschiedenheit der Personen nicht 
ernst nehme?

Personen mögen zwar im genannten Sinn verschieden sein, doch 
vielleicht, und das wollen wir anhand der utilitaristischen Moraltheorie 
von R. M. Hare zu ermitteln versuchen, ist der Utilitarismus in der La­
ge, das bisher noch fehlende rationale Fundament dieser Intuition nach- 
zuliefem. Es gäbe dann keinen Grund mehr, von der vermeintlichen 

135

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inkompatibilität von Utilitarismus und unseren moralischen Überzeu­
gungen auf eine Kritik des Utilitarismus zu schließen. Die allgemeine 
Frage, die der kompatibilistische Kritiker also an den Vertragstheoreti­
ker richtet, ist die folgende: Kann eine moralische Intuition bereits eine 
hinreichende Begründung eines moralischen Systems sein? Schließlich 
spiegeln unsere Intuitionen oft nur unsere persönlichen oder kulturellen 
Vorurteile wieder, sie mögen das Ergebnis einer bestimmten Sozialisa­
tion in einem kulturellen Kontext sein und könnten daher für die 
Grundlegung einer Konzeption der Gerechtigkeit vollkommen ungeeig­
net sein (Hare MT, 1 If, Brandt GR, 2If).

Im Gegensatz zu Parfit befindet sich Hare in weitgehender Überein­
stimmung mit dem spezifischen Inhalt der Intuition von Rawls. Doch 
die inhaltlichen Übereinstimmungen hinsichtlich der Konzeption der 
Gerechtigkeit können nicht über die erheblichen Divergenzen hinsicht­
lich ihrer Grundlagen hinwegtäuschen. Selbst wenn Hare nicht wie 
Parfit eine revisionäre Strategie verfolgt, kann er sich nicht mit Rawls' 
bescheidenem Selbstverständnis des Moraltheoretikers als einer Art be­
schreibend verfahrendem Psychologen zufrieden geben. Die Beschrei­
bung unserer Intuitionen kann nicht das Geschäft des Moraltheoretikers 
sein, der Hare zufolge mit einem solchen Deskriptivismus zuletzt in eine 
gefährliche Nähe zum Relativismus rücken würde. Jede Intuition müßte 
mit dieser Methode ja als gleich gültig zugelassen werden.30 Nach Hare 
bedarf es stattdessen eines rationalen Fundaments der Moraltheorie, und 
nur der Utilitarismus, nicht die bloße Beschreibung unserer moralischen 
Überzeugungen, kann uns dieses Fundament geben.

Nur der Utilitarismus kann uns in die Lage versetzen, selbst so etwas 
wie ein kritisches moralisches Denken auszufuhren, das nicht von unse­
ren vorurteilsbeladenen moralischen Überzeugungen abhängig ist. Es 
geht dabei nicht um eine Revision der Inhalte unserer moralischen 
Überzeugungen, die der Utilitarismus erforderlich machen würde, es 
geht um den Status der Moraltheorie. Wenn es auch geringfügige Mei­
nungsverschiedenheiten hinsichtlich des Inhalts einer Gerechtigkeits­
konzeption geben mag, so unterscheiden sich Rawls und Hare doch vor 
allem darin, welche Gründe sie für diese Inhalte anführen, welche Ge­
sichtspunkte sie als Gründe überhaupt anzuerkennen bereit sind und 
gelten lassen. Der Sinn dessen, was überhaupt mit einer Begründung 
moralischer Urteile gemeint sein kann, steht damit zur Diskussion.

30 Interessanterweise wird der Vorwurf des Relativismus oder gar eines Historizismus also 
auch von utilitaristischer Seite gegen Rawls‘ Vorgehensweise erhoben. Manche Kritiker sehen 
erst den späteren Rawls in einen kulturellen oder historizistischen Relativismus abgleiten, doch 
verfolgen diese meist keine utilitaristischen Absichten. Einige begrüßen diese angebliche 
Selbstbescheidung Rawls ‘ (Rorty 1989), andere kritisieren sie (Hampton 1989).

136

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuerst will ich die spezielle Art und Weise vorstellen, mit der sich 
Hare - bei seiner kompatibilistischen Kritik von Rawls’ moralischer 
Intuition - auf Kant bezieht. Hare versteht nämlich Kritik in einem 
durchaus kantischen Sinne als Kombination und wechselseitiger Ergän­
zung einer Begründung und Begrenzung eines bestimmten Geltungsan­
spruchs, der sich in diesem Falle auf die Intuition einer Verschiedenheit 
von Personen bezieht. Schon weil sich auch Hares Rivale Rawls als ein 
Erbe der kantischen Moralphilosophie versteht, ist es hier notwendig, 
das spezifische Verständnis von Kritik bei Hare zu erläutern (4. 1). 
Anschließend will ich mich den beiden Ebenen des moralischen Den­
kens zuwenden, die Hare unterscheidet und anhand zweier fiktiver Figu­
ren personalisiert: dem Erzengel und dem Proleten (4. 2 ). Danach 
möchte ich mich mit den substantiellen Inhalten beschäftigen, die eine 
Konzeption der politischen Moralität bei Hare annimmt. Vergleichbar 
zu Rawls treffen wir hier auf die Freiheitsrechte, die Verteilungsgerech­
tigkeit und die demokratische Mitbestimmung, nur findet deren Recht­
fertigung auf einer utilitaristischen Grundlage statt (4. 3 ). Zuletzt sei 
hier auch auf die Stabilitätsfrage eingegangen, und diese ist bei Hare mit 
der Frage identisch, welche empirischen Motive es für die Befolgung der 
moralischen Imperative geben kann. Bei Hare reduziert sich dieses Pro­
blem auf die Frage nach dem Verhältnis von Moralität und Motiven wie 
der Klugheit; damit wird eine Konzeption der politischen Moralität 
artikuliert, deren Stabilität ausschließlich auf nichtmoralischen Motiven 
beruht (4. 4 ).

4. 1. Utilitarismus als Kantische Kritik

In der Kritik der reinen Vernunft unterwirft Kant die Naturwissenschaf­
ten und die Mathematik einer Prüfung. Wie lassen sich die Erkennt­
nisse, die uns diese Wissenschaften zur Verfügung stellen, begründen? 
Kants Antwort besteht in einer Analyse der Existenzbedingungen der 
Gegenstände unserer Erkenntnis, die den Bedingungen der Erkenntnis 
derselben Gegenstände entsprechen. Weil die Existenz der Gegenstände 
unserer Erfahrung selbst bereits durch die spezifischen Bedingungen 
unseres Erkenntnisvermögens (der Kategorien) konstituiert werden, 
können wir auch eine objektive Geltung unserer Erkenntnisse über die 
durch die Anschauung gegebenen Gegenstände beanspruchen. Der Sinn 
der Kritik besteht also in der Aufdeckung der Tiefenstruktur unserer 
Erkenntnis, die sich als für die empirische Realität und die Gegenstände 
unserer Erfahrung konstitutiv erweist; man könnte auch sagen, daß 

137

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant den Status unserer Erfahrungserkenntnis einer Prüfung unterzogen 
hat. Bei dieser Prüfung geht die Begründung nun mit einer Begrenzung 
der Gültigkeit unserer Erkenntnisse einher; von denjenigen Gegenstän­
den, von denen wir keine Anschauungen besitzen, von Gott also, von 
der Unsterblichkeit unserer Seele und vom Anfang und vom Ende der 
Welt, können wir zu keinen gesicherten Erkenntnissen kommen.

Wenn Hare eine Kritik unserer intuitiven moralischen Überzeugun­
gen vomimmt, so hat er diese Art einer Kritik im Sinne Kants im Auge; 
denn Hare will die Frage nach der Gültigkeit unserer moralischen In­
tuitionen analog zur kantischen Frage nach der Gültigkeit unserer Er­
fahrungserkenntnisse aufwerfen. Doch fuhrt Hare diese Analogie nun 
nicht dazu, daß er etwa die praktische Vemunftkritik an die theoretische 
Vemunftkritik angleichen würde. Er will vielmehr die Moralphilosophie 
von allen deskriptiven oder metaphysischen Voraussetzungen befreien. 
Dessen ungeachtet kann diese oberflächliche Nähe zur kantischen Ver­
nunftkritik nun nicht über einen tiefer liegenden Gegensatz hinwegtäu­
schen; schon Hares Ausgangspunkt ist ein anderer als derjenige von 
Kant. Hare (1964) geht es darum herauszufinden, was wir meinen, 
wenn wir bestimmte Worte verwenden; näherhin interessiert sich Hare 
vor allem für die Bedeutung von moralischen Imperativen mit der Form: 
”Du sollst X tun!” Hier scheiden sich dann auch die Wege Hares und 
Kants.

Bezeichnenderweise nimmt Hare auf die moralphilosophischen 
Schriften Kants - außer auf den Universalisierungsgrundsatz - nicht 
weiter Bezug; er interessiert sich nur dafür, die Bedeutung des morali­
schen Sprachgebrauchs zu erläutern. Wir machen damit zum einen eine 
präskriptive Aussage, die nicht eine Beschreibung der Welt, so wie sie 
ist, zum Inhalt hat, sondern eine Aufforderung zum Handeln enthält, 
welches die Welt verändern soll. Wenn wir darüber hinaus annehmen, 
daß dieser Imperativ in allen vergleichbaren Situationen für alle Men­
schen gleichermaßen gültig ist, dann handelt es sich um einen morali­
schen Imperativ. ”Du sollst nicht töten!”, gilt beispielsweise für alle 
Menschen in allen Situationen. Die Verbindung eines präskriptiven 
Urteils mit einer universalisierbaren Form ist es, was die Bedeutung 
einer moralischen Aussage ausmacht. Ein weiteres Element des Sinnge­
halts moralischer Aussagen ist ihre Vorrangstellung (pverridingnessy 
sie sind anderen präskriptiven Aussagen, wie etwa ästhetischen Ge­
schmacksurteilen vorgeordnet (MT, 24). So zeigt die Analyse der mora­
lischen Sprache, daß sie ausschließlich durch die Logik (das Prinzip der 
Universalisierbarkeit) und durch die Empirie (bestimmte Annahmen 

138

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über die Welt) bestimmt sind.31 Das Erfordernis der Universalisierbar- 
keit zusammen mit dem Charakteristikum der Präskriptivität sind die 
beiden zugleich notwendigen und hinreichenden Elemente, um eine 
Aussage als eine moralische Aussage zu verstehen (Hare 1963, 4f). 
Intuitive Elemente haben hier keinen Platz; die Moraltheorie hat sich 
von Intuitionen freizuhalten.
„This distinguishes the method used here totally from that of most other modern 
moral philosophers, who appeal at every tum to their own and (they hope) their 
readers1 moral intuitions.“ (Hare MT, 7; vgl. Brandt 1992, 113)

Intuitionen begründen sich weder aus der reinen Logik noch beruhen sie 
auf empirischen Fakten. Sie bringen eine Dimension des nicht-analyti­
schen, aber gleichzeitig nicht-empirischen Sollens in die Sprache der 
Moral, die dort keinen ausgewiesenen Platz hat. Hare bezieht sich auf 
Kants Unterscheidung von analytischen und synthetischen Urteilen und 
verwirft in der Tradition des Positivismus die Möglichkeit der Gültigkeit 
von sogenannten synthetischen Urteilen a priori (1964, 83). Sinnvolle 
Urteile können entweder nur analytische Urteile sein, deren Wahrheit 
durch die Logik, durch ihre Bedeutung allein schon bestimmt ist, oder 
synthetische Urteile, deren Geltung durch eine empirische Überprüfung 
ermittelt werden kann. Bei moralischen Imperativen steuert die Logik 
die universalistische Form zu den realen, gegebenen Präferenzen von 
individuellen Personen bei. Diese stellen dann praktisch das Material 
dar, das dem Universalisierbarkeits-Test unterworfen wird. Natürlich 
gibt es auch universalistische Urteile, die keine moralischen Imperative 
sind: z. B. Aussagen über die empirische Welt, denen die präskriptiven 
Inhalte fehlen. Und umgekehrt gibt es präskriptive Urteile, denen die 
Form der Universalisierbarkeit abgeht. z. B. ästhetische Urteile, die nur 
individuelle Präferenzen ohne Anspruch auf Allgemeingültigkeit wie­
dergeben.

Deutlich treten hier auch die Unterschiede zwischen Rares und 
Rawls’ Vorgehen zutage. Rawls weist der Moraltheone eine weitgehend 
deskriptive Aufgabe zu; ohne jedoch eine Kritik der moralischen Intuiti­
on in einem Kantischen Sinne durchzufuhren. Hare ersetzt dieses de­
skriptive Vorgehen, indem er der Moraltheorie eine unmittelbar prä­
skriptive Aufgabe zuweist; und er beansprucht nun auch eine kritische 
Fundierung der moralischen Imperative zu liefern, die er in Moral Thin- 
king mit Hilfe einer besonderen Form des Utilitarismus durch. Wenn es 
bei Rawls noch einen potentiellen Konflikt zwischen unseren gewöhnli­

31 Brandt kritisiert Hare wegen seines linguistischen Konservativismus; Moralphilosophie 
habe uns nicht nur die Bedeutung von moralischen Begriffen zu erklären, sie habe uns bei 
Bedarf bessere Interpretationen für die Begriffe, die wir gebrauchen, vorzuschlagen (GR, 196).

139

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen moralischen Überzeugungen und dem Utilitarismus gab, so ent­
schärft Rare diesen Konflikt nun mit einer Kompartimentalisierung des 
moralischen Denkens auf zwei Ebenen: Die kritische Methode des mo­
ralischen Denkens ist von der intuitiven Methode des moralischen Den­
kens zu unterscheiden; wenn wir auf der kritischen Ebene auch den 
Utilitarismus als maßgebliches Kriterium verwenden, so stellt dieser 
doch nicht unsere moralischen Überzeugungen in Frage, mit denen wir 
auf der intuitiven Ebene des moralischen Denkens operieren.

Rare geht über diese Unterscheidung hinaus und behauptet, daß die 
kritische Ebene letztlich die Fundierung für die intuitive Ebene des 
moralischen Denkens darstellt; so kann er schlußfolgern, daß seine 
kritische Form eines Utilitarismus nicht nur mit den zentralen morali­
schen Intuitionen von Rawls kompatibel ist, sondern diese auch begrün­
den kann. Im Gegensatz zu Parfit stimmt Rare dabei mit dem Inhalt 
unserer gewöhnlichen moralischen Überzeugungen weitgehend überein. 
Wenn die Menschen glauben, sie seien in einem moralisch relevanten 
Sinne voneinander verschieden, so haben sie in diesem Glauben nicht 
unrecht. Rare greift den Status dieses Gedankens an; dieser kann sich 
nicht selbst genügen. Die Menschen täuschen sich weitgehend darüber, 
welche Gründe ihre Überzeugungen zu richtigen Überzeugungen ma­
chen. Der Tradition, der Kultur, dem Gerechtigkeitssinn oder dem Ge­
wissen kommen keine hinreichende Autorität zu, denn sie könnten nur 
auf irrationale Vorurteile zurückzufuhren sein; unsere moralischen 
Überzeugungen sind für sich allein genommen nicht so fündamental wie 
wir vielleicht anzunehmen geneigt sind. Schon gar nicht können sie die 
Basis eines moralischen Systems bilden: „ The appeal to moral intui- 
tions will never do as a basis for a moral System. “ (MT, 12) Sie sind 
bloß das Resultat unserer Erziehung; sie müssen deshalb nicht schon 
falsch sein, doch sicherlich verfügen sie nicht über die wundersame 
Fähigkeit, sich quasi selbst rechtfertigen zu können.

Neben der nur unzureichenden Begründungsleistung können unsere 
moralischen Überzeugungen außerdem miteinander in Konflikt geraten, 
und für diesen Fall bedarf es eines Kriteriums, das die Schlichtung zwi­
schen den divergierenden Ansprüchen erlaubt. Aus zwei Gründen also 
bedarf es neben der intuitiven auch einer kritischen Ebene des morali­
schen Denkens: Die bloße Kohärenz unserer Überzeugungen wäre allein 
kein hinreichender Grund für deren Richtigkeit. „Is one coherent set of 
fiction supposed to be better than another?“ (Brandt GR, 20; vgl. Hare 
MT, 12). Und wenn unsere vielfältigen Überzeugungen nicht einmal 
kohärent sind, brauchen wir im Konfliktfall eine höhere Ebene des mo­
ralischen Denkens, um diesen Konflikt zu entscheiden:

140

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


”1 am not seeking to diminish their sanctity, but only to say how to select them 
and how to adjudicate between them when they conflict.” (Hare MT, 160; vgl. 
Trapp 1988, 32)

Wenn das Verhältnis von unseren Intuitionen zur Moraltheorie auf diese 
Weise neu bestimmt wird, können diese Intuitionen natürlich nicht 
mehr als Fundament einer Utilitarismus-Kritik dienen. Im Gegenteil 
kann uns eine utilitaristische Moraltheorie jetzt vielmehr zeigen, warum 
die Intuition der Verschiedenheit von Personen richtig ist. Von einer 
utilitaristischen Perspektive aus gesehen wird dieser Intuition ein abge­
leiteter Status zukommen, und sie wird sich als mit dem Utilitarismus 
kompatibel erweisen.32 Damit hat Hare Rawls’ Kritik des Utilitarismus 
auf den Kopf gestellt. Die Intuition, die als Grundlage der Rawlsschen 
Utilitarismus-Kritik fungierte, bezeugt uns gerade die Richtigkeit des 
Utilitarismus. Nur ist die Hauptfrage des Moraltheoretikers dabei unter 
der Hand eine andere geworden. Während Rawls der Frage nachging: 
”Was sind unsere Intuitionen? Wie läßt sich unser Gerechtigkeitssinn 
auf eine kohärente Art und Weise beschreiben?”, legt sich Hare die 
Fragen vor: ”Gibt es überhaupt gute Gründe für unsere moralischen 
Intuitionen? Wie sollten unsere moralischen Intuitionen aussehen? Und 
warum sollten sie so und nicht anders aussehen?” Nach Hare brauchen 
wir also eine Kritik unserer moralischen Intuitionen in einem kanti- 
schen Sinn von Kritik, d. h. als Begründung und gleichzeitige Begren­
zung der Reichweite ihrer Gültigkeit. Hare beansprucht, diese Kritik mit 
kantischen Instrumenten durchzufuhren. Er spricht vom Prinzip der 
Universalisierbarkeit, das ihn zu einer Synthese von kantischer und 
utilitaristischer Moraltheorie führen soll (MT, 43). Die Universalisier- 
barkeit besteht bei Hare in der gleichmäßigen Berücksichtigung aller 
einzelnen präskriptiven Urteile aller Mitglieder einer Gesellschaft:
, Js is in the endeavour to find lines of conduct which we can prescribe univer- 
sally in a given Situation that we find ourselves bound to give equal weight to 
the desires of all parties (the foundation of distributive justice); and this, in tum, 
leads to such views as that we should seek to maximize satisfactions.“ (Hare 
1963, 122f.)

Hare übersieht bei dieser Vorgehensweise allerdings die Tatsache, daß 
diese präskriptiven Urteile in einer kantischen Terminologie bloß den 
Status von hypothetischen Imperativen haben. Hare scheint anzuneh­

32 Rawls vertrat in einem frühen Aufsatz Zwo Concepts of Rules (1955) selbst eine kompati- 
bilistische Position auf der Grundlage eines Regel-Utilitarismus. Ehe sozialen Praktiken der 
Strafe und des Versprechens werden dort als utilitaristisch begründete Praktiken präsentiert, 
auch wenn in der Anwendung von moralischen Regeln im Einzelfall keine Nutzen-Kosten- 
Kalkulation mehr angestellt werden muß (vgl. Scanlon 1990).

141

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men, daß es möglich sei, den kategorischen moralischen Imperativ aus 
der Summe aller hypothetischen Imperative der Betroffenen abzuleiten. 
Dem klassischen Utilitarismus kommt dieses Verfahren recht nahe; 
doch mit dem kategorischen Imperativ bei Kant hat es nicht mehr allzu 
viel zu tun. Der kategorische Imperativ ist Ausdruck einer besonderen, 
in einem höherrangigen Freiheitsinteresse gegründeten Konzeption der 
praktischen Vernunft, welches gerade von zweckrationalen, individual- 
oder sozial-pragmatischen Erwägungen unabhängig ist. Man mag dieses 
Vemunftkonzept für ein Mysterium, für ein Ding der Unmöglichkeit 
halten; doch es ist merkwürdig, wenn sich eine utilitaristische Kritik 
unserer moralischen Überzeugungen, die gerade mit diesem Ver­
nunftkonzept nichts anzufangen weiß, auf Kant beruft. Die formalisti­
sche Universalisierungsprozedur allein ist für die Berufung auf das Erbe 
Kants sicherlich nicht hinreichend, denn Kants Vorgehen impliziert 
neben der formalistischen Universalisierungsprozedur auch bestimmte 
substantielle Voraussetzungen wie die Idee eines guten, von keinen 
empirischen Neigungen bestimmten guten Willens.

Auf einer intuitiven Ebene des moralischen Denkens behalten sowohl 
unser Gerechtigkeitssinn als auch unsere moralischen Überzeugungen 
weiterhin ihre Gültigkeit. Doch auf der kritischen Ebene bedarf es eines 
unabhängigen Kriteriums, mit dem wir nicht nur die Gültigkeit unserer 
Intuitionen überprüfen können, sondern auch in Konfliktfallen eine 
Entscheidungsmöglichkeit haben; und hierfür ist ein utilitaristischer 
Maßstab anzuwenden. Demnach nimmt auch der Begriff der Rationa­
lität bei Hare einen anderen Sinn an als bei Rawls oder bei Parfit. Rawls 
und Parfit teilen noch die Idee, daß sich die Rationalität auf unsere em­
pirischen Interessen bezieht, daß sie jeweils mit einem so oder so ver­
standenen Guten in Zusammenhang steht. Rawls und Parfit sind sich 
zwar nicht einig darüber, was in unseren Interessen steht, worin das 
Gute des Menschen besteht. Doch wenn wir diese Differenz beiseite 
lassen, so sehen beide doch Rationalität in einem engen Zusammenhang 
mit unseren Wünschen und Interessen; sie haben eine instrumentelle 
und maximierende Konzeption der Rationalität; bei Hare bedeutet Ratio­
nalität hingegen etwas anderes:
”Rationality is in its primary sense a property of thought, and of actions in so far 
as they are the product of thought. More precisely, it is a property of thought 
directed to the answering of questions, among which may be the question of 
what to do next.” (MT, 214; vgl. Brandt GR, 234 FN. 6)

Hier hat Rationalität also weder etwas mit Klugheit noch mit empiri­
schen oder kritisch zu rechtfertigenden Gegenwartszielen zu tun; Hare 
propagiert eine inhaltlich neutrale und formal nicht mit einer instru- 

142

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentalistischen Rationalitätskonzeption zu identifizierende Idee der 
Rationalität. Außerdem sieht Hare das Ziel der Moralphilosophie darin, 
unser moralisches Denken rationaler zu gestalten: o We want the moral 
philosopher to help us do our moral thinking more rationally.“(MT, 1). 
Weder für Rawls noch für Parfit wäre eine solche Aussage sehr sinnvoll; 
für beide ist Rationalität eine von der Moralität grundsätzlich unter­
scheidbare Eigenschaft des Handelns. Eine Moraltheorie könnte für sie 
die Struktur der Meinungen der Menschen richtig oder falsch beschrei­
ben und deshalb entweder wahr oder falsch sein; doch Rationalität selbst 
wäre nicht die adäquate Eigenschaft, die sie einer Moraltheorie zuspre­
chen würden. Auch der Begriff der Moralität nimmt bei Hare einen 
anderen Sinngehalt an; selbst wenn sich Hare auf interpersonale Inter­
essenskonflikte als zentralen Anwendungsbereich von moralischen 
Nonnen bezieht, so ist doch für Hare die Bedeutung der Moralität durch 
das Zusammenkommen ihrer verallgemeinerbaren Form und ihres prä­
skriptiven Inhalts bestimmt. Weder für Rawls noch für Parfit waren 
diese Eigenschaften zentral bei der Bestimmung der Form und des In­
halts dessen, was wir unter Moralität verstehen.

4. 2. Der Erzengel und der Prolet

Hare unterscheidet zwei Ebenen des moralischen Denkens, und diese 
Unterscheidung ermöglicht es ihm unsere gewöhnlichen moralischen 
Überzeugungen mit einer utilitaristischen Moraltheorie in Einklang zu 
bringen. Beide Ebenen sind wechselseitig aufeinander angewiesen; nicht 
nur bedürfen unsere gewöhnlichen moralischen Überzeugungen der 
theoretischen Rechtfertigung durch das kritische moralische Denken. 
Würden wir allein auf der kritischen Ebene des moralischen Denkens 
bleiben, so wären wir den alltäglichen Anforderungen unserer Praxis 
nicht gewachsen. Wir können nicht für jede einzelne Entscheidung eine 
aufwendige Nutzen-Kosten-Kalkulation aufstellen und sind deswegen 
auf einige relativ leicht handhabbare Grundregeln angewiesen, die uns 
unsere Intuitionen zur Verfügung stellen. In Kapitel 3 The Archangel 
and the Prole führt Hare zwei Stellvertreter ein, welche die jeweils ver­
schiedenen Aktivitäten auf den beiden Ebenen des moralischen Denkens 
personifizieren sollen. Der Erzengel mit seinen übermenschlichen ko­
gnitiven, organisatorischen und volitiven Fähigkeiten ist dazu in der 
Lage, alle Konsequenzen des Handelns zu überschauen, und er kann die 
moralischen Imperative in effektives Handeln umzusetzen, ohne daß ihn 
etwa sein schwacher Wille daran hindern würde. Der Erzengel kann 

143

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deshalb auch auf der kritischen Ebene des moralischen Denkens bleiben; 
auf dieser Ebene sind auch vernünftige Meinungsverschiedenheiten 
bezüglich der richtigen Antworten auf moralische Fragen ausgeschlos­
sen:
„Archangels, at the end of their critical thinking, will all say the same thing, on 
all questions on which moral argument is possible.“ (Hare MT, 46)

Doch wir Normalsterblichen mit unserer defizitären kognitiven und 
motivationalen Ausstattung, wir zählen, was unser moralisches Denken 
und Handeln angeht, in unserem Alltagsleben zu den Proleten und be­
dürfen daher einiger einfacher Grundregeln, an denen wir unser Han­
deln in unübersichtlichen Situationen und für unsere unüberwindlich 
eigeninteressierte und von Willensschwäche charakterisierte Hand­
lungsmotivation ausrichten können; auf dieser Ebene kommt es auf­
grund unserer mangelhaften Fähigkeiten auch ständig zu moralischen 
Konflikten. Nachdem es, wenigstens für die Menschen so wie wir sie 
kennen, unmöglich ist, sich nur auf der kritischen Ebene des morali­
schen Denkens zu bewegen, brauchen wir für die alltägliche und müh­
same Arbeit des moralischen Denkens unseren Gerechtigkeitssinn oder 
auch unsere einfachen Intuitionen. Diese können uns schnell und ver­
läßlich darüber Auskunft geben, was unter Zeitknappheit und bei einem 
Wissensdefizit in bestimmten Situationen zu tun ist; die Frage nach dem 
moralisch Richtigen kann so ohne kostspielige Nutzen-Kalkulationen 
der Folgen unseres Handelns beantwortet werden.

Diese Prinzipien oder Regeln für unser Alltagsleben dürfen nicht als 
bloße Faustregeln verstanden werden. Denn Faustregeln können jeder­
zeit beiseite gelegt werden, wenn uns mehr Zeit oder bessere Informa­
tionen zur Verfügung stehen. Wir haben beispielsweise kein schlechtes 
Gewissen, wenn wir bestimmten Faustregeln zuwiderhandeln, doch 
unsere Intuitionen haben eine viel stärkere Motivationskraft, und wir 
können nicht einfach von Fall zu Fall entscheiden, ob wir gemäß oder 
entgegen diesen Regeln handeln sollen. Hare schreibt, daß wir auf der 
intuitiven Ebene des moralischen Denkens Prinzipien vorfinden, denen 
wir nicht ohne die größten Skrupel zuwiderhandeln können (Hare 
1989b, 223). Auf der intuitiven Ebene gibt es eine Antriebskraft für 
moralisches Handeln, die man auf der kritischen Ebene nicht antrifft; 
hier stehen zum Teil auch - vom kritischen Denken aus gesehen irratio­
nale - Ressourcen der Motivation zum moralischen Handeln zur Verfü­
gung, die das Resultat einer gelungenen Erziehung sind; und diese An­
triebskraft wird für eine zuverlässige und allgemeine Befolgung der 
intuitiven Regeln von größter Bedeutung sein.

144

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man darf nun nicht meinen, daß die Unterscheidung zwischen den bei­
den Ebenen des moralischen Denkens einer Unterscheidung der menta­
len Aktivitäten verschiedener Personengruppen gleichkommt. Dieser 
Unterschied ist vielmehr bei uns allen anzutreffen; bei verschiedenen 
Menschen sind allerdings die Fähigkeiten auf der einen oder anderen 
Ebene des moralischen Denkens verschieden stark ausgeprägt. Doch 
grundsätzlich haben wir alle die Fähigkeiten sowohl zum kritischen als 
auch zum intuitiven moralischen Denken:
,Jt is far from my intention to divide up the human race into archangels and 
proles; we all share the characteristics of both to limited and varying degrees 
and at different times.“ (Hare MT, 45)

Wenn der Utilitarismus also auch die korrekte Moraltheorie auf der 
kritischen Ebene des moralischen Denkens darstellt, so ist damit doch 
noch nicht gesagt, daß er uns die bestmögliche Entscheidungstheorie 
anzubieten hätte. Die Frage, welches Kriterium unsere Handlungen 
legitimiert, kann eine andere Antwort erhalten als die Frage, mit wel­
chem Kriterium wir unsere Handlungen bestimmen sollen. Die Legiti­
mation unseres Handelns und die Entscheidungsfindung können also 
auf unterschiedlichen Prozeduren beruhen. Im vorliegenden Falle wäre 
die Legitimation unseres Handelns durch einen kritischen Utilitarismus 
gegeben, die Entscheidungsfindung hat sich jedoch im Gegensatz dazu 
an unseren gewöhnlichen moralischen Überzeugungen zu orientieren. 
Selbst wenn die intuitiven Richtlinien unseres moralischen Denkens nur 
prima facie gelten und in Ausnahmefällen übergangen werden können, 
so leisten sie doch eine unverzichtbare Orientierungshilfe für unser 
Handeln im moralischen Alltagsleben. Doch woher wissen wir nun, 
wann und in welchen Fällen wir welche Methode des moralischen Den­
kens anwenden sollen? In welchen Situationen sollen wir kritisch und in 
welchen Situationen sollen wir intuitiv denken? Hare nimmt an, daß es 
keine größere Schwierigkeiten aufwerfen wird, diese Frage zu entschei­
den.
”A person with any decp experience of such situations will have acquired some 
methodological prima facie principles which teil him when to launch into criti- 
cal thinking and when not, they too ... would be justified by critical thinking in a 
cool hour.” (MT, 52)

Aber läuft Hare hierbei nicht Gefahr, sich in einen infiniten Regreß zu 
verstricken? Wenn die Frage danach, zu welchem Zeitpunkt und in 
welcher Situation wir kritisch bzw. intuitiv denken und entscheiden 
sollen, selbst nur wieder durch kritisches Denken beantwortet werden 
kann, dann müßten wir uns ständig auf dieser kritischen Ebene des 
Denkens aufhalten und kämen nicht mehr auf der intuitiven Ebene zur 

145

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruhe. Oder wir müßten, um dieser Schwierigkeit zu entgehen, gleich 
die Finger vom kritischen Geschäft lassen... Hare ist ein Konsequentia- 
list in der Theorie und setzt sich für unverletzliche Rechte in der Praxis 
ein; der Unterschied zwischen den beiden Ebenen wird durch unsere 
vielfältigen Fehlleistungen und Schwächen in kognitiver, in volitiver 
und politisch-organisatorischer Hinsicht motiviert. Doch gibt es keinen 
Grund anzunehmen, daß diese Fehler und Schwächen nicht auch das 
kritische moralische Geschäft kontaminieren sollten. Leicht läßt sich 
behaupten, daß man sich auf der kritischen Ebene des moralischen Den­
kens bewege; doch wer von uns soll feststellen, ob diese Behauptung zu 
diesem Zeitpunkt und für diese Situation richtig ist? Auch werden dieje­
nigen, denen der Zugang zum kritischen Denken von anderen verwehrt 
wird, zurecht empört darüber sein, daß ihnen die Begründung der mo­
ralischen Normen, an die sie sich halten sollen und die sie befolgen 
sollen, praktisch vorenthalten wird. Den Proleten werden die Gründe für 
ihr moralisches Tun und Lassen gar nicht mehr zugänglich; die Erzen­
gel beuten dabei den guten Glauben der Proleten an ihre Intuitionen zu 
moralischen Zwecken aus, die den Proleten selbst nicht mehr einsichtig 
gemacht werden können. Frey trifit den Nagel auf den Kopf, wenn er 
die Unterscheidung von kritischem und intuitivem moralischen Denken 
mit dem Hinweis kritisiert, daß Hare damit unser moralisches Denken 
kompartimentalisiere:
”If each of us is not to do our own critical thinking, because not all of us can at 
the critical level achieve (relative) freedom from our human shortcomings, then 
those who have their critical thinking done for them - and it may be most of us - 
will be deprived of any rationale in themselves for the principles they wield and 
so for what they do at the intuitive level. They will be cut off from an under- 
standing of the informed account of rightness and so from an understanding of 
the moral chracter of their own intuitions, principles or conduct. They could be 
told what was right or wrong, but that is not the same thing. An elite among us 
would have been formed, as would a lesser dass, and patemalism would be 
rife.” (Frey 1985, 78)

Auch Scanlon weist auf die Fragwürdigkeit dieser Form einer kogniti­
ven Arbeitsteilung in Fragen vor allem der politischen Moralität hin:
”Its most objectionable feature is the idea that attempting to discover the truth 
about what is right is something which is reserved for ‘the wise’, while most of 
us most of the time are supposed instead to react instinctively in accordance 
with implanted principles whose justification is purely instrumental.” (1988,131)

So haben wir hier eine besondere Form des moralischen Paternalismus, 
der nicht auf der Annahme beruht, daß andere besser als wir selbst wis­
sen, was gut für uns ist, sondern vielmehr davon ausgeht, daß andere 

146

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besser wissen, was moralisch recht oder was die Grundlage des mora­
lisch Richtigen ist. Sie können daraus einen moralisch begründeten 
Anspruch ableiten, andere Menschen gemäß diesem Wissen und der nur 
ihnen zugänglichen Begründung zu erziehen und, wenn nötig, zu mani­
pulieren. Wenn es schließlich nicht mehr nötig sein sollte, daß wenig­
stens einige Menschen wissen, welche Methode das kritische Geschäft 
verlangt, wenn zu guter Letzt allen Menschen die wirklichen Gründe 
der moralischen Kritik oder Rechtfertigung ihres Handelns abhanden 
gekommen sein sollten, dann hätten wir es nicht nur mit einer esoteri­
schen, sondern mit einer selbstauslöschenden Moraltheorie zu tun (vgl. 
Abschnitt 3. 5 ). Der letzte kritische Denker könnte zu einem bestimm­
ten Zeitpunkt zur Einsicht kommen, daß die gesellschaftlichen Institu­
tionen, die Erziehung und die individuellen Intuitionen bezüglich mora­
lischer Fragen zur größtmöglichen Befriedigung aller Präferenzen ein­
gerichtet sind; jeder Reformversuch, mit Hilfe einer Intervention von 
kritischen Denkern würde dann nur eine Gefahr darstellen. Dieser letzte 
Erzengel müßte zur Einsicht nicht nur seiner Überflüssigkeit, sondern 
seiner Bedrohung für die Realisierung des moralisch einzig legitimen 
Ziels kommen; und da er über einen starken Willen verfugt wir er zu­
letzt wohl Selbstmord begehen müssen und die Menschen fortan in ihrer 
mehr oder weniger glückseligen Unwissenheit über die wahren Gründe 
ihrer Handlungsmaximen - wie auch über den wahren Grund seines 
Selbstmordes - leben lassen.

Nach dieser Auto-Elimination des letzten kritischen Denkers wäre 
dann aber nicht mehr einsichtig zu machen, was überhaupt noch mit der 
Unterscheidung von zwei Ebenen des moralischen Denkens bezweckt 
werden soll. Niemand wäre dann mehr fähig, sein moralisches Denken 
auf der kritischen Ebene durchzufuhren; sollte es jedoch für einige wie­
der einen Zugang zur kritischen Ebene geben, so stellt sich natürlich die 
Frage, wer diese Auserwählten sein sollen und wie diejenigen bestimmt 
werden können, die das moralische Denken auf der kritischen Ebene für 
den Rest der Mitglieder einer Gesellschaft übernehmen? Ein weiterer 
Einwand zielt auf die Frage, warum denn auf der kritischen Ebene des 
moralischen Denkens nur eine utilitaristische Methode angewendet 
werden könne (vgl. Mackie 1985, 104; Nagel 1988, 109)? Warum soll­
ten Freiheitsrechte, warum sollte eine Konzeption auch der Verteilungs­
gerechtigkeit nicht schon auf der kritischen Ebene des moralischen 
Denkens eine Rolle spielen? Ist denn die utilitaristische Methode über­
haupt die richtige Methode auf der kritischen Ebene des moralischen 
Denkens? Wir brauchen dabei nicht unbedingt die Beweislast auf uns zu 
nehmen und zu zeigen versuchen, daß Freiheitsrechte oder Intuitionen 
bezüglich der Verteilung von Gütern in einer Gesellschaft tatsächlich 

147

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für das kritische Geschäft von Bedeutung sind; aber Hare hat auch kein 
gutes Argument für das Gegenteil angeführt, daß sie dies nämlich nicht 
sind.

Natürlich könnte es eine utilitaristische Form des kritischen Denkens 
geben, und diese utilitaristische Methode könnte darüber hinaus viel­
leicht gut mit unseren moralischen Überzeugungen in Einklang ge­
bracht werden. Doch was ist damit gezeigt? Etwa daß der Utilitarismus 
die einzige Möglichkeit ist, unseren Intuitionen einen tieferen als bloß 
den oberflächlich deskriptiven Status zu verleihen? Sicher nicht. Unsere 
Partie ist also wieder offen; jedenfalls sind wir an einem Punkt ange­
langt, an dem wir ebenso wenig ein Argument für den unzureichenden 
Status unserer moralischen Intuitionen haben wie ein Argument dage­
gen. Wieder steht hier nur eine Behauptung gegen eine andere. Wenn 
beide Moraltheoretiker auf einer intuitiven Ebene zu den gleichen Er­
gebnissen kommen, so stehen wir immer noch oder wieder vor der offe­
nen Frage nach der korrekten Methode des moralischen Denkens auf 
einer kritischen Ebene.

Hare kann natürlich behaupten, daß der Status der moralischen Intui­
tion bei Rawls ungeklärt ist; doch Rawls könnte darauf entgegnen, daß - 
sollten wir denn überhaupt dazu gezwungen sein, eine Antwort auf 
diesen Einwand zu geben - die Inhalte unserer gewöhnlichen morali­
schen Überzeugungen selbstverständlich auch auf einer kritischen Ebene 
des moralischen Denkens eine wichtige Rolle zu spielen haben. Das 
Postulat einer Kontinuität bzw. Kohärenz der Maßstäbe der Beurteilung 
unseres Handelns und unserer Institutionen zwischen der intuitiven und 
der kritischen Ebene des moralischen Denkens erscheint als wesentlich 
ökonomischer als das Postulat einer grundlegenden Diskontinuität zwi­
schen verschiedenen Methoden des moralischen Denkens. Welchen 
Sinn hätte wohl eine solche Diskontinuität, wenn sie unseren eigenen 
Intuitionen zuwiderläuft und darüber hinaus für das politische Handeln 
impraktikabel erscheint? Selbst wenn Rawls die Frage nach dem Status 
seiner Argumentation bisher unbefriedigend beantwortet haben sollte, 
steht dem Vorhaben nichts im Wege, sich dieser Frage in einem zweiten 
Anlauf - mit Hilfe mm des politischen Konstruktivismus (vgl. Kapitel 6.) 
- erneut zuzuwenden.

Eine Möglichkeit, aus dem vorliegenden Dilemma herauszufinden, 
bestünde darin, einen radikalen Pluralismus auf der Begründungsebene 
des moralischen Denkens zuzulassen. Vielleicht läßt sich dieser Kon­
flikt einfach nicht beilegen, und wir müssen mit einer Vielzahl von 
Begründungsmöglichkeiten leben. Diese Möglichkeit werden wir später 
ebenfalls in Betracht ziehen, denn sie wird von Rawls für die Stabilität 
einer Gesellschaft als äußerst vorteilhaft angesehen (vgl. Abschnitt 7. 

148

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.); wenn es eine fundamentale Übereinstimmung über die für unsere 
Praxis wesentlichen moralischen Normen geben sollte, könnten wir 
möglicherweise einen Grund dafür haben, die Suche nach dem Fun­
dament nicht zu überschätzen und den Wert dieser geteilten morali­
schen Überzeugungen zu unterstreichen.

Interessant ist es ferner zu beobachten, daß die von Rare verfolgte 
kompatibilistische Strategie auf den verschiedenen Formen der theoreti­
schen und der praktischen Irrationalität von Menschen beruht. Ohne 
diese verschiedenen Formen von Irrationalität gäbe es für Rare gar nicht 
die Notwendigkeit, zwischen zwei Ebenen des moralischen Denkens zu 
unterscheiden. Wären wir vollkommen rational, so könnten wir immer 
kritisch denken und bedürften unserer moralischen Intuitionen nicht. 
Nur unsere Fehler und Schwächen führen dazu, daß wir uns meistens 
auf die intuitive Ebene des moralischen Denkens beschränken müssen. 
Doch wenn diese Irrationalitäten tatsächlich rechtfertigen können, daß 
wir die Finger von zu großen kritischen Anstrengungen lassen, dann ist 
eben die Frage offen, wie wir uns von diesen Irrationalitäten befreien 
können und auf der kritischen Ebene moralisch denken können?

Denn gerade in der Politik gibt es eben das spezielle Problem der Le­
gitimität von Herrschaft. Wer von uns kann denn beanspruchen, von 
diesen Irrationalitäten weniger betroffen und deshalb besser als andere 
geeignet zu sein, eine bestimmte Konzeption von Gerechtigkeit auszu­
wählen, an der sich unsere Gesellschaftsordnung messen soll? Rare 
bleibt uns auf Fragen dieser Art eine Antwort schuldig. Doch werfen wir 
noch einen Blick auf die substantiellen Inhalte der politischen Moralität, 
die nach Rare von der utilitaristischen Methode auf der kritischen Ebene 
des moralischen Denkens generiert werden können. Wenn wir hier zu 
Ergebnissen kommen, die weitgehend mit den Rawlsschen Gerechtig­
keitsprinzipien konvergieren, stellt das zwar nicht schon einen Beweis 
für die Richtigkeit der Methode dar, welche uns zu diesen Ergebnissen 
führte; vielleicht erhalten wir aber Unterstützung für unsere fundamen­
talen moralischen Intuitionen von einer Seite, von der wir dies gar nicht 
erwartet hatten. Einem Moraltheoretiker, der in der Idee des Gesell­
schaftsvertrags die adäquate Konzeption einer Begründung der maßgeb­
lichen Gerechtigkeitsprinzipien für eine liberale Politik sieht, kann diese 
zusätzliche Unterstützung aus einem anderen Lager ja nur willkommen 
sein; für diesen Fall einer inhaltlichen Übereinstimmung kann er gern 
auf gute Gründe, die allein ihn zu überzeugen vermögen, zugunsten von 
Argumenten verzichten, die nun auch andere zu überzeugen vermögen.

149

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. 3. Gesamtnutzen und liberale Politik

Die Ergebnisse des kritischen Denkens, das mit Hilfe einer utilitaristi­
schen Moraltheorie durchgefuhrt wird, sind mit den meisten unserer 
moralischen Überzeugungen kompatibel; damit gibt es nach utilitaristi­
scher Vorstellung auch keine Inkonsistenz zwischen den spezifischen 
Charakteristika moralischer Rechte und einer utilitaristischen Rechtfer­
tigungsstrategie: „The alleged difficulty is unreal", sagt etwa Brandt 
(1992, 196). Unser Rechtsempfinden, unser Gerechtigkeitssinn ist Re­
sultat eines langen individuellen, aber auch kulturellen Erziehungspro­
zesses. Deshalb mag es uns auch schwerfallen, uns auf die kritische 
Ebene des moralischen Denkens zu begeben, wo wir uns ohne den Halt 
unserer traditionsgestützten moralischen Überzeugungen bewegen müs­
sen. Parallel zu den beiden vorhergehenden Kapiteln möchte ich nun 
Hares Ansichten über die Ausgestaltung und Begründung der Freiheits­
rechte, der Verteilungsgerechtigkeit und der Demokratie untersuchen, 
die das Ergebnis der Anwendung seiner utilitaristischen Moraltheorie 
auf das Gebiet der Politik sind.

4. 3. 1. Derivativ begründete Freiheitsrechte

Normalerweise werden uns unsere moralischen Überzeugungen behilf­
lich sein, den Gesamtnutzen zu maximieren, ohne daß wir dies selbst 
wissen bzw. beabsichtigen; ebenso können nun die Freiheitsrechte als 
wichtiger Bestandteile dieser Überzeugungen als aus utilitaristischen 
Gründen gerechtfertigt angesehen werden. Wie von einer unsichtbaren 
Hand geleitet wird unser Handeln, das wir an unseren moralischen In­
tuitionen orientieren, zur Maximierung des Gesamtnutzens fuhren; 
obwohl unsere Absicht nur in der Befolgung der moralischen Normen 
besteht. Im allgemeinen wird der einzelne selbst am besten dazu in der 
Lage sein, sich um sich selbst zu kümmern und damit auch den Gesamt­
nutzen zu mehren, indem er sich nämlich an erster Stelle um sein eige­
nes Wohlergehen bemüht; schließlich ist der eigene Nutzen genauso gut 
Bestandteil des Kollektivnutzens wie der Nutzen eines jeden anderen. 
Jeder kennt seine eigenen Wünsche und Bedürfnisse selbst am besten, 
und jeder ist außerdem wohl selbst in der besten kognitiven Situation, 
darüber zu entscheiden, wie er sie befriedigen kann. Auch das motiva­
tionale Defizit, nicht den besten Gründen entsprechend zu handeln, 
obgleich es nicht zur Gänze ausgeräumt werden kann, ist bei der Ver­
folgung des eigenen Nutzens wohl kleiner als bei der Beförderung des 
Gesamtnutzens.

150

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von einem utilitaristischen Standpunkt erscheint es als durchaus 
sinnvoll, den Individuen einer Gesellschaft die größtmögliche Entfal­
tungsfreiheit und den dafür notwendigen staatlichen Schutz von Frei­
heitsrechten zu gewährleisten. Deshalb sind Freiheitsrechte für Rare - 
was ihren philosophischen Status anlangt - auch zur intuitiven Ebene 
des moralischen Denkens zu zählen, welche der kritischen Ebene der 
Moralität untergeordnet ist.33 Auf diese Weise können Freiheitsrechte 
eine utilitaristische Rechtfertigung erhalten. Wenn die Gründe zur 
Auswahl dieser Normen auch utilitaristischer Natur sind, so müssen die 
Prinzipien selbst nicht unbedingt utilitaristisch sein; sie können eher 
von der Sorte sein, die, wie Hare sagt, auch Intuitionisten und Deontolo- 
gen lieb und teuer ist:
„The gronds of selection will be utilitarian; but the principles selected may not 
themselves look utilitarian at all. They are likely to be, rather, of the sort dear to 
deontologists and intuitionists; they will insist on things like not punishing the 
mnocent, not condemning people unheard, observing procedures in court which 
are calculated to elicit the truth from witnesses and cause the jury to attend to it, 
and so on. (...) So, though the principles may accord with those defended by in­
tuitionists, their justification is utilitarian/4 (Hare MT, 162).

Deshalb wird das Argument hinfällig, daß der Utilitarismus etwa Men­
schenrechte nicht begründen könne. In den Augen Rares haben Intuitio­
nisten wie Ronald Dworkin (1977) nicht unrecht, wenn sie Rechte als 
Trümpfe ansehen, doch tun sie dies ohne Angabe von guten Gründen', 
und deshalb läßt sich mit ihnen auch die utilitaristische Moraltheorie 
nicht kritisieren. Von einer utilitaristischen Perspektive aus gesehen läßt 
sich ihr besonderer Status viel besser begründen; die Berufung auf 
Rechte kann jedenfalls nicht für eine Kritik des Utilitarismus in Dienst 
genommen werden:
„If we take them seriously enough to inquire what their Status is, we shall dis- 
cover that they are, indeed, an inunensely important element in our thinking - 
important enough to justify, in many cases, the Claim that they are trumps - but 
that this provides no argument at all against utilitarians. For utilitarianism is 
better able to secure them this Status than are intuitionist theories.“ (MT, 154f.)

Diese Konvergenz von Utilitarismus mit einem liberalen, kantischen 
Rechtsverständnis wenigstens bezüglich inhaltlicher Fragen wird uns 

33 Habermas4 Diskurstheorie der politischen Moralität fuhrt zu einer vergleichbaren Ablei­
tung von individuellen Freiheitsrechten, weil sie sich die Bezugnahme auf moralische Intuitio­
nen verbietet und sich stattdessen auf teils individual- teils auch sozial-pragmatische Ge­
sichtspunkte stützt, die demokratische Ausübung der politischen Autonomie jedoch als kriti­
schen Maßstab an die Stelle der Gesamtnutzenmaximierung stellt und darüber hinaus auch die 
funktionale Erfordernisse der wirtschaftlichen und administrativen Systeme berücksichtigt 
(FG: III. Zur Rekonstruktion des Rechts (1): Das System der Rechte, 109- 165).

151

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


später einen wichtigen Ansatzpunkt geben, den Utilitarismus in einen 
übergreifenden Konsenses zu integrieren (vgl. Abschnitt 7. 2 ); ver­
schiedene Theorien mit verschiedenen Begründungsmustem kommen 
dort zusammen, weil sie von unterschiedlichen Ausgangspunkten zu 
den gleichen inhaltlichen Resultaten gelangt sind.

4. 3. 2. Moderater Egalitarismus

Was die Frage nach der Verteilungsgerechtigkeit angeht, so wird der 
kritische Denker für eine moderat egalitaristische Konzeption der distri­
butiven Gerechtigkeit plädieren (Hare MT, 164 und 1989b, 216). Zwei 
Gründe lassen sich für diese egalitaristische Tendenz einer politischen 
Moralität utilitaristischer Provenienz anfuhren: Erstens gibt es das so­
genannte Gesetz des abnehmenden Grenznutzens aller Güter wie auch 
des Geldes. Das Gesetz des abnehmenden Grenznutzens läßt eine egali­
taristische Verteilung vom Gesichtspunkt des maximalen Gesamtnut­
zens günstiger erscheinen als eine nicht egalitaristische Verteilung. 
Nehmen wir ein Beispiel. Erhalten die drei Mitglieder eines imaginären 
Stammes Egalitaria jeweils 10 Äpfel, so stehen ihnen zusammen natür­
lich weniger Güter zur Verfügung als den 3 Mitgliedern eines Stammes 
Injustitia, in welchem der Häuptling 100 Äpfel erhält und seine beiden 
Sklaven leer ausgehen. Doch was das Wohlbefinden der Mitglieder in 
Egalitaria angeht, wird Gleichverteilung dort wohl zu einem größeren 
Gesamtnutzen führen als die ungleiche Verteilung von Injustitia: So 
kann Griffin sagen: „ To maximize is to equalize.“ (WB, 300; vgl. 
Brandt GR, 311; Scanlon 1984, 141). Dem Utilitaristen geht es schließ­
lich um den größtmöglichen Nutzen bei der Befriedigung der Präferen­
zen der Menschen, nicht um die größtmögliche Quantität von Gütern.

Außerdem gibt es das soziale Phänomen des Neides. Der Neid ist 
letztlich von kollektivem Nachteil, denn allein schon die Tatsache von 
Ungleichheiten in der Verteilung von Gütern gibt manchen Menschen 
Anlaß zur Unzufriedenheit, unabhängig davon, welche Ursachen zu 
diesen Ungleichheiten geführt haben mögen (Hare MT, 165f; vgl. 
Rawls TJ §80 und § 81, 530ff ). Der Utilitarist muß solche Unzufrieden­
heiten über Ungleichheiten mit in seine Kosten-Nutzen-Bilanz aufneh- 
men und dort berücksichtigen; und er wird zu dem Ergebnis kommen, 
daß der Neid den größeren gesamtgesellschaftlichen Vorteil der Un­
gleichheiten vielleicht wieder zunichte macht. In einer strikt und selbst 
moderat egalitären Gesellschaft wird es diese im Neid verwurzelten 
Unzufriedenheiten nicht geben, und damit wäre ein weiterer utilitaristi­
scher Grund gegeben, eine möglichst egalitäre Gesellschaft einzurich­

152

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, in der wenigstens krasse Ungerechtigkeiten in Form von Hunger, 
existentieller Not usw. ausgeschlossen sind.

Wenn es möglich ist, intra- und interpersonale Entscheidungssitua­
tionen wenigstens partiell als analog zu verstehen, dann begegnet uns 
das Spannungs- und Konfliktverhältnis zwischen einer utilitaristischen 
Wohlfahrtssteigerung einerseits und der für den Kontraktualismus cha­
rakteristischen distributiven Komponente einer Konzeption der Gerech­
tigkeit andererseits, nicht nur in der Gesellschaft insgesamt, sondern 
auch im Selbst. Für die Gesellschaft ist die Situation klar: Entweder ich 
maximiere die Wohlfahrt aller ihrer Mitglieder zusammengenommen, 
oder aber ich berücksichtige ihre Verschiedenheit und setze die eine 
oder andere Form eines Gleichheitsgedankens an Stelle der Wohl­
fahrtsmaximierung. Die gleiche Frage kann auch innerhalb des Lebens 
einer Person auftauchen; auch dort kann ich entweder eine Maximie­
rungspolitik verfolgen und meinen persönlichen Gesamtnutzen inner­
halb meines eigenen Lebens zu maximieren versuchen; oder aber ich 
bemühe mich - analog zu einer distributiven Konzeption der Gerechtig­
keit - auch um eine gewisse Gleichverteilung, so daß jeder Lebensab­
schnitt zu seinem Recht kommt. Diese grundsätzliche Frage kann man 
sich in jedem Moment seines Lebens vorlegen, und sicher wird die Ant­
wort nicht unbedingt in einem einfachen Entweder-oder bestehen; so 
lassen sich aus dieser Analogie auch nur begrenzt konkrete Schlußfolge­
rungen ziehen: Weder läßt sich aus der bloßen Theorie etwas über die 
Richtigkeit einer der beiden möglichen Einstellungen folgern, noch ist 
ausgemacht, daß die interpersonale und die intrapersonale Entschei­
dungssituation mit Hilfe der gleichen Theorie zu klären ist, daß also 
entweder in beiden Fällen eine Maximierung oder in beiden Fällen eine 
Gleichverteilung vorgenommen werden müßte; wir könnten auch zum 
Schluß einer fundamentalen Asymmetrie zwischen diesen beiden Ent­
scheidungssituationen kommen.

Dennoch überrascht die Selbstverständlichkeit, mit der manche Auto­
ren die Maximierungsstrategie der intrapersonalen und die Gleichver­
teilungsstrategie der interpersonalen Situation zuweisen. Bereits bei der 
intrapersonalen Situation kann man sich jedoch fragen, ob die Maximie­
rung angesichts auch intrapersonaler Wertkonflikte möglich, sinnvoll 
und richtig ist (Hurley 1989, 330; Nagel 1981, 128ff ); so meint bei­
spielsweise Mackie:
"Looking after each substantial phase might be the sensible thing to opt for in 
its own right, not merely as a means to maximize the aggregate.” (1985, 93)

In Analogie zu einer Verschiedenheit von Personen läßt sich auch von 
einer Verschiedenheit von Lebensabschnitten im Leben einer einzigen 

153

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person sprechen, die einer bloßen Maximierung des individuellen Nut­
zens im Wege steht. Deshalb ist es nach Mackie fragwürdig, mit Hare 
von der Klugheitstheorie der Rationalität als Grundlage der utilitaristi­
schen Universalisierungsprozedur auszugehen; denn wenn es richtig ist, 
daß zu einer wohlverstandenen Klugheit auch eine distributive Sorge 
um die Wohlfahrt des Individuums innerhalb einzelner Lebensab­
schnitte zu zählen ist, dann wird sich aus deren Universalisierung auf 
die ganze Gesellschaft eine distributive Konzeption der Gerechtigkeit 
ableiten lassen, die nicht nur auf die Maximierung des Gesamtnutzens 
sehen sondern den Nutzen jedes einzelnen Mitglieds der Gesellschaft 
mit berücksichtigen wird.

Ganz im Sinne seiner Strategie der Kompatibilität einer utilitaristi­
schen Moraltheorie mit unseren distributiven Intuitionen hat Hare auf 
diesen Einwand mit einer Reduzierung zeitabhängiger Präferenzen 
innerhalb einer übergreifenden Sorge um den Gesamtnutzen des Lebens 
einer Person geantwortet; denn nach Hare werden wir auch im intraper­
sonalen Konfliktfall nicht darum herumkommen, ein Entscheidungskri­
terium aufzustellen. Hier bietet sich das Maximierungsprinzip - in der 
Form der Klugheit - als einfachste Lösung einer kritischen Ebene des 
prudentiellen Denkens an, die ebenso wie die kritische Ebene des mora­
lischen Denkens nicht unmittelbar im Bewußtsein des Handelnden und 
als Entscheidungstheorie für dessen Handeln maßgeblich sein muß. 
Auch verschiedene zeitabhängige Präferenzen einer einzigen Person 
können diesem Bewertungsmaßstab unterworfen und dann entweder 
gutgeheißen oder aber verworfen werden:
"We still have to decide how much each of these preferences, present or future, 
our own or other people's is to count for us, at the time when we are making the 
decision. My own answer is that, if we are prudent, they will count for us 
equally, strength for strength, irrespective of the times at which they are feit; 
and that, if we are thinking morally, other people’s will count equally with each 
other and with our own." (Hare 1985, 111 )34

34 Interessant ist dabei Hares Dreiteilung von jetzt-fur-jetzt (now-for-now), dann-für-dann 
(then-for-then) und jetzt-fur-dann (now-for-theri) Präferenzen (MT, 102ff.)> mit denen er eine 
Sorge für die Zukunft bzw. den Gesamtnutzen eines Lebens schon in den jetzigen Augenblick 
mit einbeziehen kann. Diese Möglichkeit, daß der größte Individualnutzen selbst zum Inhalt 
einer gegenwärtigen Präferenz werden kann (now-for-then preference) hat Parfrt bei seiner 
Kritik der Klugheit nicht genügend berücksichtigt (vgl. Abschnitt 3. 3.). Denn sicherlich ist 
Hare zuzustimmen, daß wir Präferenzen in der Gegenwart haben, die sich auf unsere Zukunft 
beziehen und in der Gegenwart gar nicht erfüllen lassen; und sicher lassen sich dann die Ent­
behrungen in der Gegenwart leichter ertragen, sicher läßt sich für einen zukünftigen Vorteil ein 
Opfer in der Gegenwart bringen. Denn würde man den Verteilungsgedanken auf individueller 
Ebene ernst nehmen, dann müßte man dem einzelnen Individuum quasi die Autorität über die 
Gestaltung seines eigenen Lebens entziehen; selbst wenn ein zukünftiges Glück niemals ein 

154

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auffällig ist dabei, daß Hare letztlich sowohl die Imperative der Klug­
heit als auch die der Moralität nur in Form hypothetischer wenn - dann 
Sätze zu artikulieren versteht. Ein Argument, warum man überhaupt 
klug oder moralisch im hier maximierend verstandenen Sinn sein sollte, 
sucht man jedoch vergebens. Die verschiedenen Lebensabschnitte einer 
Person werden hier quasi von einer externen Perspektive aus betrachtet; 
will man nicht die Freuden der Jugend einer späteren Karriere zum 
Opfer bringen, so ist diese Präferenz selbst wieder nur eine Präferenz 
unter vielen anderen und wird entsprechend ihrem Gewicht in die neu­
trale Kosten-Nutzen-Kalkulation mit eingehen. Die gegenwärtige Präfe­
renz, die Jugend zu genießen, zusammen mit der gegenwärtigen Präfe­
renz, auf eine spätere Karriere zu verzichten, kann durchaus gegenüber 
einer zukünftigen Präferenz, Karriere zu machen - oder: Karriere ge­
macht zu haben, eine zukünftige Präferenz also, die sich rückwirkend 
auf die Vergangenheit bezieht - zusammen mit einer zukünftigen Präfe­
renz, auf die Freuden der Jugend doch Verzicht zu leisten - oder ver­
zichtet zu haben -, ausschlaggebend sein: Insgesamt wäre es dann klug, 
auf eine Karriere zu verzichten und stattdessen den Augenblick zu ge­
nießen. Letztlich ist es eine ethische Frage, eine Frage eines authenti­
schen Selbstverständnisses, welcher Wert dann höher zu veranschlagen 
ist; auch die zukünftigen Präferenzen müssen sich dann die Kritik von 
einem neutralen oder atemporalen Standpunkt gefallen lassen.

Sicherlich ist es richtig, daß der bloße zeitliche Vorsprung eines frü­
heren Lebensabschnittes, der bestimmte Fakten für einen späteren Le­
bensabschnitt schaffen kann, ohne nach der Moral- bzw. Klugheitstheo­
rie zu fragen, selbst noch kein gutes Argument sein kann. Die vielleicht 
nicht böswillige aber äußerst dumme Entscheidung eines Jugendlichen, 
sich wegen einer kriminellen Straftat die Lebenschancen aufs Spiel zu 
setzen, ist dann nicht rational im Sinne der Klugheit zu rechtfertigen, 
wenn es diese Chancen auf eine bessere Zukunft tatsächlich für ihn gibt 
und nicht nur Teil einer manipulativen politischen Ideologie sind. An­

gegenwärtiges Opfer wiedergutmachen und kompensieren könnte, selbst wenn das gegen­
wärtige Opfer zu groß sein sollte, so würde natürlich gerade die kluge Person auf dieses Opfer 
verzichten (Hare 1985, 111). Die Maximierungsstrategie schließt also durchaus nicht eine 
Sorge für die Gegenwart aus, doch legitimiert sie diese vor dem Hintergrund der Folgen für 
das ganze Leben. Und wenn nach Mackie manche Opfer einfach zu groß sind, würde sie diese 
auch nicht gutheißen wollen; so wird jedes unabhängige distributive Element letztlich immer 
wieder auf die Universalisierung qua Maximierung zurückgeführt. Parfit geht in diesem 
Zusammenhang der interessanten Frage nach, warum wir uns um einen vergangenen Schmerz 
weniger sorgen als um einen noch bevorstehenden Schmerz (RP § 64: Past or Future Suffe- 
ring, 164 - 167)? Hier ist eine merkwürdige Asymmetrie zwischen unseren gegenwärtigen, auf 
die Zukunft bezogenen (now-for-then) und unseren gegenwärtigen, auf die Vergangenheit 
bezogenen Präferenzen (now-for-before?) festzustellen, die ebenfalls gegen eine prudentielle 
Konzeption der Rationalität sprechen könnte.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genommen diese Chance bestehen wirklich: dann hätten wir hier das 
Beispiel einer intrapersonalen Tyrannei vorliegen, die allein aus dem 
zeitlichen Vorsprung des Jugendlichen und dem sich daraus ergebenden 
Machtungleichgewicht resultiert. Aber auch das Gegenteil dieser spezi­
ellen Form einer unklugen Herrschaft über sich selbst kann eintreten: 
eine Tyrannei nämlich der Zukunft über die Gegenwart. Als unklug und 
dumm kann uns nämlich auch derjenige gelten - man denke an Webers 
(1934) Ausführungen zur innerweltlichen Askese in der protestanti­
schen Ethik -, der von Ehrgeiz und Karrierestreben angetrieben seine 
gegenwärtigen Bedürfnisse vernachlässigt und letztlich nie dazu kommt, 
den gegenwärtigen Augenblick zu genießen. Letztlich sind wir hier 
wieder auf dem Terrain der Ethik angekommen; was in Frage steht, sind 
die Werte einer Person, ihr Selbstverständnis, ihre Konzeption eines 
guten Lebens, und über diese ethische Frage nach der Identität der Per­
son in einem qualitativen, nicht nur numerischen Sinne kann eine Kon­
zeption der Rationalität als Klugheit keine erschöpfende Auskunft mehr 
geben.

Wenn Hare auch gute Argumente für die Kompatibilität einer pru- 
dentiellen und einer temporal-distributiven Konzeption der individuel­
len Rationalität anführt, so ist es am Ende trotzdem fraglich, ob wir 
überhaupt in der Lage dazu sind, unser Leben auf diese Weise von ei­
nem atemporalen Standpunkt aus zu sehen. Wer wäre denn dann unser 
Erzengel, der auf kritischer Ebene das Geschäft des Denkens im Sinne 
der Klugheit übernehmen könnte? In Hares politischer Theorie war das 
schon schwer genug herauszufinden; sicher gibt es Präferenzen, die wir 
in Zukunft und Vergangenheit hineinprojizieren; sicher gibt es Erwar­
tungen, Hoffnungen und Befürchtungen für die Zukunft, Enttäuschun­
gen, gute und schlechte Erinnerungen, Bedauern und Reuegefühle ge­
genüber unserer Vergangenheit; doch kommen wir damit nie über die 
Gegenwart und die augenblickliche Verantwortung, die wir für die Ge­
samtheit unseres Lebens jeden einzelnen Augenblick zu tragen haben, 
hinaus (vgl. Williams 1981: 7. Persons, character and morality, 1 - 19). 
Schließlich ist unser Lebensplan auch keine gegebene Größe, kein fixes 
Datum, das ein für allemal unveränderlich feststeht, und den wir wie 
einen Film abzuspulen hätten.

Wir haben die Möglichkeit, hier einzugreifen, unseren Lebensplan zu 
verändern, im Lichte unserer Erfahrungen Korrekturen vorzunehmen, 
im wechselseitigen Austausch unserer Wünsche und Erwartungen neu 
zu beginnen. Wir würden es gar nicht wollen, und hierfür fehlt Hare an­
scheinend jedes Verständnis, daß wir quasi von einem wohltätigen ex­
ternen Beobachter regiert werden, der den Versuchungen des Augen­
blicks immer widerstehen könnte und nichts anderes im Kopf hätte als 

156

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den maximalen Gesamtnutzen unserer Lebensspanne. Wir wären gar 
nicht bereit diesen Preis des Verlusts unseres Vermögens zur Selbstbe­
stimmung für ein möglichst effizientes Lebensmanagement zu bezahlen, 
das uns aus der angeblichen Tyrannei aller möglichen zeitbedingten 
Versuchungen und Schwächen befreien würde. Erst recht gilt diese 
Kritik für die Gesellschaft insgesamt, den interpersonalen Anwendungs­
bereich der Moraltheorie, in dem verschiedene Personen verschiedene 
Lebenspläne verfolgen und deshalb auch nicht bereit sind, von Erzen­
geln so angeleitet zu werden, daß ein maximaler Gesamtnutzen reali­
siert wird. Werte müssen nicht einmal inkommensurabel sein, ein inter­
personeller Nutzenvergleich mag durchaus möglich sein, und trotzdem 
rechtfertigt diese Tatsache noch nicht, daß Kompensationen zwischen 
verschiedenen Personen vorgenommen werden dürfen.

4. 3 . 3. Kognitive Kompetenz und Partizipation

Schließlich ist Hare auch davon überzeugt, daß die politische Tyrannei 
oder eine undemokratische Diktatur nicht zu einer Förderung des Ge­
samtnutzens beiträgt; deshalb kann man aus einer utilitaristischen Per­
spektive allein einen liberalen und demokratischen Staat als legitim 
ansehen.
”1 firmly believe that all societies which are capable of operating a democratic 
System (an important qualification) would be well advised in their own interests 
to adopt one. But my reasons for these judgments are beliefs about contingent 
matters of fact. If these were shown to be false, then the same philosophical 
views about the nature of the moral argument involved might make me advocate 
slavery and tyranny.” (Hare MT, 167)

Hare ist wenigstens konsequent genug einzugestehen, daß er für die 
Einführung der Sklaverei und der Tyrannei plädieren würde, wären 
diese Institutionen denn für den Gesamtnutzen förderlich. Doch hat 
Hare eigentlich von Fogels Forschungen gehört? Er müßte dann ja wohl 
die Sklaverei wenigstens im 19. Jahrhundert als legitim ansehen. Ob in 
der heutigen Zeit immer noch die gleichen Umstände anzutreffen sind, 
die damals die Institution der Sklaverei aus einer rein utilitaristischen 
Perspektive als legitim erscheinen ließen, steht dann wieder auf einem 
anderen Blatt. Aber abgesehen davon, daß Hare die Einführung der 
Demokratie von der Frage abhängig macht, ob diese den Gesamtnutzen 
steigern kann, scheint es auch zwei grundsätzliche Probleme innerhalb 
seiner Theorie zu geben, die mit der Errichtung eines demokratischen 
politischen Systems unverträglich scheinen.

157

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zum einen ist das moralische Denken auf einer kritischen Ebene 
schließlich immer eine Frage der höheren kognitiven Kompetenz, es 
wird deshalb für Hare immer eine Angelegenheit von Experten sein, den 
Beitrag etwa bestimmter Gesetze zum größtmöglichen Gesamtnutzen 
innerhalb einer Gesellschaft zu bestimmen. Partizipatorische Ideale 
lassen sich mit dieser Auffassung einer moralischen Politik als Gesamt­
nutzenmaximierung nicht ohne weiteres in Übereinstimmung bringen. 
An die Stelle der Demokratie hat für den Utilitaristen eine Expertokratie 
zu treten; auch wenn der Utilitarist behauptet, daß die Staatsbürger 
selbst die Experten bezüglich der Maximierung des Gesamtnutzens sein 
werden und ihnen diesen Platz niemand streitig machen kann, wird 
doch der potentielle Widerspruch zwischen dem Kompetenzprinzip und 
dem Partizipationsprinzip dadurch nicht ausgeräumt (vgl. Thompsons 
Mill-Kritik 1976). In einer demokratischen Herrschaftsordnung ist das 
Volk der Souverän, doch wie soll das Ideal der Volkssouveränität, das 
als Grundlage, als Fundament einer demokratischen Herrschaftsordnung 
zu verstehen ist, mit der Unterscheidung von zwei Ebenen des morali­
schen Denkens in Vereinbarung gebracht werden können?

Zum anderen übergeht Hare stillschweigend die Tatsache, daß es ver­
schiedene Nationen gibt, die jeweils unterschiedliche Herrschaftsord­
nungen innerhalb ihrer Grenzen entwickeln werden. Unterschiedliche 
Ideologien sind potentielle Konfliktherde; außerdem besteht in der Tat­
sache einer Pluralität von Staatsverbänden allein schon eine weitere 
Möglichkeit zum Konflikt. Hare erhebt zwar den Anspruch, Moralprin­
zipien aufzustellen, „which are acceptable for general use in the world 
as it is“ (MT, 168); doch wie er sich den Gebrauch seiner Unterschei­
dung zweier Ebenen des moralischen Denkens in der wirklichen, von 
ethnischen, religiösen, kulturellen Spannungen geprägten Welt vorstellt, 
darüber verliert er kein einziges Wort. Welche Kriterien können wir 
überhaupt auf der kritischen Ebene des moralischen Denkens verwen­
den, um der widerständigen, irrationalen Realität gerecht zu werden?

Schließlich sind aus kritischer Sicht wohl bei weitem nicht alle mo­
ralischen Intuitionen auch als solche zu rechtfertigen; was Fanatiker 
und Fundamentalisten, Kriegshetzer und der Ku-Klux-Klan für ihre 
wohlbegründeten moralischen Intuitionen ansehen, ist wohl kaum ge­
eignet, den Gesamtnutzen der Menschheit zu steigern. Wie soll aber 
eine Reform nach Hare aussehen? Wie soll ein Umerziehungsprozeß vor 
sich gehen, wenn manche Menschen tief verwurzelte Vorurteile gegen 
fremde Kulturen und Religionen haben? Bei einem Diktator wird si­
cherlich weder die kritische noch die intuitive Ebene des moralischen 
Denkens Anklang finden; und wenn der größtmögliche Gesamtnutzen 
einer liberalen Politik auch nicht widersprechen sollte, ist doch die Fra­

158

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge offen, ob das Kriterium des Gesamtnutzens tatsächlich die adäquate 
Basis darstellt, um für die Verwirklichung einer - eventuell auch nicht­
liberalen - Konzeption der politischen Gerechtigkeit in verschiedenen 
kulturellen Kontexten werben zu können.

4. 4. Konvergenz von Moral und Klugheit

Mit dem Problem der Konvergenz von Moralität und Klugheit (als einer 
der möglichen Formen der Rationalität) bezieht sich Hare schließlich 
auf die dritte Aufgabe der politischen Philosophie, nämlich auf die Fra­
ge nach den Stabilitätsbedingungen einer bestimmten Konzeption von 
Moral im allgemeinen und der politischen Gerechtigkeit im besonderen. 
Rawls hat zu diesem Zweck seine Idee einer wohlgeordneten Gesell­
schaft im dritten Teil seiner Theorie der Gerechtigkeit entwickelt; dort 
vertritt er die Auffassung, daß das Rechte, daß die gerechte Gesellschaft 
selbst zum Bestandteil eines guten Lebens der Mitglieder einer wohlge­
ordneten Gesellschaft werden kann:
,Jn a well-ordered society an effective sense of justice belongs to a person’ s 
good, and so tendencies to instability are kept in check if not eliminated.“ 
(Rawls TJ Chapter IX: The Good of Justice, 513; vgl. TJ § 86, 567ff.)

So sind dann ausreichend Gründe vorhanden, davon auszugehen, daß 
die Bedingungen der Stabilität einer Konzeption der Gerechtigkeit ge­
währleistet sind. Auch Parfit hat sich mit diesem Problem befaßt: wir 
haben gesehen, wie er den Trost als zusätzliche Quelle der Rechtferti­
gung seiner reduktionistischen Sichtweise des Problems der personalen 
Identität einfuhrt; damit strebt Parfit eine Konversion der Theorie der 
Rationalität an, die sich nahtlos in seine neue utilitaristische Moralitäts­
vorstellung einfugen läßt. Eine grundsätzliche Möglichkeit, das Stabili­
tätsproblem zu lösen, besteht also jeweils darin, das moralische Leben 
auf irgendeine Weise in Beziehung zum guten Leben zu setzen, oder 
aber das gute Leben so zu definieren, daß das moralische Leben zu ei­
nem seiner Bestandteile wird (vgl. Nagel 1986, 195f).

Hare entwickelt eine andere Antwort auf dieses Stabilitätsproblem. Er 
mißt nämlich die Moralität quasi umgekehrt am Maßstab der Klugheit 
des einzelnen (MT: 11. Prudence, Morality and Supererogation, 188 - 
205). Er braucht das gute Leben selbst nicht in irgendwelchen morali­
schen Kategorien zu fassen, denn er geht umgekehrt davon aus, daß es 
sich unabhängig davon, welche Konzeption des guten Lebens man ver­
folgt, immer bezahlt machen wird, die Moralitätsgebote zu befolgen. 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moralität ist so zwar nicht direkt instrumentell begründet; doch die 
Tatsache, daß sie instrumentell für verschiedene Konzeptionen des gu­
ten Lebens verstanden werden kann, bedeutet, daß es gute Gründe für 
jedes einzelne Gesellschaftsmitglied gibt, sich daran zu halten und so 
auch die Stabilität einer gerechten Gesellschaftsordnung garantieren. Es 
scheint fast so, als ob Hare zuletzt seine utilitaristische Moralbegrün­
dung mit einem kontraktualistisehen Stabilitätsargument ergänzt. Le­
gitim sind die Normen der politischen Moralität danach durch ihren 
Beitrag zur Maximierung des Gesamtnutzens, stabil ist deren gesell­
schaftliche Implementierung durch ihren Beitrag zu einem allgemeinen, 
wenn auch nicht egalitär rationalen Vorteil aller Mitglieder einer Ge­
sellschaft; und so hätte auch jeder einen guten Grund, dieser utilitaristi­
schen Konzeption der politischen Moralität aus eigeninteressierten Mo­
tiven zuzustimmen.

Im Gegensatz zu Hare findet man bei Rawls nicht die gleiche Art ei­
ner Koinzidenz von Moralität und Eigeninteresse; denn der Gerech­
tigkeitssinn ist bei Rawls wesentlich auch an das Selbstverständnis, an 
die öffentliche Identität einer Person als eines freien und gleichen 
Staatsbürgers geknüpft, und deshalb macht es hier auch keinen Sinn, 
eine Klugheit oder ein Eigeninteresse unabhängig von der Moralität 
oder dem Rechtsempfinden anzusetzen. Hare nimmt an, daß unsere 
Welt so beschaffen ist, daß sie moralisches Handeln normalerweise mit 
individuellem Glück belohnen wird; so würde Hare seine eigenen Kin­
der in ihrem eigenen Interesse und unabhängig von einem authenti­
schen, ethischen Selbstverständnis so erziehen, daß sie die Regeln der 
Moralität befolgen werden (MT, 194f). Die intuitive Moralität stellt 
also auch gleichzeitig die Grundsätze für einen Regel-Egoismus bereit:
„AU selfish rational persons ... will support a minimal moral code for selfish 
reasons, and the code they will choose will maximize the expectable welfare of 
the group.“ (Brandt GR, 219; vgl. Kavka 1986: 9. 5. Rule Egoism, 357ff.)

Der kritischen und intuitiven Ebene des prudentiellen Denkens ent­
spricht somit unmittelbar die intuitive Ebene des moralischen Denkens. 
Der Regel-Egoist denkt nicht in jeder Situation an seinen eigenen Vor­
teil, denn er weiß, daß es sich längerfristig zu seinem größeren Vorteil 
auswirken wird, wenn er sich einfach an bestimmte Regeln hält. So wird 
sich selbst das Wohlwollen gegenüber anderen Personen langfristig 
auszahlen (Brandt GR, 333). Und wenn diese Regeln mit der intuitiven 
Moralität identisch sind, kann das dem Regel-Egoisten nur recht sein, 
und der Moraltheoretiker sieht darin eine zusätzliche Bestätigung seiner 
Theorie; denn nun gibt es eine von der Moral selbst unabhängige Legi­
timitätsquelle für diese Regeln. Wenn der Moraltheoretiker darüber 

160

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus auch noch Utilitarist ist, so wird er sich freuen, daß der individu­
elle Nutzen so harmonisch mit dem Gesamtnutzen übereinstimmen 
kann.

Doch natürlich kann man nun diesen Optimismus in Frage stellen, 
denn er scheint in mehrfacher Hinsicht unseren eigenen Erfahrungen zu 
widersprechen. Schon in einer idealen Welt ist dieses Zusammentreffen 
von individueller und kollektiver Wohlfahrt ziemlich unrealistisch, 
sicherlich jedoch entspricht diese Annahme ganz und gar nicht der 
Realität, in der wir leben. Deutlich wird das Mißverhältnis in vergange­
nen Gesellschaften. Ein Sklavenbesitzer beispielsweise hat viel eher 
etwas zu verlieren als etwas zu gewinnen, wenn er sich seines Gerech­
tigkeitssinnes besinnt, seine Sklaven frei läßt und zum Abolitionisten 
wird. Auch seine eigenen Kinder wird er wohl nicht auf diese Weise mit 
einem von ihm aus gesehen unsinnigen Gerechtigkeitssinn infizieren 
wollen. Ähnlich stellt sich die Situation etwa für einen Aristokraten im 
18. Jahrhundert dar: Sicherlich würde die Beachtung eines Gerechtig­
keitssinnes dann nicht zu seinem eigenen Vorteil ausfallen. Eine egali- 
taristische Verteilung von Gütern wird von den Bessergestellten eben 
unvermeidlich Opfer verlangen; es trifft nicht zu, daß der Übergang von 
einer ungerechten hin zu einer gerechteren Welt im Interesse jedes ein­
zelnen sein wird. Viele Menschen profitieren von den Ungerechtigkei­
ten dieser Welt und haben überhaupt kein Interesse daran, etwas am 
Status quo zu verändern. Die Rede einer spannungsfreien Konvergenz 
von Moralität und Klugheit stimmt deshalb höchstens in Ausnahmefal­
len und kann nicht als genereller Anhaltspunkt für die Stabilität einer 
nach utilitaristischen Gesichtspunkten wohlgeordneten Gesellschaft 
dienen.

Fassen wir vorläufig zusammen: Hare stellt nicht eigentlich den spezifi­
schen Inhalt der Intuition einer Verschiedenheit von Personen in Frage; 
er strebt deshalb auch nicht wie Parfit eine neue Verhältnisbestimmung 
zwischen Rationalität und Moralität für unsere Alltagspraxis an. Hare 
ist am Status dieser Intuition interessiert, eine bloße Beschreibung unse­
res Gerechtigkeitssinnes genügt ihm nicht; er möchte tiefer ansetzen 
und sucht die Möglichkeit einer Begründung unserer Intuitionen auf 
einer kritischen Ebene des moralischen Denkens. Auf dieser kritischen 
Ebene, so nimmt Hare an, fällt der moralische Imperativ mit einer Ma­
ximierung des Gesamtnutzens zusammen; außerdem ist die kritische 
Ebene des moralischen Denkens der intuitiven Ebene übergeordnet. Das 
führt Hare zum Schluß, daß unseren Intuitionen nur ein abgeleiteter 
Status zukommen könne; sie taugen nicht als Grundlage einer Kritik des 
Utilitarismus.

161

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der erste Einwand, den wir gegen diese Unterscheidung in zwei Ebe­
nen des moralischen Denkens angeführt haben, betraf das Problem, daß 
die Gesellschaftsmitglieder zuletzt nicht mehr wissen werden, was sie 
selbst in moralischen Fragen zu denken haben; ihnen wird der Zugang 
zu den Gründen ihrer eigenen moralischen Normen verwehrt, solange 
sie sich nur auf der intuitiven Ebene des moralischen Denkens bewegen. 
Sollte ihnen der Zugang zum kritischen Denken zu leicht ermöglicht 
werden, so läuft die Unterscheidung zwischen verschiedenen Ebenen 
des moralischen Denkens Gefahr, sich in einem infiniten Regreß zu 
verwickeln. Warum sollten wir überhaupt noch einen Unterschied zwi­
schen verschiedenen Methoden des moralischen Denkens machen, wenn 
wir jederzeit zwischen diesen verschiedenen Ebenen hin- und herwech­
seln können? Und zweitens: Warum sollte die utilitaristische Methode 
überhaupt die zutreffende Methode auf der kritischen Ebene des morali­
schen Denkens sein? Warum sollte es dort nicht ebenso gut möglich 
sein, andere Methoden des moralischen Denkens zu verwenden?

Schließlich begegnen wir einer weiteren Schwierigkeit: Der Entwurf 
einer politischen Stabilität einer Gerechtigkeitskonzeption setzt einen 
idealen Kontext der allgemeinen und strikten Befolgung der Gerechtig­
keitsprinzipien voraus; von jedem wird erwartet, daß er sich an diese 
Prinzipien hält. Doch wenn wir einen nicht-idealen Kontext betrachten, 
wird das gerade zum Scheitern der Stabilitätsbedingungen fuhren, wel­
che eine unabdingbare Voraussetzung für unsere politische Philosophie 
wäre. Wir brauchen also auch eine Theorie, die erklärt, wie der ideale 
Kontext selbst erreicht oder realisiert werden kann, in dem dann die 
Voraussetzungen vorliegen, unter denen eine Konzeption der politi­
schen Gerechtigkeit angewendet werden kann. Das ftihrt uns zu der 
Frage, ob eine Moraltheorie vor allem der vertragstheoretischen Spiel­
art überhaupt relevant sein wird, um uns für die Beurteilung der realen 
Verhältnisse effektive Kriterien zu liefern. Und es führt zu der weiteren 
Frage, ob der Utilitarismus, der auf die idealen Bedingungen der An­
wendung einer Gerechtigkeitskonzeption verzichten kann, nicht der 
Vertragstheorie dann weit überlegen ist, wenn es darum geht, die Ver­
hältnisse nach moralischen Richtlinien zu kritisieren und neu zu ge­
stalten?

162

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135 - am 17.01.2026, 14:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1. Utilitarismus als Kantische Kritik
	4.2. Der Erzengel und der Prolet
	4.3. Gesamtnutzen und liberale Politik
	4.3.1. Derivativ begründete Freiheitsrechte
	4.3.2. Moderater Egalitarismus
	4.3.3. Kognitive Kompetenz und Partizipation

	4.4. Konvergenz von Moral und Klugheit

