
4. Theoretischer Rahmen

4.1 Theoretische Zugänge und Begriffsklärungen

Welche theoretischen Zugänge sind für diese Studie von Relevanz? Von welchen Begrif-

fen ist auszugehen? Muss von Selbermachen, Herstellen oder Selbstherstellen gespro-

chen werden? Und welches Politikverständnis liegt der Studie zu Grunde? Diese Fragen

werden im Folgenden geklärt. Im ersten Schritt wird dazu das Problem dargelegt, war-

um Arbeitshandeln bis heute weder in der Arbeitssoziologie noch in der Politikwissen-

schaft als politischesHandeln untersucht worden ist. ImAnschluss werden theoretische

Zugänge geschaffen, um Arbeitshandeln daraufhin untersuchen zu können. Daran an-

knüpfend werden entsprechende Begriffsbestimmungen vorgenommen, die für diese

Studie von Relevanz sind.

4.1.1 Was ist Arbeit, was ist Politik?

Annäherungen an einen Wissenschaftskomplex

Bis heute gibt es keinen soziologischen und politikwissenschaftlichen Ansatz oder ei-

ne Theorie, worüber Arbeitshandeln als politisches Handeln erklärt, geschweige denn

untersucht wird. Die Gründe dafür sind vielschichtig. Sie wurden bereits im Problem-

aufriss (Kapitel 2) dargelegt. In den folgenden Abschnitten wird dieser Problemkomplex

vertieft. Zunächst wird erörtert, was unter Arbeit1 und Politik2 zu verstehen ist. Beide

Begriffe werden mittlerweile im erweiterten Sinne verstanden – Arbeit gilt nicht mehr

1 Das Wort Arbeit, im Althochdeutschen A(a)rbeit, geht auf das germanische Tätigkeitswort arbeijo

zurückund verweist auf ein schwer körperlich arbeitendes verdingtes Kind (vgl.Negt 2002: 294; Irr-

gang 2010: 9). Arbeit kommt vom Lateinischen avrum, arva undmeint so viel wie gepflügter Acker.

Auf den Arbeitsbegriff wird ab Abschnitt 4.2 Bezug genommen.

2 Das Adjektiv „politisch“ kommt schon zuvor auf. Es stammt aus demGriechischen und bezieht sich

auf die griechische Polis und den Staat, beziehungsweise den Stadtstaat. Heute wirdmeist auf das

moderne Substantiv „das Politische“ (vgl. Meier 1983: 15) verwiesen, wobei von Politik im erweiter-

ten Sinne erst ab dem 19. Jahrhundert die Rede ist. Wie Michael Th. Greven herausgearbeitet hat,

ist Politik bis dahin ein klares Privileg weniger Funktionärsgruppen (vgl. Greven 2000: 16). Formen

von Aufruhr und Protest gelten als keine Politik, was sich erst mit Aufkommen der nationalen Be-

wegungen ändert. Ein Politikbegriff, der sich auf den modernen Nationalstaat bezieht, entsteht

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Selbstherstellen als neue Politik

nur als Lohnarbeit, Politik ist mehr als nur Parteien- oder die institutionelle Politik. Bei-

de Forschungsbereiche treibt somit die Frage um,was ihre heutigenWesenskerne sind,

wenn sich Arbeit und das Politische ausdifferenzieren. Trotz Perspektivenweitung ist es

umeineVerzahnungbeiderForschungsfelder verdächtig still.Bis aufdie imForschungs-

stand (siehe Kapitel 3) skizzierten Schnittstellenbereiche Arbeitspolitik, Mikropolitik und

Policy Entrepreneurship kommen sich Arbeit und Politik kaum ins Gehege.

Letzteres verwundert nicht zuletzt darum, weil die Politikwissenschaft seit Jahren

eineWeitung der „Erklärungskraft politikwissenschaftlicherTheorien“ in Anlehnung an

Erkenntnisse sogenannter „Nachbardisziplinen“ fordert (Gabriel et al. 2020: 20). Auch

werden politische Entscheidungsprozesse nicht mehr nur „im Rahmen der Abläufe des

formalen Gesetzgebungsprozesses und unter besonderer Berücksichtigung des Zusam-

menspiels der politischen Institutionen“ analysiert; es werden stärker denn je „infor-

melle Abläufe und unübersichtliche Akteurskonstellationen“ berücksichtigt (Blatter et

al. 2007: 18). Allerdings spielt Arbeitshandeln in der Politikwissenschaft keine Rolle. Es

ist Alexandra Scheele (2005, 2008) zu verdanken, Arbeit und Politik aufeinander bezo-

gen zu haben, um „Arbeit als politisches Feld“ zu konzipieren. Scheeles Vorhaben setzt

an der Kritik an, dass die Politikwissenschaft noch immer ein „verkürztes Verständnis“

von Arbeit habe (Scheele 2008: 12): Arbeit werdemit Erwerbsarbeit gleichgesetzt. So wie

mander Arbeitssoziologie vorwerfen kann,dass sie denArbeitsbegriff lange auf Lohner-

werbsarbeit verengt hat, lässt sich der Politikwissenschaft vorhalten, Arbeit noch immer

auf die „Ebene von Institutionen, Interessenorganisationen und -verbänden“ (ebd.) zu

reduzieren. Darum beleuchtet Scheele „Aspekte der Politisierung von Arbeit“ (ebd.: 13).

Sie rückt das Subjekt ins Zentrum. Und sie macht auf das Problem aufmerksam, dass

das Subjekt in der Politikwissenschaft allenfalls zum kollektivierbaren Subjekt wird – es

hat als Einzelakteur3 kaum Relevanz, im Kontext von Arbeit ohnehin nicht.4

Darum hat Scheele eine arbeitssoziologische und politikwissenschaftliche Perspek-

tive miteinander verbunden, mehr noch: Sie hat den in die Jahre gekommenen Ansatz

der „Arbeitspolitik“ von Naschold u.a. auf neue Füße gestellt (siehe Forschungsstand

3.4). Über den Arbeitspolitik-Ansatz ist in den 1980er Jahren der Versuch unternommen

worden, den Wirkungszusammenhang von Staat und Ökonomie, Produktion und Re-

produktion sowie vonnationalstaatlicher undglobalwirtschaftlicherRegulierungneu zu

beleuchten (Naschold 1984; vgl. Scheele 2005, 2008). Der Ansatz begreift Politik nicht

nur als Funktion staatlicher Akteure oder als Aufgabe von parastaatlichen Institutio-

nen (vgl. Scheele 2005: 194). Er geht, auch in seiner Weiterentwicklung, von einem Po-

litikverständnis aus, das „alle gesellschaftlichen Aktivitäten“ – ökonomische, politische

im 18./19. Jahrhundert (vgl. Luhmann 2002: 8). Das Kapitel 4.3.1 wird auf die wichtigsten Punkte

zurückkommen.

3 Dieser Tatsachenbestand darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass den politischen Einstellungen

von Individuen in der Politikwissenschaft große Bedeutung zukommt (vgl. Gabriel et al. 2020: 18).

Die Einzelperson ist als Akteurskategorie aber relativ unbedeutend, sieht man einmal von Ansät-

zenwie der Subpolitik bei Beck (1993) ab. Tine Stein spricht darumvomblinden Fleck der „Akteurs-

kategorie Einzelpersonen“ in der politikwissenschaftlichen Forschung (Stein 2015: 110).

4 Das gilt auch für die stark betrieblich geprägte Arbeitssoziologie, dieWiderstände im Arbeitskon-

text in der Regel als kollektive Willensbildungsprozesse, nicht aber als informelle und individua-

listische Widerstände in den Blick nimmt (vgl. dazu Heiland/Schaupp 2023: 7).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 47

und/oder ideologische – als politische Dimensionen erfasst (Scheele 2008: 69). Politik

wird somit auf keine staatlichen und institutionellen Wirkungszusammenhänge ver-

engt. Sie ist „sozialen Beziehungen der Arbeit“ inhärent (ebd.).

Allerdings konzentriert sich der Arbeitspolitik-Ansatz bislang mehr auf eine „Regu-

lierung vonArbeit“ (ebd. 70); es geht umkein außerbetriebliches Arbeitshandeln in Form

einer möglichen arbeitsinhaltlichen politischen Positionierung. Das hat schon damit zu

tun,dass die Arbeitssoziologie, vonHabermas beeinflusst,Arbeit und Interaktion trennt

– Anja Lieb spricht darum von einer „demokratischen Leerstelle“ in der Forschung (Lieb

2005: 174).DiesesProblem löst auchScheelenicht.Das ist auchnicht ihrAnliegen.Schee-

le will Arbeit als politisches Feld konzipieren. Dazu hebt sie das „emanzipatorische Po-

tenzial von Arbeit“ hervor (Scheele 2008: 42) – und sie stellt die Sichtbarkeit von Arbeit

für die Politikwissenschaft und die des Subjekts heraus. Eine arbeitsinhaltliche norma-

tive Ebene des Arbeitshandelns bleibt aber auch bei Scheele sekundär.

Diese Eigentümlichkeit zeigt sich in der Forschung seit Jahren an vielen Stellen. So

knüpft Michael Burawoy (1979, 1985) bekanntermaßen an den Arbeitspolitik-Ansatz an,

um „die Trennlinie von Politik und Ökonomie“ neu zu ziehen (Scheele 2005: 195) – Bu-

rawoy unterscheidet zwischen Politics in Production und Politics of Production. Mit erste-

rem ist die betriebliche Mikropolitik gemeint, mit zweiterem vorrangig die staatliche

Arbeits(markt)- undWohlfahrtspolitik. Burawoy untersucht jedoch keine außerbetrieb-

liche, arbeitsinhaltliche Dimension des Arbeitshandelns. Im Vordergrund stehen inner-

betriebliche Willensbildungsprozesse und die gesellschaftliche Regulierung von Arbeit.

HelmutMartenswiederum ist es umeinen anderen Punkt gelegen.Erwill in seiner Ana-

lyse zur politischen Subjektivierung in Rückgriff auf Arendt (2013 [1958]) und Leggewie/

Welzer (2009) die Perspektive von Arbeit und politischem Konsum-/Alltagshandeln mit

der Produzentenseite neu verzahnen (vgl. Martens 2014: 70, 135). Seine Unternehmung

endet allerdings im argumentativen Nebelfeld mit der Forderung einer Beendigung des

alternativlosen „Weiter-so“ – wie Arbeit im arbeitsinhaltlichen Sinne politisch zu den-

kenwäre, bleibt ein Geheimnis. Auch KathrinMönch, die in Anlehnung an Foucault eine

neue Perspektive auf die „Arbeitssubjektivität“ entwirft und „Mikro-Widerständigkei-

ten“ in den Blick nimmt (vgl. Mönch 2018), lässt eine arbeitsinhaltliche normative Ebe-

ne des Arbeitshandelns außen vor.5 Das gilt auch für Alexandra Manskes (2023) jüngste

Studie über die arbeitspolitischen Spiele der freien Szene amBeispiel der Darstellenden

Künste.Manske will eine Art Renaissance der Interessenvertretung imKulturbetrieb er-

kennen,worüber sich gesellschaftlicher Zusammenhalt neu stärke.Der Zusammenhang

vonArbeit undPolitik reduziert sich allerdings auf die eingangs beschriebeneArbeitspo-

litik; es geht es um keine politische Ebene über Arbeitsinhalte. Im Vordergrund stehen

arbeitsbezogeneStellungskämpfe zurVerbesserungderArbeitsbedingungen.DieseVer-

engung tut sich in der soziologischen Subjektivierungs- und Nachhaltigkeitsforschung

grundsätzlich auf – erstere stellt vorrangig die Arbeitsanforderungen voran (vgl. Böhle

5 Mönch geht der Frage nach, ob sichWiderständigkeiten im Arbeitskontext zeigen. Sie beobachtet

dazu eine Vervielfachung von „Mikro-Widerständigkeiten“, die aber keine allumfassende Revolte

oder ein „klares Gegen-Verhalten gegen die neoliberale Subjektivierung“ seien. Vielmehr sei der

heutige Widerstand parzelliert: Er bedeute kein „Ausstieg aus der Selbstoptimierung“. Er stünde

für die „permanente Anstrengung“ (Mönch 2018: 337) im flexiblen Kapitalismus.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Selbstherstellen als neue Politik

2017, 2018; Kleemann et al. 2019), zweitere beschreibt zwar (mittlerweile) Prozesse ei-

nermöglichen „Politisierung vonArbeit“ (Becke/Warsewa 2017: 29). Arbeitshandelnwird

aber als kein mögliches politisches Handeln untersucht. In der Designforschung wie-

derum wird eine arbeitsinhaltliche politische Perspektive des Arbeitshandelns vielfach

vorausgesetzt, empirisch aber nicht erforscht.6

Die zentrale Frage für diese Studie lautet damit, wie sich Arbeitshandeln als mög-

liches politisches Handeln untersuchen lässt. Wie bereits dargelegt, soll politisches

Handeln dazu nicht vorab definiert werden, da man sonst eine vorgefertigte Defini-

tion überprüfen, Handeln empirisch aber nicht untersuchen würde. Darum wird ein

entsprechendes Verständnis erst im Methodenteil in Anlehnung an das Datenmaterial

entwickelt. Was unter Arbeitshandeln, Arbeit und Politik zu verstehen ist, muss aller-

dings vorab definiert werden. Welche Zugänge bieten sich an? Unter Arbeitshandeln

soll im Folgenden in Anlehnung an Fritz Böhle die Charakterisierung eines doppelten

Prozesses gelten: Zum einen zielt Arbeitshandeln auf das „Was“ des Handelns ab –

im Zentrum steht das instrumentell-gegenstandsbezogene Handeln; es geht um die

Zielrichtung, Absicht und den Arbeitsinhalt. Zum anderen ist das „Wie“ als planmäßig-

rationaleHandlung entscheidend– in denVordergrund rückt die „Struktur und (innere)

Regulierung des Handelns“ (Böhle 2018: 172f.). Die Frage, ob Arbeitshandeln politisches

Handeln ist, setzt damit eine Zweckmäßigkeit voraus. Das ist auch der Grund, warum

Arbeit –beeinflusst vonAristoteles,Arendt undHabermas– in der Soziologie bislang als

kein politisches Handeln untersucht wird, weil politisches Handeln in dieser Perspek-

tive idealtypisch von fremden Zweckbestimmungen befreit wird. Würde man dieser

Linie jedoch blindlings folgen, wäre eine empirische Fragestellung im Spannungsfeld

von Arbeitshandeln und politischemHandeln obsolet.Was es darum braucht, sind ent-

sprechende Begriffsbestimmungen von Arbeit und Politik, die eine operative Offenheit

zulassen, die aber nicht als absolut gelten.

Wie könnten solche Begriffe lauten? Unter Arbeit soll im Folgenden in Anlehnung an

Karl Marx der „Stoffwechsel mit der Natur“ (Marx 2018a: 192) verstanden werden. Die

Probleme, die mit dieser Perspektive verbunden sind, werden im Kapitel 4.1.3 disku-

tiert. Vorwegnehmen lässt sich allerdings schon hier, dass der Marxsche Arbeitsbegriff

jene Offenheit bietet, um Arbeit im erweiterten Sinne zu verstehen – Arbeit ist bei

Marx auf keine Lohnerwerbsarbeit verengt, sie kann für sämtliches Handeln stehen.

Weiterführend dazu kann Arbeit als dasjenige Handeln gelten, über das „die einzelnen

Menschen ihre Gemeinschaften sowie die Gesellschaft als Ganzes“ reproduzieren (Pe-

ter/Peter 2008: 124): Arbeit ist „eine Beziehung zwischenMenschen, ihren Einstellungen

und ihrem Handeln“ […], „die bestimmten historisch variablen Ordnungsstruktu-

ren und Regelformen unterliegt“ (Hirsch-Kreinsen 2008: 33). Gesellschaftliche Arbeit

umfasst damit „alle Tätigkeiten für Andere, die dem organisierten gesellschaftlichen

Leistungsaustausch dienen“ (Peter/Peter 2008: 124). Arbeit ist sowohl mögliche arbeits-

ökonomische Verwertung – gemeint ist die Lohnerwerbsarbeit – als auch mögliche

„Selbstverwertung [...] außerhalb der Lohnarbeitssysteme“ (ebd.). Arbeit umfasst da-

durch zugleich die verschiedensten Formen des Selbermachens und Selbstherstellens,

6 Siehe dazu Blechinger/Milev 2008: 5; Baur 2008; Fuhs et al. 2013; Banz 2016; Kern/Vogt 2016; von

Borries 2016; Hartung 2017; Braun 2018; Recklies 2018; Smolarski/Rodatz 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 49

die sowohl erwerbsbezogen als auch erwerbsfrei sein können. Und das heißt, dass sich

Formen des Selbermachens/Selbstherstellens unter den Begriff der Arbeit subsumieren

lassen.7

Bezogen auf einen entsprechenden Politikbegriff zeigt sich diese Variabilität aller-

dings nicht.Zwar gehört auch der Politikbegriff zu jenenBegrifflichkeiten,die sich einer

einheitlichenDefinition entziehen (vgl. Regier 2023: 24).Noch immer ist die Perspektive

aber auf den Staat und dasjenige Handeln verengt, das sich auf den Staat bezieht. Ins-

gesamt lässt sich der Begriff jedoch zwischen einem engen und weiten Politikbegriff (vgl.

May 2007: 86) sowie zwischen dem der Politik und dem des Politischen differenzieren

– der enge Politikbegriff zielt auf den Staat als „zentrale gesellschaftliche Regelungsin-

stanz“ ab (Regier 2023: 24; sie auchMay 2007: 86; Blum/Schubert 2018: 9). Derweite Poli-

tikbegriff erfasst dagegen alle sozialenHandlungen, die imweitesten Sinne als politisch

gelten können – das kann das Handeln in NGOs, der politische Konsum, eine mögliche

politische Lebensführungo.ä. sein.Allerdings kommenArbeitsformennicht vor.Das gilt

auch für dieUnterscheidung zwischen demBegriff der Politik unddemdes Politischen.8

Während ersterer die institutionellen Verfahrensweisen und den Machtapparat der Po-

litik repräsentiert, stellt letzterer den „normative[n] Maßstab für jeweils realisierte For-

men von Politik“ heraus (Bedorf 2010: 16). Der Begriff des Politischen zielt somit auf „die

Potentialität des gemeinsamen Handelns gegenüber der Politik als Ausdruck der Steue-

rung der gemeinsamen Belange“ ab (ebd.: 18,H. i. O.). Aber auch hier werden Arbeitsfor-

men ausgeklammert.9

7 Für einen soziologischen Zugang zeigt Voß (2018) vier Perspektiven auf einen Arbeitsbegriff auf:

Erstens deutet Arbeit auf Arbeitskraft hin, zweitens auf Anstrengung,Mühsal und Plage (siehe da-

zu auch Scheele 2008 oder Geisen 2011). Drittens bezieht sich Arbeit auf Verknechtung und Ver-

sklavung, viertens auf die geistige Leistung und einen Fortschrittsglauben, auf das „Werk“, „Wer-

ken“ oder „Schaffen“ (vgl. Voß 2018: 19; siehe auch Sennett 2009; Ax 2009) – letzteres ist wiederum

das, was man dem Selbermachen oder materiellen Herstellen gemeinhin zuschreibt.

8 Die Debatte, was das Politische im Gegensatz zur Politik ist, wird an dieser Stelle abgekürzt – sie

reicht von Carl Schmitts Freund-Feind-Kategorisierung über Hannah Arendts emphatisches Hand-

lungsverständnis bis zuOakeshotts Vorstoß, dass das Politischeweder einenAnfang noch ein Ende

hat (siehe zurDiskussionMarchart 2010, 2013: 11ff. oder Bedorf 2010: 16ff.). Die zentrale Frage aber,

die sich übergreifend stellt, ist, in welchem Bezugssystem sich beide Begriffe bewegen. Das zielt

auf den Diskurs um die ontologische als politische Differenz in Anlehnung an Heideggers ontologi-

scheDifferenz aus „Sein und Zeit“ ab (1986 [1927]). In diesemKontext ist das Politische das, was der

Politik zu Grunde liegt: Es ist das Ontologische (das Zugrundeliegende) zum Ontischen (dem Fakti-

schen), woraus Politik wird oder werden kann, wobei die Politik niemals das Politische (und um-

gekehrt das Politische nie reine Politik) sein kann, da sich beides aufgrund von Kontingenz wech-

selseitig hervorbringt (vgl. Marchart 2013: 11).

9 Auszunehmen davon wäre der bereits angesprochene Policy-Entrepreneurship-Ansatz, von dem

im Folgenden jedoch abgesehen wird, weil er das Unternehmerische voraussetzt – beschrieben

werden Prozesse der Entscheidungsfindung im Sinne des Wandels entsprechender Politikfelder

(zum Beispiel im Gesundheitswesen etc.). Auch von Rational-Choice-Modellen wird, zumindest

vorerst, abgerückt. Zwar gelten Rational-Choice-Modelle als akteurszentrierte Ansätze und set-

zen an der politics-Dimension an (vgl. Buchstein 2012: 24ff.). Den Akteuren werden jedoch ratio-

nale Handlungsmotivationen im Sinne von Kosten-Nutzen-Kalkulationen unterstellt (vgl. Behnke

2001: 434ff.). Eine solche Perspektive kann für diese Studie nicht vorausgesetzt werden. Auf ein-

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Selbstherstellen als neue Politik

Welcher Begriff könnte passend sein bzw. welcher Zugang bietet sich an, um Her-

stellungsformen auf politische Zielsetzungen undmögliches politisches Handeln hin zu

untersuchen? Es ist an dieser Stelle nicht möglich, und auch nicht sinnvoll, der Unüber-

schaubarkeit anDeutungsmustern und Begriffen aus der Politikwissenschaft Einhalt zu

gebieten. Insgesamt lassen sich die Ansätze jedoch ergänzend zu den oben genannten

in regierungszentriert versus emanzipatorisch, normativ versus deskriptiv und konfliktorien-

tiert/konsensbezogen systematisieren (vgl. Reheis 2014: 13; zuletzt Regier 2023: 25) – und

sie können auf die oben genannten Unterscheidungen bezogen werden. Für diese Stu-

die bieten sich zudem drei weitere Differenzierungen an, die darlegen, warum Arbeits-

handeln bislang als kein politischesHandeln untersucht worden ist, die aber zeigen,wie

sich das Selbstherstellen auf politische Aspekte des Handelns hin untersuchen lässt. Die

erste Unterscheidung, und ein entsprechender Begriff, ist die zwischen einem systemi-

schen Politik- undHandlungsbegriff, die sich in der Forschung an den PolenNiklas Luh-

mann versus JürgenHabermas undHannah Arendt entzündet hat (vgl. dazuMeyer 1994:

237).10 So versteht Luhmann (2002) die Politik als Teilsystem, das die Politik in der Ge-

sellschaft repräsentiert.11 Dieses Teilsystem steht gleichberechtigt neben anderen Teil-

systemen der Gesellschaft wie der Kunst, des Rechts, der Ökonomie etc. Alle Teilsyste-

me sind durch strukturelle Kopplungen verbunden (ebd.: 372ff.). Die jeweilige Eigenlo-

gik bildet sich jedoch im entsprechenden Teilsystem heraus – es wird autopoietisch her-

vorgebracht, sprich erzeugt (ebd.: 126). So zeichnet sich das Teilsystem der Politik nach

Luhmann dadurch aus, dass es die „Machtkapazität für kollektiv bindendes Entschei-

den[s]“ hat (ebd.: 87)12 – diese Macht haben weder soziale Gruppen noch einzelne Indi-

viduen.Darumkommen bei Luhmannweder das einzelne Subjekt nochHandlungen als

solche vor.13 Deshalb ist der systemische Ansatz für diese Studie, zumindest in empiri-

scher Sicht, unerheblich. Erst der zweite Ansatz, der das Politische alsHandeln versteht,

zelne Aspekte von Rational Choice wird im Methodenteil ab Kapitel 6 jedoch zurückzukommen

sein.

10 Der Handlungsbegriff lässt allerdings keineswegs auf die hier dargelegte Perspektive des Han-

delns als Aushandeln reduzieren. Demwären antagonistische Ansätze von Carl Schmitt über ago-

nale Perspektiven von Laclau undMouffe bis hin zu radikaltheoretischen Positionen von Rancière,

Derrida oder Lefort hinzuzufügen. Auf die wichtigsten Ansätze wird im Verlauf der Studie noch-

mals Bezug genommen.

11 Nach Luhmann bilden sich Systeme als „Differenz von System und Umwelt“ heraus (Luhmann

2002: 15). Darüber werden sie zu einem eigenen System – und ein System ist das der Politik. Die

Handlungen als solche und entsprechendeWerthaltungen sind dazu unerheblich. Luhmanns Po-

litikbegriff steht somit für ein enges deskriptives Politikverständnis, das emanzipatorische normative

Werthaltungen außen vor lässt.

12 Nach Luhmann wird diese Form der Machtausübung nach dem Prinzip der Wiederholung und

des möglichen Sanktionierens sichergestellt, wobei Macht nicht realisiert werden muss. Es reicht

schon der „Machteinsatz als Drohung“ (Luhmann 2002: 58).

13 Luhmannwurde immerwieder vorgeworfen, dass dieMenschen in seiner Theorie keine Rolle spie-

len (so etwa von Knoblauch 2008, 2010), was nur bedingt stimmt. Zwar repräsentiert Luhmann ei-

nen „eng institutionalistischen Begriff von Politik“ (Nunner-Winkler 2003: 313). Auch „reserviert“

er „das Politische für das Teilsystem Politik“ (Peter 2014: 54). Er wählt im Grunde aber nur eine an-

dere Perspektive, nämlich die des systemischen Draufblicks. Die Mitspieler der Gesellschaft – die

Menschen und ihre Handlungen – sind in der Systemtheorie sekundär. Das heißt nicht, dass sie

keine Rolle spielen. Es wird lediglich beurteilt, was ein System, in dem Falle das der Politik, aus-

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 51

führt das Politische auf zwischenmenschliche Beziehungen zurück. Dieser Begriff wird

von Autor*innen wie Hannah Arendt (Handeln) und Jürgen Habermas (Kommunikati-

on) repräsentiert.14 In dieser Perspektive ist das Politische das, was von den Subjekten

ausgeht – allerdings kommt Arbeitshandeln nicht vor. Erst ein dritter Politikbegriff, die

Subpolitik bei Beck (1993), überwindet diese Eigentümlichkeit (siehe Forschungsstand

3.2), zumindest schließt er Arbeit als Kategorie nicht aus. Die Subpolitik steht in der

Forschung gemeinhin für einenweiten Politikbegriff, der individualisierte und emanzipato-

rische Aspekte desHandelns vereint.15Wie bereits dargelegt, unterscheidet sich die Sub-

politik von der Politik dadurch, dass auch Akteure „außerhalb des politischen oder kor-

poratistischen Systems [...] miteinander um die entstehende Gestaltungsmacht des Po-

litischen konkurrieren“ (Beck 1993: 162,H. I.O.) – das können Bürgerinitiativen, alterna-

tive Lebenskonzepte, Konsumentscheidungen oder auch das Arbeitshandeln sein. Aller-

dingshatBeckArbeit alsKategorie der Subpolitik nirgends systematisch eingeführt (mal

spricht er von Professions- und Berufsgruppen, dann von „Berufen als politisches Han-

deln“, vgl. Kapitel 4.3.2b). Auch wird die Frage umschifft, wie sich politisches Handeln

definieren lässt. Der Begriff ist insgesamt mehr ein Diskursbegriff, der überaus unklar

bleibt. Zugleich bietet er jene Offenheit, um ihn an der Schnittstelle von Arbeitshandeln

und politischemHandeln neu operationalisieren zu können.

Das heißt: Die Subpolitik lässt sich unter Aspekten des politischen Handelns unter-

suchen.Vorausgesetzt werden kann allerdings nicht, dass es sich umAkteure „außerhalb

des politischen oder korporatistischen Systems“ handelt (Beck 1993: 162, H. I. O.). Das

würde bedeuten, dass Hersteller*innen, die in einer Partei sind und nebenher Produkte

anfertigen (oderhauptberuflichherstellenundnebenher in einerPartei sind),auszuneh-

men sind. Auchmuss geklärt werden, was sich unter Politik, dem Politischen respektive

macht, und nach Luhmann sind das kollektiv bindende Entscheidungen, die in der letzten Konse-

quenz nur der Staat treffen kann (in Form von Gesetzen etc.).

14 Auf Hannah Arendts Politikbegriff wird im Kapitel 4.1.2 Bezug genommen, auf Habermas im Ab-

schnitt 8.2.4.

15 Diese Unterscheidung zwischen einem engen versus weiten Politikbegriff und dem Begriff der Po-

litik respektive dem Politischen kennt viele Verästelungen und Unklarheiten, die eine genaue Sys-

tematisierung oftmals erschweren. So wird ein enges Politikverständnis beispielsweise einerseits

systemisch begründet – und damit vonHandlungen entkoppelt, so wie im Verständnis Luhmanns.

Andererseits wird es auf Handlungen bezogen, die entweder aus der Politik resultieren oder sich

auf die Politik beziehen – während ersteres an den Aspekt der kollektiv bindenden Entscheidun-

gengebundenwird und somit ein engesPolitikverständnis repräsentiert, schlägt letzterer eineBrü-

cke zu einemweiten Politikbegriff, wobei hier (oft) soziale Handlungen an die kollektiv bindenden

Entscheidungen rückgebunden werden – die letzten Endes nur der Staat treffen kann, und folg-

lich wird der enge Politikbegriff mit einemweiten vermengt, was sich insbesondere imKonzept des

politischen Handelns zeigt (vgl. dazu das Kapitel 6.1.6). Eine vergleichbare Problematik zeigt sich

darin, wenn der weite Politikbegriff im Sinne des Handelns normativ begründet wird und Spiel-

arten von Subpolitik ausschließt. Dieses Missverhältnis zeigt sich am besten an Hannah Arendts

Politikverständnis, die zumeinen einenweitenPolitikbegriff repräsentiert, weil sie dieWechselsei-

tigkeit aus Freiheit und Pluralität für das Handeln herausstellt. Zum anderen klammert sie Spiel-

arten aus, die nach Beck Subpolitik sind – so etwa Konsumentscheidungen oder eine Politisierung

privater Belange. Auf Arendts Politikverständnis wird im Kapitel 4.1.2 Bezug genommen, auf Beck

unter 4.1.6 sowie 4.3.2b.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Selbstherstellen als neue Politik

politischemHandeln verstehen lässt, wobei letzteres, wie dargelegt, erst imMethoden-

teil entwickelt wird. Vorwegnehmen lässt sich allerdings schon hier, dass sich die An-

sätze zwischen theorie- und empiriebasiert unterscheiden (vgl. Buchstein 2012: 20)16,

auch überwiegt sowohl beim Begriff der Politik als auch beim Konzept des politischen

Handelns die Tendenz, das Politische an einen engenPolitikbegriff rückzubinden–dem-

nach gilt eine Handlung erst dann als politisch, wenn ein Akteur versucht, „die Zustim-

mung eines bzw. einer Zweiten zu erlangen“, um „seinen bzw. ihrenWillen (auch) gegen

dasWiderstreben eines bzw. einer Dritten durchzusetzen“ (Hitzler 2001: 46). ImVorder-

grund steht die „HerstellungundDurchsetzungkollektiv verbindlicherEntscheidungen“

(Buchstein 2012: 18).17

Eine solche Sicht wäre für ein empirisches Forschungsvorhaben allerdings fatal. Sie

würde nicht nur Herrschaft als Handeln legitimieren oder voraussetzen (können). Es

stünde bereits im Vorfeld fest, was politisches Handeln ist bzw. nicht ist. Darum wer-

den entsprechende Kriterien zum politischen Handeln erst im Methodenteil durch die

Auseinandersetzung zwischenTheorie und Praxis herausgearbeitet.Was es zuvor aller-

dings braucht, ist ergänzend zum Begriff der Arbeit ein Verständnis dazu, was unter

Politik respektive dem Politischen zu verstehen ist, da erst aufbauend darauf die em-

pirische Untersuchung angelegt werden kann. So lässt sich die Politik als solche (und

ein entsprechender Begriff) zunächst als Teilsystem in Anlehnung an Niklas Luhmann

verstehen, weil nur sie die „Machtkapazität für kollektiv bindendes Entscheiden[s]“ hat

(Luhmann 2002: 87). Das Politische lässt sich darauf aber nicht reduzieren. Die Politik

steht für die „Organisation eines sozialen Lebenszusammenhangs“, worüber eine „Macht [...]

für dieDurchsetzung auf dasGanze bezogener Vorstellungen sorgt“ (Gerhardt 1990: 295,

H. i.O.) – in Anlehnung anMouffe ließe sich Politik auch als die „Gesamtheit der Verfah-

rensweisen und Institutionen“ definieren, „durch die eine Ordnung geschaffenwird, die

dasMiteinander derMenschen imKontext seiner ihm vomPolitischen auferlegten Kon-

fliktfähigkeit organisiert“ (Mouffe 2016: 16). Das Politische wirkt dagegen auf die Politik

in einem rekursivenWechselverhältnis ein.Damit sindweder die Politik noch das Politi-

sche reduktionistischeTatsachenbeschreibungen.Sie sind sichwechselseitigkonstituie-

rende Prozesse.DieseWechselseitigkeit hatThomasMeyermeines Erachtens passend in

einenPolitikbegriff überführt–unter Politik verstehtMeyer „dieGesamtheit derAktivitäten

16 Diese Unterscheidung nimmt Buchstein vor. Dazu stellt er „vier grundlegende Modelle des politi-

schenHandelns“ in Aussicht (Buchstein 2012: 23). Buchstein führt erstens rationalistischeModelle

an (die sogenannten Rational-Choice-Theorien), zweitens die systemtheoretische Ebene (im Ver-

ständnis Niklas Luhmanns), drittens intrinsische Zugänge (in der Tradition Hannah Arendts) und

viertens Modelle des kommunikativen Handelns (nach Jürgen Habermas). Diese Clusterbildung

mag eine „Veranschaulichungshilfe“ (ebd.) sein, um formale von normativen Theorien zu unter-

scheiden. Sie wirft aber normative Theorieansätze und handlungstheoretische Zugänge in einen

Topf; sie übersieht, dass sichweder Luhmann noch Arendt für eine empirischeHandlungsperspek-

tive eignen (siehe weiterführend zu den Konzepten des politischenHandelns Hitzler 2001: 4; Rosa

2001: 26f.; 2012: 137; Massing 2012: 264; Detjen et al. 2012).

17 Ein Verständnis des Politischen, das auf die „Durchsetzung kollektiv verbindlicher Entscheidun-

gen“ abzielt, geht auf Easton (1975a, 1975b) zurück (vgl. Gadinger/Yildiz 2017; siehe auch Greven

2010: 74).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 53

zur Vorbereitung und zur Herstellung gesamtgesellschaftlich verbindlicher und/oder am Gemein-

wohl orientierter und der ganzen Gesellschaft zugute kommender Entscheidungen“ (Meyer 2006:

41,H. i.O.).Meyers Definition ist darum so brauchbar,weil er den Begriff der Politikmit

demdes Politischen verzahnt18 –und er stellt zugleich eine ethischeDimension des poli-

tischen Handelns in Aussicht, ohne das eine oder andere vorauszusetzen19. So lässt sich

der erste Teil seiner Definition durch die Betonung auf die „Gesamtheit der Aktivitäten zur

Vorbereitung und zur Herstellung gesamtgesellschaftlich verbindlicher [...] orientierter [...] Ent-

scheidungen“ auf ein enges Politikverständnis beziehen, dem das „Medium der Politik [..]

alsMacht“ obliegt (ebd.: 48, H. i. O.). Der zweite Abschnitt stellt dagegen durch die Her-

vorhebung„und/oder“ sowie„amGemeinwohlorientierter [...]Entscheidungen“einemögliche

ethische Dimension des politischenHandelns heraus.Der Begriff kann somit als Binde-

glied zwischen einem engen und weiten Politikbegriff sowie dem Begriff der Politik und

dem des Politischen gelten – worauf sich bezogen politische Zielsetzungen empirisch

untersuchen lassen.

Die Frage ist nur: Was ist das Politische? Die Forschung teilt sich dazu, grob ver-

einfacht, in zwei zentrale Lager. Die eine Seite versteht darunter eine antagonistische

Handlungspraxis, dieWiderstand erzeugt – gemeint ist die eingangs beschriebene kon-

fliktorientierte Perspektive, womit Handeln auf „Macht, Konflikt und Antagonismus“ ab-

zielt (Mouffe 2016: 16). Die zweite Seite stellt dagegen das politische Assoziative heraus,

das auf Kommunikation und Einigung basiert (vgl.Marchart 2010: 35ff.) – in dieser Per-

spektive zielt das Politische auf intersubjektives Handeln (Arendt) oder die Konsensori-

entierung (Habermas) ab. Es wäre allerdings wenig zielführend, auch hier bereits ent-

sprechende Schablonen anzulegen. Vielmehr müssen die Zielsetzungen und entspre-

chende Umsetzungsstrategien imMethodenteil an dieser Schnittstellendynamik unter-

sucht werden.20 Im nächsten Schritt werden dazu weitere theoretische Zugänge vorge-

stellt.Die Ansätze reichen vonHannahArendt über KarlMarx bis zuCornelius Castoria-

dis, John Dewey, Hans Joas oder Hans Jonas. Die Zugänge sind nicht chronologisch sor-

tiert. Siewerden anhand ihrerGewichtung für die Forschungsfrage diskutiert.DenAus-

gangspunkt bildet Arendts Triade aus Arbeit, Herstellen und Handeln, die nicht nur Ar-

beitshandeln,Herstellungskontexte und politisches Handeln unterscheidet. An ihr lässt

sich die Frage diskutieren, ob Herstellen Handeln ist.

18 Meyer selbst nimmt eine solche Systematisierung allerdings nicht vor. So spricht er in Bezug auf

die oben dargelegte Definition mal von Politik, dann vom „Doppelgesicht des Politischen“ (Meyer

2006: 41).

19 Meyers Politikbegriff wird immerwieder falsch ausgelegt, da ihmeine Konsens- undGemeinwohl-

orientierung unterstellt werden und das Konflikthafte abgesprochen wird (so beispielsweise von

Regier 2023: 29). Bei genauem Hinsehen stellt Meyer jedoch zusätzlich das Medium der „Macht“

heraus, das „allein [..] die Durchsetzung des verbindlich Gemachten“ vermag (Meyer 2006: 48, H.

I. O.). Meyer repräsentiert damit sowohl einen engen als auch weiten Politikbegriff.

20 Dieses Problem der Vorab-Kontrastierung zeigt sich auch in der Designforschung. Hier wird auf

der einen Seite auf einen Begriff des Politischen zurückgegriffen, der sich auf die „Schaffung von

strukturellen Bedingungen“ und auf „gemeinschaftliches Handeln“ bezieht (Unteidig 2013: 162).

Auf der anderen Seite wird das Agonale herausgestellt (so etwa bei DiSalvo 2012; Braun 2018: 57ff.;

Recklies 2018: 67ff. oder Unteidig 2018: 41ff.) – und damit das Politische an die Gegnerschaft ge-

bunden. Das Kapitel 4.3.2.f. wird darauf und auf entsprechende Problematiken zurückkommen.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Selbstherstellen als neue Politik

4.1.2 Arbeit, Herstellen, Handeln: Hannah Arendt als Ausgangspunkt

Das Problem, dass Arbeitshandeln in Arbeitssoziologie und Politikwissenschaft bislang

als kein politisches Handeln untersucht worden ist, lässt sich an keiner Theoretikerin

besser nachzeichnen als anHannahArendt.Arendt verfasste 1958 ihr zentralesWerk „Vi-

ta activa“, in dem sie Arbeit, Herstellen und Handeln unterscheidet – und das Herstel-

len vom Politischen trennt. Im Folgendenwird dargelegt, was Hannah Arendt unter den

Begriffen versteht und welche Perspektive sich in Bezug auf die Forschungsfrage bie-

tet. Im Fokus stehen bei Arendt zwei Dinge: erstens die Veränderungen der modernen

Arbeitswelt, die sie über die Begriffe Arbeit und Herstellen ins Zentrum rückt, zweitens

die konstitutivenBedingungen für das Politische, die Arendt unter demBegriff desHan-

delns fasst. Hier schließt die Studie mit der Frage an, ob Herstellungsformen als politi-

sches Handeln verstanden werden können, was Arendt verneint, was der Diskurs zum

Selbermachen und weite Teile der Designforschung aber seit Jahren voranstellen.

Was versteht Hannah Arendt unter Arbeit, Herstellen, Handeln? Und warum unter-

scheidet sie die drei Bereiche? Arendts Ziel ist es, die grundlegenden menschlichen Ak-

tivitäten darzulegen. Im Zentrum steht, in Anlehnung und Abgrenzung zuHeidegger21,

dieNatalität desMenschen unddie sich daraus ergebendenmenschlichen Tätigkeitsfor-

men.So arbeitet derMensch zunächst nur,umseinenFortbestand zu sichern–Arbeit ist

überlebensdienlicheNotwendigkeit.Erst überdasHerstellen22 stellt er dieDingeher,die

er zum Leben braucht – dauerhafte Güter für den Lebensbestand.Damit ist derMensch

nochnicht politisch.Politischwird er erst,wenn er handelt,wenn er inBeziehung zu an-

deren tritt und frei von Zwecken ist. So bräuchte der Mensch zum Überleben nicht mal

politisch zu sein, dazu würde schon das Arbeiten und Herstellen genügen (vgl. Brunk-

horst 1994: 30). Um aber in Freiheit zu leben, muss er politisch werden. Dazu reicht es

nicht, nur zu arbeiten oder herzustellen.23 Alle drei Bereiche sind nach Arendt keine in

21 NachArendt ist dieWelt kein Faktum, indemSein oderDaseinbereits existieren.DieWelt entsteht

prozessual durch zwischenmenschlichen Bezug – über das Handeln. Nach Heidegger dagegen ist

das Dasein bereits in der Welt (vgl. Brunkhorst 1994: 30f.). Bei allen Unterschieden, die zwischen

Arendt und Heidegger ausgemacht werden können, bestehen dennoch Gemeinsamkeiten. Wie

Lili Zhang herausgearbeitet hat, betrachten beide die Welt als Phänomen. Heidegger verwendet

dazu den Terminus ,Dasein‘ als Bezeichnung für dasjenige Seiende, dem dieWelt bereits gegeben

ist. Für Arendt ist dagegen die Intersubjektivität das Entscheidende, woraus Weltbezug und Han-

deln wird, wenngleich sie, wie Zhang betont, mit der Gleichsetzung von Sein und Erscheinen an

die Phänomenologie Heideggers anknüpft (vgl. Zhang 2006: 49ff.).

22 Hannah Arendt bestimmt das Herstellen in Anlehnung an die Antike als „Zweck-Mittel-Kategorie“

(Arendt 2013: 183ff.). Damit grenzt sie das Herstellen nicht nur vom Politischen ab, weil das Politi-

sche von Zwecken befreites Handeln sein müsse. Sie trifft eine Unterscheidung zur Kunst, die den

Gesetzmäßigkeiten des „Brauchen und Gebrauchen“ (ebd.: 201) entkommen könne.

23 Das Herstellen ist nach Arendt zwar nicht „antipolitisch“, das ist für sie nur das Arbeiten (Arendt

2013: 270). Das Herstellen bleibt dennoch „unpolitisch“ (ebd.), weil es eine Zweckwelt repräsen-

tiert. Den Grund dafür macht sie an der Unterscheidung von Souveränität und Meisterschaft fest:

Ersteres steht für das Handeln, „wo Viele im Für- und Gegeneinander für sich selbst gutsagen und

sich für Umstände, die sie nicht voraussehen können, [..] binden“. Die Meisterschaft dagegen sei

zu leisten, „wo ein Einzelner sich von allen isoliert und in dieser Isolierung sich an nichts bindet,

weder an sich selbst noch an andere, außer an sein Werk“ (ebd.: 314).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 55

sich geschlossenen Tätigkeitsfelder, sie sind aber zu unterscheiden. Sie bilden das ge-

samte Spannungsfeld menschlicher Tätigkeiten ab.

Was ist der Grund, weshalb Arendt das Herstellen vom politischen Handeln trennt?

Undwarumist ihreAnalysehilfreich fürdieseStudie? ImZentrumstehtbeiArendt eines:

die Sorge um die Welt. Das ist der Ausgangspunkt ihrer Analyse. Damit wendet sie sich

sowohl den Konstitutionsbedingungen des Politischen als auch der Arbeitswelt zu. Ih-

re Sorge ist, dass das Politische in einer sich rationalisierendenWelt verloren geht –und

die Fremdbestimmung vor dieUrteilskraft tritt. Arendtmacht das amWandelmenschli-

cher Tätigkeitsfelder fest,dafür steht bei ihrVitaactiva:dieArbeit,dasHerstellenunddas

Handeln.24 Stand der Begriff ursprünglich für den „Konflikt zwischen demPhilosophen

und der Polis“, habe er mit Verschwinden des antiken Stadt-Staates seine eigentliche

„politische Bedeutung“ verloren, weil man begonnen habe, „alle Arten einer aktiven Be-

schäftigungmit denDingen derWelt“ zu unterziehen (Arendt 2013: 24). Zumeinen stehe

die Vita activa seitdem für die permanente Aktivierung im Leben, und darüber skizziert

Arendt den Aufstieg der modernen Arbeitswelt, der sich ab dem 17. Jahrhundert voll-

zieht. Zum anderen kommt es Arendt zufolge zur Verzweckung des Politischen,was der

aufkommenden Bürokratie und der Dominanz der Naturwissenschaft geschuldet sei.

Es wäre allerdings wenig hilfreich, Arendts Positionen eins zu eins in den heutigen

Zeitgeist einzuschreiben. Arendt hat „Vita activa“ Ende der 1950er Jahre verfasst25, als

sich die Massenindustrialisierung durchsetzt. Es gibt in dieser Zeit weder einen Ökolo-

giediskurs im heutigen Ausmaß noch eine Debatte über sozialverantwortliches Unter-

nehmertum. Die Befreiung des Subjekts ist immer eine von Arbeit und den Zweckbe-

stimmungen des Lebens. Zudem hat Hannah Arendt am eigenen Leib erfahrenmüssen,

wie der Zweck als Mittel das Politische pervertiert: Der Staat hat in der Nazizeit Willkür

vor die Freiheit gestellt.Arendtmuss 1933 als Jüdin ausDeutschland emigrieren.Siewird

24 Die Vita activa (die tätige Lebensweise) steht der Vita contemplativa (griechisch Bíos theōrētikós, die

betrachtende Lebensweise) entgegen. Im Grunde handelt es sich dabei um die Gegenüberstel-

lung von Erkennen und Handeln, die weitestgehend auf Aristoteles zurückgeht und worauf sich

Hannah Arendt bezieht – wozu sie aber eine Korrektur vornimmt: Ist die Vita contemplativa bei

Aristoteles die höchste Lebensform, ist es bei Arendt umgekehrt. Arendt will die Vita activa neu

positionieren, um demHandeln einerseits Arbeit undHerstellen gegenüberzustellen, da die klas-

sische Antike den Unterschied zwischen Arbeiten und Herstellen ignoriert habe (vgl. Arendt 2013:

102). Andererseits will sie der „Politikvergessenheit“ (Marchart 2005: 79) der philosophischen Tra-

dition begegnen, die bekanntermaßen die Vita contemplativa vor die Vita activa gestellt hat – das

wiederum vor dem Hintergrund, um der Gefahr des Niedergangs der Freiheit als Voraussetzung

für das Politische in der Neuzeit etwas entgegenzusetzen.

25 Der ganze Widerstreit, der sich im Anschluss an Arendts Werk entzündet hat, kann hier nur ver-

kürzt werden (siehe zur Vertiefung Jaeggi 1997; Vollrath 1992, 1993, 1995, 1996; Ax 2009; Geisen

2011; Bluhm 2001, Gess 2001; Negt 2002: 312ff., 2011: 386ff.; Bonacker 2002; Marchart 2005; 2008;

Kräuter 2009; Bedorf 2010: 18ff.; Sigwart 2012). So hält man Arendt beispielsweise vor, ihr Poli-

tikverständnis sei von einem „Anti-Institutionalismus“ durchsetzt (siehe die Diskussion bei Bona-

cker 2002: 211), weil sie sich auf die Initiative der Subjekte konzentriere, zugleich aber politische

Strukturdimensionen außer Acht lasse (vgl. Bluhm 2001: 73). Auch fehle ihr ein realistischer Poli-

tikbezug, da sie Gewalt aus ihrem Politikverständnis ausklammere. Letzteres wird u.a. vonMouffe

(2015, 2016: 16ff.) oderMarchart (2008: 196f.) kritisiert, weil Politik immer gewaltförmig sein könne

– um nur die wichtigsten Kritikpunkte zu nennen.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Selbstherstellen als neue Politik

1937 staatenlos. Schon darum kann sich das Politische in ihren Vorstellungen in keinen

Arbeits- undHerstellungsformenverkörpern.Schondeshalb ist dasPolitische für sie im-

mermehr als nur der Staat:26 Das Politische ist dasHandeln frei von Fremd- und Zweck-

bestimmung.27 Denn der Zweck könne, so Arendts Sorge, immer Fremdzweck werden.

„Solangewir uns einbilden,daßwir imPolitischenuns imSinne der Zweck-Mittel-Kate-

gorie bewegen,werdenwir schwerlich imstande sein, irgend jemand davon abzuhalten,

jedesMittel zu benutzen, um anerkannte Zwecke zu verfolgen“ (Arendt 2013: 291).28 Hier

öffnet sich für Arendt Tür und Tor für Despotie und Herrschaft.

Die Frage ist nur, umwelche Zwecke es heute, 65 Jahre nach ihrer Analyse, geht oder

gehen könnte.Die Frage stellt sich schon darum,weil die ökologische Krise neue Lösun-

gen verlangt, die vor Arbeits- und Produktionsformen nicht Haltmachen, und auch hier

kann man an Arendt anschließen: Zum einen kam sie nämlich dem Nachhaltigkeitsdis-

kurs zuvor, indem sie die Produkte des Herstellens als welche „von Dauer, Haltbarkeit,

Bestand“ klassifizierte und der Massenfertigung entgegenstellt hat (Arendt 2013: 150).

Zum anderen hat sie bestimmte Entwicklungen (noch) nicht im Blick gehabt – oder ih-

nen keine Aufmerksamkeit geschenkt. Für Arendt schien klar: DasHerstellen ist „künst-

lich denaturiert“ (ebd.: 175). Es ist weder etwas Ökologisches im Sinne arbeitsinhaltli-

cher Verantwortung noch etwas Politisches über Herstellungsformen. Zugleich ist das

Herstellen Ausdruck selbstbestimmter Arbeit,wenn auch die Zweck-Mittel-Relation des

Herstellens symptomatisch für den Niedergang der politischen Frage ist – nach Arendt

ist die Zweckbestimmung seit der Neuzeit vor die politische Frage getreten. Und in die-

sem Punkt wendet sie sich nicht nur von der Französischen Revolution ab, die ihres Er-

26 Arendts Verhältnis zum Staat bleibt letztlich ambivalent: Auf der einen Seite ist das Politische das

Handeln der Vielen – es darf sich nicht auf den Staat reduzieren. Auf der anderen Seite fordert sie

u.a. die Anerkennung der Juden und Jüdinnen als Volk (vgl. Blättler 2000), um totalitäre Willkür

zu verhindern. Nicht zuletzt darum setzt Arendt das Handeln in Beziehung zu Ordnungen und

zum Staat (vgl. Meyer 1994: 210f.; Gess 2001; Solmaz 2016): Handeln bedarf eines institutionellen

Rahmens, damit es „nicht ins Leere“ läuft (Gess 2001: 190).

27 In diesem Punkt lässt sich ein klarer Unterschied im politischen Denken Hannah Arendts zu Max

Weber ausmachen: Weber führt Sinn und Zweck zusammen, Arendt trennt beides. Wie Winfried

Thaa herausgearbeitet hat, suchtWeber „in der willkürlichen, aber wertbezogenen Zwecksetzung

durch das Individuum bzw. den charismatischen Führer Rettung vorm Sinn- und Freiheitsverlust

der Moderne“, während für Arendt „die Verallgemeinerung von Zweck-Mittel-Beziehungen gera-

de das Grundübel neuzeitlicher Gesellschaften“ ist: Weber will „formal rationalisierte Organisa-

tionen politisieren, indem er sie den wertrational bestimmten Zwecken starker Führer unterstellt.

Für Arendt dagegen liegt zwischen Zweckrationalität und politischemHandeln der denkbar größ-

te Widerspruch“ (Thaa 2011: 37).

28 Die „Versuchung, menschliches Handeln am Modell des Herstellens von Gegenständen zu orien-

tieren“, ist nach Arendt „nicht neu“. Sie sei aber „niemals so mächtig und bedeutungsvoll wie in

den letzten hundert Jahren“ hervorgetreten (Arendt 1991 [1951]: 712).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 57

achtens die politische Frage verdrängt hat (vgl. Arendt 2019: 75ff.).29 Sie stellt sich Marx

in denWeg, der die soziale Frage zur politischen erklärt habe.30

Zusammengefasst heißt das: DerHomo faber ist bei Arendt der „Hersteller vonDin-

gen“ (Arendt 2013: 191)31, der Produkte für dieWelt schafft und sie mit „demResultat sei-

ner Tätigkeit“ (ebd.: 170) konfrontiert – Herstellen ist kein Handeln. Es ist die Verding-

lichung weltlicher Erfahrung, wovon das Handeln zu befreien ist. Denn Pluralität und

Freiheit können nach Arendt nur im Wechselverhältnis entstehen32, wenn der Mensch

frei von Zwecken ist.33 Handeln dagegen istMachen als Vollzug. Es basiert auf Sprechen

und Aushandeln. Schon darum greift Arendt so leidenschaftlich auf die antike Polis als

Leitbild zurück, die für sie der erste historische Ort war, an dem „alle Angelegenheiten

vermittels der Worte, die überzeugen können, geregelt werden und nicht durch Zwang

29 Letztlich ist für Arendt nur die Amerikanische Revolution erfolgreich gewesen, weil es nur ihr ge-

lungen sei, das Ziel der „Gründung der Freiheit“ zu verwirklichen, während die Französische Revo-

lution die politische Frage nach der Freiheit in die Frage des Glückes für das Volk verwandelt habe

(Arendt 2019: 75ff.).

30 Arendt wirft Marx vor, er habe das Scheitern der Französische Revolution daran festgemacht, dass

sie die soziale Frage hätte „nicht [..] lösen können“ (Arendt 2019: 76). Für Arendt liegt das Problem

allerdings darin, dass die politische Frage nach der Freiheit zur sozialen wurde: Die Armutsbe-

kämpfung sei vor die Freiheitsfrage getreten. Marx habe damit eine „Transformation der sozialen

Frage in einen politischen Faktor ersten Ranges“ vollzogen (ebd.: 77). Diese Perspektive übersieht

allerdings, dass das „Reich der Freiheit“ bei Marx da beginnt, „wo das Arbeiten, das durch Not und

äußere Zweckmäßigkeit bestimmt ist, aufhört; es liegt also der Natur der Sache nach jenseits der

Sphäre der eigentlichen materiellen Produktion“ (Marx 2018b: 828).

31 Der Begriff des Homo faber stammt aus dem Lateinischen und meint so viel wie „den Menschen

als Hersteller von Dingen“ (Sennett 2009: 16). Nach Sennett kommt der Begriff erstmals in der

Renaissance auf. Laut Bernhard Irrgang war es Henri Bergson, der den Homo faber als erster im

Spannungsfeld vonmenschlichem Leib und technischerWelt verortet hat (vgl. Irrgang 2010: 17ff.).

32 Nach Hannah Arendt ist Pluralität die „grundsätzliche Bedingung des Handelns wie des Spre-

chens“, die sich auf zweierlei Weise „als Gleichheit und als Verschiedenheit“ manifestiert (Arendt

2013: 213). Ohne Gleichartigkeit könne es „keine Verständigung unter Lebenden, kein Verstehen

der Toten und kein Planen für eine Welt“ geben. Ohne Verschiedenheit bedürfte es „weder der

Sprache noch des Handelns für eine Verständigung“ (ebd.; siehe auch Loidolt 2018).

33 Freiheit ist bei Hannah Arendt keine individuelle Nutzenmaximierung im Sinne von „Ich tue, was

ichwill“ (Arendt 1994: 213). Sie ist die Voraussetzung dafür, dassMenschen unter den Bedingungen

der Gleichheit in Beziehung zueinander treten und handeln können.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Selbstherstellen als neue Politik

oderGewalt“ (Arendt 2013: 36f.).34 Und ihre Sorgewar, dass diese Zwanglosigkeit in einer

Welt der Arbeitsglorifizierung verloren geht.35

Wie aktuell ist Hannah Arendt heute? Was wären heutige Sorgen um die Welt? Ist

das, was Arendt vor 70 Jahren als Bedrohung niederschrieb, die Prinzipienübertragung

desHerstellens auf die Politik, eine Chance zurNeubestimmung des Politischen? Eswar

Hans Jonas (2020 [1979]), der die Sorge zwei Jahrzehnte später als neue Verantwortungs-

ethik begründet hat – auf Jonas wird im Kapitel 4.1.4 zurückzukommen sein. Die zen-

trale Frage sei hier aber schon vorweggenommen: Sind es die Zweckbestimmungen, die

heute politisch sind? Kehrt sich das um,was Habermas in der „Theorie des kommunika-

tivenHandelns“ (1981) dieAbschwächungeines„institutionalisiertenVerteilungskonflik-

tes“ nannte? NachHabermas haben sich seit den 1960er Jahren Konflikte von der „mate-

riellen Produktion“ zum Kampf um kulturelle Lebensformen und die Sozialintegration

verschoben (ebd.: 576). Findet hier eine erneute Umkehrung statt? Sind es die materiel-

len Bedingungen, die heute politisch sind? Eine solche Perspektive würde nicht nur an

die Diskussion um das Anthropozän und den menschengemachten Klimawandel durch

das Übertreten planetarischer Grenzen anschließen (vgl. Laux 2018: 16ff.; Altvater 2018).

Es würde den Diskurs um nachhaltige Arbeit (Barth et al. 2016a; Becke/Warsewa 2017;

Neckel 2018)mit einer politikwissenschaftlichen Perspektive verbinden –und an die po-

litische Designtheorie anschließen.

Hannah Arendt bildet damit den Ausgangspunkt für diese Studie, und aus mindes-

tens vier Gründen ist „Vita activa“ für den vorliegenden Forschungskontext essenziell:

Erstens hat Arendt eine historische Perspektive zumWandel der Arbeitswelt und vonpo-

litischen Handlungsformen herausgearbeitet, die ab Kapitel 4.2 Gegenstand sein wird,

und die Frage ist, ob und wie sich heute beides bedingt. Zweitens hat Hannah Arendt

34 Arendt lehnt ihr Politikverständnis an die Polis undAristoteles an, sie nimmt imWesentlichen aber

vier Korrekturen vor: Erstens fügt sie den drei Lebensweisen Aristoteles Bios apolaustikos (Leben

der Lust), Bios politikos (politische Lebensform) und Bios theoretikos (betrachtendes Leben) Arbeit

und Herstellen als Facetten hinzu, da sich alle drei Lebensweisen bei Aristoteles „im Bereich des

,Schönen‘ abspielen“ würden (vgl. Arendt 2013: 23). Zweitens ist der Mensch bei Arendt nicht ein-

fach Zoon politikon (vgl. Arendt 2015: 37; vgl. auch Bedorf 2010: 17). Politisch wird der Mensch erst,

wenn er handelt. Drittens fügt sie der Aristotelischen Praxis, also dem Bereich des Politischen, ein

pluralistisches Moment hinzu (vgl. Höffe 1993a: 19; Gisler 2005; Gutschker 2002). Im Gegensatz zu

Aristoteles, der eine Gemeinschaft von Gleichen konstruiert und den Ausschluss vieler legitimiert

(Aristoteles 2003: 1328a, 338ff.), geht es Arendt um den Zusammenschluss der Verschiedenen un-

ter gleichen Bedingungen (vgl. dazu Gisler 2005). Viertens befreit Hannah Arendt die Praxis-Poie-

sis-Relation von Aristoteles vom teleologischen Charakter, vom Zweck durch ein Ziel. Nach Aris-

toteles sind alle Tätigkeitsformen zielbestimmt (vgl. Aristoteles 2018 [1837]: 1094a, 43f.). Das Ziel

der Praxis ist die Handlung – sie ist actio immanense. Das Ziel der Poiesis liegt dagegen in der Voll-

endung – sie ist actio transcendenz (vgl. Höffe 1993a: 19). So läge das Ziel der Poiesis beispielsweise in

der Vollendung eines Produkts. Hannah Arendts Kritik lautet hierzu, dass die Praxis bei Aristoteles

selbst nicht von Zwecklogiken befreit sei (Aristoteles 2003: 1328a, 338ff.; siehe dazu Thaa 2011: 83).

Darumwendet sie sich von jenen Zweckbestimmungen ab, die das Politische bestimmen können.

35 Nach Arendt setzt damit die schleichende Entpolitisierung als „Absterben des öffentlich politi-

schen Bereiches“ ein (Arendt 2013: 69), deren Anfang sie nach demUntergang des Römischen Rei-

ches ausmacht, als die „Politik als Rechtsetzung“ einsetzt (Bedorf 2010: 17).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 59

maßgeblich dazu beigetragen, dass sich in der Politikwissenschaft über die Jahre ein er-

weiterter Politikbegriff durchgesetzt hat, wenngleich sie die Politisierung privater Be-

lange zurückgewiesen hat36 und Formen desHerstellens vomPolitischen trennt.Gleich-

wohl reduziert sie das Politische weder auf den Staat noch auf Handlungsformen, die

sich nur auf den Staat beziehen – und die Frage ist, ob Herstellungsformen heute zu

diesem erweiterten Politikbegriff gehören.37 Drittens hat Arendt den Begriff des Selber-

machens schon früh bestimmt,wenn sie auch nirgends vomSelbermachen spricht, aber

vergleichbaresmeint. ImGrunde hat sie sogar zwei Begriffe des Selbermachens heraus-

gearbeitet – zum einen das politische Selbermachen als „Einen-Anfang-Setzen-und-et-

was-Beginnen“ (Arendt 2015: 49)38, zum anderen das materielle Selbermachen als Her-

stellen39 – und die Frage wäre, ob sich beides verzahnt. Viertens, und abschließend, hat

Hannah Arendt Subjektivierungsprozesse im Spannungsfeld von Arbeit,Herstellen und

Politik vorweggenommen.Arendts Prognose, dassmit Verschwinden des antiken Stadt-

Staates auch die politische Bedeutung der Vita activa geschwunden sei und mit Beginn

der Neuzeit die menschliche Aktivierung (auch) zur Marktaktivierung wurde, kam ar-

beitssoziologischen Thesen zur aktiven Subjektivierung im Grunde zuvor (vgl. Kapitel

2.3), und man fragt sich, warum sie in der Arbeitssoziologie vergleichsweise unbedeu-

tend ist. Arendts zentrale Frage war: Für was aktivieren sich die Subjekte? Wie kommt

es, dass sich Arbeit als Ausdruck vonMühsal und Plage in der Antike zur höchsten Tätig-

keitsform in der Neuzeit wandelte und Aktivierung heute für Marktaktivierung steht?

Hannah Arendt lässt sich damit sowohl auf den arbeitssoziologischen Subjektivierungs-

diskursals auchaufFormenvonSubpolitik (Beck 1993) beziehen.Allerdingskannman ihr

keine normative politische Perspektive des Herstellens abgewinnen, weil sie demHomo

36 ObArendt der These „das Private ist politisch“ entgegenstand, bleibt bis heute eine Streitfrage: Auf

der einen Seite wird argumentiert, dass Arendt in der „Politisierung des Privaten“ einen „Rohstoff

des Politischen“ bestimmt hat (so die Argumentation bei Kemper 1993: 9). Schließlich sei das Po-

litische das Handeln der Subjekte, das aus den Lebenskontexten resultiere. Auf der anderen Seite

hat Arendt die Politisierung individualisierter Lebenswelten als Gefahr der Bedürfnisbefriedigung

zurückgewiesen (vgl. Meyer 1994: 217). Politische Fragen sind nach Arendt immer Angelegenhei-

ten aller als Teil der Öffentlichkeit. Damit ist das Politische keine solipsistische Praktik Einzelner.

Es ist das Handeln der Vielen, das öffentlich wird (vgl. Bedorf 2010: 16ff.).

37 Arendt hat schließlich selbst die Tür zur Frage einen Spalt aufgestoßen, ob dasHerstellen politisch

sein kann. So legt sie dar, dass der Homo faber den Kreislauf der Fremdsteuerung durchbrechen

könne, wenn er „Dinge“ zum „,Zweck an sich‘“ deklariert (Arendt 2013: 183) – damit wäre das Her-

stellen kein Fremdzweck. Gleichwohl stellt sich Macht nach Arendt erst in sozialen Beziehungen

her, wenn die Menschen zusammen handeln.

38 Selbermachen steht bei Arendt für kein solipsistisches Tun oder Alleine-Machen. Es ist das Anfan-

gen-können als Initiative-Ergreifen, indemman andere für sich gewinnt.

39 Inwiefern das Herstellen bei Arendt immer materielles Selbermachen ist, dazu lässt sich spe-

kulieren. Denn einerseits verwendet sie Begriffe wie „Machen“ oder „Fabrizieren“ (Arendt 2013:

375) – und verdeutlicht, dass das Herstellen Dinge für den Gebrauch und nicht für den Verbrauch

schafft, womit das Herstellen der Massenfertigung entgegensteht. Andererseits werde das Her-

stellen mittlerweile „von vielen zusammen und fabrikmäßig betrieben“ (Arendt 1991: 713). Man

könnte auch sagen: Das Herstellen schließt bei Arendt das materielle Selbstherstellen mit ein. Es

reduziert sich nicht darauf.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Selbstherstellen als neue Politik

faber schlussendlich sämtliche Sinnkontexte abgesprochen hat.40 Gefragt werden kann

aber, ob sich imHerstellen eine neue politische Dimension zeigt.

Hannah Arendt bietet darum Anlass zur Diskussion. Und in drei zentralen Punk-

ten kann ihre Triade aus Arbeit, Herstellen,Handeln neu gedacht bzw. einer Diskussion

unterzogen werden: Erstens lässt sich fragen, wie Christine Ax angeregt hat, ob sich in

Arendts Begriff des Herstellens Formen von „Könnerschaft“ zeigen (Ax 2009: 25ff.). Ax

sieht darin, in der handwerklichen Produktion, eine Chance zur Neubestimmung von

Arbeit, und die Frage ist, ob das Herstellen dadurch eine neue politische Dimension hat

–unabhängig davon, ob die Akteuremit politischenZielen handeln.41 Zweitens kannder

Begriff derKreativität inRekurs aufArendtüberprüftwerden.DiesenVersuchhabenAu-

toren wie Claus Leggewie (1994a: 7) oder Harald Bluhm (2001: 88) unternommen. Diese

Perspektive übersieht allerdings, dass Arendt nicht von Kreativität, sondern von Initia-

tivität spricht. Die Frage aber, die Leggewie und Bluhm stellen, ist die richtige: Stehen

kreative Handlungsformen für ein neues politisches Vermögen durch die Begründung

von Neuem? Drittens wird Arendts Freiheitsbegriff jüngst unter ökologischen Vorzei-

chen neu gelesen – Herstellen wird zum ökologischen Imperativ umgedeutet. Diesen

Spagat hat u.a. Maike Weißpflug vollzogen, die im Arendtschen Denken eine neuzeitli-

che Sensibilisierung zu den „Grenzen desMachbaren“ imGesellschaftlichen, Politischen

und Ökologischen ausmacht (Weißpflug 2020, vgl. auch 2019). So schlüssig diese Sicht

ist, übersieht sie, dass es Arendt primär um intersubjektive Beziehungen geht. Sie hat

keine Umweltschutzüberlegungen ins Zentrum gestellt, die aus demHandeln oder Her-

stellen resultieren.42 Arendt hat nicht mal einen Ökologiebegriff (im Sinne der Verant-

wortung) entworfen. Herstellen ist bei Arendt geradezu die Überhöhung gegenüber der

Natur. Die Rückführung von Produkten in den Naturkreislauf wäre auch kein Zeichen

ökologischer Verträglichkeit. Wenn ein Produkt wieder zur Natur werden würde, wäre

40 Diese Sicht mag etwas verwirren, weil Autoren wie Sennett (2009) oder Ax (2009, 2019) Arendt

eine normative Formder Subjektivierung zuschreiben – Sinnwird hier als gesellschaftlich sinnvolle

Tätigkeit verstanden. Hannah Arendt versteht Sinn aber – in Abgrenzung zum „Zweckprogressus

ad infinitum“ – als intersubjektives Beziehungsgeflecht, das zweckfrei sein muss. Darum ist der

Homo faber auch „unfähig, Sinn zu verstehen“, „sofern er ein herstellendes Wesen ist und keine

anderen Kategorien kennt als die Zweck-Mittel-Kategorie“ (Arendt 2013: 184).

41 Der Fehler, der diesem Diskurs obliegt, ist, dass Christine Ax im Begriff des Herstellens bei Arendt

einen „Akt der Freiheit“ erkennen will (Ax 2009: 87), wonach Herstellen für Kreativität und Kön-

nerschaft steht. Sennett stimmt in dieses Konzert ein und attestiert Arendt, dass sie die Subjek-

tivierungsfigur des Homo faber als erste auf die Politik übertragen habe (vgl. Sennett 2009: 16).

Beides trifft nicht zu: Das Herstellen ist bei Arendt Ausdruck einer Zweck-Mittel-Kategorie. Es ist

das Gegenteil von dem, was sie unter Freiheit oder dem Politischen versteht.

42 Eine ökologische Perspektive lässt sich Hannah Arendt zwar in dem Punkt abgewinnen, dass der

Mensch nach Arendt nicht alleine lebt, sondern dass vieleMenschen dieWelt bevölkern. So sei der

Mensch theoretisch imstande, „alles organische Leben auf der Erde zu vernichten“ und „die Erde

selbst zu zerstören“ (Arendt 2013: 342). Allerdings leitet Arendt daraus keine Verantwortungsper-

spektive des Herstellens im Sinne des Handelns ab. Nach Hannah Arendt greifen sowohl Arbeit

als auch das Herstellen in die Natur ein. Nur das Handeln ist diejenige Form der Vita activa, die

für Pluralität steht, weil sie sich „ohne die Vermittlung von Materie, Material und Dingen direkt

zwischen Menschen abspielt“ (ebd.: 16f.).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 61

es Ausdruck eines schlecht hergestellten Produkts, weil es wieder zur Natur wird (da es

dann keines von Dauerhaftigkeit und Bestand ist).43

Das heißt: Hannah Arendt bildet den Ausgangspunkt für den folgendenTheoriedis-

kurs. Ihre Analyse reicht aber nicht aus, um Arbeitshandeln als politisches Handeln zu

untersuchen. Darumwird im nächsten Schritt auf den Arbeitsbegriff von Karl Marx zu-

rückgegriffen, der nicht nur eine Subjektivierungs- als Produktperspektive bietet.Marx

stellt eine ökologischeDimensiondesHandelns inAussicht.Allerdings kommtdieMarx-

scheTheorie zur Frage, ob das Herstellen etwas Politisches ist, an Grenzen.

4.1.3 Der Arbeitsbegriff bei Karl Marx: Türöffner für eine politische Perspektive

auf Arbeit?

Hannah Arendt, das wurde im vorherigen Kapitel gezeigt, hat dasHerstellen vomPoliti-

schen getrennt – und dazu Arbeit und Herstellen vomHandeln unterschieden. Bei Karl

Marx wird diese Trennung aufgehoben, zumindest nimmt er keine Unterscheidung vor

(vgl. Schnabl 1999: 121). Das heißt nicht, dass Arbeit oder das Herstellen damit gleich po-

litisch sind. Es bedeutet der Frage nachzugehen, was bei Marx am Herstellen politisch

sein kann: Bietet sich bei Marx eine politische Perspektive auf Produktionsformen?

Zunächst ist das Politische bei Karl Marx nicht das, was im gegenwärtigen Dis-

kurs des Selbermachens vielfach als politisch gilt. Marx geht es um die Aufhebung

gesellschaftlicher Klassen durch den Zusammenschluss assoziierter Produzenten (vgl.

Röhrich 2018: 5). Das Politische ist aber weder eine arbeitsinhaltliche normative Ka-

tegorie noch ökologisches Arbeitshandeln; letzteres ist das, was im Diskurs um das

Selbermachen vielfach als gesellschaftspolitisch festgeschrieben wird. Gleichwohl las-

sen sich Parallelen ziehen: Sowohl bei Marx als auch im Diskurs um das Selbermachen

steht eine Gesellschaft im Vordergrund, in der die Menschen ihren Fertigkeiten und

Fähigkeiten selbstbestimmt nachgehen können. Auch spricht sich Marx gegen ökono-

mische Vorherrschaft und staatliche Dominanz als Ausdruck gesellschaftlicher Macht

aus.44 Insgesamt, so lässt sich sagen, hatte Marx eine Gesellschaft vor Augen, in der

sich Freiheit und Gerechtigkeit wechselseitig verwirklichen – und in diesem Punkt sind

Hannah Arendt und Karl Marx nicht weit voneinander entfernt.45

43 Auffällig ist insgesamt Arendts negative Sicht auf Naturkreisläufe. Einerseits beschreibt sie das

Herstellen als Gewaltakt gegenüber der Natur. Andererseits stellt sie Kreislaufprozesse der Ar-

beit als Notwendigkeit heraus – und problematisiert darüber, dass sich der Mensch vernutzt: Was

sich „im Gebrauchtwerden abnutzt, ist Dauerhaftigkeit und Haltbarkeit“ (Arendt 2013: 162). Da-

mit geht Haltbarkeit Arendt zufolge verloren, wenn der Mensch Dinge gebraucht. Eine mögliche

Rückführbarkeit vonMaterialien in die Natur nach demGebrauch ist bei Arendt nicht vorgesehen.

44 Marx geht, wie Thomas Geisen darlegt, „vom Standpunkt des Kapitals und der bürgerlichen Klasse

her argumentierend“ davon aus, dass die „bürgerliche Klasse über die Herrschaft im Staat verfü-

gen“ müsse, weil der Staat nur so seine Funktion im Produktionsprozess erfüllen könne (Geisen

2011: 355). Der Staat bildet bei Marx eine „vermittelnde Instanz zwischen ökonomischer und poli-

tischer Macht“ ab, die zur „Ausübung bürgerlicher Herrschaft“ führt (ebd.: 215). ImDiskurs um das

Selbermachen ist das Politische dagegen die eigens definierte Unabhängigkeit, in deren Kontext

der Staat – diesen Eindruck gewinnt man – kaum eine Rolle spielt.

45 Auffällig ist, dass in der Arendt-Marx-Rezeption die Unterschiede überwiegen, wobei die Gemein-

samkeiten nichtminder beachtlich sind. SowohlMarx als auch Arendt geht es um Freiheit und Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Selbstherstellen als neue Politik

Welche Perspektiven bieten sich bei Marx in Bezug auf das Selbermachen oder

Selbstherstellen? Diese Frage zieht drei Fragen nach sich. Erstens: Was versteht Marx

unter Arbeit? Zweitens: Welches Politikverständnis liegt ihm zu Grunde? Drittens: Hat

das Herstellen bei Marx eine gesellschaftspolitische Dimension?

Zur ersten Frage, was Arbeit bei Marx ist, liefert Marx eine klare und doch weitrei-

chende Antwort:46 Arbeit ist „ein Prozeß zwischen Mensch und Natur [...], worin der

Mensch seinen Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigne [sic!] Tat vermittelt, regelt

undkontrolliert“ (Marx2018a [1867]: 192).Arbeit ist damitweder auf einenökonomischen

Vorgang verengt noch auf den bloßen Stoffwechsel mit der Natur reduzierbar. Über Ar-

beit verändert der Mensch „seine eigne [sic!] Natur“ als Leiblichkeit, zugleich die äußere

als „Naturstoff“ –und damit die Umgebung, der er als „Naturmacht“ gegenübertritt, in-

demermittels „seiner Leiblichkeit“ die „angehörigenNaturkräfte,ArmeundBeine,Kopf

undHand“ in Bewegung setzt (ebd.). Arbeit ist demnach nicht nur abstrakte geistige Ar-

beit wie in der Hegelschen Denkart (vgl. Marx 1968: 574, siehe auch Joas 1996: 136f.). Sie

ist eine geistige und körperliche Tätigkeit, zugleich die Aneignung und Umformung der

natürlichen Welt, die der Mensch zu seiner eigenen macht (vgl. Voß 2018: 34ff.). Arbeit

ist beiMarx nichtmal aufMenschen beschränkt. Sie ist selbst bei Tieren zu finden, beim

Menschenwird sie nur zur bewussten zweckgerichteten Form,da derMensch ideell vor-

gestellte Ziele verfolgt. Ein solch weit gefasster Arbeitsbegriff stößt nicht nur Türen zu

sämtlichen Tätigkeitsformen auf –Arbeit kann Lohnerwerbsarbeit, aber auch unbezahl-

te Eigenarbeit oder gesellschaftspolitische Bürgerarbeit sein. Der Marxsche Arbeitsbe-

griff erfasst weitergedacht auch Formendes politischenHandelns.Umgekehrt heißt das

nicht, dass Arbeit damit gleich politisches Handeln ist.

Was ist politischesHandelnbeiKarlMarx?Verkürzt gesagt ist dasPolitischebeiMarx

der Kampf um die Interessen der besitzlosenMassen.Marx hat keine eigenständige po-

litischeTheorie entwickelt; das Politische ist „keine abstrakte Analyse“. Es ist eine „Anlei-

tung zumHandeln“ (Beyme 2009: 354, H. i. O.). Arendts Vorwurf47, Marx habe das Politi-

rechtigkeit, und beide verteidigen eine herrschaftsfreie Gesellschaft: Während Arendt von Welt-

entfremdung spricht, hebt Marx die Subjektentfremdung hervor. Ein klarer Unterschied lässt sich

dagegen in der sozialen Frage ausmachen: Für Marx ist sie eine politische, für Arendt nicht, wenn-

gleich beide an der Revolution festhalten und das Scheitern der Revolutionen im 18. Jahrhundert

betrauern (vgl. Arendt 2019: 75ff.; siehe auch Geisen 2011: 357ff. und die Fußnote 30 auf Seite 57).

46 Es ist an dieser Stelle nicht möglich, und nicht sinnvoll, den Marxschen Arbeitsbegriff in seiner

analytischen Ganzheit zu entfalten. In dieser Studie wird lediglich auf die Aspekte eingegangen,

die für den Forschungskontext von Relevanz sind. Eine gute Übersicht zum Diskussionsstand des

Marxschen Arbeitsbegriffs findet sich bei Voß (2018).

47 Die Liste der Kritik, die Arendt Marx an diesem Punkt entgegenbringt, ist lang. Im Spannungs-

feld von Arbeit und Politik lassen sich jedoch zwei zentrale Kritikarten herausstellen: Erstens wirft

Arendt Marx vor, er habe den Menschen zum Animal Laborans, zu einem arbeitendenWesen, ge-

formt. Zweitens habe Marx, wie dargelegt, die politische Frage (die Frage nach der Freiheit) zur

sozialen Frage (als Kampf gegen Ausbeutung und Armut) erklärt – und Freiheit damit der „Not-

wendigkeit ausgeliefert“ (Arendt 2019: 81). Arendt will darin einen eklatanten Widerspruch im

Marxschen Denken ausmachen, da Marx denMenschen als Animal Laborans definiere, um ihn im

nächsten Schritt von der Arbeit als Notwendigkeit zu befreien (vgl. Arendt 2013: 123). Der Wider-

spruch, den Arendt geltend machen will, ist allerdings selbst widersprüchlich: Einerseits hält sie

Marx vor, sein Politikverständnis sei nicht frei von Notwendigkeiten. Andererseits beklagt sie die

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 63

sche nur an demWert bemessen, der sich auf Arbeit bezieht und Arbeit sei der Produkti-

vität unterworfen, geht amKern der Sache vorbei.Das Politische ist beiMarx sowohl die

Befreiung von der Vormachtstellung der Religion als auch die Zurückdrängung staatli-

cher Macht. Sogar die Literatur, Statistik und Pressefreiheit haben bei Marx politischen

Charakter (vgl.Marx 1981a [1956])48 –imZentrumsteht derKampf umGerechtigkeit und

Freiheit.Man kannMarx‘ politische Vision letztlich auch nur verstehen,wennman seine

Kritik an Hegel nachzeichnet, und daran wird deutlich, was es mit dem Selbermachen

zu tun hat. Marx kritisiert zum einen Hegels Arbeitsverständnis, das sich auf die abs-

trakt geistige Arbeit bezieht (Marx 1968: 574). Zum anderen moniert er seinen Blick auf

die bürgerliche Gesellschaft, die nach Marx die Klassengesellschaft hervorbringt. He-

gels Ziel war zwar, die Abhängigkeit des Knechts vom Herrn durch die Subjekt-Objekt-

Beziehung in der Arbeit aufzulösen (vgl. Beerhorst 2005: 156ff.). Denn im Skeptizismus,

so Hegels Argument, werde dem Knecht die „Wahrheit [..] als ein in sich selbst wider-

sprechendes Bewußtsein“ gegenständlich (Hegel 1988 [1807]: 143). Marx will hier einen

klarenWiderspruch erkennen.Hegels Vorstoß, dass die „subjektive Selbstsucht in den Bei-

trag zur Befriedigung der Bedürfnisse aller anderen“ umschlage, weil jeder, der „für sich er-

wirbt, [...] auch für den Genuß der Übrigen produziert“ (Hegel 1986 [1821]: § 199: 353, H.

i. O.), verkehre sich ins Gegenteil: Hegel stilisiere Arbeit zur „Selbstgewinnung“, „We-

sensäußerung, Vergegenständlichung, Verwirklichung“ (Marx 1968 [1932]: 584). Er habe

damit nurdie positivenSeitenderArbeit imBlick gehabt.DasProblemderEntfremdung

glaube er zu lösen, lege aber den Grundstein dafür: Arbeit bleibe bei Hegel „das Fürsich-

werden des Menschen innerhalb der Entäußerung oder als entäußerter Mensch“ (ebd.:

574). Zwar hebe Hegel die „Abstraktion des Menschen“ als „Selbstbewußtsein“ über Ar-

beit hervor. Dieses Selbstbewusstsein liege jedoch außerhalb der „Dingheit“: Sie sei die

Negation des Gegenständlichen (ebd.: 577).

Hier verkörpert sich nach Marx aber das eigentliche Problem, das der Klassenun-

terschiede49 (siehe auch Beerhorst 2005: 156ff.). Und an diesem Punkt setzt nicht nur

Marx‘ Utopie der klassenlosen Gesellschaft an, die sich in der Befreiung von der Arbeit

verwirklicht (vgl. Marx 2018b: 828). Man kann auch wieder auf Hannah Arendt zurück-

kommen, womit eine politische Perspektive auf das Selbermachen möglich wird. Denn

gesellschaftliche Vision einer klassenlosen Gesellschaft, in der sich der Mensch von Arbeit befreit

(vgl. ebd.: 106).

48 Marx hat u.a. den Kampf gegen die Vormachtstellung der Religion als politisch verstanden. Auch

bezieht sich Marx auf die politische Öffentlichkeit und verbindet den Kampf gegen Religion mit

politischer Pressearbeit: „Wenn die Religion zu einer politischen Qualität wird, zu einem Gegen-

stand der Politik, so scheint fast keiner Erwähnung zu bedürfen, daß die Zeitungen politische Ge-

genstände nicht nur besprechen dürfen, sondern auch müssen“ (Marx 1981b: 100).

49 Man kann Hegel zugutehalten, dass er die „nichtökonomischen Loyalitätsbeziehungen“ (Dubiel

1994: 72) herausgearbeitet hat. Autoren wie Frank Adloff wollen bei Hegel sogar Formen der Kapi-

talismuskritik erkennen (vgl. Adloff 2008: 33). Erstens gehe es Hegel darum, „wie die Bürger ver-

mittelt über die Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft in den Bereich des politischen Handelns in-

tegriert werden können, ohne von einer Identität von Staat und bürgerlicher Gesellschaft ausge-

hen zu müssen“. Zweitens versuche Hegel „eine Vorstellung davon zu entwickeln, wie der grund-

legende Antagonismus desWirtschaftsbürgertums wenn zwar nicht überwunden, so doch einge-

dämmt werden kann“ (ebd.: 35).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Selbstherstellen als neue Politik

imGegensatz zu Arendt, die die Beziehung derMenschen untereinander und einemög-

liche Entfremdung von derWelt betont, stellt Marx die Befreiung von der Entfremdung

des Subjekts ins Zentrum (vgl. Jaeggi 1997: 99ff.). Das heißt, die Entfaltung der mensch-

lichen Fähigkeiten sind für Marx das Zentrale; es geht ihm darum, dass der Mensch zu

sich als Gattungswesen, zu anderen, seiner Arbeit und den Produkten, die er erschafft,

gesunde Beziehungen aufbauen kann. Letzteres, die Produktperspektive, und damit ei-

ne Subjekt-Objekt-Konstitution, klammert Arendt soweit es geht aus,wenn sie auch die

Warenqualität von Produkten hervorhebt (und Marx vorwirft, er habe den Aspekt der

Warenqualitätmissachtet,vgl.Arendt2013: 111).GenaudiesePerspektive aber,dasSchaf-

fen gesunder Beziehungen im Arbeitskontext, ließe sich unter heutigen Bedingungen

durchaus gesellschaftspolitisch verstehen, gerade vor dem Hintergrund, dass sich das

Subjekt bei Marx erst emanzipiert, wenn es seine ,forces propres’ als gesellschaftliche

Kräfte organisiert und die soziale Emanzipation vor die politische tritt: Erst wenn das

Subjekt frei von politischer Vereinnahmung ist, und das bezieht sich bei Marx auf die

Befreiung von der Arbeit, ist es frei (vgl.Marx 1981c: 370; siehe auchGeisen 2011: 351ff.).50

Welche politische Perspektive lässt sich daraus mit Blick auf heutige Produktions-

bedingungen und Arbeitskonzepte gewinnen? Anders gefragt: Können Formen des Sel-

bermachens und Selbstherstellens nach Marx politisch gedacht werden? Wie einleitend

erwähnt, trifft Marx im Gegensatz zu Arendt zwischen Arbeit, Herstellen und Handeln

keine Unterscheidung. Auch spricht er nirgends vom Selbermachen oder Selbstherstel-

len. Beides ist aber insofern angelegt, da der Mensch bei Marx über Arbeit dauerhaft in

„seine eigne Natur“ [sic!] eingreift, darüber Leiblichkeit verändert und den „Naturstoff“

als äußere Natur in Bewegung setzt (Marx 2018a [1867]: 192). Damit stellt der Mensch

nicht nur dauerhaft selbst her. Er verändert die Umwelt und letztlich die Gesellschaft,

weil er, ohne es merken zu müssen, als Subjekt in die Natur und Lebenswelt eingreift.

Marx betont allerdings auch, so etwa in „Die deutsche Ideologie“, dass diejenigen, die

„ihr eigenes Leben [...] täglich neu machen“, darüber alles in Bewegung setzen (Marx/

Engels 2018: 25): Einerseits würden sie darüber ihr eigenes Leben „produzieren“. Ande-

rerseits würden sie andere zu Subjekten „machen“. „Die Produktion des Lebens“ ist nach

Marx damit eine „des eignen in der Arbeit wie des fremden in der Zeugung“ (ebd.; siehe

auch Arendt 2013: 125). Für Hannah Arendt steht damit fest, dass Marx die Arbeit ver-

herrlicht habe und das Herstellen keinen Platz in derMarxschenTheorie findet.51 Es lie-

50 NachMarx reicht es nicht aus, sich nur politisch zu emanzipieren. Marx geht in diesem Punkt weit

über Arendt hinaus. Die Trennung von Politischem und Sozialem, die Hannah Arendt vollzieht,

wird bei Marx politisiert: „Erst wenn der wirkliche individuelle Mensch den abstrakten Staatsbür-

ger in sich zurücknimmt und als individuellerMensch in seinemempirischen Leben, in seiner indi-

viduellen Arbeit, in seinen individuellen Verhältnissen,Gattungswesen geworden ist, erst wenn der

Mensch seine ,forces propres’ als gesellschaftliche Kräfte erkannt und organisiert hat und daher die

gesellschaftliche Kraft nicht mehr in der Gestalt der politischen Kraft von sich trennt, erst dann ist

die menschliche Emanzipation vollbracht“ (Marx 1981c: 370, H. i. O.). Damit tritt die soziale Eman-

zipation vor die politische. Bei Arendt ist die soziale Emanzipation der politischen nachgeordnet.

51 Nach Arendt hat Marx nicht nur die Arbeit mit dem Zeugen zusammengebracht. Er habe Frucht-

barkeit mit Produktivität gleichgesetzt. In der Konsequenz würde bei Marx alles auf eine Ver-

herrlichung der Arbeit hinauslaufen: „Der Segen der Arbeit, den man neuerdings ,Arbeitsfreude‘

nennt, ist diemenschlicheArt undWeise, der Seligkeit des schier Lebendigen teilhaftig zuwerden“

(Arendt 2013: 126). Diesem Segen, der sich nach Arendt bei Marx zum dauerhaften Zustand aus-

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 65

ße sich aber auch gegenteilig argumentieren: Erst wenn die Entfremdung überwunden

ist und die Subjekte ihren Fähigkeiten nachgehen (können), entsteht Freiheit.

Mit dem Selbermachen hat das insofern zu tun, dass Marx Arbeit zum einen öko-

logisch verankert. Zum anderen stellt er den Homo faber als die Subjektivierungsfigur

heraus, die sich „prozessual durch die Vergegenständlichung im Werk seiner Hände“

konstituiert (Irrgang 2010: 72). Das Selbermachen ist bei Marx also insofern angelegt,

da die Eigeninitiative dem Revolutionären vorausgeht, und eine Perspektive des Selbst-

gemachten lässt sich, wie Rahel Jaeggi herausgearbeitet hat, bei Marx bestimmen (vgl.

Jaeggi 2016: 33f.), weilMarx der Entfremdung ein Arbeitsethos entgegengestellt hat,wo-

nach die Entfremdung dann beendet ist, wenn die Menschen eine Beziehung zu ihrer

Arbeit, ihremProdukt, zu sich selbst alsGattungswesenundgegenüber anderen aufbau-

en: Je mehr die Subjekte mit dem, was sie tun, vertraut, zufrieden und an dem beteiligt

sind, was sie herstellen, desto mehr bauen sie gesunde Beziehungen auf – zu sich als

Gattungswesen und zu anderen, zur eigenen Arbeit und dem Produkt. Je mehr sie also

,selbermachen‘können,und selbermachenmeint hier keinSelbermachen-müssen, son-

dernSelbermachen-wollen,desto verantwortungsvoller gestalten sie ihreArbeitsprozes-

se. Was Arendt ausschlägt, ein Potenzial des Selbstherstellens als Verantwortungshan-

deln im Dienste einer Sinnhaftigkeit, kann bei Marx perspektivisch gedacht werden.52

Mit anderenWorten:Marx bietet eine normative Perspektive der Subjektivierung im

Arbeitskontext, die auf Sinnkontexte verweist und die bei Arendt fehlt, und die Frage ist,

ob sich darin eine politische Perspektive zeigt. Entscheidend dafür ist letztlich die Ver-

gegenständlichung des Produkts und einmöglicher „arbeitsinhaltlicher Anspruch“ (Nies

2015: 21ff.), der aus demBegriff der lebendigen Arbeit resultiert – SarahNies spricht von

heutigen „Positiv-Idealen“ von Arbeit, die sich in Bezug auf den Marxschen Arbeitsbe-

griff bestimmen lassen (vgl. ebd.). Und die Frage wäre hier, ob diese normative Perspek-

tive über nachhaltige Produktion politisch bestimmbar wird.53 Die Antwort darauf lässt

sich über verschiedene Blickwinkel herleiten: zum einen in Bezug auf die soziale Fra-

ge als Ausdruck sozialer Gerechtigkeit (gerechte Entlohnung, Arbeitsplatzsicherheiten

etc.), die Arendt als politische Frage ausschlägt, die bei Marx jedoch angelegt ist. Zum

anderen lässt sich einemögliche normative ökologischeDimension des Arbeitshandelns

im Marxschen Arbeitsbegriff herausstellen, die als ökologische Frage politischen Cha-

rakter hat – oder haben kann, was weder Arendt noch Marx explizit so sagen, was sich

aber aus demMarxschen Arbeitsverständnis herleiten lässt. Anders formuliert: Was bei

breitet, könne das Herstellen niemals gerecht werden. „Denn es handelt sich hier keineswegs um

die immer kurzen Augenblicke der Erleichterung und Freude, die sich einstellen, wenn eine Leis-

tung vollendet ist“. Vielmehr werde ein „Lustgefühl“ entfesselt, das die Verherrlichung der Arbeit

vorantreibt und in die Konsumgesellschaft führt (ebd.: 126f.).

52 Nach Jaeggi liegt der eigentliche „Skandal der Entfremdung“ darin, „dass es sich um eine Entfrem-

dung von Selbstgemachtemhandelt“. Denn eswären „unsere eigenenTätigkeiten undProdukte, die

sozialen Institutionen und Verhältnisse, die wir selbst erzeugt haben, die hier zur fremden Macht

geworden sind“ (Jaeggi 2016: 33f., H. i. O.).

53 Bei Nies bezieht sich diese Perspektive allerdings auf den Betriebskontext und keinemögliche po-

litische Dimension der außerbetrieblichen Arbeit. In dieser Studie wird gefragt, ob ein möglicher

„arbeitsinhaltlicher Anspruch“ in kreativen Prozessen des Selbstherstellens gesellschaftspolitisch

ist.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Selbstherstellen als neue Politik

Arendt fehlt, eine politische Perspektive im Sinne der Arbeitsverantwortung, stellt der

MarxscheArbeitsbegriff zumindest in Aussicht, auch in ökologischerHinsicht.Marx hat

zwar keine dezidierte Ökologiekritik verfasst, und die Sozialforschung kommt bis heu-

te in dem Punkt nicht zur Ruhe, obMarx ein Ökologiebewusstsein hatte oder nicht. Die

Diskussion kann hier nur ansatzweise nachgezeichnet werden. Sie zeigt aber, um was

es im Kern geht, nämlich um die Frage, wie ökologisch-sozialverantwortlich Arbeit und

Herstellen sein können. In der Forschung haben sich dazu über die Jahre zwei zentrale

Lager gebildet: Die eine Seite spricht Marx mit aller Deutlichkeit ein Ökologiebewusst-

sein ab–argumentiertwird, dass dieNatur beiMarx keinenWert habe oder nicht inWert

gesetzt werde. Ganz im Gegenteil habe Marx den „Verlust der Natur in der Kritik der po-

litischen Ökonomie“ hingenommen (Immler 1984b: 67ff., H. i. O.), weil er die „Grenzen

desWachstums vonNaturfaktoren“ entkoppelt habe (Sieferle 2011: 215).54Die andere Sei-

te argumentiert, allen voran Autoren wie Foster, Burkett (Burkett 2005; Burkett/Foster

2010; Foster et al. 2011; Foster 2017) oder Saito (2016, 2019), dassMarx die negativen Kon-

sequenzen des Kapitalismus als Naturverbrauch prominent herausgearbeitet hat. Nach

Foster war Marx sogar der erste, der das Problem des „metabolischen Bruchs“ als Bruch

imStoffwechselmit derNatur tiefgreifend erkannte (vgl. Foster 2017).Marxhabe betont,

dass der Kapitalismus der Umwelt immer „seine Bewegungsgesetze“ (ebd.) aufzwinge,

ohne auf die biogeochemischen Zyklen des Planeten und Stoffwechsels des Erdsystems

Rücksicht zu nehmen.55

Lässt sich daraus aber eine arbeitsinhaltliche politische Perspektive gewinnen? An-

ders formuliert: Hätte das Selbstherstellen bei Marx aus heutiger Sicht eine politische

Dimension? Auch hier bieten sich verschiedene Blickwinkel: Zum einen ist die Handar-

beit bei Marx die Form der lebendigen Arbeit, die dem Subjekt in seiner Seinswerdung

zuförderlich ist; dadurchwerden Subjekte in ihren Fähigkeiten bestimmt, auch kann die

Handarbeit nach Marx als die Form der Arbeit gelten, wenn auch über Umwege, die der

Fabrikarbeit entgegensteht. Zum anderen ist der Homo faber für Marx der Vorbote für

denKapitalismus: Erst die „manufakturmäßige Teilung der Arbeit“ (Marx 2018a: 377) ha-

be denZugriff desKapitalisten auf die Arbeiterschaft ermöglicht –unddas gerade dann,

54 Hier schließt auch der gegenMarx seit Jahren erhobene Vorwurf des „Prometheanismus“ an (Gid-

dens 1995; vgl. Saito 2016: 9ff.). Zentrales Argument ist, dass Marx übersehen habe, dass ein kaum

zu bändigender Fortschrittsglaube durch den technologischenWandel die Welt immer effektiver

mache. Auch bringeMarx ein prometheisches und instrumentelles Verhältnis zur Natur hervor (so

der Vorwurf von Clark 1989). Clark macht sein Urteil daran fest, dass Marx in Anlehnung an Hegel

vom „unorganischen Leib“ ausgehe, der ein „bloßes“ Instrument zur Befriedigung des Menschen

sei (vgl. ebd.).

55 Der gesamte Positionsstreit, der sich an Marx entzündet hat, kann hier nicht vollständig wieder-

gegeben werden (vgl. dazu Schmidt 1978; Immler 1984b: 77f.; Schmied-Kowarzik 1984: 10ff.; Bur-

kett 2005; Brandt 2009, 2012; Foster et al. 2011; Foster 2017: Saito 2016; Stache 2017; Altvater 1987,

2017, 2018; Dietz/Wissen 2022: 53). Der Hauptkritikpunkt lautet jedoch, dass Marx‘ Blick auf die

Ökologie nicht Teil der Lösung sei, sondern das Problem: Die Natur werde zur „spezielle[n] Pro-

duktionsbedingung“ im Sinne kapitalistischer Erzeugung (Immler 1984a: 25ff.). Auch sei Marx in

Anlehnung an Ricardo von einer „Naturkonstanz“ ausgegangen (vgl. Brandt 2009, 2012) – er habe

dieNatur somit als Konstante verewigt, auf die derMensch bedingungslos zugreifen könne. Dieser

Vorwurf übersieht, dass die Natur bei Marx einen zentralen Platz einnimmt. Der Naturverbrauch

wird nicht frei von kapitalistischen Produktionsbedingungen gedacht. Er wird darüber begründet.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 67

wenn sie als ungelernte Arbeitskräfte ausgebeutet werden. Zugleich würdeMarx ökolo-

gische Herstellungsformen aller Voraussicht nach aus heutiger Sicht begrüßen. Bereits

im ersten Band des Kapitals setzt er sich intensiv in Anlehnung an Justus von Liebigs

Agrikulturchemiemit demRaubbau der Böden amBeispiel Englands ökologischem Im-

perialismus gegenüber Irland auseinander (vgl. ebd.: 527ff.).56 Im dritten Band betont

er den Zusammenhang von Kapitalakkumulation und der Vernutzung der Böden – und

stellt dazu erste Überlegungen zum Recycling von Naturstoffen an (Marx 2018b [1884]:

822ff.; vgl. Altvater 2017: 51). Die Ausbeutung des Menschen geht bei Marx unmittelbar

mit fortschreitender Naturausbeutung einher. Ökologieverträglichkeit, gute Arbeitsbe-

dingungen,die Selbstverwirklichung des Subjekts greifen ineinander.Das Entscheiden-

de ist allerdings, und dieser Aspekt kommt in der Forschung generell zu kurz, dass sich

eine Ökologieperspektive bei Marx nur auf den Gebrauchswert57 der konkreten Arbeit

bezieht, nicht aber auf den Tauschwert der abstrakten Arbeit.58 Nach Marx verkörpert

sich eine ökologischeDimensionderArbeit, unddamit eine aus heutiger Sicht politische

Perspektive derNachhaltigkeit, nur in der konkret-nützlichenArbeit imGebrauchswert.

Der Tauschwert als abstrakt menschlicheWarenzirkulation ist davon ausgenommen.

Letzteres erklärt auch,warum sich Teile der Social-Entrepreneurship-Forschung bis

heute mit aller Deutlichkeit vonMarx abwenden, da er, so der Schuldspruch, Unterneh-

mer*innen auf eine „Kapitalistenfunktion“ reduziere (so der Vorwurf von Clausen 2004:

70ff.). Die Arbeitssoziologie stellt dagegen neue Nachhaltigkeitsperspektiven in Anleh-

nung an Marx in Aussicht, blendet aber eine politisch-unternehmerische Perspektive

der nachhaltigen Arbeit aus. Fasst man die unterschiedlichen Stimmbilder zusammen,

übersehen beide Lager, dass Marx weder eine Vorstellung von sozialverantwortlichem

Mikro-Unternehmertum hatte noch einen differenzierten Ökonomiebegriff herausge-

arbeitet hat. Marx hat, verständlicherweise, keine Unterscheidung in Wachstum und

56 Nach Marx zieht die Unterdrückung der Arbeiterschaft die Gewinnmaximierung an der Natur

durch Raubbau an Ressourcen nach sich. Er schreibt dazu im ersten Band des Kapitals: „Und je-

der Fortschritt der kapitalistischen Agrikultur ist nicht nur ein Fortschritt in der Kunst, den Arbei-

ter, sondern zugleich in der Kunst, den Boden zu berauben, jeder Fortschritt in Steigerung sei-

ner Fruchtbarkeit für eine gegebne [sic!] Zeitfrist zugleich ein Fortschritt im Ruin der dauernden

Quellen dieser Fruchtbarkeit. Jemehr ein Land, wie die Vereinigten Staaten vonNordamerika z.B.,

von der großen Industrie als dem Hintergrund seiner Entwicklung ausgeht, desto rascher dieser

Zerstörungsprozeß. Die kapitalistische Produktion entwickelt daher nur die Technik und Kombi-

nation des gesellschaftlichen Produktionsprozesses, indem sie zugleich die Springquellen alles

Reichtums untergräbt: die Erde und den Arbeiter“ (Marx 2018a: 529f.).

57 Der Gebrauchswert liegt nach Marx in der konkret-nützlichen Arbeit. Er „verwirklicht sich nur im

Gebrauch oder der Konsumtion“ (Marx 2018a: 50). Der Gebrauchswert schafft nach Marx einen

„Wert“ an sich, weil „abstrakt menschliche Arbeit in ihm vergegenständlicht oder materialisiert

ist“ (ebd.: 53) – ohne dass das Produkt zur Ware werden muss. Zur Ware wird es erst über den

Tauschwert – als „Gebrauchswert für andre [sic!]“ (ebd.: 55). Darin bemisst sich nach Marx nicht

nur die „Verausgabung menschlicher Arbeitskraft im physiologischen Sinn“ (ebd.: 61). Auch die

Ausbeutung der Arbeiterschaft geht darauf zurück.

58 So schreibt Marx im ersten Band von „Das Kapital“, dass der „Tauschwert eine bestimmte ge-

sellschaftliche Manier“ sei, um „auf ein Ding verwandte Arbeit auszudrücken“. Darum könne der

Tauschwert „nicht mehr Naturstoff enthalten“ als für den „Wechselkurs“ vorgesehen (Marx 2018a:

97). Mit anderen Worten: Eine ökologische Dimension kann es im Kapitalismus nicht geben.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Selbstherstellen als neue Politik

Postwachstumvorgenommen.Damit liegt in der AuseinandersetzungmitMarx bis heu-

te ein Übersetzungsproblem vor: Während die Arbeitssoziologie die Frage umkreist, ob

Arbeitshandeln in einer arbeitsinhaltlichenDimension (als Produktion) inAnlehnung an

Marx als politisches Handeln denkbar wäre, stellt die Design-Forschung diese Perspek-

tive behauptend voran–da die handwerkliche als lebendige Arbeit der entfremdeten Ar-

beit entgegenstehe (so die Argumentation von König 2014: 4).59

Die Fragemüsste allerdings lauten: Lässt sich derMarxsche Tauschwert aus heutiger

Sicht als neuer gesellschaftlicher Mehrwert bestimmen? Sind es die neuen wirtschaftli-

chen Kreislaufsysteme oder Konzepte von Up- oder Recycling, die gesellschaftspolitisch

sind? Marx hätte die Antwort vermutlich davon abhängig gemacht, welche Eigentums-,

Besitz- und Machtverhältnisse damit einhergehen (vgl. Beyme 2009: 347). Denn poli-

tisch sind nach Marx keine Produktionskonzepte. Politisch ist die Auflösung sozialer

Ungleichheit durch Produktionsverhältnisse. Allerdings kann das Politische heute we-

der auf einen veraltetenKlassengegensatz noch auf die fragmentierte Arbeiterklasse zu-

rückgeführt werden, die über die Revolution zum Kollektivsubjekt wird (so die Kritik

an Marx von Laclau/Mouffe 2000: 41ff.). Auch hat sich das Marxsche Differenzmerkmal

von Ausbeutern und Ausgebeuteten im Zuge von Ausdifferenzierung und Postwachs-

tum „mit zunehmender Verbreitung materiellen Reichtums sowie einer stetig gewach-

senen Distanz zwischen Verbrauch und Produktion“ abgeschliffen (Paech 2014: 38; siehe

auch Marchart 2013: 265). Die Frage ist damit: Welche Machtverhältnisse potenzieren

sich heute über Produktionsformen? Und wie wird dem, wenn, begegnet?

Da Marx, wie gerade dargelegt, die Antwort darauf davon abhängig gemacht hätte,

ob damit die Auflösung von Herrschaftsverhältnissen einhergeht, hätte das allerdings

zur Folge, das Politische auf keine reinen Produktionsformen beziehen zu können. Viel-

mehr müsste der Blick darauf gerichtet werden, ob und wie sich die Akteure über das

Herstellen hinaus politisieren: Schließen sie sich zusammen? Bilden sie Netzwerke, In-

itiativen oder gründen Vereine? In der Konsequenz heißt das,Marx neu zu denken, neu

denken meint aber nicht, die ökonomische Relation des Handelns in poststrukturalis-

tischer Sicht im Sinne Laclaus und Mouffes (2000) aufzugeben – in dieser Perspektive

wäre das Politische von Arbeit undHerstellen zu befreien.60Marx neu denken heißt, die

59 Insgesamt lassen sich vier Perspektiven auf Marx anführen, die im Kontext des Selbstherstellens

von Relevanz sind: Die erste ist der Entrepreneurship-Forschung zuzuordnen, in der Marx der Vor-

wurf zukommt, er stutze den Unternehmer auf eine „Kapitalistenfunktion“ zurecht (Clausen 2004:

70ff.). Die zweite Perspektive setzt am Postwachstumsgedanken an. Hier wird nahezu gegenteilig

argumentiert, dass erst durch den „Stoffwechsel mit der Natur“ eine „Resilienz und Wachstums-

unabhängigkeit“ vonUnternehmen erreichtwerden könne (vgl. Jorck/Schrader 2019: 96) – schließ-

lich habe Marx die „Steigerungslogik“ von Produktion durch ein „Mensch-Natur-Verhältnis“ kriti-

siert. Die dritte Perspektive bezieht sich auf die Marx-Kritik am Kapitalismus. Hier werden neue

Arbeitsformen gesellschaftspolitisch begründet, wenn sie für ein Mehr an Selbstbestimmung und

einWeniger anRessourcenverbrauch stehen (vgl. König 2014: 4). Erst die vierte Perspektive bezieht

sich allerdings auf eine Produktperspektive: In den Vordergrund tritt die „Verdinglichung der ge-

sellschaftlichen Verhältnisse“ (siehe hierzu von Borries 2016: 16ff.). Zentrales Argument ist, dass

die Ware bei Marx nicht nur Fetischcharakter habe. Sie sei zugleich eine „Verdinglichung“ sozialer

„Bedingungen“ (ebd.) – und damit eine Verdinglichung sozialer Ungleichheit.

60 Laclau und Mouffe (2000) denken das Politische als agonale Praxis. Ziel ist es, das Politische fern

ab von der Engführung auf den Klassengegensatz von Arbeit und Kapital (Marx), von kommunika-

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 69

ökologische Dimension durch den Eingriff in die Natur unter politischen und ökonomi-

schen Gesichtspunkten neu zu gewichten – und der Frage nachzugehen, ob die Akteure

darüber politisch handeln. Allerdings reichtMarx, sowie Arendt, für eine politische Per-

spektive auf das Selbstherstellen nicht aus – Hannah Arendt trennt das Herstellen vom

Handeln. Nach Marx ist das Politische der Revolutionsentwurf61, wodurch das Eigen-

schöpferische für eine politische Perspektive unerheblich bleibt.

ImnächstenAbschnittwirddarumaufCorneliusCastoriadis, JohnDewey,Hans Joas

und Jonas Bezug genommen, die alle einen erweiterten Zugang bieten –Castoriadis be-

stimmt das Eigenschöpferische als Praxis und wendet sich gegenMarx. Dewey stellt die

pragmatische Lösungskompetenz und das Subjekt für die Konstitution von Öffentlich-

keiten heraus. Joas wiederum erklärt Kreativität zumModus des Handelns – und Jonas

legt eine ethisch-teleologische Perspektive der Verantwortung dar, die sich mit Becks

Subpolitik verbinden lässt.

4.1.4 Von Castoriadis über Dewey bis zu Joas und Jonas:

Kreative Selbstschöpfung und Verantwortungshandeln als Zugänge

für eine politische Perspektive auf das Selbstherstellen

Cornelius Castoriadis, Philosoph und Soziologe, gilt als Denker der jüngeren Philoso-

phie. Gemessen an seinem Status ist sein Bekanntheitsgrad allerdings bescheiden (vgl.

Gertenbach 2011: 277).Der Grund,weshalb er hier so prominent eingeführt wird, ist der,

dass erArendtundMarxanalytischergänzt–Castoriadis erklärtdasSelbstschöpferische

zur Voraussetzung für politisches Handeln. Er zielt auf kein Arbeitshandeln ab. Aber er

schließt die Lücke,dieArendtundMarxhinterlassen:HannahArendt trennt, sowieAris-

toteles, das Herstellen, die Poiesis, vomHandeln, von der Praxis.Karl Marx dagegen geht

vom vordefinierten Kollektiv als Adressat für das Politische aus, das sich in der Revoluti-

on vollendet. Castoriadis bricht mit beidem: Im Gegensatz zu Marx geht das Autonome

bei Castoriadis der Praxis voraus. Und der Zweck, den Arendt aus dem Politischen ent-

kernt, wird bei Castoriadis zum politischen Zweck umformatiert.

Ausgangspunkt bei Castoriadis ist, dass das wissenschaftliche und philosophische

Denken das Neue, das Schöpferische, so seine Kritik, radikal ausschließt. Sein Haupt-

werk „L’institution imaginaire de la société“, das erstmals 1984 erschienen ist, ist keine

tiver Rationalität (Habermas) und unabhängig von zentralen Themen und vorgegebenen Subjekt-

positionen (Kant) demokratisch neu zu entwerfen. Das pluralistische Moment Arendts als Aner-

kennung des Anderen wird durch die Bestimmung eines agonalen Gegenübers radikalisiert: Denn

nurwoeineGrenze zumNicht-Demokratischengezogenwerdenkönne, ließe sichDemokratie ver-

wirklichen. „Etwas zu sein, heißt immer, etwas anderes nicht zu sein“ (Laclau/Mouffe 2000 [1985]:

169). Allerdings lösen Laclau undMouffe ihr Politikverständnis von Produktionsverhältnissen und

vomBereich der Kultur ab (vgl. Stäheli 2009: 217ff.). Darumwerden beide als theoretische Baustei-

ne nicht weiter eingeführt. Auf sie wird jedoch in den Kapiteln 4.1.6 und 4.3.2e zurückzukommen

sein.

61 Damit gehört dieMarxsche Theorie zu jenen Ansätzen, die demUnbestimmten im Sinne der Kon-

tingenz – im Gegensatz zu Arendts Republikanismus – entgegenstehen: Handeln ist kein Vollzug

im Sinne Arendts, wonach der Ausgang unbestimmt bleibt (vgl. Ladwig 2010: 104). Das Revolutio-

näre bildet den Endpunkt, in deren Dienst die Subjekte stehen (vgl. Marchart 2013: 270).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Selbstherstellen als neue Politik

Bewusstseinsphilosophie, was ihm etwa Habermas nachsagte (wenngleich er Castoria-

dis als Denker würdigte, vgl. dazu Gertenbach 2011: 277). Genauso wenig ist sein Werk

eine Anklageschrift gegenMarx. Seine Kritik aber lautet, dass derMarxismus eine Ideo-

logie vorgebe,ohne lebendigeTheorie zu sein (vgl.Castoriadis 1990: 19ff.).Dennwasdem

vorausgehe – und nach Castoriadis ist das die Autonomie als Selbstschöpfung – werde

bei Marx ausgeblendet (siehe auch Joas 1996: 170).62 So wie Arendt geht auch Castoria-

dis vom radikalen Neubeginn als Voraussetzung für das Politische aus (vgl. Brunkhorst

1994: 33; Joas 1996: 171), und so wie Marx rückt auch er den revolutionären Gesellschafts-

entwurf ins Zentrum. Die Zweck-Mittel-Kategorie aber, die bei Arendt vom Politischen

entkernt wird, und „das autonome Handeln der Massen“ (Castoriadis 1990: 56), das bei

Marx auf die Revolution folgt, wird bei Castoriadis zum Ausgangspunkt: Es ist das An-

fangen-können im Sinne Arendts (vgl. Joas 1996: 171; siehe auch Sörensen 2016).63

Castoriadis liefert damit einenwichtigenBaustein für denForschungskontext dieser

Studie.Denndas Selbstschöpferische ist demHandeln vorverlagert.Handeln begründet

sich nach Castoriadis darin, „worin der oder die anderen als autonome Wesen angese-

hen und als wesentlicher Faktor bei der Entfaltung ihrer eigenen Autonomie betrachtet

werden“ (Castoriadis 1990: 128).SeinAutonomiebegriff steht somit zwischenTheorieund

Praxis. Das, was wir als soziale Tatsachen erleben, Institutionen und kollektive Verkör-

perungen, sind Castoriadis zufolge imaginäre Fixierungen. Und sie werden erst zu kol-

lektiven Adressaten, weil ihnen das Autonome als Schöpfungshandeln vorausgeht (vgl.

Wolf 2012a: 73; Zulauf 2002: 4). Damit ist der Mensch auch kein alleiniges Produkt der

Schöpfungslehre. DerMensch schafft seine Umgebung durch die Selbstschöpfung. Und

die Transformation der Gesellschaft vollzieht sich als kein vorgefertigter revolutionärer

Entwurf sui generiswie in derMarxschenTheorie. Sie geht aus demSelbstschöpferischen

hervor, woraus das Revolutionäre wird (oder besser: werden kann).64

Castoriadis stellt somit ein Potenzial des Selbermachens in Aussicht, und er erwei-

tert nicht nur die Marxsche Gesellschaftstheorie. Er denkt den Aristotelischen Praxis-

Entwurf (vgl. Aristoteles 2018 [1837]) und die Poiesis-Praxis-Relation bei Arendt (vgl.

Arendt 2013 [1958]) neu. Die Poiesis, die bei Aristoteles und Arendt Vollendung bedeutet,

62 Castoriadis‘ Kritik an Marx kann an dieser Stelle nur lückenhaft wiedergegeben werden. Im We-

sentlichen kritisiert Castoriadis denMarxismus jedoch in dem Punkt, dass er den „Gegenstand der

Theorie der Geschichte“ wie eine Art „Naturgegenstand“ ins Zentrum setze (Castoriadis 1990: 73).

Geschichte erscheine darüber „rational, insofern alle Ereignisse auf Ursachen zurückgehen, die je-

nen vollkommen entsprechen und die unserer Vernunft (vom Stand des Jahres 1859) restlos durch-

sichtig sind“. DasWirkliche sei damit bereits zuvor „vollständig erklärbar“, bevor es sich in der Pra-

xis realisiert (ebd., H. i. O.).

63 Castoriadis macht dennoch deutlich, dass die Praxis auf kein bloßes Zweck-Mittel-Schema zurück-

geführt werden kann. „Das Zweck-Mittel-Schema ist [..] ein Kennzeichen technischer Tätigkeit,

denn nur diese hat es mit einem wirklichen Zweck zu tun, einem Zweck [fin], der ein Ziel [fin] ist“

(Castoriadis 1990: 129, H. i. O.). Gleichwohl ist der Zweck bei Castoriadis ein Mittel, um Autonomie

zu entfalten: Die Autonomie steht „nicht [..] am Ende“, sondern „am Anfang“ (ebd.: 129f.).

64 Was bei Arendt die „Initiativität“ des Handelns ist (Vollrath 1992: 235; vgl. Thaa 2011: 82), die sich

niemals erschöpft,weilHandeln immer einNeuanfangbedeutet, ist bei Castoriadis dieAutonomie

als Handeln, die unerschöpflich bleibt. Verbindendes Element ist bei beiden der Neuanfang, der

sowohl im Handeln als Praxis (Arendt) als auch in der poietischen Funktion der Selbstschöpfung

(Castoriadis) angelegt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 71

wird bei Castoriadis zum Vollzug.65 Dabei kann man an Castoriadis vieles kritisieren.

So wirft ihm etwaWinfriedThaa vor, dass eine „politische Qualität des Handelns“ (Thaa

2011: 81) in seiner Theorie nicht zu erkennen sei. Castoriadis stelle lediglich eine „in-

tersubjektive Dimension“ des Handelns in Aussicht, die an den Aspekt der Autonomie

gebunden bleibe (ebd.). Wie Creatio ex nihilo als „Schöpfung“ aber „aus dem Nichts“

entstehen solle, ohne auf das Alte zurückzugreifen (Reitter 2012: 45), und wie das Kol-

lektive aus dem Autonomen resultieren soll, das Kollektive aber imaginäre Fixierung

bleibt, scheint durchaus fragwürdig, wenn nicht gar widersprüchlich (so die Kritik von

Waldenfels 2012 oder Wolf 2012b). Räumt man diese Kritikpunkte aber einmal beiseite,

stößt Castoriadis die Tür imTheoriediskurs auf, die bei Marx und Arendt verschlossen

bleibt.

Das Problem jedoch, dass ökologische oder fair-soziale Herstellungsformen bei

Arendt und Marx in ökonomischer Hinsicht keine politischen Praxen sind, löst auch

Castoriadis nicht. Zwar formuliert er keine „Kapitalismuskritik primär als Marktkritik“

(Wolf 2012b: 268); er zielt auf den Kapitalismus als „Organisations-, Rationalisierungs-

und Kontrollprojekt“ ab (ebd.). Und so wie Marx kritisiert auch Castoriadis die kapi-

talistische Produktionsweise, indem er „die Krise des kapitalistischen Unternehmens“

herausstellt (Castoriadis 1990: 137). Im Gegensatz zu Marx jedoch, der die Lösung

ausschließlich in der Revolutionsvollendung sieht, stellt Castoriadis ein praktisches

Potenzial des Selbermachens über die Selbstverwaltung der Arbeiter*innen in Aussicht,

um „die Organisation der Arbeit selbst in die Hand zu nehmen“ (er spricht auch von

„Arbeiterkontrolle“, ebd.: 137f.; vgl. auch Seyfert 2010: 255). Das heißt: Das Politische ist

bei Castoriadis sowohl creatio als Selbstschöpfung als auch Arbeit als Kooperationsver-

mögen. Gleichwohl stellt er die politische Frage vor die ökonomische (im Gegensatz zu

Marx, der die ökonomische vor die politische rückt). Castoriadis entkernt damit, wenn

auch über Umwege, das Ökonomische vom Politischen. Undman kann darin wiederum

eine Perspektive Arendts ausmachen, die kritisiert, dass Marx die ökonomische Frage

zur politischen erklärt habe.66

65 Um zu veranschaulichen, was das bedeutet, und um zu verdeutlichen, was esmit dem Forschungs-

kontext der Studie zu tun hat, sei an dieser Stelle ein Beispiel erlaubt. Aristoteles leitet die Niko-

machische Ethik damit ein, dass jede Handlung ein Ziel hat (vgl. Aristoteles 2018 [1837]: 1094a, 43;

siehe auch Thaa 2011: 78): Das Ziel des Herstellens liegt nach Aristoteles in der Vollendung, so bei-

spielsweise in der Herstellung von Produkten (ergon) – Herstellen ist actio transcendenz (vgl. Höffe

1993a: 19). Das Ziel der Praxis ist dagegen die Handlung selbst. Es gibt darin keinen veräußerten

Zweck – die praxis ist actio immanense. Nur in der praxis verwirklicht sich nach Aristoteles demnach

das höchste Glück, die Eudaimonia (vgl. Aristoteles 2018: 1095a, 46ff.). Damit ist das Handeln et-

was Politisches, die Poiesis, das Herstellen, nicht. Arendt bringt dazu das Beispiel der Produktion

eines Stuhls, „der für die Tätigkeit des Tischlers ein Endzweck“ darstelle (Arendt 2013: 182). Die Pro-

duktion des Stuhls sei dann abgeschlossen, wenn er fertig produziert ist. Und in der Folge könne

alles „an seinem Nutzen“ gemessen und „in seiner Zweckdienlichkeit“ beurteilt werden, was „im

Wesen des Herstellens“ liege (ebd.). Eine politische Handlung dagegen entfalte ihreWirkung erst

im Anschluss. Die Konsequenzen sei dann weder planbar noch zu kontrollieren (wie beispielswei-

se die Vermarktung eines Produkts). Castoriadis erweitert dazu die Perspektive: Die Poiesis selbst

bedeutet Vollzug. Die Autonomie des Subjekts geht der Praxis voraus.

66 Diese Perspektive findet in der Soziologie viele Fürsprecher. So kritisiert Habermas (vgl. Fußnote 11

auf den Seiten 20/21), dass Marx kommunikatives Handeln auf „instrumentales zurückführt“ (Ha-

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Selbstherstellen als neue Politik

Die Frage, ob Arbeitshandeln alsHerstellen politisch bestimmbarwird, lässt sich da-

mit auchmit Castoriadis nicht vollends klären, wenngleich er einen wichtigen Baustein

liefert. Einen Schritt weiter kommt man mit dem Ansatz des Pragmatismus, der über

ein Jahrhundert alt ist, der an Aktualität aber kaum eingebüßt hat. Der Begriff Pragma-

tismusentstammtdemklassischenHandlungsbegriff griechischerTradition. ImGegen-

satz zumHandelnbeiArendtoderHabermas,dieHandeln (Arendt) undKommunikation

(Habermas) frei von Zwecken konturieren, stellt der Pragmatismus-Ansatz das zweck-

bezogene, rationierte Reflektieren von Ereignissen in Aussicht: In den Vordergrund tre-

ten die „praktischen Folgen,Wirkungen undKonsequenzenmenschlichenDenkens und

Handelns“ (Schubert 2003: 15) – das Wissen wird über die „Lösung spezifischer Hand-

lungsprobleme“ (Bogusz et al. 2013: 306) zum Zweck für den Vollzug (vgl. auch Dewey

1927; Noetzel 2002: 158ff.).

Ohne an dieser Stelle Anspruch auf Vollständigkeit zu erheben,weil die Ansätze vom

ersten über den zweiten, dritten, vierten Pragmatismus bis hin zu neueren neopragma-

tischen Ansätzen reichen67, soll an dieser Stelle Bezug auf die Arbeiten von John Dewey

genommenwerden,weil er dem pragmatischen Grundmodell „das der Problemdefiniti-

on“ hinzugefügt hat (Joas 1996: 193) – und damit (auch) für heutige Designtheorien an-

schlussfähig wird. Dewey stellt das Handeln Einzelner heraus und begreift Demokratie

als Lebensform, die sich im Handeln lokaler Gemeinschaften und Öffentlichkeiten ver-

wirklicht – was Arbeitsformen mit einschließt. Er kann darum als Erweiterung zu Cas-

toriadis und Arendt gelesenwerden (oder umgekehrt, Castoriadis und Arendt erweitern

Dewey) – und er schlägt eine Brücke zur politikwissenschaftlichen Forschung. Denn im

Gegensatz zu Arendt, die die Praxis als Handeln der Vielen frei von Zwecken bestimmt

(vgl. Bedorf 2010: 17), stellt Dewey ein individualistisches Moment des pragmatischen

Handelns in Aussicht, das sich an der Lösungskompetenz orientiert.68 „Der Einzelne“

bermas 2017 [1969]: 45). Darum trennt er Arbeit von Interaktion. Hans Joas dagegen argumentiert,

dassMarx eine „Reduktion allen politischenHandelns auf denAusdruck ökonomischer Interessen“

reduziert, ohne dies vermutlich so zu wollen (Joas 1996: 167): Einerseits gehe es Marx um den Ein-

sturz des Kapitalismus, andererseits hält Marx am Klassenkampf fest, durch den die Arbeitenden

ihre ökonomischen Interessen verteidigen. Die Freiheit der Subjekte sei damit nicht losgelöst von

ökonomischen Interessenkonflikten, sie gehe aus der Befreiung von Arbeit hervor (der Begriff der

Freiheit bleibt somit an den Wert der Arbeit gebunden).

67 Der Pragmatismus-Ansatz geht auf den amerikanischen Pragmatismus der Philosophie zurück. Er

gilt auch als Vorläufer des Symbolischen Interaktionismus. Als Ursprung des neuzeitlichen Prag-

matismus wird in der Regel der Aufsatz von Charles Sanders Peirce „How to make our ideas clear“

(1878) ausgemacht (vgl. Schubert 2003: 15f.). Als erste Theoretiker gelten Charles Sanders undWil-

liam James (der sogenannte erste Pragmatismus). Die zweiteGenerationwirdmit Autoren der Chi-

cago School of Philosophy um John Dewey und George Herbert Mead eingeleitet (der zweite Prag-

matismus), auf den die dritte Phase des Pragmatismus (die Chicago School of Sociology) umWilliam

I. Thomas oder Robert E. Park folgt. Die vierte Phase schließt mit dem Symbolischen Interaktio-

nismus um Autoren wie Herbert Blumer oder Anselm L. Strauss an, gefolgt von der 5. Phase um

ErvingGoffman (1922–1982), der 6. desUniversalpragmatismus nach JürgenHabermas, einer sieb-

ten des Interpretativen Interaktionismus von Norman Denzin bis hin zum sogenannten Neoprag-

matismus eines Hans Joas oder Richard Rorty (siehe zur Übersicht Schubert 2009: 345).

68 Handeln ist bei Dewey das Gegenteil einer „Beschränkung“. Es ist die „Fähigkeit, unser Dasein in

unsere Hand zu nehmen und dadurch zu verstehen“ (Dewey 1995 [1925]: 235).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 73

wird bei Dewey zum „Träger des schöpferischen Denkens, der Ursprung der Handlung

und ihrer Anwendung“ (Dewey 2003 [1925]: 35). Telos, der Zweck, der bei Arendt und Ha-

bermas als Zweck-Mittel-Relation aus dem Handeln ausgeklammert wird, weil Zwecke

immer Fremdsteuerungen zur Folge haben können, wird bei Dewey zur möglichen Sin-

nerfahrung (vgl. Sigwart 2012: 198).69 So wie Arendt hebt auch Dewey die konstitutive

Bedeutung der Gemeinschaft für das Handeln hervor, die sich in der Öffentlichkeit als

das politische Ganze konkretisiert70 (vgl. Sigwart 2012: 261ff.). Das kollektive Selbstbe-

wusstsein aber, das bei Arendt alleinig das Handeln der Vielen ist, verkörpert sich bei

Dewey bereits in den Praktiken Einzelner, aus denen kooperatives Handeln wird.71

Dewey ist damit nicht nur für die politische Theorie interessant, weil er neoprag-

matistischen Ansätzen von Joas (1996) bis Rorty (1988a, b, 1989, 1999, 2003, 2007) zuvor-

kam. Er schließt zur politikwissenschaftlichen These einer „Durchsetzung von Neuem“

(Bluhm 2001: 76, 2012: 91) an, die ein politisches Potenzial im Problemlösen erachtet –

und er lässt sich damit sowohl auf neue deliberative Demokratiemodelle (vgl. Götz 2017)

als auch auf die eben genannten Designtheorien beziehen, die in der Lösungskompe-

tenz eine politische Perspektive bestimmen (vgl. Unteidig 2013: 160ff. oder Achatz 2021:

12ff.). Denn „politische Formen“ sind nach Dewey permanente Neuentwürfe, „Anpas-

sungen undWiederanpassungen“ (Dewey 1996: 80). Das gilt auch für „die politische De-

mokratie“ (ebd.: 81) und deliberative Öffentlichkeit72, die bei Dewey ineinandergreifen.

Damit kommt der Öffentlichkeit bei Dewey eine tragende Rolle zu, die als keine vorde-

terminierte Struktur zu verstehen ist; sie setzt keine – und hier unterscheidet er sich

klar von Habermas – bestehenden Institutionen oder das moderne Recht als Inhibito-

ren voraus (vgl. Habermas 1997: 386ff.). Die Öffentlichkeit wird von den Subjekten selbst

hervorgebracht (was auch fürHannahArendt gilt), sprich, siewird selbst hergestellt. Zu-

gleichwirddie staatlicheMacht darüber zurückgewiesen (vgl.Dewey 1996: 46; siehe auch

Noetzel 2002: 166).73 Schon darum ist Dewey für den Forschungskontext dieser Studie

69 Dewey wendet sich dennoch von einer „expliziten natürlichen Teleologie der klassischen Meta-

physik“ ab. Er kritisiert eine „unkritisiert[e] Ethik“, die das Resultat, nicht den Vollzug des mensch-

lichen Handelns in den Vordergrund stelle. Dieser stellt er die „implizit[e] Teleologie“ entgegen,

die ein „Ergebnis dessen“ sei, „was geschehen ist“ und „was geschehen soll“ (Dewey 1995 [1925]:

332; siehe weiterführend Sigwart 2012: 192 oder Antić 2018: 230).

70 Nach Dewey gibt es mehrere Öffentlichkeiten, denen das Subjekt angehören kann. Auch ist Öf-

fentlichkeit nicht per se etwas Demokratisches. Selbst Kriege entstehen durch Öffentlichkeiten –

Dewey spricht auch von der „Ungleichwertigkeit des Öffentlichen“ (Dewey 1996: 28).

71 Wie Thomas Noetzel darlegt, geht es Dewey um keine „Transformation dieses oder jenes Einzel-

wissens aus der Sphäre der Wissenschaften in die der Politik“. Ziel sei „die Übertragung eines be-

stimmten Handlungsmodus“ (Noetzel 2002: 165).

72 Dewey macht keine Unterscheidung zwischen privaten und öffentlichen Angelegenheiten. Er

zieht eine Grenze „auf der Grundlage der Reichweite und des Umfanges derjenigen Handlungs-

folgen [...], die so wichtig sind, daß sie der Kontrolle bedürfen, entweder durch Unterbindung

oder durch Förderung“ (Dewey 1996: 29). Bis auf Freundschaften, die Dewey als „nicht-politische

Formen der Assoziation“ versteht (ebd.: 37), kann sich das Soziale bei Dewey immer politisieren,

wenn es die Öffentlichkeit erreicht (siehe zur Vertiefung Götz 2017: 41; Rothe 2017: 132ff.; Antić

2018: 209ff.).

73 Nach Dewey kann aus dem öffentlichen Handeln die „Organisation zu einem Staat durch die Er-

richtung spezieller Behörden“werden (Dewey 1996: 47).Wie Andreas Antić argumentiert, behaup-

tet Dewey, „dass das von ihm vorgeschlagene Kriterium der Öffentlichkeit auch dazu geeignet sei,

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Selbstherstellen als neue Politik

von Relevanz,weil er neben der Problemlösungskompetenz eine historische Perspektive

bietet, wonach Institutionen und Kollektive aus individuellem Handeln hervorgehen –

nachDewey entsteht darüber gelebteDemokratie, die keine „Regierungsform“ ist. Sie ist

„eine Form des Zusammenlebens, der gemeinsamen und miteinander geteilten Erfah-

rung“ (Dewey 2000: 121) – sie ist kreativeDemokratie, die bis in die Produktionsbedingun-

gen74 reicht75.

Was bei Dewey allerdings fehlt, ist ein ausgefeilter, offener Kreativätsbegriff, den es

für diese Studie braucht. Auch spielt der Aspekt der ökologischen Verantwortung kei-

ne tragende Rolle. Darum soll abschließend auf Hans Joas und Hans Jonas beiderseitig

Bezug genommen werden – auf Hans Joas (1996), weil er das Handeln als kreativen Akt

verewigt, der aus der jeweiligen Handlungssituation resultiert.76 Joas knüpft damit an

Theorien vonDewey oder Arendt an,wonach sämtlichesHandeln kontingentesHandeln

ist und Vollzug bedeutet – was bei Joas sämtliche Handlungsformen mit einschließen

kann,auchFormendesHerstellens alsmöglichespolitischesHandeln.77 Allerdingsbleibt

eine ökologische Perspektive der Verantwortung bei Joas außen vor, die in dieser Studie

die Entstehung und Transformation von staatlichen Institutionen zu erklären“ (Antić 2018: 226).

Ein Streitpunkt bleibt allerdings, wie Öffentlichkeit und Staat bei Dewey ineinandergreifen:Wäh-

rend nachNoetzel die Öffentlichkeit bei Dewey den Staat als „Leitkategorie“ ablöst (Noetzel 2002:

166), argumentiert Antić, dass Öffentlichkeit ohne staatliche Institutionen als Bezugspunkt bei

Dewey nicht denkbar wäre (vgl. Antić 2018: 229f.).

74 Letztlich bleibt sein Verhältnis zur Arbeit doppeldeutig: Einerseits kritisiert Dewey, wie Arendt,

den Kapitalismus und Liberalismus des 19. Jahrhunderts als Ausprägung eines überformten Indivi-

dualismus, der eine „starke Ablenkung von Politik“ zur Folge habe (Dewey 1996: 121). Andererseits

hebt er die Scheidung Arendts von Öffentlichem und Privatem auf. Dewey plädiert sogar dafür,

Ideale und Werte auf instrumentelle, technische und ökonomische Lebensbereiche zu beziehen

bzw. auszuweiten (vgl. Rothe 2017: 126), wenn er auch die Gefahr der Industrialisierung mit Auf-

kommen des Maschinenzeitalters hervorhebt.

75 Selbst in Kunstwerken, demWerken und Erschaffen verkörpern sich bei Deweymögliche Kritikfor-

men; denn „Kritik ist Urteil“ und „das Material, aus dem das Urteil erwächst, ist dasWerk“ (Dewey

2018 [1958 ]: 359).

76 Joas‘ Ziel ist es, den soziologischen Handlungstheorien ein neues, „drittes Modell“ (Joas 1996: 15)

des kreativen Handelns hinzuzufügen, das er den „kreativen Charakter menschlichen Handelns“

nennt (Joas 1996: 15, H. I. O.) – und das zwischen das rationale und normativ orientierte Handeln

tritt. Dazu wagt er einen Streifzug über Parsons Utilitarismuskritik über den Marxschen Produk-

tivitätsbegriff bis hin zu Ansätzen von Weber, Castoriadis und Habermas. Im Wesentlichen kriti-

siert er jedoch, dass rationale Handlungsmodelle erstens in der Gefolgschaft der ökonomischen

Theorien den Akteuren dauerhaft ein reflektiertes, kalkulierendes Handeln im Sinne der Nutzen-

maximierung zuschreiben würden – damit blieben kreative Prozesse des Aushandelns in den je-

weiligen Handlungssituationen außen vor. Zweitens trenne Habermas‘ Modell des kommunikati-

ven Handelns System und Lebenswelt. Damit würde die Lebenswelt von den Subjekten hervorge-

bracht werden, soziale Systeme nicht (vgl. ebd. 306ff.; siehe auch Schubert 2002: 220). Nach Joas

ist beides Ausdruck eines kreativen Akts, der das Handeln bestimmt.

77 Joas ist damit nicht nur für die Theorie interessant, weil er Arendt und Marx um den Begriff der

Kreativität erweitert und an Castoriadis‘ Schöpfungshandeln anschließt. Er ist für die Empirie von

Relevanz, weil er dasMoment der Kontingenz vonHandlungen herausstellt, womit politische Pro-

zesse nie als rein nutzenmaximierende Entscheidungen im Sinne von Rational Choice abgegolten

werden können. Sie entstehen immer in den jeweiligen Handlungssituationen. Das Kapitel 6.1.6

wird darauf zurückkommen.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 75

von Relevanz ist. Darum wird im zweiten Schritt auf Hans Jonas (2020 [1979]) „Prinzip

Verantwortung“ Bezug genommen, da Jonas nicht nur Kants kategorischen Imperativ

ökologisiert und globalisiert hat –was bei Kant im Jetzt geschieht, ist bei Jonas eine Zu-

kunftsfrage.78 Er hat die Natur subjektiviert und das pluralistische Prinzip Arendts als

Akzeptanz des Anderen aufNaturverhältnisse übertragen.Das „Prinzip Verantwortung“

kann somit als Appell an das Subjekt79 verstanden werden, da Jonas Veränderungen von

Konsum-, Arbeits- und Lebenswelt wechselseitig in den Blick nimmt. Zugleich ist sein

Werk ein Weckruf an die Politik, weil es durchzeichnet ist von breitem Technikskepti-

zismus und einer „Heuristik der Furcht“ (ebd.: 9). Jonas‘ Handlungsprinzip orientiert

sich ammöglichst Schlimmsten,das es zu vermeiden gelte.Eine solche Perspektive kann

methodisch allerdings weder vorausgesetzt werden noch mag sie politisch immer klug

sein (auchRechtsextreme spielenmit globalisierterAngst,StichwortClashofCivilisation).

Gleichwohl ist seine Perspektive mit Blick auf heutige Arbeits- undHerstellungskontex-

te aktueller denn je: Herstellen ist Verantwortungshandeln durch Ressourcenschonung.

Jonas kündigt nicht nur Arendts Trennung von Herstellen und Handeln auf (vgl. ebd.:

165ff.). Er nimmt die Politik in die Pflicht80,wenngleich seine Perspektiveweitestgehend

auf die ökologische Frage reduziert bleibt.

Damit lässt sich Jonas zugleich auf den Diskurs um heutige Subpolitiken beziehen,

auf die bereits eingegangen wurde und worauf im Kapitel 4.3.2b zurückzukommen sein

wird – und er liefert einen entscheidenden Baustein für den Forschungskontext dieser

Studie. Allerdings erklärt keiner der hier dargelegten Ansätze Arbeitshandeln zum poli-

tischen Handeln, wenn sie auch wichtige Zugänge bieten: Arendt rückt das Langfristige

und Bleibende von Produkten ins Zentrum. Sie bestimmt die Initiativität des Subjekts

als politisch – trennt aber Handeln vom Herstellen. Marx dagegen arbeitet eine öko-

logische Dimension von Arbeit heraus. Weder Arbeitsform noch Arbeitsinhalt sind je-

doch politisch bestimmbar, politisch ist der Kampf um die klassenlose Gesellschaft. Bei

Castoriadis wiederum ist es das Selbstschöpferische, das politisch positioniert werden

78 Kants kategorischer Imperativ „Handle so, daß du auch wollen kannst, daß deine Handlung allge-

meines Gesetz werde“ (Kant 1997 [1785] wird bei Jonas umgedeutet in „Handle so, daß dieWirkun-

gen deiner Handlung verträglich sindmit der Permanenz echtenmenschlichen Lebens auf Erden“

(Jonas 2020 [1979]: 61f.).

79 Angemerkt werden muss allerdings, dass sich Jonas‘ ökologischer Imperativ „mehr an öffentliche

Politik als an privates Verhalten richtet“ (Jonas 2020: 63). Man könntemeinen, dass das Selberma-

chen darum bei Jonas keinen Platz findet. Gemeint ist aber, dass sich, in Abgrenzung zu Kant, das

Handeln weder auf „diese[n] Augenblick“ noch auf eine „privat[e]Wahl“ (ebd.: 64, H. i. O.) redu-

zieren darf. Dazu grenzt Jonas Verhalten von Handeln ab. Selbermachen als Ressourcenreduktion

wäre demnach im Sinne Jonas‘ eine Verantwortungsethik, die sich auf kein Selbermachen redu-

zieren lässt.

80 Jonas schreibt dazu: „Wenndie Sphäre desHerstellens in denRaumwesentlichenHandelns einge-

drungen ist, dann mußMoralität in die Sphäre des Herstellens eindringen, von der sie sich früher

ferngehalten hat, und sie muß dies in der Form öffentlicher Politik tun. Mit Fragen solcher Um-

fangbreite und solchen Längen projektierender Vorwegnahme hatte öffentliche Politik es nie vor-

her zu tun. In der Tat, das veränderte Wesen menschlichen Handelns verändert das Grundwesen

der Politik“ (Jonas 2020: 57).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Selbstherstellen als neue Politik

kann81, bei Dewey sind es die Lebensformen und die Öffentlichkeit, über die das Subjekt

politisch wird – und Joas erklärt den Kreativitätsbegriff zur universalen Größe, wohin-

gegen Jonas den kantisch-kategorischen Imperativ zum ökologischen ummontiert. Ge-

rade Joas‘ Kreativitätsbegriff und Deweys Forderung nach operationaler Offenheit sind

somitwichtige Bausteine,umentsprechendeBegriffsbestimmungen in der Folge vorzu-

nehmen– fürDewey sindBegriffe undTheorien keine operationalen Schließungen. Ihre

Bedeutungen ergeben sich aus denHandlungsrelationen.Eine solcheOffenheit ist nicht

nur für einen Begriff der Selbstproduktion wichtig, der im nächsten Schritt entwickelt

wird. Diese Offenheit braucht es auch für einen Politik-, Design- und Nachhaltigkeits-

begriff, um Arbeitshandeln an der Schnittstelle zu neuen Politikformen untersuchen zu

können.

4.1.5 Selbermachen, Herstellen oder Selbstherstellen? Von welchem Begriff ist

in dieser Studie auszugehen?

Dass der Mensch Dinge selbst herstellt, ist historisch weder neu noch klar datierbar.

Historisch nachweislich könnte man den Beginn des Neolithikums anführen, also den

Zeitpunkt, wie Elmar Altvater schreibt, an dem sich die Erde erwärmt und die Eisdecke

in Richtung der Pole zurückzieht: Aus Jägern und Sammlern werden sesshafte Bauern,

die lernen müssen, „ihre Lebensmittel unter Nutzung der Sonnenenergie und des Feu-

ers selbst zu produzieren“ (Altvater 2018).Dazu nutzen dieMenschen zunächst das, „was

ihnen dieNatur in fast ursprünglicher Form zu bieten“ hat (Rogall 2012: 29).Die Behaup-

tung aber, dass das Selbermachen hier seinen Geburts- oder Ursprungsort habe, wäre

nachweislich genauso falsch wie die historische Überlieferung, dass die Textilherstel-

lung erst im 15. Jahrhundert aufkommt, weil die Menschen beginnen, wollene Kopfbe-

deckungen, Barette und dergleichen zu stricken (Sylla 2016: 83).82 Genauso fragwürdig

ist es, sogenannte Do-it-Yourself-Strategien auf das Jahr 1912 zu datieren, weil der Slo-

gan „Do it Yourself“ hier erstmals in einemArtikel der ZeitschriftSuburban Life erscheint

(vgl. Hornung et al. 2011: 8). Eine solche punktgenaue Landung setzt voraus zu wissen,

dass es Formen vonDo It Yourself (oder Selbermachen) nicht schon zuvor gab–wasman

nicht wissen kann. Genauso wenig ist es zielführend, die hier genannten Begriffe sche-

menhaft in einen politischen Kontext zu stellen, was im kulturhistorischen Diskurs seit

81 Man kann Castoriadis darum auch auf den Diskurs zum politischen Design beziehen. So argumen-

tiert Friedrich von Borries in Anlehnung an Heidegger (1986 [1927]: 145), dass bereits der Entwurf

im Kontext von Design politisch sei (von Borries 2016: 11ff.), weil er dem „Ausgang des Menschen

aus derUnterworfenheit“ entgegenstehe. Auchbei Castoriadiswird der Entwurf letztlich zum„Ele-

ment der Praxis“, der Ausdruck „aller Aktivität“ und „Absicht einer Veränderung des Realen“ sei

(Castoriadis 1990: 132). Castoriadis geht allerdings von keiner arbeitsbezogenen Aktivität aus. Der

Entwurfwird zur Vorformder politischen Selbstaktivität, er kann aber auf Arbeitshandeln bezogen

werden.

82 Die sogenannte „Urform“ des Flechtens, texere, sowie das Nähen, Stopfen und Binden finden sich

bereits im alten Ägypten und in paläolithischer Zeit (vgl. Müller 1997: 37ff.). Die ersten „schriftli-

chen Belege“ über die Verwendung von Wolle im Rahmen der handwerklichen Produktion stam-

men aus dem 3. Jahrtausend v. Chr. ausMesopotamien (vgl. ebd. 19). Das Spinnen ist seit der Jung-

steinzeit (in Mitteleuropa in etwa seit 4000 v. Chr.) nachweisbar (vgl. Bohnsack 1981: 16f.).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 77

Jahren gängige Praxis ist – letzteres schreibt das Selbermachen nicht nur a priori auf

politische Artefakte fest. Es erklärt es zumHandeln, das erst in der Moderne beginnt.

Versteht man das Selbermachen jedoch zunächst nur als soziales Handeln, und eine

solche Perspektive ist ratsam, lassen sich Formen des Selbermachens in nahezu sämtli-

chen historischen und sozialen Kontexten rekonstruieren –und das auch im politischen

Sinne. Ansätze dazu finden sich im Leviathan vonHobbes (1986 [1651]) als Naturzustand

allergegenalleoder imGesellschaftsvertragRousseaus (1983 [1762])–bei ersteremmachen

dieMenschendas,was siewollen; siemaximieren ihreEgoismen.Bei zweiteremwirddie

Selbstbestimmung durch die Selbstgesetzgebung zur Autonomie des Einzelnen,woraus

(idealtypisch) direkte Demokratie wird.

Selbermachen ist in diesen Perspektiven natürlich nicht das,wofür es heute gemein-

hin steht. Es zeigt nur, dass die Aktivität des Einzelnen bereits hier angelegt ist, wenn-

gleich sie, wie im Staatsvertrags Rousseaus, als Souveränität an den Gemeinwillen (vo-

lonté générale) gebunden bleibt. Vergleichbares gilt für das antike Griechenland, da sich

bereits die antikenGriechen„selbst“politisiert haben (Meier 1983: 41). „PolitischeSubjek-

tivität“ bleibt jedoch „beim Staat konzentriert“ (ebd.: 30; vgl. auch Thaa 2011: 83; Engler

2005: 28). Aber auch darin zeigt sich, dass das Selbermachen nichts ist, was es erst im

Jetzt aufzusuchen gilt.Genausowenig steht es nur für eine demokratietheoretische Tra-

dition des Handelns. Selbst im rechtsextremen Spektrum wird der Begriff mittlerwei-

le kanonisiert83 – und das auch in einem ökologischen Kontext (vgl. Nicolaisen 2018).84

Darum ist das Selbermachen zunächst nur dasjenige sozialeHandeln,worüber Subjekte

das selber machen, was andere bereits machen, machen könnten oder noch nicht ma-

chen – in allen erdenklichen Richtungen und Formen.85

Wie lässt sich diese Breite an Deutungen begrifflich fassen? Zunächst scheint der

Begriff des Selbermachens geeignet, um das Spannungsfeld von unentgeltlicher Eigen-

arbeit über die politische Selbstorganisation bis hin zu Formen des unternehmerischen

83 So knüpften etwa Jugendorganisationen wie die der NPD, die JN, in der Vergangenheit an das Sel-

bermachen über Social-Media-Kampagnen wie der „Bienen-Guerilla – Support your local Bienen-

volk“ an (vgl. Nicolaisen 2018). Rechtsextreme Versandhandel wie derHeimdall-Versand vertreiben

zudem Produkte aus „nachhaltiger Forstwirtschaft“. Der Ökologiebegriff wird darüber rechtsna-

tional besetzt. Angemerkt werdenmuss jedoch, dass die Verbindung von Ökologie und Rechtsna-

tionalismus historisch nicht neu ist. Schon die deutsche Natur- und Umweltschutzbewegung geht

ab Mitte des 19. Jahrhunderts aus einem überwiegend konservativen, romantischen zivilisations-

kritischen Verständnis hervor (vgl. Nicolaisen/Passeick 2018).

84 DemÖkologiegedanke geht sogar eine Blut- und Bodenideologie voraus, da sich ein „organischer“

Ständestaat gegen demokratische Vorherrschaft zu stellen habe: Das, was heute über Begriffe wie

Cradle to Cradle für neue Mensch-Umwelt-Beziehungen steht, die in der Mehrheit an Solidarität,

Gerechtigkeit und einen gesunden Naturkreislauf gebunden sind, ist – so etwa bei Spenglers „Der

Untergang des Abendlandes“ (Spengler 1963 [1918]) – zunächst als Kreislauf von Kulturen gedacht,

um Arterhaltung sicherzustellen. Die Nationalsozialisten beziehen sich nicht zuletzt darum auf

Haeckel und Spengler, um eine „Politik der Rassenhygiene zu legitimieren“ (Winkler 2020, H. i. O.).

85 Das Selbermachen ist nicht nur ahistorisch. Es ist oft situatives Handeln. Damit ist das Handeln

nur solange Selbermachen, bis es, wie im Falle Rousseaus, als natürliche Freiheit des Einzelnen in

die bürgerliche Freiheit desGemeinwillens überführtwird. Auch für das Selbermachen als Arbeits-

handeln gilt, dass die Subjekte nur so lange selbermachen, bis die Aktivität in andereOrganisations-

und/oder Arbeits-/Unternehmensformen überführt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Selbstherstellen als neue Politik

Handelns abzubilden – auch ließen sich politische Kontexte in Herstellungsprozessen

darüber untersuchen. Der Begriff könnte sogar auf den Praxis-Teil der Praxis-Poiesis-

Relation bei Aristoteles oder Hannah Arendt bezogen werden.Demnach stünde das Sel-

bermachen für das „making“ oder „doing“, was der Praxis nahekommt (vgl. dazu Thaa

2011: 78). Allerdings stellt der Begriff kaum heraus, dass es sich um eine materielle Pro-

duktionsform handelt, wenngleich das Materielle oft mit dem Selbermachen gleichge-

setzt wird. Darum braucht es einen anderen Begriff.

Es läge nahe, auf den Begriff des Herstellens zurückzugreifen, der auf die materielle

zweckbezogene Produktionsform abzielt (siehe Kapitel 1 und 2). Allerdings ist der Be-

griff nichtminderproblematisch,weil erwederdieEigeninitiativedesSubjekts imSinne

von ,Do it‘ oder ,Selbst‘ herausstellt, noch ist er für einen politischen Kontext zu gebrau-

chen.Grund dafür ist die eingangs angeführte Aristotelische Unterscheidung vonPoiesis

und Praxis, auf die sich auch Hannah Arendt bezieht, also die Trennung von Herstel-

len und Handeln, womit das Politische von Herstellungsprozessen unterschieden wird

–und daran schließen bis heute weite Teile der Forschung an.Hannah Arendts Diktum,

dass das Herstellen ein Um-zu-Motiv sei, weil der Homo faber vorgegebeneMaterialien

bearbeitet, „um einen bestimmten Zweck zu erreichen“ (Arendt 2013: 183), hat Autoren

wie Winfried Thaa auf den Plan gerufen, um auf die Gefahren von „Zweck-Mittel-Rela-

tion“ für politisches Handeln hinzuweisen (Thaa 2011: 81f.) –Thaa leitet daraus eine Art

Unvereinbarkeitserklärung von Herstellen und Handeln ab. Die Gefahr, dass eine „herr-

schaftlicheBefehls-Gehorsamsstruktur legitimiert“werden könnte,wennder Zweck das

Handeln bestimmt (ebd.: 81f.), sei weitaus größer als die Chance, den Begriff für politi-

sche Kontexte zu gebrauchen.

Man muss Thaas These keine Gefolgschaft leisten. Wie einleitend erwähnt, haben

sich nicht nur Teile der Politikwissenschaft mittlerweile dem Zweckrationalismus zu-

gewandt, um eine politische Perspektive im Sinne einer „Durchsetzung von Neuem“

(Bluhm 2001: 76, 2012: 91) geltend zu machen. Auch die Designforschung erachtet

in der Zweckgebundenheit ein politisches Moment.86 Man könnte dem Begriff also

durchaus eine politische Perspektive abgewinnen, wenn auch in der Mehrheit die Sicht

überwiegt, das Zweckgerichtete vom Handeln zu trennen – und der Einflussbereich

86 Indieser Perspektive tritt die Kreativität als Innovationscharakter desHandels in denVordergrund.

Damit wird der Zweck im Sinne Arendts zu einem „Zweck an sich“ (Arendt 2013: 183). Arendt hat

allerdings deutlich gemacht, dass sich ein Potenzial für das Handeln nur entfalten könne, wenn

der Zweck nicht „wieder zu Mitteln für weitere Zwecke“ werde (ebd.). Ein Großteil der Forschung

schließt hier an, wenn Fritz Böhle das Herstellen beispielsweise auf „instrumentelles Handeln“ re-

duziert (Böhle 2018: 173) oderWinfried Thaa die Gefahr der Fremdbestimmung durch den Zweck-

charakter des Handelns in den Vordergrund rückt (vgl. Thaa 2011: 81f.). Eine Gegenperspektive da-

zu bieten Autor*innen wie Birte Kleine-Benne, die auf eine Art „Poiesis-Vergessenheit“ im Theo-

riediskurs hinweisen – weil die Poiesis von der Praxis getrennt und damit vom Politischen unter-

schieden werde (vgl. Kleine-Benne 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 79

dieser Positionen reicht von Platon87 über Aristoteles bis hin zu Hobbes88, Arendt und

Luhmann.89

Allerdings scheint der Begriff Herstellen kaum geeignet, um Prozesse der Selbstpro-

duktion als politische zu untersuchen – weil die Selbstproduktion im Begriff nicht an-

gelegt ist oder zumindest nicht explizit hervorgehoben wird. Genauso unklar bleibt al-

lerdings der Begriff Selbermachen in Bezug auf die materielle Selbstproduktion, die in

dieser Studie untersucht wird, ungeachtet der Problematik der Bedeutungsüberladung,

die dem Begriff vorauseilt. Darum soll im Folgenden der Begriff Selbstherstellen verwen-

det werden, um Produktionsprozesse als politische zu untersuchen – und um sowohl

die materielle Selbstproduktion als auch die Eigeninitiative des Subjekts hervorzuhe-

ben. Unter dem Selbstherstellen verstehe ich im Folgenden eine selbstausführende Pro-

duktionsform im Beruflichen wie im Privaten, worüber Produkte selbst gestaltet wer-

den, wobei der Gestaltungs- oder Herstellungsprozess von den Akteuren selbst ausgeht

oder selbst ausgehen muss. Der Begriff präzisiert damit zum einen den Begriff des Sel-

bermachens, indem er die materielle Produktion ins Zentrum rückt – und er schließt

Tätigkeitsfelder von Design über Handarbeit bis hin zum Handwerk90, der Eigenarbeit

undEigenproduktionmit ein.Zumanderenwerden sowohl FormendesWollens als auch

Müssens erfasst und der Begriff des Herstellens konturiert, weil durch den Verweis auf

das ,Selbst‘ die Initiative zum Handeln in den Vordergrund tritt.91 An Grenzen kommt

87 Platon hat im Grunde zwei Begriffe des Herstellens entworfen: Erstens rückt er das Qualitätsbe-

wusstsein des Produkts in den Mittelpunkt; so spricht er von poiein, was dem Wortstamm nach

für Machen und Herstellen steht (Platon 1967 Bd. I: 702f.) – und er verbindet damit das Ziel der

arete, Sennett spricht in diesem Zusammenhang vom „Maß an Vollkommenheit“ bei Platon (Sen-

nett 2009: 37). Zweitens steht dasHerstellen bei Platon für die Herstellung des Staates (vgl. Platon

2012): Herstellen ist kein Handeln im Sinne Arendts. Es ist die politische Überhöhung durch den

Staat.

88 Hobbes versteht das Herstellen als reines Kalkül: Er verzahnt Politik und Ethikmit Naturrecht und

Erkenntnisgewinnen (Hobbes 1986 [1651], siehe dazu auch Schnabl 1999: 107ff.).

89 Bei Luhmannhat dasHerstellendurchaus einepolitischeDimension, allerdings in systemtheoreti-

scher Sicht. Herstellen bezieht sich auf dieAutopoiesis (vgl. Luhmann 2002: 126), also auf die Selbst-

erschaffung von Systemen, die sich inWechselwirkungmit anderen Teilsystemen (des Rechts, der

Kunst, der Politik etc.) als Differenz von System und Umwelt herausbilden – auto ist somit gleich-

bedeutendmit ,selbst‘, poieinmit Herstellen oder Erschaffen, wodurch eine „Differenz von System

und Umwelt“ entsteht (ebd.: 15).

90 Handwerk und Handarbeit werden in der Forschung in der Regel unterschieden: Das Handwerk

wird häufigmitGewerkenund lohnabhängiger Arbeit verbunden, dieHandarbeit dagegenmit der

außererwerblichen Arbeit. Eine erweiterte Perspektive bietet Sennet (2009: 70ff.), der unter dem

Handwerk ein Bündel an Fähigkeiten und Fertigkeiten versteht – darunter die Arbeit des Schrei-

ners, der Designerin, des Dirigenten bis zum Linux-Programmierer.

91 Mir ist bewusst, dass ein Begriff, der Formen desMüssens unter das Selbstherstellen fasst, bei zahl-

reichen Autor*innen des Selbermachens auf wenig Zuspruch stoßen wird: Denn zum einen wird

darüber die Eigeninitiative eines Machthabers erfasst, zum anderen werden Formen der Direk-

tion und Kontrolle gewichtet (man muss selber machen), wobei sich das Müssen auf keine Formen

von Zwang oder Zwangsarbeiten beziehenmuss.Müssen kann (auch) bedeuten, gesellschaftlichen

Strukturvorgaben nachzukommen, weil Anreize zum Selbermachen geschaffen werden (so könn-

te das nebenberufliche Selbstherstellen von Produkten oder die berufliche Selbstständigkeit bei-

spielsweise die letzte Konsequenz sein, wenn keine Möglichkeit auf eine Festanstellung besteht).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Selbstherstellen als neue Politik

der Begriff allerdings, wenn Prozesse der politischen Selbstorganisation über den Ar-

beitskontext hinaus von Relevanz sind, was in dieser Studie der Fall sein kann. So könn-

te es beispielsweise sein, dass die Befragten neben oder aus der Arbeit heraus Initiativen

gründen, um politisch in Erscheinung zu treten. Ein solches Handeln wäremit dem Be-

griff des Selbstherstellens nur schwer zu fassen. Darum soll in dieser Studie der Begriff

Selbermachenweiterführend und ergänzend zumBegriff des Selbstherstellens für Prozesse

verwendetwerden, die über diematerielle Selbstproduktion hinausgehen92.Damitwird

der Begriff Selbstherstellen im Folgenden für die materielle Selbstproduktion verwendet.

Der Begriff Selbermachen firmiert hingegen als Oberbegriff, wenngleich er – aufgrund

seinermedialen Aufladung undwissenschaftlichen Engführung –problematisch bleibt.

4.1.6 Selbstherstellen und Selbermachen als Formen des Politischen

Das Selbermachen oder Selbstherstellen als politischesHandeln zu verstehen,bringt zu-

nächst einGrundsatzproblemmit sich.Denn inderpolitikwissenschaftlichenForschung

wird das Politische in der Regel mit dem Kollektivistischen gleichgesetzt – klammert

man einmal Perspektiven wie die Subpolitik (Becks 1993) oder die eingangs angeführten

expressivenPartizipationsansätze aus (vgl.Kapitel 3.2).Ansonstengilt,dassmanpolitisch

nie im Alleingang handelt (abgesehen von der Möglichkeit zur Parteienwahl etc.). Poli-

tisch handeltman bezogen auf undmit anderen (vgl.Gerhardt 1990: 297).Die Gegenper-

spektive dazu lautet: Jede politische Handlung setzt die Eigeninitiative voraus, und die

Frage wäre, mit welchem Politikbegriff bezogen auf das Selbermachen/Selbstherstellen

operiert werden kann.Wie einleitend erwähnt, existiert bis heute keine arbeitssoziolo-

gische und politikwissenschaftlicheTheorie, die Arbeitshandeln als politisches Handeln

erklärt. Beide Begriffe aber – Selbermachen und Selbstherstellen – finden sich in nahe-

zu sämtlichen Politikkonzepten, und das gilt sowohl für einen demokratietheoretischen

Politikbegriff als auch für ein Politikverständnis als Ausdruck von Despotie und Unter-

drückung.

Beides lässt sich am besten an Arendts Politikverständnis aufzeigen, die bekannt-

lich für eine demokratietheoretische Tradition des Politischen steht. Die Voraussetzung

zum Handeln ist nach Arendt aber zunächst die Eigeninitiative: Es ist das „Einen-An-

fang-Setzen-und-etwas-Beginnen“ (Arendt 2015: 49). Arendt bezieht sich dabei auf das

griechischeWort „archein“, was für Anfangen und Herrschen steht. Sie bindet das Poli-

tische aber an Freiheit und Pluralität. Denn „Archein“ bedeutet zunächst nur, dass „der-

jenige ein Führer genanntwurde,der eine Sache anfing“und sich dafür „Gesellen suchte,

umsie durchführen zukönnen“ (ebd,).DerBegriff lässt sich somit durchaus herrschafts-

kategorial entfalten, wovon sich Arendt abwendet. Und sie grenzt sich damit nicht nur

vom griechischen Wort „prattein“ ab, das für Durchführen und Vollbringen steht (ebd.:

92 Unter dem Selbermachen wird in dieser Studie eine selbstausführende Handlungsform im Beruf-

lichenwie im Privaten verstanden, worüber Produkte, Erzeugnisse und Prozesse gestaltet werden,

wobei die Prozesse von den Akteuren selbst ausgehen oder selbst ausgehenmüssen. Analog dazu

kann auch der Begriff ,Do It Yourself‘ verwendet werden. Beide Begriffe bilden ein breites Tätig-

keitsfeld von der erwerbsfreien Arbeit bis zur unternehmerischen Selbstorganisation ab.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 81

50). Sie macht auf die Gefahr aufmerksam, dass das Anfangen-können zum Herrschen

und Gehorchen werden kann – und in der Historie wurde (vgl. Marchart 2005: 78).

Das zeigt, dass der Begriff des Selbermachens bereits hier angelegt ist. Eine-Sache-

anfangen kann sowohl pluralistisch im Sinne der Freiheit nach Arendt begründet sein

als auch für eineHerrschaftskategorie zur Aufrichtung und Erhaltung staatlicherMacht

stehen – im ersten Fall bedeutet Selbermachen Anfangen-können im Sinne pluralisti-

scher Freiheit. Im zweiten Falle steht das Selbermachen für die Selbermacht, die, so et-

wa beiMachiavelli, zurHerstellung politischer Vormachtstellung dient (Machiavelli 1963

[1532]).93 Auch ließe sichaufMaxWebersMachtbegriffBezugnehmen,wonachMacht als

„Chance“ verstanden wird, um „innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenenWillen

auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht“ (We-

ber 1976 [1922]: 28).Weber legitimiert darüber Herrschaftshandeln. Er tritt aber für eine

plebiszitäre Führerdemokratie ein. Die Eigeninitiative des Herrschers würde somit De-

mokratie überMachthandeln sicherstellen (können),wenngleichHerrschaftshandeln le-

gitimiert wäre.94

Weder Machiavellis Herrschaftskonstrukt noch Webers plebiszitäre Führerdemo-

kratie sind natürlich das, worum es in dieser Studie geht. Beides aber, Selbermachen

als Herrschaftskonstrukt wie auch als politische Selbstorganisation im Demokratie-

kontext, wäre im Sinne der im Kapitel 4.1.5 erarbeiteten Definition des Selbermachens

denkbar. Die Frage, die darum im Folgenden geklärt werden muss, ist, von welchem

Machtverständnis in dieser Studie auszugehen ist, um Selbermachen als materielles

Selbstherstellen alsmöglichePolitikformzuuntersuchen.Dazu lassen sich zwei zentrale

Zugänge aufzeigen, die der Politikwissenschaftler Dietmar Hübner (2010a) herausgear-

beitet hat: Erstens kann Macht auf power-to bezogen werden. Gemeint ist hiermit, dass

Macht eine Möglichkeit oder ein Potenzial für das Können oder Befähigen darstellt.

Macht bezieht sich auf die lateinische Potenzia oder die griechische Dynamis, was für

Kraft oder Vermögen steht, um eine Veränderung herbeizuführen (vgl. ebd.; siehe auch

Andermann 2019: 116ff.).95 Macht ist aber noch keine Realisierung. Sie wäre, ganz im

Sinne der Praxis, dermögliche Vollzug –man hat die Fähigkeit zurMacht,muss sie aber

nicht nutzen.96 Erst der zweite von Hübner aufgezeigte Zugang, der Macht als power-

over versteht, beschreibt die Machtrealisierung. Und die Sozialforschung verweist hier

93 Siehe dazu auch Münkler 2004; Meyer 2006: 57; Fach 2008: 23ff.; Marchart 2010: 48ff.

94 Politik geht bei Weber vom Staat aus. Dass darüber Demokratie gesichert werden kann, ist in der

Forschung ein Streitpunkt: So halten ihm Autor*innen wie Dolf Sternberger (1978: 355), Hans Joas

(1996: 75) oder Winfried Thaa (2011: 35) vor, sein Politikverständnis würde mit einer Konzentrati-

on auf Gewalt und Befehls-Gehorsamsverhältnisse einhergehen (Sternberger) und sei weder mit

demokratischer Öffentlichkeit (Joas) noch mit einem Demokratiebegriff (Thaa) vereinbar. Dem

steht das Argument entgegen, dass bei Weber erstmals die Chance zur Selbstbestimmung im po-

litischen Denken durch Kontingenz, von Unbestimmtheit, angelegt sei, die der Kontingenz der

fortuna (verstanden als Willkür nach christlichen Leitsätzen) entgegentrete (so die Argumentati-

on von Palonen 2001: 9ff.; siehe auch Greven 2010: 71).

95 Davon leitet sich auch der Begriff des „Könnens“ und ein erstes „Könnens-Bewusstseins“ ab, das ab

dem 5. Jahrhundert v. Chr. dazu führt, dass sich die Polis-Bürger in der Antike „selbst“ politisieren

(Meier 1983: 41). Das Kapitel 4.3.1 wird darauf zurückkommen.

96 Auch Luhmanns Perspektive der Politik als Teilsystem wäre dem hinzuzufügen, da die Politik das

Mittel der Macht hat, aber nicht nutzen muss (vgl. Kapitel 4.1.1).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Selbstherstellen als neue Politik

im engen Sinne auf Luhmanns Perspektive der Politik als Teilsystem oder auf Webers

„Chance“, um „innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen

Widerstreben durchzusetzen“ (Weber 1976 [1922]: 28).

Letzteres hieße allerdings, dass Macht Herrschaft sein kann97, da die „Chance“ eben

darin bestehen kann, den eigenen Machtwillen gegenüber anderen zu behaupten. Ein

solchesMachtverständnis würde bezogen auf die Produktionsformen des Selbstherstel-

lens allerdings wenig Sinn ergeben. Das würde bedeuten, dass ein Einzelner in Produk-

tionsprozessenMacht haben könnte odermüsste, umden eigenenWillen gegenüber an-

deren durchzusetzen. Auch hieße es,Macht über ethische, ökologische oder fair-soziale

Produktionsprozesse zu demonstrieren,was nur schwer vorstellbar ist. Ein solches Sze-

nario wäre nur denkbar, wenn sich die Akteure zusätzlich politisch organisieren; wenn

sie nicht nur materiell herstellen, sondern sich politisch formieren – und hier wären

die unterschiedlichsten Spielarten vonMouffes agonaler Machtkonzeption der Gegner-

schaft bis zu Arendts Handeln (vgl. Kapitel 4.1.2) oder der Marxschen Revolutionsvoll-

endung denkbar (vgl. Kapitel 4.1.3).98

Zusammengefasst heißt das, dass der Zugang zur Macht im Weberschen Sinne zu

eng ist, um Arbeitshandeln als politisches Handeln zu untersuchen. Darum braucht

es ein erweitertes Machtverständnis, und auch hier lässt sich an Hübner anknüpfen,

der demWeberschen Machtbegriff die „Überzeugungsmacht“ gegenüberstellt (Hübner

2010a: 395ff.) – gemeint ist ein Machtverhältnis, das auf Zustimmung und Verständi-

gung basiert. Macht unterscheidet sich in dieser Perspektive von der Herrschaftsmacht

der Potestas (siehe dazu auch Luhmann 2002: 39):Macht ist Auctoritas, woran auch Arendt

und Habermas anschließen – es ist das Politische als Handeln (Arendt) und Kommu-

nikation (Habermas). In beiden Fällen wird die Pluralität als Unterschiedlichkeit der

Subjekte behauptet.

Das heißt: Es braucht für diese Studie einen Politikbegriff (und ein entsprechendes

Politikverständnis), der auf einemerweitertenMachtverständnis basiert. Zugleichmuss

der Begriff so angelegt sein, dass Machthandeln im Weberschen Sinne denkbar wäre,

97 Macht und Herrschaft werden in der Soziologie in der Regel unterschieden, was sich am besten

an den Polen Weber versus Arendt festmachen lässt: So basiert Herrschaft bei Weber auf einem

Gehorsamsverhältnis (vgl. Weber 1976 [1922]; siehe auch Thaa 2011: 33; Hitzler 2001: 47f.), wenn-

gleich er für eine „plebiszitäre Führerdemokratie“ einsteht (Thaa 2011: 23). Der Machtbegriff bei

Arendt (2013, 2019) basiert dagegen auf den Prämissen Freiheit und Pluralität – Macht ist das Ver-

mögen, für Freiheit und Pluralität einzutreten. Arendt grenzt Macht damit zugleich von Gewalt

ab, was von Autor*innen wie Mouffe (2015: 130ff.) oder Marchart (2008: 196f.) wiederum proble-

matisiert wird, nicht, weil sie Gewalt befürworten. Sie dürfe jedoch im Demokratiekontext nicht

verleugnet werden, da sie immer auftreten könne (vgl. Fußnote 25 auf Seite 55).

98 Möglicherweise wäre es auch das, was Mouffe in Abgrenzung zu Hannah Arendt fordert, dass das

Politische nämlich alsDissoziation über „Macht, Konflikt undAntagonismus“ radikaldemokratisch

gewendet werden müsse (Mouffe 2016: 16). Mouffe stellt sich damit nicht nur gegen die liberale

Vorstellung, dass das Politische als Konsens realisierbar wäre. Sie grenzt sich von Becks Subpolitik

(vgl. ebd.: 52ff.), Giddens „drittemWeg“ (vgl. ebd.: 57ff.) und von Habermas sowie vom Kommuni-

tarismus ab. Dazu greift sie das Dissoziative Carl Schmitts als Freund-Feind-Kategorisierung auf,

wendet es aber ins Radikaldemokratische: Aus FeindenwerdenGegner, die sich „an einen gemein-

samen Regelkanon“ halten müssten (ebd.: 70).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 83

wenngleich ein solches Macht-Herrschaftsverständnis für diese Studie nicht zu erwar-

ten ist. Würde man den Rahmen allerdings im Vorfeld zu eng stecken und das Demo-

kratietheoretische voraussetzen,würdeman demunter Punkt 2 beschriebenen Problem

Vorschub leisten,wonachdas Selbermachen zur vorgefertigtendemokratieerzeugenden

Praxis wird. In dem Falle bräuchte man Handlungsformen auf politische Aspekte hin

nicht zu untersuchen.Man würde sie als Kategorien überprüfen.

Genau darum wurde unter 4.1.1 auf Thomas Meyers Politikbegriff zurückgegriffen,

derPolitik als „dieGesamtheit derAktivitätenzurVorbereitungundzurHerstellunggesamtgesell-

schaftlich verbindlicher und/oder amGemeinwohl orientierter und der ganzen Gesellschaft zugute

kommender Entscheidungen“ versteht (Meyer 2006: 41, H. i. O.), und Meyer umreißt da-

mit ein ganzes Bündel an Erscheinungsformen. Allerdings kommt die Selbstaktivität in

dieser Definition nicht vor. Darum müssen Selbermachen und Selbstherstellen zusätz-

lich auf einen weiter gefassten Politikbegriff bezogen werden, der individuelle Hand-

lungsmomente berücksichtigt. Deshalb wurde im Kapitel 4.1.1 sowohl von einem syste-

mischen Politikverständnis Luhmanns abgewichen als auch das Politische als Handeln

(Arendt) und Kommunikation (Habermas) konzipiert – verbunden mit der Perspekti-

ve, dassHerstellungsformen dazu gehören. Zugleichmuss einemögliche politische Per-

spektive an den Diskurs um Kreativität als Ressource für politische Prozesse angelehnt

sein – und damit sind zwei Diskurse verbunden: Der erste bezieht sich auf den Design-

kontext und die Social-Entrepreneurship-Forschung und geht weitestgehend an der Po-

litikwissenschaft vorbei.99 Der zweite resultiert aus der politikwissenschaftlich-philo-

sophischen Tradition und scheintmit Ansätzen aus der Designforschung unvereinbar –

im ersten Fall werden das Produkt und der Herstellungsprozess politisch positioniert,

da bereits das „Entwerfen“ eine Antwort auf die „Gefährdungen der Lebensgrundlagen“

gebe (vonBorries 2016: 44ff.).100 Im zweiten Fall wird die „Durchsetzung vonNeuem“po-

litisierbar (vgl. dazu Bluhm 2001: 76, 2012: 91) – und daran schließen sowohl Ansätze aus

derDesignforschung als auch Formen des Pragmatismus und dieNeuinterpretation des

Praxisbegriffs bei Castoriadis an (bzw. können darauf bezogenwerden) (vgl. Castoriadis

1990: 128;Thaa 2011: 81).101

Entscheidend ist allerdings, dass das Handeln in dieser Studie mit einer ethischen

Perspektive verknüpft wird, weil ethisch fair-soziale Prozesse des Arbeitshandelns

untersucht werden – wenngleich damit das Politische nicht als vorausgesetzt gilt.

99 Auf Ansätze, die die Designtheorie mit der politikwissenschaftlichen Forschung verbinden, wird

das Kapitel 4.3.2f. eingehen.

100 Von Borries spricht auch von „Überlebensdesign“. Aufgabe des Designs sei es, dem „unterwerfen-

den Überlebensdesign der permanenten Krise“ ein „entwerfendes Überlebensdesign entgegen-

zustellen, […] um neue Formen des Zusammenlebens zu imaginieren“ (von Borries 2016: 52). Man

könnte vermuten, dass hier die Marxsche Perspektive vom „Stoffwechsel mit der Natur“ (Marx

2018a: 192) eine Rolle spielt, weil Design ein Eingriff in den Lebensraum bedeutet (von Borries

2016: 44). Das ist aber nicht der Fall.

101 Nicht jede Form von Kreativität ist damit als politisch zu verstehen. In der Neuschöpfung könne

sich jedoch ein politisches Potenzial entfalten (siehe dazu Joas 1996; Schubert 2002 oder Bluhm

2001, 2012). In der Forschung ist diese Perspektive allerdings umstritten. So argumentiert bei-

spielsweise Winfried Thaa, dass für politisches Handeln nicht die Kreativität, sondern „Initiati-

vität“ entscheidend sei (Thaa 2011: 82).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Selbstherstellen als neue Politik

Selbermachen und Selbstherstellen stehen für das ethisch Vertretbare oder moralisch

Begründbare durch nachhaltige, ökologisch-fair-soziale Arbeitskonzepte. Nun muss

man sagen, dass eine ethische Dimension des Handelns historisch weder neu ist noch

muss sie nur für das ethisch Vertretbare stehen. Wie De La Vega (1985: 10ff.) herausge-

arbeitet hat, finden sich ethische politische Grundsatzpositionen bereits bei Sokrates

(das Ethische ist die Leistung des individuellen Bewusstseins), Platon (das Ethische ist

die Ideenlehre, die sich im Staat verkörpert), Aristoteles (das Ethische ist das höchste

Glück, das sich in der Polis verwirklicht) bis zu Machiavelli (im Ethischen verkörpern

sich die Mittel der Herrschaft) oder Marx/Lenin (das Ethische ist die Entlarvung der

Herrschaft) (siehe auch Sutor 1997:17ff.). Selbst Despoten maßen sich demnach an,

ethisch zu sein. Ethisch bedeutet in dieser Studie darum etwas anderes. Es heißt, dass

Arbeitshandeln in demokratietheoretischer, ökologisch-normativer Perspektive ethisch

vertretbar wird – ein solches Verständnis schließt an Konzepte zur „politischen Öko-

logie“102 oder „politischen Ethik“ (Sutor 1997: 23ff.)103 an – und erweitert sie. Zugleich

ist es als Gegenmodell zur dissoziativen Freund-Feind-Kategorisierung Carl Schmitts

(2015 [1932]; vgl. Marchart 2010: 38ff.)104 zu verstehen, auch weicht es vom hegemonia-

len Demokratieansatz nach Laclau und Mouffe (2000) ab.105 Ethisch meint, dass die

Ökologie- und Sozialverantwortlichkeit über Arbeitshandeln in den Vordergrund tritt.

ImDesignkontext zielt diese Perspektive auf Nachhaltigkeitsansätze des Ecopreneurship,

Green Entrepreneurship oder Sustainable Entrepreneurship106 sowie auf „die Avantgarde des

Guten“ ab (Achatz 2021: 18), wobei es eine Streitfrage bleibt, ob die Ansätze als politisch

102 Vgl. Mayer-Tasch 1999; Robbins 2011 [2004]; Latour 2017, 2018; Gesing et al. 2019.

103 Diese Perspektive führt wieder auf den ökologischen Imperativ bei Jonas zurück (siehe Kapitel

4.1.4), wonach das Ethisch-Teleologische zur Zukunftsfrage wird. In der Politikwissenschaft wird

eine teleologische Perspektive jedoch vielfach zurückgewiesen, weil, so die Argumentation, sich

dasZweckbezogene (Telos) herrschaftskategorial entfalten könne,was inhohemMaßeaufHannah

Arendt zurückgeht. Allerdings wird in Bezug auf Arendt unterschiedlich argumentiert: Während

Autorinnen wie Christa Schnabl (1999: 327) in Arendts Politikverständnis eine ethisch-teleologi-

sche Perspektive ausmachen, weil sich das Handeln auf Gerechtigkeitsfragen der Zukunft bezieht,

argumentiert Heuer (2006: 8ff.), dass politische Verantwortung bei Arendt weder einemoralische

Kategorie noch eine moralische Verpflichtung darstelle.

104 Auch ein solches Politikverständnis steht der Luhmannschen Systemtheorie entgegen, da die Sys-

temtheorie keine ethischen odermoralischen Begründungsmuster zurHerausbildung von Teilsys-

temen kennt (zumindest werden sie zur Begründung von Teilsystemen nicht berücksichtigt).

105 Laclau/Mouffe trennen das Ethische vom Politischen (siehe zur Vertiefung Fußnote 60 auf den

Seiten 68/69). Und dazu wenden sie sich sowohl vom Kommunitarismus als auch von der Haber-

maschen kommunikativen Einigung ab. Allerdings hat Mouffe in „Das demokratische Paradoxon“

(2015 [2008]) eine ethisch agonale Perspektive bestimmt,wonachdasPolitischenicht aus der Ethik

heraus erklärt werden dürfe. Eine ethische Dimension müsse aus dem Politischen hervorgehen

(vgl. ebd.: 125ff.).

106 Vgl. Schaltegger/Petersen 2001; Rogall 2003; Clausen 2004; Hockerts/Wüstenhagen 2010;Weiß et

al. 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 85

verstanden werden können.107 Politisch und ethisch wäre das Handeln aber nur, wenn

es gut für Mensch und Umwelt ist – und daraus Verantwortungshandeln resultiert.

Alle hier vorgestellten Zugänge verweisen auf ganz unterschiedliche Aspekte. Sie

eint, dass sie einen institutionell verfestigten Begriff des Politischen in Frage stellen:

Nicht der Staat und seine Institutionen repräsentieren (alleinig) das Politische. Das

Handeln der Subjekte hat ebenso Relevanz. Auch gehen die Zugänge davon aus, die

keinesfalls als in sich geschlossene zu verstehen sind, dass sich die Konturen des Po-

litischen im Zuge des gesellschaftlichen Transformationsprozesses verschoben haben:

Beschrieben wird die vielfach prognostizierte Erosion des Politischen108, die mit einem

„Verlust an staatlicher Gestaltungs- und Durchsetzungskraft“ bei gleichzeitigem An-

spruch an eine neu „durchgesetzt[e]Demokratie“ einhergeht (Beck 1986: 304,H. i.O.).Und

das heißt, dass dem Begriff der Subpolitik im Folgenden eine tragende Rolle zukommt,

weil er für ein erweitertes Politikverständnis steht.

Daraufbasierendwerden imweiterenVerlauf zumeinendieHerstellungsformenauf

derMikroebene empirisch untersucht.Zumanderenwerdendie Veränderungen vonAr-

beits- und Politikformen im historischen Verlauf herausgearbeitet. In der Gesamtheit

geht es damit um das Spannungsfeld von Individuum, Staat und bürgerlicher Gesell-

schaft109, und um das, worauf Hegel bereits vor zwei Jahrhunderten hingewiesen hat

(Hegel 1986 [1821], vgl. Nassehi 2003: 134).110 Hegels zentrale Frage war, wie Staat und

Gesellschaft aufeinander bezogen werden können – und wie die Sozialintegration ge-

lingt. Hegel ist an dieser Stelle darum von Bedeutung, weil es nach Hegel keine bürger-

liche Gesellschaft ohne Staat und keinen Staat ohne Bürgergesellschaft gibt. Für Hegel

braucht esMittler zurSozialintegration,dieüber staatlichesHandelnunddieSphäreder

Ökonomie hinausgehen.111 Allerdings kommt Arbeit bei Hegel in diesem Spannungsfeld

nicht vor. Der Diskurs kann hier aber neu geführt werden: Zum einen ist der Staat in

107 Anzumerken ist, dass der Begriff des Selbermachens auch von Rechtsextremen in Bezug auf neue

Naturverhältnisse verwendetwird: Das vermeintlichMoralische oder Ethischewird dazu an ethni-

sche und rassifizierende Kategorien gebunden – im Vordergrund steht die Arterhaltung des eige-

nen Volkskörpers (vgl. Nicolaisen/Passeick 2018; Winkler 2020). Allerdings wurden in dieser Stu-

die keine rechtsextremen Do-it-Yourself-Labels gefunden, geschweige denn untersucht. Darum

werden die Themen nationale Selbstorganisation und ethnische Naturverbundenheit nur kurz ange-

führt.

108 Vgl. Beck 1993; Meyer 1994; Bedorf 2010; Michelsen/Walter 2013; Blühdorn 2013, 2018, 2020.

109 Der Begriff der bürgerlichenGesellschaft ist vonHegel in Anlehnung an den englischen Begriff der

Civil Society herausgearbeitet worden (vgl. Hegel 1986 [1821]: 338ff.), wenngleich sich die bürgerli-

che Gesellschaft bereits in der antiken Koinonia politike (lat. Societas civiles) findet (vgl. Dubiel 1994:

73). Heute werden auch Begriffe wie Bürgergesellschaft oder Zivilgesellschaft verwendet, wobei

die Übergänge fließend sind (vgl. Schmidt 2007: 30; Bauerkämper 2010: 5; Worschech 2015: 63f.).

110 Hegels zentrale Frage war, was die Gesellschaft zwischen dem Funktionssystem der Familie und

des Staates zusammenhält. Nach Hegel ist das neben Familie und Staat die bürgerliche Gesell-

schaft, die als Bindeglied zwischen Familie (unterste Stufe) und Staat (höchste Stufe) in Form ei-

ner „Differenz“ tritt, „wenn auch die Ausbildung derselben später als die des Staates erfolgt; denn

als die Differenz setzt sie den Staat voraus“ (Hegel 1986 [1821]: § 182: 339).

111 Die Mittler zur Sozialintegration sind nach Hegel die „Rechtspflege“ (§ 209–229), „Polizei“ (§

231–249) und „Korporation“ (§ 250–256) (vgl. Hegel 1986 [1821]: 360–398). Sie sind neben dem „Sys-

temder Bedürfnisse“ (§ 189–208, ebd.: 346ff.) für die bürgerlicheGesellschaft konstitutiv (siehe zur

Vertiefung Adloff 2008: 32ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Selbstherstellen als neue Politik

der Hegelschen Denkart die „konkrete Materialisierung“ des Politischen (Nassehi 2003:

134f.),der Sittlichkeit112 vollendet (vgl.Hegel 1986: 398),„ohnedasGanze zu sein“ (Nassehi

2003: 134). Zum anderen hat Hegel „soziale Anerkennungsverhältnisse“ (Jaeggi 1997: 14)

über Arbeit herausgestellt und dasWirtschaftssubjekt entworfen, das Eigentum schafft.

Er hat es aber vonmöglichen politischen Prozessen und Loyalitätsbeziehungen entkernt

– und die Frage ist, ob sich hier ein neuerWandel vollzieht.

Letzteres bedeutet zu analysieren, wie politisch das Arbeits- als Wirtschaftssubjekt

im Kontext des Selbstherstellens heute ist und wofür das Politische steht. Dazu reicht

allerdings keine empirische Analyse auf derMikroebene aus. Esmuss zusätzlich gefragt

werden, welches Wechselverhältnis heute aus Individuum, Staat und bürgerlicher Ge-

sellschaft besteht.113 In der Forschung werden dazu, grob vereinfacht, zwei Szenarien

skizziert: Auf der einen Seite wird seit Jahren von einer zeitdiagnostischen „erheblichen

Krise des Politischen“ durch einen „radikalen Wandel des klassischen nationalstaatli-

chenModells“ ausgegangen (Nassehi 2003: 133).114 Ausgangspunkt ist, dass der Staat sei-

ne Handlungsmacht zu verlieren droht, weil das Politische erodiert – weil der Vertrau-

ensverlust gegenüber den Parteien voranschreitet und sich Politik fernab institutiona-

lisierter Verfahrensweisen transformiert.115 Auf der anderen Seite gilt der funktionale

Abriss des Politischen als Chance zur gesellschaftlichen Erneuerung (im Sinne von Par-

tizipation und Teilhabe): Im ersten Falle wird auf einen Politikbegriff verwiesen, der die

Semantiken des Politischen durch die Zuschreibung von Politik als „Totalität der Gesell-

schaft“ (ebd.) kaum mehr zu repräsentieren vermag. Im zweiten Fall wird die Entker-

nung von Politik zur Chiffre demokratischer Teilhabe, wobei Institutionen – Parteien,

Gewerkschaften etc. – dem gesellschaftlichen Wandel (mehr Eigenverantwortung, An-

sprüche an Individualität etc.) kaum noch hinterherzukommen scheinen.

Die abschließende Frage ist damit,was das Politische ist,wenn es sich entgrenzt und

wenn die Adressaten des Politischen erodieren: Ist das Politische das Agonale als wider-

ständige Praxis nach Mouffe (2011, 2015, 2016; Laclau/Mouffe 2000)? Oder ist es das As-

soziative als Zusammenhandeln (nach Arendt) oder gar eine neue Form der Konsens-

orientierung (nach Habermas) (siehe zur Diskussion Marchart 2010: 35ff.)? Schon hier

112 Sittlichkeit ist bei Hegel sowohl die Frage nach der Freiheit als auch die nach der gesellschaftlichen

Ordnung (vgl. Hegel 2002: 47). Hegel unterteilt die Sittlichkeit in die Bereiche Familie, bürgerli-

che Gesellschaft und den Staat (vgl. Adloff 2008: 31; Jaeggi 1997: 10), wobei das Volk Sittlichkeit

verkörpert, weil sich nur darin die allgemeinen Interessen widerspiegeln. Vollendet wird die Sitt-

lichkeit aber durch den Staat (vgl. Hegel 1986: 398; siehe auch Nassehi 2003: 134f.), da nur er das

Allgemeine sicherstellen könne.

113 Schlussendlich geht es damit umdie bereits angesprochene politikwissenschaftlicheUnterteilung

(siehe Fußnote 12 auf Seite 36) in polity (Form: politische Ordnung und entsprechende Institutio-

nen), politics (Prozesse: Akteure, Konflikte, Entscheidungen) und policy (Inhalt: Themen, program-

matische Ausrichtung, Zielsetzungen). Diese Dimensionen lassen sich wiederum auf der Mikro-,

Meso- undMakroebene untersuchen. In dieser Studie steht die inhaltlicheDimension (policy) über

das Handeln der Subjekte (politics) im Zentrum.

114 Siehe weiterführend zur Diskussion Beck 1993; Greven 2009; Thaa 2011: 12; Crouch 2015 [2008];

Martens 2014; Blühdorn 2013, 2018, 2020; Manow 2020.

115 Vgl. Wiesendahl 2013; Biehl 2013; Decker 2018: 22; siehe auch Jesse 2019. Das Kapitel 4.3.2c wird

diesen Sachverhalt vertiefen.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 87

wird deutlich, dass sich der Blick auf keine ökologischen Produktionsformen reduzie-

ren kann (vgl. Kapitel 4.1.2). Es geht um Perspektiven, die daraus folgen, oder mit den

Worten Bernhard Sutors, der sich auf Arendts Machtbegriff bezieht: Macht ist „ein Phä-

nomenmenschlicher Kommunikation. Sie entspricht nicht demHerstellen vonDingen,

sondern dem gemeinsamen Handeln“ (Sutor 1997: 94). Folglich lautet die Frage, wie die

Akteure über den Arbeitskontext hinaus handeln: Schließen sie sich zusammen und or-

ganisieren sie sich? Imnächsten Schrittwird dazu auf denDesign- undNachhaltigkeits-

diskurs Bezug genommen,der sichweitestgehend auf nachhaltige Produktionskontexte

konzentriert. Zentrale Frage ist hier, von welchem Design- und Nachhaltigkeitsbegriff

auszugehen ist, um Arbeitshandeln als mögliches politisches Handeln zu untersuchen.

4.1.7 Selbstherstellen im Kontext von Designproduktion

Nähertman sichdemForschungsbereichDesign,bewegtman sich auf zweiExtremposi-

tionenzu:Aufder einenSeitegiltDesignals„Ästhetisierungsinstanzparexcellence“ (Reck-

witz 2014: 177, H. i. O.) – Design hübscht Dinge auf und kosmetisiert Realitäten (so bei-

spielsweisederVorwurf vonAx2009: 166ff.).Aufder anderenSeite stehtDesign,unddie-

se Sichtweise hat sich vor allem im letzten Jahrzehnt durchgesetzt, für eine soziale oder

gar politische Praxis. Zu Popularität hat es zu letzterem sicherlich Tony Fry gebracht, der

in „Design as Politics“ (2011) die Designpraxis prominent in den politischenDiskurs ein-

schrieb.Das,wasFry skizziert, erinnert einwenig andie„Heuristikder Furcht“vonHans

Jonas (2020 [1979]: 9). Fry orientiert sich am gesellschaftlich Schlimmsten, das es zu ver-

meiden gelte. Der Politik traut er die Lösung gesellschaftlicher Probleme dazu genauso

wenig zu wie er Designer*innen eben darum ermächtigen will, politisch zu werden. Fry

fordert deshalb ein Designhandeln, das Gestaltungsfragen zu politischen Entscheidun-

gen macht – und an diesem Kerngedanken setzt heute ein ganzer Forschungszweig an:

Design wird zum „Modus des politischen Handelns“ erklärt (Mareis 2016: 199). Design

stehe für eine „grundlegende Politizität“ (Kosok 2021: 16). Es bilde „Überlebensdesign“

durch„Weltentwerfen“ab (vonBorries 2016)116 oder schaffeneuepolitischeÖffentlichkei-

tenüber heutigeProduktionsverhältnisse (vgl.Braun2018; Recklies 2018; Achatz 2021).117

Ist Design damit gleich eine politische Kategorie? Die Politikwissenschaft würde

dem in weiten Teilen einen Riegel vorschieben (siehe dazu Kapitel 2). Politisch wäre De-

sign nur, wenn die Akteure über das Herstellen hinaus politisch aktiv werden würden.

Im Designdiskurs gilt hingegen schon der Zweck der Dinge, und oft bezogen auf eine

Lösungskompetenz, als politisch. Nicht selten werden dazu auch radikaltheoretische

116 Siehe weiterführend dazu Blechinger/Milev 2008: 5; Baur 2008; Fuhs et al. 2013; Banz 2016; Kern/

Vogt 2016; Hartung 2017; Braun 2018; Feige 2018: 212ff.; Braun 2018; Recklies 2018; Achatz 2021;

Rodatz/Smolarski 2021.

117 Ziel ist es nicht, an dieser Stelle Aufräumarbeiten einesmittlerweile völlig überfrachteten Design-

begriffs zu leisten. Die Definitionsvielfalt reicht von Begriffen wie dem Eco Design, Sustainable De-

sign, Designpolitik, Political Design über Participatory Design bis zum Speculative Design oder Public

Interest Design – um nur einige wichtige zu nennen. Auf einzelne Begriffe wird im Kapitel 4.3.2f zu-

rückzukommen sein (siehe weiterführend auch Blechinger/Milev 2008: 5; Baur 2008; Milev 2011;

Fuhs et al. 2013; Banz 2016; Kern/Vogt 2016; Hartung 2017; Braun 2018; Feige 2018: 212ff.; Recklies

2018).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Selbstherstellen als neue Politik

Formulierungen im Sinne einer Gegnerschaft in Anlehnung an Chantal Mouffe ange-

stellt (so etwa bei DiSalvo 2010; Unteidig 2018; Recklies 2018) – und letztlich würden

Designer*innen darüber gesellschaftliche Verantwortung übernehmen. Wobei Verant-

wortung übernehmen nicht meint, dass sich Designer*innen dem Markt verschließen,

wenn auch auf die Gefahr der Verzahnung vonMarkt, Ökonomie, Politik und Demokra-

tisierung hingewiesen wird (so etwa von Ehn et al. 2014: 3; siehe auch Unteidig 2018: 78).

Verantwortung übernehmen heißt, ökologisch sozialverantwortlich für den Markt zu

produzieren – und darüber Arbeit und Gesellschaft zu verändern.

Das Politische ist im Designdiskurs damit stets mit einer Marktperspektive verbun-

den, die im Diskurs des Selbermachens und in weiten Teilen der Sozialforschung aus-

geschlossen scheint. Ziel dieser Studie muss es allerdings sein, sowohl die eine als auch

andere Perspektive zuzulassen. Was es braucht, ist ein Designbegriff, der Marktimpli-

kationen nicht voraussetzt, aber mit einschließt – und Perspektiven von „Postwachs-

tumsdesign“ (Paech 2013: 204ff.)118 genauso berücksichtigt wie das Spannungsfeld von

der außererwerblichen Eigenarbeit bis zur unternehmerischen Solo-Selbstständigkeit.

Welcher Designbegriff könnte dafür passend sein? Man kann zunächst an die Urform

des Designbegriffs erinnern, der 1588 im ,Oxford Dictionary‘ erschienen ist und für den

„,Plan von etwas, das realisiert werden soll‘“, stand (Brocchi 2013: 61, H. i. O.). Das Verb de-

signare bezeichnet die „Repräsentation von Figurenmittels Linien“ (ebd.). Dabei werden

weder gesellschaftskritische Positionen a priori vorausgesetzt nochwird der Begriff rein

wirtschaftlich verstanden. Eine wirtschaftliche Perspektive hat sich erst in der Folge,

mit Beginn der industriekapitalistischen Epoche, durchgesetzt: Seitdem steht Design

(auch) für wirtschaftliche Dynamiken, zugleich bildet es soziale und ökologische Fragen

ab. Auf demDesignbegriff lastet somit insgesamt ein Berg an Erscheinungsformen und

Deutungsmustern,die von der aufkommendenMassenfertigungundder damit verbun-

denenVerdrängungstendenz desHandwerks bis zur ökologischenRessourcenschonung

reichen.

Was folgt daraus? Zum einen heißt das, im Folgenden von einem offenen Design-

verständnis auszugehen, wonach Design weder a priori auf Industrieförmigkeit redu-

ziert wird noch im Vorfeld als „politische Stellungnahm[e] in einem globalen Kontext“

gilt (Eisele 2011b: 70). Genauso wenig ist es sinnvoll, Design kategorisch vomHandwerk

zu trennen (so die Forderung von Melanie Kurz, vgl. Kurz 2015: 183). In dieser Perspek-

tive würde Design nicht nur auf eine ästhetisch-qualitative Formebene festgesetzt wer-

den. Es wäre strikt vom „laienhaften“ Selbermachen zu trennen119, und das hieße: Sel-

bermachen wäre nie designtauglich, Design wäre immer höherwertiger als Handwerk.

Darum soll unter Design im Folgenden in Anlehnung an ClaudiaMareis im engen Sinne

118 Nach Niko Paech kommt „Postwachstumsdesign“ eine „Vermittlerrolle zwischen den Angebots-

und Nachfrageseiten der Märkte zu“ (Paech 2013: 204). Paech zufolge brauche es dafür sowohl

Suffizienz als auch Subsistenz: „Erstere zielt auf eine Entrümpelung und Entschleunigung kon-

sumtiver Ansprüche. Letztere umfasst entkommerzialisierte und auf Eigenarbeit beruhende Ver-

sorgungsmuster“ (ebd.: 207).

119 Design und Handwerk sind dennoch nicht gleichzusetzen. Sie unterscheiden sich dadurch, dass

Design zum einen (im Gegensatz zum Handwerk) Formen der seriellen Fertigung umfasst, sich

darauf aber nicht beschränkt. Zum anderen hat Design neben der formgebenden Ebene immer

eine ästhetische Dimension, die Handwerk haben kann, aber nicht muss.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 89

Bezeichnen, Abgrenzen, Angeben im Verständnis von designare verstanden werden (Mareis

2016: 36). Genauso kann Design für Bestimmen, Ernennen, Anordnen, Entwerfen, im Umriss

darstellen oder nachbilden stehen (ebd.). Ziel muss es sein, in Anlehnung an den Sozial-

undWirtschaftswissenschaftlerHerbert Simon,Designprozesse sounvoreingenommen

wiemöglich zu untersuchen (Simon 1996: 111; vgl.Mareis 2016: 42).120 Und in Anlehnung

anVilémFlusser (2019 [1993]: 9) stehendamit zweiDinge imVordergrund: erstens geht es

um eine, wie Mareis in Bezug auf Flusser argumentiert, „ästhetisch formgebende Pro-

zessebene“ im Sinne von to design, zweitens um das Resultat durch design (Mareis 2016:

38). Ein entsprechendes Resultat muss allerdings keinesfalls auf materielle, formgeben-

de oder ästhetische Artefakte reduziert werden. Resultat könnte zumBeispiel sein, dass

Designer*innen dem Produkt und ihremHandeln eine gesellschaftspolitische Funktion

zusprechen. Daher wird im Folgenden in Anlehnung an Autoren wie Horst Rittel (1987),

Herbert Simon (1994 [1968]) oder Davide Brocchi (2013) von einem erweiterten Designbe-

griff ausgegangen,womit zunächst die Frage imVordergrundsteht,„wiewirunsereUm-

welt wahrnehmen und gestalten“ (Brocchi 2013: 71) – Design reduziert sich weder nur

auf seine formgebende ästhetische Dimension noch wird eine „grundlegende Politizi-

tät“ (Kosok 2021: 16) oder ein „parteiisches Design“ (Fezer 2018: 167) im Sinne einer „poli-

tischen Designtheorie“ (von Borries 2016)121 vorausgesetzt. Ins Zentrum rückt ein ganz-

heitlicher Designansatz in Anlehnung an Lucius Burckhardt.122 Die Zielsetzungen der

Akteure spielen dabei genauso eine zentrale Rolle wie eine mögliche Objektrelevanz123,

die imSinne einer „Dingpolitik“nach Latour (2005: 14)124 auf politischeZiele undProzes-

120 Simon (1996) hat in den 1960er Jahren für einen offenen Design-Begriff plädiert, um das tradierte

Verständnis von Design aufzulösen. Design solle wieder in seiner ursprünglich etymologischen

Bedeutung verstanden werden.

121 Friedrich von Borries ist in „Weltentwerfen“ ersichtlich darum bemüht, einen passenden Politikbe-

griff für sein Vorhaben zu finden, um Design als „,Rückeroberung‘ des Politischen“ in den Diskurs

einzuschreiben (von Borries 2016: 30). Dazu rückt er vom „Alltagsgeschäft des Politikbetriebes“ ab

(ebd.). Er nimmt aber keine Differenzierung zwischen einem engen und weiten Politikbegriff vor.

122 Burckhardt stellt Entstehungs- und Nutzungsprozesse von Design als ganzheitlichen kulturellen,

sozialen undwirtschaftlichen Zusammenhang dar (Burckhardt 1980; vgl. König 2014: 2; Feige 2018:

203). Nach Burckhardt entwerfen Designer*innen nicht nur Gegenstände. Sie gestalten immer

auch soziale Strukturen.

123 In der Politikwissenschaft kommtdieObjektrelevanz bis heute nicht vor, in der Soziologie spielt sie

zumindest eine Rolle. Hier werden Objekte als Träger symbolisch vermittelter Prozesse und Inter-

aktionen verstanden (so etwabeiMead 1983, 1988; siehe auch Joas 1989: 143ff.; Prinz/Moebius 2012:

10f.). Objekte gelten aber als keinemöglichen Vermittlungsinstanzen gesellschaftspolitischer Po-

sitionen. Bruno Latours „Dingpolitik“ mag hier eine Ausnahme sein (vgl. Latour 2005: 14). In der

Mehrheit gelten Produkte als „passive Träger soziokultureller Bedeutung“. Prinz/Moebius spre-

chen sogar von einer „Objektblindheit“ innerhalb der Soziologie (vgl. Prinz/Moebius 2012: 9ff.).

124 „Dingpolitik“ meint bei Latour, dass sich gesellschaftliche Strukturen verdinglichen. Sie kann sich

im Zusammenkommen der Menschen an Orten objektivieren oder in Produkten und Symbolen

verkörpern (vgl. Latour 2005: 14). Latours Ansatz erinnert an den Symbolischen Interaktionismus

aus der Soziologie, wonach Menschen gegenüber Dingen mit Bedeutungen handeln (vgl. Kapitel

6.1.4), zugleich schließt er an den Design-AnsatzDesign as Infrastructuring an, wonach sich in Infra-

strukturen soziale Konventionen vergegenständlichen (vgl. Unteidig 2018: 71ff.). Damit lässt sich

dieDingpolitik Latours auch in Beziehung zumDesignbegriff setzen, den Latour in seinemAufsatz

„Ein vorsichtiger Prometheus“ (2010) vornimmt. Dazu stellt er eine „notwendig [..] ethische Dimen-

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Selbstherstellen als neue Politik

se untersuchtwerden kann.Was daswiederum für denNachhaltigkeitsbegriff bedeutet,

wird im folgenden Abschnitt erläutert.

4.1.8 Selbstherstellen im Kontext des Nachhaltigkeitsdiskurses

Wohl kaum ein Begriff wird heute so inflationär verwendet wie der der Nachhaltigkeit.

DerNachhaltigkeitsbegriff fülltWerbeblöcke und ziertWerbeslogans. Er steht für Lang-

fristigkeit im Sinne von ,sich nachhaltig aufstellen‘, zugleich bildet er ökologische oder

soziale Perspektiven des Handelns ab: Zum einen verkommt der Nachhaltigkeitsbegriff

seit Jahren zum inflationären Füllwort und überdehnten „Werbefloskel“ (Bojanow-

ski 2014: 7f.; siehe auch Melde 2021: 325ff.). Zum anderen wird der Begriff für neues

„verantwortungsvolles Handeln“ im Sinne „künftiger Generationen“ geltend gemacht

(Piepenbrink 2014: 2) – und steht für neue Produkt- und Subjektverantwortung.

WelchenNachhaltigkeitsbegriff braucht es für diese Studie,umHerstellungsprozes-

se an der Schnittstelle zu neuen Politikformen zu untersuchen? Und in welcher Bezie-

hung stehen damit das Selbermachen und Selbstherstellen zumNachhaltigkeitsbegriff?

Zunächst zeigen alle drei Begriffe eine enge Verbindung auf – sowohl die Begriffe Sel-

bermachenundSelbstherstellenals auchderNachhaltigkeitsbegriff können fürProzesse

der Suffizienz, Ressourcenschonung und Subjektverantwortung geltend gemacht wer-

den. Alle Begriffe deuten somit auf Zukunftsfragen hin, die Mensch und Natur in ihrem

Wechselverhältnis betreffen.Auf der anderenSeite stehen sich dieBegriffe etymologisch

entgegen: Der Nachhaltigkeitsbegriff kam im 18. Jahrhundert im Bereich der Forstwirt-

schaft auf. Er meint zunächst so viel wie, dass in einem bestimmten Zeitraum nur so

viel Holz geschlagen werden dürfe, wie durch Baumneupflanzungen nachwachsen kön-

ne (vgl. Kopfmüller et al. 2001: 20).125 Das stellt die ökologische Dimension der Nach-

haltigkeit heraus. Zugleich geht es von Beginn an um eine kluge „Waldbewirtschaftung“

(von Carlowitz/Hamberger 2013: 87ff.), um das Planen, Rationalisieren, Kalkulieren. Im

Gegensatz zu den Begriffen Selbermachen und Selbstherstellen, die von Marktverein-

nahmungen oft idealtypisch freigesprochen werden, steht beim Nachhaltigkeitsbegriff

der „Erhalt des ökologischen Realkapitals“ im Zentrum (Rogall 2003: 25; vgl. auch Jischa

2013: 47; Pufé 2014: 16).126

sion“ heraus, weil Design mit der Frage nach „gutem versus schlechten Design“ verbunden sei (ebd.:

362, H. i. O.).

125 Geprägt hat den Nachhaltigkeitsbegriff der Freiburger Oberberghauptmann Carl von Carlowitz

1713 (vgl. Spangenberg 2000: 255; Rogall 2004: 26; Carnau 2011: 12; Kopfmüller/Grunwald 2012:

18f.; Pufé 2014: 16; Piepenbrink 2014: 2). Den Begriff als solchen hat zudem der Oberjägermeister

Hermann Friedrich von Göchhausen 1732 in seiner AusgabeNotabilia venatoris, oder Jagd- undWeid-

wercks-Anmerkungen verwendet, worin er vom nachhaltigen Abholzen spricht (vgl. Tremmel 2003:

98; siehe weiterführend dazu auch Rogall 2003: 25; Carnau 2011: 12; Kopfmüller/Grunwald 2012:

18ff.).

126 Die Wirtschaftlichkeit des Begriffs Nachhaltigkeit lässt sich bereits auf das englische Verb sustain

zurückführen, welches das lateinischeWort sustainer enthält und für „Aufrechterhalten“ steht (vgl.

Rogall 2003: 25) – Aufrechterhalten zielte(e) sowohl auf ein ökologisches als auch wirtschaftli-

ches Gleichgewicht ab. Auch zeigt sich bereits auf deutschem Bundesgebiet Anfang des 18. Jahr-

hunderts, dass derNachhaltigkeitsbegriff „unter der Bezeichnungdes nachhaltigenWirtschaftens

eingeführt“ worden ist (Jischa 2013: 47).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 91

Eine solche Perspektive auf dieNachhaltigkeit ist natürlich nicht die,umdie es heute

ausschließlichgehtunddie imFolgendenuntersuchtwird.Siewürdebedeuten,entspre-

chendeHerstellungsformenapriori auf eineökologischeundwirtschaftlicheDimension

festzusetzen.Was es braucht, ist ein Begriff der Nachhaltigkeit, der anknüpfend an die

Definition des Selbstherstellens (siehe Kapitel 4.1.5) die soziale Dimension genauso be-

rücksichtigt wie die Eigenverantwortung des Subjekts. Auch müssen sich die verschie-

densten Tätigkeitsfelder unter diesen Begriff subsumiert lassen.

Bevor ein solcherNachhaltigkeitsansatz für diese Studie entwickelt wird, ist es sinn-

voll, sich die Genese des Nachhaltigkeitsbegriffs im Kontext des Designbegriffs zu ver-

gegenwärtigen. Denn dadurch wird deutlich, wie nahe sich die Begriffe einst standen,

wie sehr sie sich im Laufe der Zeit aber auseinanderdividiert haben, jetzt aber, durch die

im Jahre 2015/2016 von der UN entworfenen 17 Nachhaltigkeitsziele, neu zusammenge-

führt werden können – und darüber eine politische Perspektive ermöglichen. Der Dis-

kurs um die nachhaltige Entwicklung und um nachhaltiges Design setzt in etwa zeit-

gleich ein: Bereits nach Aufkommen des Nachhaltigkeitsbegriffs ab 1713 und der „ers-

te[n] Periode der technischen Designgeschichte“ (Selle 1978: 15) ab 1850 regen sich erste

Kritikformen durch den aufkommenden Dilettantismus, der Anti-Mode und durch Arts

and Crafts (vgl. dazu das Kapitel 4.2.1c). Zudem wird 1968 der Club of Rome ins Leben

gerufen, ein Zusammenschluss verschiedenster Expert*innen aus über 30 Ländern zur

nachhaltigen Entwicklung (vgl. Szent-Ivanyi 2016) – im selben Jahr wird das Internatio-

nale Designzentrum (IDZ) in Berlin gegründet, wo das Thema Ökologie von Beginn an

eine Rolle spielt.127 Auch erscheint 1972 der erste Bericht des Club of Rome, und kurz zu-

vor wird „Design for the RealWorld“ von Victor Papanek publiziert (Papanek 1991 [1971]),

das bis heute einflussreich für nachhaltiges Design ist. Papanek ist es auch, der 1973 in

die Ausstellung „Design It Yourself“ des IDZ eingebunden ist (vgl. Eisele 2011b: 67) – so-

wohl „Design for the RealWorld“128 als auch die IDZ-Ausstellung sind ein Appell ans Sel-

bermachen und einWeckruf für ein Umdenken hin zu ökologischer Produktion.129 Par-

allel dazu setzt sich die Nachhaltigkeitsentwicklung in verschiedene Richtungen fort: So

führt eine im Anschluss an den Club of Rom in Stockholm organisierte UN-Umweltkon-

ferenz durch die Vereinten Nationen (UN) dazu, dass 1972 ein erstes UN-Umweltpro-

gramm (UNEP) initiiert wird, das die Interessen sogenannter Entwicklungsländer ge-

127 DieGründungdes IDZ ist allerdings nicht ökologisch begründet. Die Eröffnungsausstellungen lau-

ten dennoch „Design – Umwelt wird in Frage gestellt“ und „Design – Produzenten bewerten ihr

Produkt“ (vgl. Möller 1989: 41; Eisele 2011a, 2011b: 69; Edelmann 2013: 147; Maxein 2013: 251).

128 Papanek hat dazu aufgefordert, minderwertige Wegwerfartikel wie Plastikprodukte, Milchfla-

schen oder Weinkisten zum Nach- und Eigenbau zu nutzen. Nach Petra Eisele propagieren Pa-

panek und Hennessey damit ein „Do-it-yourself-Design“, das auf „spontanes Machen und Experi-

mentieren“ setzt. Gemeint ist ein Designverständnis, „bei dem ,Selbermachen‘ als zentrales politi-

sches Instrument verstandenwird, um sich gegen das elitäre Design einer ,In-Group‘ abzugrenzen“

(Eisele 2006).

129 1976findet im IDZ ein erster Kongress zumThemaRecycling statt, auf demauchderDesigntheore-

tiker Siegfried Maser spricht (vgl. Möller 1989: 41). Nach Thomas Edelmann hat das IDZ damit die

Frage nach dem „Verhältnis von Subjekt und Objekt“ unter Berücksichtigung von Umweltaspek-

ten aufgeworfen (Edelmann 2013: 147). Es folgen Auseinandersetzungen mit Recycling-Design,

Do-it-Yourself-Produkten und monografische Ausstellungen zu Gestaltern wie Peter Behrens, Et-

tore Sottsass, Charles und Ray Eames oder Raymond Loewy (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Selbstherstellen als neue Politik

genüber den Industrienationen berücksichtigt (vgl. Carnau 2011: 13; Rogall 2012: 36). Ein

Jahr später, 1973, wird über die Aktivität von UNEP die Strategie „Ecodevelopment“ ins

Leben gerufen – darüber erhalten soziale und ökonomische Aspekte Einzug in die Um-

weltpolitik (vgl.Rogall 2012: 35).130 ZeitgleichwerdenKonzeptewiedas„Recyclingmanu-

factured Consumer Products“ in den universitären Kontext integriert (vgl. Möller 1989:

37). Auch taucht das Wort „Umwelt“ in den 1970er Jahren erstmals im Zusammenhang

von Gestaltung und Planung auf (ebd.: 26).

Letzteres verankert nicht nur ökologische und soziale Grundsätze im Bereich

Design. Es verändert die Rolle von Designer*innen grundlegend – sie werden von Pla-

ner*innen zuManager*innen, zugleich zu verantwortungsvollen Produzent*innen (vgl.

Mareis 2016: 206f., siehe dazu das letzte Kapitel).131 1987 folgt schließlich der viel zitierte

Brundtland-Report (vgl. von Hauff/Kleine 2009: 6f.; Pufé 2014: 16; Blühdorn 2018), der

bis heute als Geburtsstunde des modernen Nachhaltigkeitsverständnisses gilt (vgl.

Kopfmüller/Grunwald 2012: 18).Der Brundtland-Bericht schreibt erstmals „formaljuris-

tisch“ fest (Pufé 2014: 16), dass eine nachhaltige Entwicklung nur gewährt werden könne,

wenn „künftige Generationen nicht schlechter gestellt sind“ als die jetzige (von Hauff

1987: 46; vgl. Pufé 2014: 16). An diesen Leitsatz lehnt sich der Nachhaltigkeitsbegriff in

der Folge an.

Lässt sich an dieses Verständnis in dieser Studie aber anschließen? Die Nachhaltig-

keitsdefinition der Brundtland-Kommission bietet einen guten Anhaltspunkt. Sie reicht

aber für eine politische Betrachtung auf Arbeit nicht aus. Das Problem beginnt schon

damit, dass darüber die Bedürfnisbefriedigung in den Vordergrund tritt, „ohne zu ris-

kieren, dass künftige Generationen ihre eigenen Bedürfnisse nicht befriedigen können“

(von Hauff 1987: 46; vgl. Rogall 2003: 26; Pufé 2014: 16). So stellt der Brundtland-Bericht

Themen wie intergenerationale Gerechtigkeit und globale Verantwortung von Konzer-

nenheraus.DemArbeitshandeln kommt jedoch keine zentrale Bedeutung zu.Vergleich-

bares Problem zeigt sich beim mittlerweile etablierten „Drei-Säulen-Modell“ der Nach-

haltigkeit (vgl. Tremmel 2003: 117; Brocchi 2017: 2ff.), das sich seit dem Uno-Erdgipfel

in Rio de Janairo 1992 schrittweise durchgesetzt hat (vgl. Meyer 2019: 168) – und wo-

durch das „Ein-Säulen-Modell“132 durch eine soziale und wirtschaftliche Dimension er-

weitert wurde. In diesem Modell fehlt jedoch jedwede thematische Unterteilung. Auch

wird keine Kategorisierung in entsprechende Gesellschaftsbereiche vorgenommen.Das

wohlgrößteProblemist aber,dassdas„Drei-Säulen-Modell“Gefahr läuft,diewirtschaft-

130 Holger Rogall macht darauf aufmerksam, dass eine erste „europäische Umweltschutzpolitik“

ebenfalls erst in den 1970er Jahren einsetzt (Rogall 2012: 35). Der Historiker Joachim Radkau sieht

in den 1970er Jahren gar den Beginn einer ökologischen Revolution (Radkau 2011: 124).

131 Zusätzlich führt 1972 eine Konferenz in Stockholm zu den ersten Umweltprogrammen auf interna-

tionaler Ebene. Ein Jahrzehnt später (1982) beschließt eine Konferenz in Nairobi eine erste „World

Commission on Environment and Development“. Holger Rogall nennt beides „erste internationale

Meilensteine der Umweltschutzpolitik“ (Rogall 2012: 36f., H. i. O.).

132 Das Ein-Säulen-Modell der Nachhaltigkeit ist unter anderem durch die Arbeiten der Enquete-

Kommission des Deutschen Bundestages „Schutz desMenschen und der Umwelt“ (1995–1998) um

zwei weitere Säulen erweitert worden (vgl. Brocchi 2017: 1).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 93

liche Säule vor die anderen beiden zu stellen, „um das Dach zu tragen“ (Pufé 2014: 16).133

Eine solche Sicht würde nicht nur das Wirtschaftliche vor das Ökologische stellen (kön-

nen). Das Politische wäre nur unter wirtschaftlichen Gesichtspunkten denkbar.

Was es folglich braucht, ist ein Nachhaltigkeitsbegriff, der zum einen wirtschaft-

liche Perspektiven berücksichtigt, diese aber nicht voraussetzt. Zum anderen müssen

das Politische und die Politik im Begriff selbst vorkommen. Demnach muss der Nach-

haltigkeitsbegriff so angelegt sein, dass Arbeitshandeln in einer inhaltlich normativen

Perspektive berücksichtigt wird, zugleich darf eine politische Dimension des Arbeits-

handelns auf keine unternehmerische „Produktpolitik“ (Clausen 2004) oder „Unterneh-

menspolitik“ (Bachmann 2002) reduziert werden. Auch dürfen politische Zielsetzungen

nicht als vorausgesetzt gelten und Nachhaltigkeit auf keine ökologische Ressourcenper-

spektive beschränkt bleiben – es geht damit um die eingangs angeführte „erweiterte

Subjektperspektive“ der Nachhaltigkeit, die die „Arbeitskraftperspektive“ (Erhalt der Ar-

beitskraft,Beschäftigungsfähigkeit, soziale Sicherheit,Einkommen)unddie „arbeitsbe-

zogene Subjektperspektive“ (Entwicklung von Fähigkeiten, Anerkennung, Status, Ent-

faltung der Persönlichkeit, Sinn in der Arbeit) um den gesellschaftlichenNutzen von Ar-

beit erweitert – durch soziale, ökologische oder politische Sinnansprüche im Arbeits-

kontext (vgl. Becke/Warsewa 2017: 25ff.).134

Folglich geht es um einen Nachhaltigkeitsansatz in doppelter Hinsicht (vgl. Pritz

2018: 77ff.): umdasmögliche gesellschaftspolitische Arbeitshandeln alsNachhaltigkeits-

handeln, zugleich um die mögliche Vernutzung der eigenen Ressourcen (Arbeitskraft).

Dazu muss erstens die Ebene der „Institutionen“ im Sinne einer „Institutionenpolitik“

dem Nachhaltigkeitsdreieck hinzugefügt werden, will man Arbeitshandeln135 auf po-

litische Zielsetzungen hin im Kontext von Nachhaltigkeitsproduktion untersuchen.136

Allerdings darf sich das Politische auf keine Institutionsebene reduzieren.137 Zweitens

133 Brocchi merkt an, dass aus Sicht der Kultur die Gefahr bestehe, dass das Wirtschaftliche an Do-

minanz gewinne, unabhängig davon, dass sich Kulturschaffende und Kulturvermittler lange Zeit

kaum für Nachhaltigkeit interessiert hätten (vgl. Brocchi 2017; siehe auch Kurt/Wagner 2003).

Nach Brocchi kommt die Verzahnung von Kultur und Nachhaltigkeit erstmals im Kapitel 36 der

Agenda 21 der UN-Konferenz in Rio de Janeiro 1992 zum Tragen. Darauf folgt ein Umweltgutach-

ten des Umweltrates der Bundesregierung 1994. 1998 erscheint The Power of Culture, ein Aktions-

plan über Kulturpolitik für nachhaltige Entwicklung der UNESCO. Wegweisend ist auch das 2001

verfasste Tutzinger Manifest „für die Stärkung der kulturell-ästhetischen Dimension der Nachhal-

tigkeit“ (Brocchi 2017: 2).

134 Siehe zur „erweiterten Subjektperspektive“ der Nachhaltigkeit die Fußnote 31 auf Seite 27 sowie

das Kapitel 2.3.

135 Im Kontext von Unternehmertätigkeiten wird dazu oft vom vorsorgenden Wirtschaften gespro-

chen, womit eine Ausweitung des Arbeitsbegriffs gemeint ist. Arbeit orientiert sich damit „am Er-

halt natürlicher Reproduktionsprozesse und der Befriedigung menschlicher Bedürfnisse“ (Gerold

2019: 61). Vorsorgende Arbeit umfasst, wie Stefanie Gerold darlegt, „neben Erwerbsarbeit auch

Sorgearbeit, Eigenarbeit und bürgerschaftliches Engagement, an denen sich Frauen und Männer

gleichwertig beteiligen sollen“ (ebd.).

136 Dieses Vier-Säulen-Modell derNachhaltigkeit (vgl. Jörissen et al. 1999; Bachmann 2002; Bartelmus

2014: 109f.) wird an anderer Stelle auch um den Begriff der Kultur erweitert (so etwa bei Brocchi

2017: 2ff.).

137 Wie Holger Rogall anführt, sind die drei Säulen der Nachhaltigkeit nicht strikt voneinander zu

trennen. So wäre das Erreichen eines hohen Bildungsstandes beispielsweise sowohl ein ökono-

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Selbstherstellen als neue Politik

bedarf es der Gewichtung einer arbeitsinhaltlichen Dimensionierung der Nachhal-

tigkeit – ins Zentrum rücken Ziel 8 (nachhaltige Arbeit) und Ziel 12 (Produktion und

Konsum) der 17 Nachhaltigkeitsziele der UN (vgl. Biesecker/vonWinterfeld 2011; Gerold

2019: 61), die sich auf mögliche politische Zielsetzungen beziehen und untersuchen las-

sen können, ohne bereits im Vorfeld festzulegen, dass sie politisch sind. Als nachhaltig

gilt eine Handlung aber erst dann, wenn sie nachhaltend im Sinne einer ökologischen

und sozialen – und daraus folgend in einer ökonomischen – Dimensionierung sind

(vgl. Brocchi 2017, 2022). Nur ein solches Verständnis integriert jene Aspekte, die für

die Nachhaltigkeit im politischen Sinne bedeutsam sein können, ohne auch hier schon

festzulegen, welche bedeutsam sind.

4.1.9 Berlin als Standort für Design und Nachhaltigkeitsproduktion

Untersuchungsort der Studie ist Berlin. Darum soll an dieser Stelle Berlin als Stand-

ort für Modemacher*innen und nachhaltige Designproduktion skizziert werden. Zum

einen heißt das, dass der Markt für nachhaltige Produktion im Designbereich an der

Schnittstelle zu den Formen des Selbstherstellens von Interesse ist. Zum anderen darf

sich der Blick auf keine erwerbsförmigen Arbeitsformen reduzieren. Insgesamt wird

im Folgenden ein breites Feld umrandet, das von der unternehmerischen Tätigkeit bis

zumSelbstherstellenalsNebenerwerbundHobby reicht (auchÜbergänge sinddenkbar).

Zunächst lässt sich sagen, dass sich in Berlin Formen von kreativer Arbeit, politischen

Strömungen und alternativen Lebenskonzepte seit Jahren kulminieren. Nach offiziel-

len Zahlen sind in Berlin rund 38.100 umsatzsteuerpflichtige Unternehmen im Cluster

IKT, Medien und Kreativwirtschaft tätig (Projekt Zukunft 2022). Der Umsatz wird auf

40Mrd.Euro beziffert.Dabei wird von rund 232.000 sozialversicherungspflichtigen Be-

schäftigten und einem hohen Anteil an freien und geringfügig Beschäftigten ausgegan-

gen. Allerdings sind in diesen Zahlen die Solo-Selbstständigen unter der jährlichen um-

satzsteuerpflichtigen Grenze von 22.000 (bis 2020 17.500) nicht erfasst. Damit wird die

Kultur und Kreativwirtschaft nicht nur unter rein monetären, wachstumsorientierten

Gesichtspunkten betrachtet. Im Cluster sind auch keine projektförmigen und erwerbs-

freien Arbeiten inbegriffen.Gerade die hohe Anzahl an geringfügig Beschäftigten, Solo-

Selbstständigen und Projektarbeiter*innen bildet aber das Gros der Berliner Kultur und

Kreativwirtschaft ab: So haben Erhebungen in der Vergangenheit gezeigt, dass der An-

teil von Solo-Selbstständigen an allen erwerbstätigen Kultur- und Kreativschaffenden

bei rund 43 Prozent liegt (vgl. Manske 2016a). In dieses Spektrum fallen, zumindest von

der Förderlogik her, auch Designer*innen.

Unabhängig von den hier aufgezählten Problemen der statistischen Erfassung kann

gesagt werden, dass im Zeitraum von 2000 bis 2006 jedes achte bundesweite Design-

misches als auch sozial-kulturelles Ziel. Rogall plädiert darum für einen integrativen Ansatz zur

Nachhaltigkeit (vgl. Rogall 2012: 49; siehe auch Pufé 2014: 17). An anderer Stelle wird auch ein

„Nachhaltigkeitswürfel“ angeführt, weil alles in Bewegung sei, sich aufeinander beziehe undmit-

einander zusammenhänge (vgl. dazu Tremmel 2003: 119).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 95

unternehmen in Berlin gegründet wurde (vgl. Manske 2016a: 273).138 Darüber hinaus

sind über die Jahre zahlreiche Anlaufstellen und Knotenpunkte für Do-It-Yourself-Kul-

turen entstanden wie das FabLab, Happylab Berlin oder offene Werkstätten wie Open

Design City (mittlerweile eingestellt). Hinzu kommen, gerade jüngst, neue Netzwerke

zum Schwerpunkt Nachhaltigkeit im Kulturbereich wie das Aktionsnetzwerk Nachhal-

tigkeit oder Culture4Climate. Ein besonderes Merkmal Berlins ist, dass zum einen der

Anteil der Solo-Selbstständigen im Kulturbereich an allen Solo-Selbstständigen Berlins

hoch ist –mit 41.312 Personen oder 19,5 Prozent stellt diese Gruppe im Jahr 2018 (Stich-

tag 10.05.2018) die größte aller Solo-Selbstständigen in Berlin dar (vgl. Sen.Verw. 2019).

Zum anderen ist der Anteil an Solo-Selbstständigen in den kreativen Branchen über-

proportional hoch (vgl. Manske 2016a; Manske/Schnell 2018). Das gilt insbesondere für

die Berliner Designbranche. Hier kann der Anteil an Solo-Selbstständigen auf Grund-

lage repräsentativer Mikrozensus-Daten zwischen 1998 und 2006 auf 53 Prozent bezif-

fert werden – im Vergleich zu 38 Prozent im Bundesdurchschnitt (vgl. Manske 2016a:

224). Der Forschungsbericht des DIW „Struktur und Einkommen der kreativ Tätigen in

Berlin“ kommt sogar zu dem Schluss, dass der Selbstständigenanteil unter Kreativen in

Berlin bei rund 60 Prozent liegt (vgl. Brenke 2013: 24). In der Regel beschäftigen die So-

lo-Selbstständigen keine weiteren Arbeitnehmer*innen. Laut KKI-Index Berlin-Bran-

denburg 2015 (mittlerweile eingestellt) arbeiten bis zu 75 Prozent der Erwerbstätigen

in künstlerisch-kreativen Erwerbsfeldern alleine, und dieser Anteil ist überproportional

hoch im Bereich Rundfunk, dem Markt für Darstellende Künste und dem Musikmarkt

– hier machen freiberufliche Tätigkeiten mittlerweile zwischen 60 und 70 Prozent aus

(vgl. IHK et al. 2015). Am kleinteiligsten sind die Design-/Mode-Branche, die Bildende

Kunst, der Buch- undMusikmarkt organisiert (vgl. Manske 2016a: 224).139

Der Fokus dieser Studie liegt allerdings nicht nur auf Erwerbs- oder Einkommens-

strukturen. In den Blick genommen werden sämtliche Tätigkeitsfelder, die im Kontext

von nachhaltiger Designproduktion von Relevanz sind. Bezogen auf die Erwerbsformen

gilt jedoch, dass sich der Anteil an Erwerbstätigen in Designagenturen auf etwa 25.400

Beschäftigte beläuft (vgl. Projekt Zukunft 2019). Zudem sind mehr als 600 Modelabels

in der Hauptstadt ansässig (vgl. Manske 2016a: 288). Allerdings existieren für den Mo-

debereich bis heute keine Makrodaten. Ansonsten liegen über die Entwicklungen der

Einkommen über die Jahre unterschiedliche Zahlen vor (vgl. ebd.). Insgesamt zeigt sich,

dass im Querschnitt rund 36 Prozent von der eigenen Arbeit nicht leben können. Das

trifft in hohemMaße auf die Sparten BildendeKunst (64 Prozent), Buch (63 Prozent) und

auch auf den Bereich Design/Mode (57 Prozent) zu (vgl. ebd.: 225).

Ein besonderesMerkmal Berlins ist, dass die Stadt seit längerem als Ort experimen-

teller Mode- und Designproduktion gilt: AbMitte des 19. Jahrhunderts hat sich in Berlin

138 Dieser Zuwachs geht vorrangig auf den Bereich derWerbegestaltung zurück, der einer der gering-

fügigen und freiberuflichen Beschäftigungen ist (vgl. Manske 2016a: 273).

139 In Berlin werden Design und Modedesign in den Wirtschaftsstatistiken des Berliner Senats auf

zwei Branchen verteilt, während dies auf Bundesebene nicht der Fall ist. Auch unterscheidet sich

diese Zuordnung von der Einteilung der Künstlersozialkasse, wo Design originär den Bildenden

Künsten bzw. den „künstlerischen Kulturberufen“ (Manske 2016a: 268, H. i. O.) zugerechnet wird.

Das hat zur Folge, dass zumindest aus Verwaltungssicht Design alsWirtschaftsbranche gilt, wenn-

gleich sie historisch und originär den Künsten verbunden und zuzuzählen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Selbstherstellen als neue Politik

die Bekleidungsindustrie entwickelt. Die Berliner Konfektionsindustrie bildet sich mit

Beginn des Ersten Weltkrieges heraus (Manske 2016a: 289) – bis in die 1930er Jahre ist

Berlin ein „wichtiger Standort nicht nur für die Produktion, sondern auch für den Ver-

trieb von Mode“ (ebd.).140 Vor allem seit den 1960er Jahren gilt Berlin als Ort, an dem

sich sozialer und kultureller Protest kumuliert. Bis in die 1960/70er Jahre ist Berlin aller-

dings kein Modestandort (vgl. ebd.: 290), wenngleich der Ökologiediskurs hier von Be-

ginn an eine Heimat findet.Wie im letzten Kapitel aufgezeigt, wird 1973 die Ausstellung

zu den Grenzen desWachstums unter dem Titel „Design It Yourself“ vom Internationa-

len Designzentrum Berlin (IDZ) organisiert (vgl. Eisele 2011b: 67). Zahlreiche Bastler-,

Designer- und Heimwerker*innen werden zum ,Selberbauen‘ ermutigt – sie sollen die

in der Ausstellung vorgefundenen Bauanleitungenmit nachHause nehmen und als Vor-

lage zum Selberbauen nutzen. Eingeladen ist u.a. Victor Papanek, der in Zusammen-

arbeit mit James Hennessey die sogenannte „Nomadic Furnitures“ entwickelt hat, um

mittels Bauanleitungen Anregungen zurWiederverwertung von Produkten zu schaffen.

Papanek ist es auch, der 1971 sein zentralesWerk „Design for the real world. Anleitungen

für eine humane Ökologie und sozialen Wandel“ publiziert (Papanek 1991 [1971]) – und

den Ökologiediskurs im Designkontext prägt.

Heute ist Berlin zweifelsfrei eine andere Stadt, was nicht zuletzt an den Verteue-

rungsprozessen der letzten Jahre liegt. Gerade darum bilden sich wiederum zahlreiche

alternative Initiativen und nachhaltige Knotenpunkte heraus. Berlin ist nachwie vor be-

kannt für seine Nischen, für das Unfertige und Unperfekte (vgl. Hentschel 2019): Einer-

seits bemüht sichdieStadt seit Jahren,ein internationalesPublikumüberMessenwiedie

Mercedes-Benz-Fashion-WeekzugewinnenundUmsätze inMilliardenhöhezugenerie-

ren. Andererseits wächst ein alternativer Beschäftigungssektor für nachhaltige Produk-

tion heran, der zwischenHobbysegment und Realökonomie oszilliert. Gebündelt wurde

dieseEntwicklungüber Jahre indenGreenshowroomsundderEthical FashionShow imRah-

men der Berlin FashionWeek – die Formate sind 2018 in das Modemesse-Neuformat Ne-

onyt überführt worden, die seit 2020 in Frankfurt amMain stattfindet. ImOktober 2016

hat sich zudemeine erste zentraleAnlaufstelle für die textileKreislaufwirtschaft imAgo-

ra Rollberg in Berlin-Neukölln gegründet. Auch hatte dieESMODBerlin (2017 eingestellt)

als erste Ausbildungsstätte deutschlandweit den Studiengang „Sustainibility in Fashion“

ins Lebengerufen.Zuerwähnen ist überdies dasDesignResearchLab vonderModeprofes-

sorin Gesche Joost sowie das Textile Prototyping Lab (TPL), das seit 2019 als erstes offenes

Labor für die Entwicklung zukunftsweisender Textilien steht. Unterstützt wird das TPL

durch das Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF) (vgl. Hentschel 2019:

36).UnddieFrage ist:Wiepolitisch sinddieHerstellerundHerstellerinnen?Zeigt sich im

Handeln eine „Verschmelzung von Sozial- und Künstlerkritik“?Wehren sich die Akteure

gegen die „ökonomische Vereinnahmung als stadtpolitischerMarketingfaktor“ (Manske

2016a: 264)?Zeigen sichgarSolidarisierungseffekte inFormeinesneuenZusammenhalts

140 Zur Nazizeit werden schließlich wichtige jüdische Konfektionäre vertrieben, viele kamen auch

nach Beendigung des Dritten Reiches nicht zurück. Gleichwohl ist Berlin bis in die 1950er Jahre

des 20. Jahrhunderts mit zirka 40.000 Beschäftigten einer der größten Standorte in Deutschland

(vgl. Dörre 2009; Manske 2016a: 290).

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Theoretischer Rahmen 97

(vgl. Manske 2023)? Oder verfolgen die Akteure andere, womöglich sogar arbeitsinhalt-

liche politische Ziele? Diese Fragen werden im empirischen Teil Gegenstand sein. Zuvor

wirddas Selbstherstellen historisch imSpannungsfeld vonArbeit undPolitik beleuchtet.

Hier wird zu zeigen sein, wie sich Formen der materiellen Selbstproduktion gewandelt

haben, und obmit ihnen eine politische Perspektive auf Arbeit und Produktionsverhält-

nisse möglich wird.

4.2 Theoretischer Schwerpunkt 1: Wandel von Arbeit

Wie hat sich das Selbstherstellen historisch entwickelt und gewandelt? Wie haben sich

die Produktionsformen des Selbermachens verändert? Seit wann stellen die Menschen

selbst her, ab welchem Zeitpunkt machen sie das selbstbestimmt? Und seit wann wird

das Selbstherstellen als gesellschaftspolitisch verstanden oder lässt sich so verstehen?

Zu diesen Fragen wird im Folgenden eine historische Skizze angelegt. Die Entwick-

lung, das wird zu zeigen sein, verläuft von der gesellschaftlichen Abwertung der Arbeit

über die Ökonomisierung hin zur Aufwertung. Wie eingangs dargelegt, geht die Stu-

die von drei Grundsatzbeobachtungen aus: Erstens sind die Formen des Selbermachens

und Selbstherstellens historisch weder neu noch zeigen sich erst jüngst gesellschaftspo-

litische Perspektiven im Kontext der Selbstproduktion. Bereits im Zeitalter Homers ha-

ben Handwerker*innen eine gesellschaftspolitische Funktion (vgl. Sennett 2009: 34ff.),

die mit Anbruch der Antike endet. Ab Mitte des 19. Jahrhunderts entsteht mit Aufkom-

men der Reformbewegung Arts and Crafts und der ersten Handarbeitswelle 1855 eine

erste normative Subjektivierung im Arbeitskontext: Arbeit wird mit sozialen und ökolo-

gischenPerspektiven verknüpft.Arbeitshandelnwird zur normativenKritikquelle durch

Produktion. Zweitens bilden sich politische Perspektiven im Arbeitskontext heraus, als

Arbeit aufgewertet, zugleich ökonomisiert wird: Arbeit wird mit Sinngehalten aufgela-

den. Die handwerkliche Verrichtung fungiert als Gegengewicht zur Ökonomisierung.

Drittens haben sich die Formen des Selbermachens und Selbstherstellens insofern ge-

wandelt,dass ausdemSelbermachen inderHistorie zunächstOrganisationsformenund

Institutionengründungen resultierten, ehe sie heute für die Infragestellung politischer

Institutionen stehen – erstere Perspektive lässt sich mit Deweys Ansatz der experimen-

talistischen Öffentlichkeit erklären, wonach Institutionen und institutionelle Verfahren

erst in der Auseinandersetzung mit historisch konkreten Arrangements entstehen (vgl.

Dewey 1996 [1927]: 47). Letztere Perspektive bezieht sich auf Becks Prognose eines heuti-

gen Institutionenzerfalls,dermit demBestrebennachSelbstorganisation korreliert (vgl.

Beck 1993; siehe auch Manow 2020). Und die Frage ist, wie sich das Selbstherstellen in

diesem Spannungsfeld verorten lässt.

4.2.1 Historischer Bedeutungswandel von Arbeit

Arbeit wandelt sich permanent. Seit der Mensch arbeitet, greift er in die Umwelt ein. Er

regelt darüber „seinen Stoffwechselmit derNatur“ (Marx 2018a: 192). Zugleich verändert

er die Lebenswelt und das Bestehende –und damit Gesellschaft. Der folgende Abschnitt

diskutiert denWandel von Arbeit „von der untersten und verachtetsten Stufe“ hin „zum

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006 - am 12.02.2026, 17:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467862-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

