Vom Wert des Uberfliissigen’

Zum Verhiltnis von kuinstlerischer Freiheit und wirtschaftlichem
Gewinn

WOLF DIETER ENKELMANN "

On the Worth of Affluence — Philosophical Aspects of the Relationship
between Freedom of Arts and Economic Profit

Art and economy seem to be in opposition to each other. Suitability for a purpose secures the econ-
omy's ability to survive. To be free of purpose is the condition of existence for the arts. Yet, both orien-
tations of action have the idea of benefit in common, in which the economy transcends the paradigm of
usefulness while the art exhibits the efficiency of affluence: This is an anthentic chance for the organisa-
tional culture and the corporate cultural responsibility of a company.

Keywords: Art & Organisational Culture, Moralistic Compensation, Economic Efficiency, Ration-
ality of Purpose, Esthetic of the Economic ldentity

1. Subversion und Gegensubversion

In der Okonomie geht es um die Erwirtschaftung von Gewinnen. Das trigt, was auch
immer dariiber hinaus sonst noch geschieht und geschehen muf3. Aullerdem geht es in
verschiedener Weise um Macht. Auch das ist unerldBllich. Kulturelles Engagement in
der Wirtschaft und kinstlerische Intervention in deren Prozesse stehen damit vor der
Aufgabe, sich wirtschaftlich bedingten Machtansprichen zu stellen und die unter-
nehmerischen Gewinnaussichten zu verbessern.

Wirtschaftsunternechmen wissen, warum sie sich fir eine verntnftige und men-
schenwirdige Unternehmenskultur engagieren. Das gehédrt zur unternehmerischen
Existenz- und Renditesicherung; denn sie erfiillt sozialintegrative und homogenisie-
rende Funktionen (vgl. Hopfenbeck 1993: 752, 769 f., 772). Zu diesem sozialkono-
mischen Zweck auf Potenziale kiinstlerischer Kreativitit und Gestaltungskraft zu
setzen, erscheint vielen in Wirtschaftskreisen aber eher unwirtschaftlich und kontra-
produktiv. Kontroversen unter den Mitarbeitern iiber Geschmacksfragen und Geld-
verschwendung kénnten den Betriebsfrieden mehr stéren als férdern. Auch fiir Sha-
reholder steigt durch Investitionen in kinstlerische Aktivititen nicht unbedingt der

Beitrag eingereicht am 15.05.06; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren tberarbeitete
Fassung angenommen am11.10.06.

ok

Dr. phil. Wolf Dieter Enkelmann, Direktor fiir Forschung und Entwicklung im Institut fiir Wirt-
schaftsgestaltung (www.ifw01.de), Lehrbeauftragter am Institut fiir Philosophie und Okonomik
des Philosophie-Departments der LMU Munchen, E-Mail: wd.enkelmann@jifw01.de, For-
schungsschwerpunkte: Antike philosophische Okonomik, ,Die Philosophie des Unternchmens®,
Corporate Citizenship, Unternehmenskultur.

zfwu 7/3 (2006), 357-368 357

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

358

Unternehmenswert. Sie wittern Kapitalmissbrauch und Verschwendung (vgl. z. B.
Fraser 1995).

Inzwischen gibt es Initiativen, die diese Verhiltnisse unter dem Schlagwort der Corpo-
rate Cultural Responsibility in Bewegung bringen wollen. Der Kulturkreis der deut-
schen Wirtschaft im BDI hat einen Preis ausgelobt, der 2006 zum ersten Mal verlichen
wurde. MafB3geblich fur die Preisverleihung war, dass das CCR ,,nicht als Alibiveranstal-
tung* fungiert. ,, Kulturengagement sollte, richtig verstanden, nicht nur der Kunst belfen, sondern
anch in die Unternehmen und deren Ablédnfe zuriickwirken” (M. Beise, Stiddeutsche Zeitung
2.6.20006). Doch ist dieser Anspruch nicht leicht zu verwirklichen. Denn die Entschei-
dungstriger in der Wirtschaft beziehen ihr Selbstverstindnis aus der Uberzeugung,
verantwortungsbewul3te und verniinftige Realisten zu sein. Und zu diesem funktiona-
len und effektivititsorientierten Realismus bilden die Werke freier Kunst eine Art
Gegenwelt ungebundener Phantasie und Imagination. Kunstanschaffungen taugen
daher allenfalls zur Imagepflege und zum Reputation Management gegeniiber der
Offentlichkeit, dariiberhinaus aber kaum als probate Ressource fiir Wirtschaftskraft.

Als Investition in die unternehmerische Produktion, zur Férderung der technischen
Innovation und strategischer Entwicklung sowie als Ldsungsansatz im betriebs-
wirtschaftlichen Uberlebenskampf scheint Kunstkompetenz von fragwiirdigem Wert.
Zwar kann man, wie sich Wirtschaft in ihrer Organisation, in ihren Produkten, in
ihren Verfahrenstechniken, ihrer Mechanik und ihrem Rechenwesen verkorpert, auch
vollig zweckfrei betrachten und dabei in der Tat als faszinierendes Spektakel eines
vielgestaltigen Kunstwerks erleben, nur verbietet gerade die der Wirtschaft notwendi-
ge zweckrationale Effektivitit solche Betrachtungen. Es gefihrdete, die Befiirchtung
legt sich nahe, ihre Existenz.

Nicht weniger hoch sind aber noch immer auch auf Seiten von Kinstlern die Barrie-
ren, ihre Inspiration und ihr Kénnen fiir wirtschaftliche Ziele einzusetzen. Es sind, so
scheint es, andere, als sie selbst verfolgen. Es hiefle fir sie, sich fiir einen fremden
Zweck instrumentalisieren zu lassen und die Kunst dem Gesetz der Okonomie — oder
zumindest einer Okonomie, die nicht die Thre ist, — zu unterwerfen. Damit giben sie
ihre Authentizitit preis, und sie riskierten den Kulturwert ihrer Kunst. Was in und fiir
Wirtschaftsunternehmen trotzdem gemacht wird, wird kiinstlerisch desto unseriéser,
je sinnvoller es sich wirtschaftlich erweist. Der Gebrauchswert trivialisiert die Kunst
und korrumpiert den Kunstwert.!

Kunst und Wirtschaft reagieren wie Antipoden aufeinander. So, wie es der Wirtschaft
um ihre Belange zu tun ist, kimmert sich auch die Kunst um sich selber. Beide Seiten
scheinen gar keine andere Wahl zu haben. Keine der ,Parteien‘ kann sich der jeweils
anderen preisgeben. Dabei verfdhrt die Wirtschaft, ,ihres Realismus® sicher, eher ex-
pansiv und vereinnahmend. Was man will und braucht, das wird gekauft und nutz-
bringend verwertet, so, falls das sinnvoll erscheint, auch Kunst (vgl. Ullrich 2003: 106

1 Vgl. Franck (1998: 163 u. 165 f.) und Groys (1999: 91, 105, 109): Zwar verdankt sich, wie Groys
darlegt, die kiinstlerische Innovation einer fortwihrenden Valorisierung des Profanen. Jedoch
trennt sich der Kulturwert der kiinstlerischen Intervention und damit das eigentlich Kiinstlerische
von diesem Profanen wieder, sodass es als solches in seiner eigenen Wirklichkeit von diesen In-
terventionen unbertuhrt bleibt.

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

ff.). Man versteht die kunstlerischen Vorbehalte im Grunde nicht, weil man nicht
einsieht, was am Okonomischen Nutzenkalkul schlecht sein soll. Insofern sich dieses
Kalkul in wirtschaftlichem Interesse zum ausschliefSlichen Kriterium des Guten tber-
haupt zu verallgemeinern droht, sinnt man auf kinstlerischer Seite cher auf kritische
Abgrenzung gegentiber dieser 6konomisch-utilitiren Allintegration. Hier scheint der
Hiatus zwischen Okonomischer Vorteilsspekulation und Kunst unaufléslich. Wenn
nimlich nur zihlte, was nach 6konomisch-zweckrationalen Mal3stiben niitzt, gibe es
die Kunst der Moderne gar nicht.

Unter diesen Voraussetzungen gibt es aus kiinstlerischer Sicht nur die Losung, dass
die Wirtschaft Kunst kauft und auf einen 6konomisch relevanten Gegenwert oder
eine dquivalente funktionale Gegenleistung verzichtet. Kunst wird dariiber subversiv;
denn sie verfihrt zu wirtschaftlich widersinnigem Verhalten. Da sich die Wirtschaft
dazu nur soweit verfithren 1i3t, als das fur sie ohne Folgen bleibt, die kiinstlerische
Subversion dem entsprechend also scheitert, verhchnt sie im Gegenzug die Kunst.
Kunst ist doch kiduflich — allerdings dann aufgrund ihrer funktionalen Wertlosigkeit
aber fir nichts. Letztlich subversieren Wirtschaft und Kunst iiber diese Reibungen
und Stérungen gemeinsam allein die Subversion selbst. Und alles bleibt beim Alten
(vgl. Groys 1999: 85 ff.). Nur kénnte man es dann natiirlich auch ganz bleiben lassen
und die Kunstfinanzierung den privaten und personlichen Vorlieben an dsthetisch-
kultureller Befriedigung und Wertschépfung tiberlassen.

2. Kunst als moralische Kompensation

Aus diesem Spiel ebenso ohnmichtiger wie perennierender Subversion und Gegen-
subversion gibt es den Ausweg der Kompensation. Kunst kommt wirtschaftlich —
etwa im Zuge der Corporate Cultural Responsibility — als Kompensation des 6kono-
mischen Gewinn- und Machtstrebens zum Einsatz. Es wird von ihr erwartet, dass sie
einen Beitrag zur Humanisierung der Arbeitswelt leistet, Kreativitit und Verinde-
rungsbereitschaft férdert, mit threm Authentizititsstreben der Entfremdung entgegen
wirkt, Sinn stiftet, die 6konomische Rationalitit mit der Lebenswelt der Menschen
vermittelt und, was es an derartigen Vorstellungen mehr gibt?. Insgesamt findet sich
die Kunst dabei integriert in das Konzept der ,Sozialen Marktwirtschaft. Soweit in
diesem Konzept das Bemiihen um soziale Gerechtigkeit als Kompensation des Oko-
nomischen bzw. entgangener Gewinne und Macht fungiert, erfihrt Kunst auf diese
Weise eine moralische Instrumentalisierung.

Also entgeht auch so die Kunst streng genommen nicht der Korruption, allerdings
genauso wenig, wie auch die Okonomie; denn das Gewinn- und Machtstreben kann
sich in dieser kompensatorischen Auffassung von sozialer Marktwirtschaft gerade
nicht anerkannt und authentisch gemacht sehen. Die Folge ist dann zum Beispiel, dass
Kunst mit zur auch ohnedies verbreiteten Tendenz beitrigt, unter Unternehmenskul-
tur etwas vor allem Organisatorisch- und Sozial-Sittliches zu verstehen; und das ist

2 Vgl. Serie ,Kultur & Wirtschaft” der Stiddeutschen Zeitung 1.4.06, 5.4.06, 12.4.06, 22.4.06,
30.4.06, 6.5.06, 20.5.06, 30.5.06, 1.6.06, 2.6.06, bes. 3.6.06, S. 21: Elisabeth Dostert, Corporate
Cultural Responsibility: Der Wert der Kunst und ihre Bedeutung fiir die Unternehmen. Bauchge-
fithl und Businessplan.

zfwu 7/3 (2006), 357-368 359

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

360

unterm Strich statt dsthetisch primér moralisch konditioniert. Auf diese Weise erodiert
die Kunst, wenn sie sich daran beteiligt, Unternehmenskulturen zu verbessern, selbst
ihre dsthetische Dimension, die nach ziemlich allgemeinem Konsens in der Betriebs-
wirtschaft sowieso eher nur ein winschenswertes Beiwerk zur Unternehmenskultur
ist, das keine substanzielle Bedeutung fur sie hat.3

Die Subsumtion ihrer Autonomie unter moralische Kalkiile widerfahrt der Kunst aber
nicht ganz zu Unrecht. Boris Groys meint zwar, dass sich Kiinstler heute nicht mehr
von idealistischen Motiven leiten lassen, sondern eher mit Geschiftsleuten und Un-
ternehmern vergleichen (Groys 1999: 136). Es fragt sich aber, ob das auf die Breite
gesehen auch die Regel ist. Es rechnen sich nicht nur diejenigen Kiinstler und Kenner
relevante kiinstlerische Kompetenz zu, die mit ihrem Schaffen in der Kulturékonomie
der Umwertung der Werte, wie Groys sie darstellt, aufgehen oder — wie etwa Groys*
Kronzeuge Duchamp (Groys 1999: 73 ff.) — unmittelbar an deren Kalkil arbeiten.
Nicht alles, was kultur6konomisch funktioniert und Valorisierung erfihrt, ist zuvor
darum willen geschaffen worden. Es gibt ganz andere Motive.

So ist der kiinstlerisch-kulturelle Autonomieanspruch bei Kiinstlern, Kulturschatfen-
den und Kunstliebhabern unerachtet der kulturékonomischen Effekte hdufig von
einer moralischen Disposition besetzt. Fir sie steht Kunst wider Eigennutz und
schnédem Mammon auf Seiten des Gemeinwohls und transutilitirer individueller
Selbstentfaltung. Kunst ist fur sie Authentizitit, Freiheit und Seriositit, iberall sonst
herrschen nach diesen MaB3stiben eher Opportunismus, Entfremdung, Verwertung,
Kiuflichkeit und Korruption. Diese moralische Disposition versetzt Kiinstler in ei-
nem Status der Unschuld, wihrend sich, wer sich 6konomisch engagiert, vielerleis
schuldig macht. Kunst niitzt vielleicht nichts, vor allem aber schadet sie niemandem.

Dem wirtschaftlichen Gewinnstreben wird in Kunstlerkreisen gelegentlich fast reflex-
artig unterstellt, grundsitzlich auf Kosten anderer zu gehen.* Kunst ist dem gegentiber
ein Gewinn an sich, verlangt also iiber den Marktpreis hinaus niemandem etwas ab,
was ihm nicht seinerseits wieder ein Gewinn wire. Kunst ist Uber moralische Zweifel
erhaben, es sei denn, sie Uberreizt ihre Grenzen, etwa, indem sie sich auf Seiten mora-
lisch fragwiirdiger Agenten der Weltgeschichte schligt und damit ihre Autonomie
preisgibt. Ansonsten gilt: Wer sich fur Kultur engagiert, ist gut. Kinstler sind die Gu-
ten. Allerdings ist diese moralische Disposition kein rein kiinstlerisches Phinomen.
Angesichts der generellen Tendenz, gesellschaftliches Engagement primir nicht édsthe-
tisch, sondern ethisch zu verstehen, bleibt Kiinstlern, wollen sie gesellschaftliche Re-
levanz gewinnen, fast nichts anderes tibrig, als sich diesem Dispositiv zu unterwerfen.

3 In der Regel kommt die dsthetische Dimension von Kultur in der betriebswirtschaftlichen Lehre
zur Unternchmensphilosophie, -ethik und -kultur gar nicht vor. Vgl. Hopfenbeck (1993: 735-
788).

4 Das Institut fiir Wirtschaftsgestaltung in Miinchen hat 2005 unter Leitung von N. Wiedinger ein

Projekt ,Kunst und Unternehmenskultur® gestartet. Im Zuge dieses Projekts fithrten Mitarbeiter
des Instituts viele Gespriche mit bildenden Kunstlern, die zwar die Chancen, Thre Kunst an Un-
ternehmen verkaufen zu kdnnen, begriiiten, auf die Aufgabe, sich konzeptuell den Gkonomi-
schen Fragen zu stellen, aber mit wenigen Ausnahmen mit Ablehnung und derartigen Vorbehal-
ten reagierten. Vgl. auch Ullrich (2003: 114 £.).

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

Unter diesen Voraussetzungen sind es dann aber keine originir kiinstlerischen Griin-
de, die zwischen Kunstschaffen und Gewinn- oder Machtstreben eine mentale Barrie-
re errichten, sondern moralische. Sich diesem moralischen Widerwillen zu widerset-
zen, hat fiir Kunstler einige Bedeutung; denn andernfalls instrumentalisieren sie selbst
unter dem Deckmantel der Verteidigung kinstlerischer Autonomie eben dieselbe fir
gesellschaftliche Anerkennung und die Aufrechterhaltung ihrer persénlichen morali-
schen Unbescholtenheit. Sie selbst betreiben mit der Kunst bereits das unseriose Ge-
schaft, das sie der Wirtschaft als deren Wesen unterstellen.

Dieser Konflikt ist vielen Kiinstlern auch bewult. Sie riskieren es, diese Grenzen zu
provozieren. Im Erfolg der Wirtschaft, sofern sie nicht die eigene Kunstmarktwirt-
schaft ist, ihren eigenen kiinstlerischen Erfolg zu sehen oder wiederzuerkennen und in
diesem Sinn Josef Beuys* legendires ,,Der Kunsthegriff ist das Wirtschaftspringip und umge-
kebrt" umzusetzen, fillt vielen dennoch schwer. Auf der anderen Seite geht es der
Betriebswirtschaft allerdings kaum anders.

3. Grenzen der Zweckrationalitit

Es gibt gute Griinde, warum sich Kunst mit Wirtschaft beschiftigen kann und viel-
leicht auch muf3. Der erste Grund ist die Ehtlichkeit. Kunst kommt ohne Wirtschaft
nicht aus. Kunst kostet etwas. Die Kultur6konomie der Ab- und Aufwertungen durch
kinstlerische Innovation lebt von Investitionen, die sie selbst nicht erwirtschaftet.
Zwar kommt es im System der Kultur6konomie zu einer immanenten Wertschopfung
durch die Vermehrung der Archive und ihrer Kunstbestinde. Dieser kulturékonomi-
sche Betrieb der wechselweisen Umwertung des Profanen, kulturell Wertlosen und
des bereits kulturell ,,Valorisierten® und Wertvollen durch den Prozess kinstlerischer
Innovation bedarf aber eines permanenten Zuflusses an externer Finanzierung, um
funktionieren zu koénnen. Das heil3t: Kunstbetrieb und Kultur6konomie werden aus
wirtschaftlichen Uberschiissen finanziert.> Wenn Kunst Autonomie beansprucht,
dann ist es a la longue aber unabdingbar, die Erwirtschaftung dieser Autonomie, statt
sie ,outzusourcen‘ und der profanen Markt- und Wachstumswirtschaft zu iiberlassen,
in den Kunst- und Kulturbegriff zu integrieren.

Nun mag man Aufrichtigkeit nicht eben fiir eine dsthetische Kategorie halten. Die
Dichter liigen, kritisierten Platon (1971: 10. Buch) und Aristoteles (1982: 1. Buch, Kap
2), wihrend es Nietzsche den Kiinstlern gerade zugute hielt, dass sie nicht dem Waht-
heitswahn verfallen sind (Nietzsche 1980: 400 f.). Fiir kiinstlerisch statt moralisch oder
juridisch definierte Integritit gibt es keinen feststehenden oder allgemeingiiltigen ds-
thetischen WertmalBstab. Und nach ethischen Kriterien ist die kiinstlerische Asthetik
selbst dann, wenn sie sich dezidiert ethischen oder politischen Themen widmet, im-
mer indifferent oder ambivalent. Welche Stilrichtung und welcher Kunstbegrift triebe
nicht ein — manches Mal sogar existenzielles — Spiel mit der Tduschung?

5 Ahnlich wie in Groys* Analyse der Kulturékonomie erscheint auch in Francks Verteilungséko-
nomie der Aufmerksamkeit (1998: 159 ff.) diese externe Finanzierungsgrundlage als eine vorge-
gebene Voraussetzung und ,materielle Basis®, gegeniiber welcher sich ,,der Uberban verselbstandigt*
(1998: 154 t.). Vgl. auch Ders. (2000: 19-28).

zfwu 7/3 (2006), 357-368 361

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

362

Was nach politisch-ethischen Maf3stiben Aufrichtigkeit ist, ist ibersetzt ins Paradigma
der Okonomie Berechenbarkeit, nachweisbare Niitzlichkeit und messbare Gewinn-
trichtigkeit. Wodurch und wie kann die freie kiinstlerische Asthetik mit Erfolg oder
Misserfolg des gewerblichen Gewinnstrebens und seiner Effektivititskalkiile vermittelt
werden? Welche Rolle kann das Gewinnstreben jenseits dessen, dass es Finanzkraft
bereitstellt und es auBlerdem zum Gegenstand kunstlerischer Reflexion und Imaginati-
on taugt, fur das Selbstverstindnis und den Begriff der Kunst spielen, also fiir die Art
und Weise, in der Kunst Kunst wird? Bedingung einer solchen substanziellen Bezie-
hung zwischen Kunst und dem gesellschaftlichen Gewerbebetrieb ist, dass letzterer
dariiber nicht zur bloBen Ressource der Kunst- und Kulturwertschdpfung depraviert
wird. Er dirfte nicht derart um deren Aufwertungseffekte betrogen sein, wie das laut
Groys‘ Analyse bislang allem Profanen widerfdhrt, das durch die Kunst kulturékono-
misch verwertet wird (Groys 1999: z. B. 141).

Gleichermallen ist aber auch umgekehrt zu fragen: Warum geniigt sich die 6konomi-
sche Zweckrationalitit nicht selbst? Welchen Sinn kann es haben, in deren funktiona-
ler und zudem gewinntrichtiger Evidenz etwas offensichtlich Unzweckmifiges oder
Zweckfreies zu integrieren und diesem gegeniiber der utilitiren Effizienz einen eige-
nen Wert zuzusprechen? Sind Ineffektivitit, Nutzlosigkeit und die daraus folgende
Armut so hehre Ideale, dass sie es wert sind, dafiir zweckorientierte Rationalitit und
Effektivitit hintanzustellen oder preiszugeben?

Das Gegenteil ist der Fall. So segensreich Zweckrationalitit ist; sie degeneriert wird sie
ausschlieBlich zu jener ,Tretmuhle® unablissiger Reproduktion, tiber die sich nicht nur
Manager beklagen. Die Arbeit an der Zweckerfillung fillt entweder fortwihrend in
die Wiederholung des Gleichen zuriick oder generiert tiber jeden erfiillten Zweck neue
Zwecke, die wiederum allen Einsatz zu ihrer Erfillung einfordern. Wird im geschlos-
senen System der Zweckrationalitit z. B. ein Uberschuss an Zeit, die sich zweckratio-
nal ertibrigt, weil sie zur Aufrechterhaltung des Betriebes nicht gebraucht wird, erwirt-
schaftet, dann wird diese Mufle, mit welchen Methoden auch immer, entsorgt. In
mehr oder weniger kurzweiliger Weise wird abgewartet, dass sie voriibergeht, endet
und die zweckdienlichen Aktivititen wieder aufgenommen werden kénnen. Mulle ist
langweilig und unniitz. Sie ist einfach zu nichts zu gebrauchen, es sei denn, die Zeit
der Mufe wird wieder als Rekreationsressource zweckrational nutzbar gemacht.

Eine Kultur ausschlieBlicher Zweckmaligkeit kann ihr Betriebsvolumen und ihre
Umlaufgeschwindigkeit enorm steigern, bleibt dariiber aber dennoch auf subsi-
stenzielle Reproduktion begrenzt. Weil sie in der Praxis alles nur immer wieder neu
zum Mittel der Zweckerfillung macht und von nichts einen anderen Gebrauch als
allein diesen zu machen versteht, geht das Wachstum ins Leere. Zweckfunktionalitdt
hat ihren Zweck, bedingt durch ihre immanente Logik, nicht schon in sich selbst.
Endzweck aller Zweckerfillung ist, dass nichts mehr bezweckt wird und werden
muss. Wenn sich der zweckrationale Betrieb nicht allem Wachstum zum Trotz in
subsistenzieller Reproduktion aufbrauchen will, ist eine Spekulation auf das
Zweckfreie notig. Erst dadurch kann das Nullsummenspiel subsistenzieller Reproduk-
tionsvermehrung, wie es unerliBlich ist, wenn aus der Wachstumsékonomie eine O-
konomie des Gewinns werden soll, iberwunden werden. Ohne die Muf3e, tber den
durch die Mihen der Interessenverfolgung und des Mitteleinsatzes definierten funkti-

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

onalen Analyse- und Aktionsraum hinaus zu denken, erhilt sich kaum die ,Realitit".
Zu wissen, wie etwas funktioniert und welchem Zweck es dient, klidrt namlich allein
noch nicht, was da zweckdienlich funktioniert. Das bleibt vielmehr eine offene Frage,
die umso dringender wird, je mehr sich Zweckrationalitit zum universalen gesell-
schaftlichen Verstindigungsmedium verallgemeinert. Zum konkreten Problem wird
diese offene Frage fiir die Kulturen sowie die Corporate Identities und Corporate
Citizenships der Wirtschaftsunternehmen® — sowie fir alle, sei es instrumentell for-
mierten, sei es hedonistischen Hoffnungen auf eine Okonomie des Gewinns.

Was ein Gewinn ist, 1d3t sich weder funktional noch allein quantitativ zureichend
ermessen. Fillt der Saldo zwischen Aufwand und Ertrag positiv aus, ist mit diesem
Uberschuss zwar numerisch unzweifelhaft ein Gewinn erzielt. Bleibt es aber, wie in
der Betriebswirtschaft gemeinhin tblich, bei rein quantitativer monetirer Bemessung
(vgl. z. B. Wohe 1978: 37)7, dann bleibt auch nur, ihn geschiftlich oder privat umge-
hend wieder zum Zweck weiterer Gewinnerzielung einzusetzen. Uber diese Funktio-
nalisierung und die sich so zwangsliufig ergebende Perpetuierung immer weiterer
Reinvestition in neuerliche Zweckverfolgung verliert sich der Gewinn in eine nicht
enden wollende Hoffnungsperspektive. Damit zur Erscheinung kommen kann, was
cin Gewinn ist, bedarf es demnach einer anderen, einer dys- oder metafunktionalen
Art von Professionalitit, um die Gewinnmaximierung zu qualifizieren und so den
Quantifizierungsprogress da und dort zu unterbrechen, damit erfahrbar werden kann,
worum willen diese progressive Zweckvermehrung und Gewinnmaximierung betrie-
ben wird.

4. Nichtsnutzigkeit und Uberfluss

Zum Uberleben, zur Existenzsicherung und Daseinsteproduktion braucht es an sich
keinen Gewinn. Funktional und utilitir ist ein Gewinn, insofern er nicht wieder zum
Mittel fiir irgendwelche Zwecke gemacht wird, tiberfliissig. Der Uberschuss transzen-
diert das zweckrationale System der Effektivitit. Im Gewinn ist daher potenziell im-
mer mebr erreicht, als sich in der Form funktionaler Zweckerfillung darstellen 1af3t. In
ihm ist jeder Zweck mebr als erfillt, weitere oder neuerliche Zweckverfolgung sinnlos,
um ihn als solchen zu realisieren. Er ist ohne Gebrauchswert. Er kann in Machtzu-
wachs umgesetzt oder in anderer Weise wieder nutzbar gemacht werden, und das
kann ohne Frage in vielerlei Hinsicht und darunter besonders auch im Sinn weiterer
Gewinnerzielung sehr effektiv sein, doch verwandelt sich dartiber der ithm eigentiimli-
che Wert wieder in einen anderen, in einen Nutzwert. Lil3t man den Gewinn auf sich

0 In ihrer Weise antizipieren auch betriebswirtschaftliche Unternehmenskulturkonzepte dieses
Problem der Zweckfreiheit und pritendieren von daher auf nicht-instrumentalistische Kulturrea-
lisationen in den Unternehmen, bleiben aber entgegen ihrer Intention, so Hopfenbeck (1993:
770-773) in instrumentalistischen Umsetzungsverfahren verhaftet. Die instrumentalistische Diffe-
renz scheint unvereinbar mit dem Selbstverstindnis des Managements. Gerade dadurch verliert
es aber auch ein Stiick seines eigenen Wesens. Denn das Management gewinnt seine Kraft dar-
aus, sich selbst permanent tberfliissig zu machen und allein dadurch seine Notwendigkeit immer
wieder neu zu kreieren.

7 Anders Bataille (2001), der die Qualitit der gesamten Okonomie aus dem Gedanken des Uber-
flusses entwickelt.

zfwu 7/3 (2006), 357-368 363

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

364

beruhen, dann ist er von nimlicher Nichtsnutzigkeit bestimmt wie die Mulle, wenn sie
nicht zu authentischer Qualifizierung findet. Was zu tun war, ist getan. Die Mul3e
verkorpert gleich dem Gewinn das ,Es ist vollbracht® und, dass gliicklicherweise dar-
tber nicht alles, was daftir eingesetzt wurde, aufgebraucht werden mufite, sondern
vielmehr mehr entstand, als dafiir geopfert worden war.

Soll der Gewinn nicht vergebens sein, bedarf der Uberfluss, den er verkérpert, einer
Qualifizierung, die allerdings nur aus diesem selbst kommen kann, aus einer professi-
onellen Realisation der Mul3e, also der Kunst, im Nichtstun doch nicht nur nichts
oder — positiv ausgedriickt: — etwas rein um seiner selbst willen zu tun. Traditionell
steht fir diese Kunst der MuBle die Kultur des Festes (vgl. Schultz 1988) und, nicht zu
vergessen, des Gottesdienstes oder auch die Liebe, dezidiert die schénen Kiinste
(Franck 1998: 160) und weniger traditionell auch der Konsum. So ippig sich diese
Formen der Uberflussgestaltung auf den ersten Blick darstellen, miBlingen sie doch
oft, da sie doch auch eine hohe Kunst der Askese, des Verzichts auf Grinde, auf
Nutz-, aber auch Lusteffekte und andere Rechtfertigungen erfordern, die dieses
Nichtstun entschuldigen oder mit Notwendigkeit, Wert, Sinn, Erfullung, Zweck und
Wissen versehen kénnten. Kiinstler kennen das. Die nétige Inspiration ist nicht ein-
fach vorhanden, sondern entsteht vielmehrt erst aus dem Unklaren, aus einer Konfron-
tation mit dem, was gerade nicht da ist und was man nicht je schon kennt oder kann,
und mit dem, was nicht je schon bewihrt, zweckmalBig, wichtig und nétig ist. Kinstler
wullten tber die ganze Kunstgeschichte, warum sie immer wieder Themen, Anldsse
und Methoden suchten, nichtig Anmutendes oder Abgriindigkeiten des Daseins dar-
zustellen. Das ist nicht nur moralischen Empfindlichkeiten oder sonstigen fremden
Zwecken geschuldet, sondern bringt Erfahrungen der kinstlerischen Produktion
selbst zum Ausdruck, die Fragwiirdigkeit dieses Tuns und das Grauen, vor dem
Nichts zu stehen und zugleich von Uberfliissigkeit iiberschwemmt zu werden.

Die objektive Uberfliissigkeit zweckentbundenen Tuns greift auf den Akteur iiber. Er
wird selbst Uberfliissig, nichtig, wertlos und muss seine Unfihigkeit und Inkompetenz
ertragen, eingestehen und zum Ausdruck bringen. Die Wendung des Nichtstuns in
eine Betitigung um ihrer selbst willen fiillt das Nichts und die Nichtigkeit nicht unmit-
telbar mit einem positiv bestimmbaren Wert auf, sondern bedeutet zunichst: Um
nichts willen etwas zu tun und mit nichts; denn die eingesetzten zweckmiBigen Mittel
sind hier nicht mehr als eben nur Mittel, also keinesfalls sinnstiftend. Sie durfen nicht
tberbewertet werden. Sie kénnen mit ihren ZweckmabBigkeiten die Zwecklosigkeit, in
deren Dienst sie gestellt werden, nicht ersetzen und durfen es nicht. Das wire kom-
pensativ, ein Schein, eine Ablenkung. Wer um dieses ,Werkes® willen titig wird, macht
das um nichts willen, mit nichts und auch ohne sich. Er vetliert sich mit dem von sich
selbst, durch das er sich selbst iiberfliissig und unverwendbar wird. — Der im Uber-
fliissigen manifestierte Uberfluss als solcher, der Inbegriff des Reichtums sein kénnte,
ist so zuallererst das Allerdrmste. In der Vergegenwirtigung des Gewinns berthren
sich Armut und Reichtum.

Wer Mul3e ausschlieBlich zum Zweck der Rekreation fiir sein Leben im Zweckbetrieb
kennengelernt hat, stellt sich den MuBiggang allein schon wegen der Abwesenheit von
Arbeit und Mihe als eine beneidenswerte Lebenslage vor, wirde dennoch aber nie
wagen, bewul3t sein Leben darauf zu griinden. Nicht nur Arbeitslose wissen: In nichts

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

kann man sich mehr in eine unertriglich nichtige Leere verlieren wie im grundlosen
MiBiggang zweckfreien Nichtstuns. Wer vermeiden will, sich aus dieser miBlichen
Lage wieder in die Zweckdienlichkeit, in Nitzlichkeit und Gebrauchswert zu fliichten,
hat nur eine Chance: Er muf3 sich der Zirkularbewegung zweckfreien Wahrnehmens,
Handelns oder Denkens anvertrauen und den Uberfluss erschlieBen, der fiir nichts gut
ist auller fiir sich selbst, und seine Energie in das investieren, was sich von selbst, ohne
Grund und Ziel, aus nichts und fiir nichts ergibt. Es gibt keine Alternative. — Daraus
folgt im Umbkehrschluss: Nicht in allen Belangen ist das ZweckmiBige das Ehrliche.
Es kann auch eine Lebensliige, eine Ausflucht sein.

Die Kunst zweckentbundenen Tuns, auf ZweckmaifBigkeit verzichten zu kénnen, nutzt
nichts und lohnt sich nicht. Unckonomisch oder ékonomisch widersinnig ist diese
Kunst damit aber nur dann, wenn man die Differenz zwischen Nutzen und Gewinn
sowie im Ubrigen auch zwischen Lohn und Gewinn einzieht. Uber die landldufige
Identifikation des homo oeconomicus mit einem rationalen Nutzenmaximierer wird
leicht iibersehen, dass auch bei Adam Smith der wechselseitige und gemeinsame Nut-
zen weder allein in dessen Optimierung und Vermehrung noch nur in subsistenzieller
Lebensreproduktion seinen Sinn hat. Die Nutzenmaximierung ist vielmehr um einer
Gewinntrichtigkeit willen lukrativ, die Subsistenzreproduktion und Niitzlichkeit trans-
zendiert. Diese Gewinntrichtigkeit verkorpert sich etwa im Gemeinwohl, das gegen-
tber den Nutzenkalkillen einen Eigenwert besitzt, der es Menschen erlaubt, auch
noch etwas anderes als niitzlich und doch ein wertvolles Mitglied der Gesellschaft zu
sein.

Indem zweckfreies Tun auf Lohn und Nutzwerte verzichtet, fallt es aus der Gesamt-
O6konomie nicht heraus. Auch das Ergebnis kiinstlerischer Produktion ist ein Ertrag,
aber einer, den keiner braucht und niemandem niitzt, der aber etwas erbringt, was sich
in anderer Weise bemil3t, vielleicht aber auch unermesslich und unberechenbar, weil
nicht quantifizierbar ist und doch vielen, ja der Gesamtkultur auch ohne Gebrauchs-
wert unverzichtbar erscheint. Bertolt Brecht sagte es in den Buckower Elegien so:
., Geb ich zeitig in die Leere, komm ich aus der Leere voll. Wenn ich it dem Nichts verkebre, weifs
ich wieder, was ich soll* (1986: 27). Parmenides (1974: 231 ff.) behauptete allerdings einst
schon im Anfang der europiischen Geschichte, dass aus Nichts nichts werden konne
(vgl. auch Franck 1997). Das heiB3t: Alles, was nicht nichts ist, hat seinen Preis und
erfordert Investitionen. Das heil3t aber auch: Aus nichts wird doch etwas, indem nim-
lich Nichts nichts wird. Das bedeutet: Nichtigkeit schwindet, Beliebigkeit, Gleichgiil-
tigkeit Wertlosigkeit etc. beheben sich dadurch. Das macht noch nicht alles nitzlich,
generiert immerhin aber jenen Gewinn, der jeder Kosten-Nutzen-Analyse erst Realitit
gibt. Denn was niitzte, was nutzt, wenn dieser Nutzen niemandem mehr etwas wert
wire? Und das ist, wie nicht nur die Marketingchefs der Wirtschaftsunternehmen
wissen, ein durchaus relevantes Problem.

Der ,utlitiren Differenz® zwischen ZweckmiBigkeit und Zweckfreiheit Bedeutung
beizumessen, ist ein Konstituens der europdischen Kultur, insbesondere natiirlich der
Philosophiegeschichte. Sokrates und Platon beschiftigte diese Differenz. Aristoteles
(1985: 1. u. 10. Buch) hat dann diese Differenz als erster systematisch herausgearbei-
tet. So grof3e Stiicke er auf das Zweckfreie hilt, so wiirdigt er aber gegeniiber diesem
,summum bonum® die instrumentelle Vernunft zweckrational Agierender nicht herab.

zfwu 7/3 (2006), 357-368 365

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

366

Zweckfreiheit ist kein Ersatz fiir ZweckmiBigkeit. Aber er legt dar, wie unverzichtbar
das Bewultsein um diese Differenz und eine entwickelte Kultur zweckfreien Kénnens
gerade fir Erhaltung und Entwicklung des wirtschaftlichen Zweckbetriebs der Gesell-
schaft ist, wenn ZweckmifBigkeit nicht in Zweck-Entfremdung umschlagen, sondern
im Gegenteil die Freiheit gegentiber Natur und Schicksal erhalten werden soll, nach
Belieben und Vermdégen Zwecke generieren zu kénnen. In dieser Tradition griindet
letztlich auch der moderne Autonomieanspruch der Kunst.

Sind die Zwecke funktional erfiillt und die gesetzten Ziele erreicht, ist die Sache nicht
so erledigt, dass sich damit das Gliick automatisch einstellte. Vielmehr bedarf die Ein-
l6sung der zweckrationalen Versprechen, nachdem funktional alles Nétige getan wur-
de, einer Kunst, die mit der schwer begreiflichen Schwierigkeit fertig werden muss,
dass sie nicht wieder einfach Zwecke setzen und sich zu deren Mittel machen kann,
um zum Erfolg zu kommen. Gerade durch ihre utilitire Dysfunktionalitit erfiillt
Kunst daher eine Schlisselfunktion in der 6konomischen Produktionsordnung.
JKunst® versteht sich hierbei entsprechend ihrer Geschichte und ihrem eigenem
Selbstverstindnis in der Moderne als ein offener Begriff, als ein je Unbekanntes, des-
sen Entwicklungen nicht prae festum an bereits in Geschichte und Gegenwart einge-
tibte Ikonographien der schonen Kiinste zu fixieren ist. Desgleichen ist ihr gesell-
schaftlich-6konomisches Wirken nicht auf das begrenzt, was in kultur6konomischer
Archivierung Relevanz gewinnt. Dies gilt umso mehr, als die Innovationen als solche
in den white cubes der Sammlungen letztlich zugunsten musealer Reproduktion eines
Kulturwertbestandes neutralisiert werden (vgl. Groys 1999: 85 ff)). Der Begriff be-
zeichnet eine eigene Art des Konnens, das tiber die Umverteilungsokonomie der
Umwertung der Werte hinaus eine Kunst des Gewinn Initiierens genannt werden
kann.

5. Asthetik der wirtschaftlichen Identitit

Die Geschichte technischer Erfindungen veranschaulicht plastisch, wenn auch nur
mittelbar, von welchem Wert es ist, wenn es sich eine Wirtschaftskultur leisten kann
und will, auf die MuB3e und damit auf den Uberfluss zu setzen. Uberfliissige Zeit ge-
rinnt in Erfindungen, die wiederum vielmals nicht mehr zeigen als, was es an Uber-
flissigem alles geben kann, worauf die Kultur gut verzichten kénnte, wenn sie das
denn wollte (vgl. Hutter 1999: 41-54). Auch dieser technische Erfindungsgeist lebt
von der Transzendierung der Zweckrationalitit und ihres Nutzenkalkiils. Er erfindet
Zwecke und 1Bt Nutzwerte entstehen, muss sich dazu aber von gegebenen Zweck-
vorstellungen freimachen. Manches erweist sich im Nachhinein als ntitzlich, ohne dass
diese ZweckmiBigkeit auch der Grund seiner Erfindung gewesen wire. Zwischen
tiberkommenen und neu entstehenden Zwecken gibt es immer diesen kiinstlerischen,
zweckfreien und nichtsnutzigen Augenblick, in dem alte Zwecke nichts mehr und
neue noch nichts gelten und die Erwartung, dass etwas dabei herauskommt, was es
zuvor nicht gab, die Erwartung eines wie auch immer gearteten Gewinns also, die
einzige prozessuale Verbindung herstellt. Technik ldsst sich in diesem status nascendi
als eine Art selbstvergessener Kunsttitigkeit deuten, wenn man Uber die utilitire
Zweckorientierung hinaus sicht, mit der sie sich rechtfertigt und ins Geschift bringt

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

und geradezu identisch erscheint. So schlie3t sich in der Kunst metafunktionaler Leis-
tungen das Ende mit dem Anfang, das Ergebnis mit der Initiation zusammen.

Unternehmen sind mehr als funktional bestimmte Organisationen wirtschaftlicher
Praxis. Sie sind mitsamt dem Wirtschaftsverstindnis, das sie verkérpern, Ergebnis und
Ausdruck kultureller und darunter auch édsthetischer Entwicklungsprozesse, von de-
nen sie nur zum eigenen Schaden, nimlich um den Preis des Verlustes wesentlicher
Identitdtsmerkmale, Verstindigungspotenziale und Verkorperungschancen absehen
konnen. Die Kultur® ist nicht erst die Antwort auf die sekundire Frage, wie etwas
gemacht, sondern entscheidet vielmehr bereits anfinglich dariiber, ob tiberhaupt etwas
gemacht wird und was gemacht wird (Schmidt 2004: 109). Mehr und mehr wird, so
Dirk Baecker, erkannt, in welchem Ausmal3 Kultur die wichtigste Produktivkraft ist
(Baecker 2002: 59). Entsprechend werden von Mitarbeitern zunehmend metafunktio-
nale und an sich unbezahlbare Qualititen eingefordert. Und immer mehr Menschen
erfahren ihre Arbeit als ihren wichtigsten Lebensinhalt. Damit muss, was lange aus
dem rationalen System der Wirtschaft an die individuelle und kollektive Lebenskunst
verduBert werden konnte, namlich die Erfillung im pursuit of happiness mehr und mehr
auch in den Unternechmen stattfinden, wenn sie ihre Produktivkraft nicht gefihrden
wollen. Wenn ihre Gewinntrichtigkeit nicht auch in ihnen selbst Gestalt annimmt,
blieben die Menschen, die fur sie arbeiten, doch reduziert auf funktionale ,Faktoren®.

Verglichen mit der funktional-regulativen oder ethisch-normativen Arbeit an der Op-
timierung der Unternehmenskulturen werden die Chancen kiinstlerisch-dsthetischen
Engagements noch wenig ausgeschopft. Was bisher geschieht, dient tiberwiegend dem
Image oder der Reputation, sofern es nicht als ethische Investition in die Pflege der
Human Resources eingesetzt wird. Damit bleiben kiinstlerische Interventionen einer-
seits den betriebswirtschaftlichen Funktions- und Verwertungsabldufen duflerlich, und
andererseits entfremden sie sich von ihrer dsthetischen Identitit und Wirkkraft.

Die kunstlerische Produktivitit ist mehr als durch kunstwiirdige Inhalte durch die
Form bestimmt, in welche sie bringt, wessen sie auch immer habhaft werden kann.
Dass diese Formgebung primir nicht gegenstindlich bestimmt ist, sondern durch
verschiedene Modi von Transaktionsgestaltung, erscheint seit Boris Groys® Analyse
der Kultur6konomie klarer denn je. Zwar erscheint die Wertgrenze zwischen dem
Profanen und dem kunstlerisch Valorisierten untuberwindbar, doch ist damit noch
nicht entschieden, wo diese Unterscheidung virulent wird und Wirkung zeigt. Das
kann prinzipiell auch in Wirtschaftsunternehmen und integriert in den inneren Zirkel
funktionaler Wirtschaftsgestaltung geschehen. Die der kiinstlerischen Produktivitit
eigene Gewinnorientierung birgt jedenfalls die Chance, dass Kiinstler gerade, wenn sie
sich auf Wirtschaftsunternehmen einlassen und es riskieren, ihre Autonomie in den
Unternehmenserfolg zu investieren, neue Ideen authentischer Kunstverwirklichung
entwickeln kénnen (vgl. Ullrich 2003: 127).

In seiner MaBlosigkeit und Unberechenbarkeit hilt das kinstlerische Schatfen den
Gewinnhorizont offen. Mit seiner UnverduBBerbarkeit belebt es die Identitit der Un-
ternehmen. In seiner Unverfligbarkeit erhilt die wirtschaftliche Macht ihre Freiheit.
Denn die Autonomie der Kunst ist nicht nur etwas zu Verteidigendes, sondern mehr,
als es sie bereits gibt, etwas noch zu Gewinnendes, so, wie auch umgekehrt die 6ko-
nomische Praxis nur gewinnen kann, wenn sie vermeintlich wider6konomische Werte

zfwu 7/3 (2006), 357-368 367

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

368

der Unberechenbarkeit, der Unverwertbarkeit und Unverfiigharkeit in ihre Kosten-
Nutzen-Kalkulationen mit einbezbge und, statt verstohlen, bewusst auf Effekt und
Nutzen des Unbezahlbaren spekulierte. Wirtschaftlicher Erfolg basiert eben auch auf
Ressourcen, die kauflich schlechthin nicht zu erwerben sind.

Vielleicht versuchen es die Verantwortungstriger der Wirtschaft und die Agenten
schopferischer Freiheit doch weiter miteinander. So sehr man immer wieder eine neue
Kunst erwarten darf, so wenig Grund gibt es, nicht weiterhin tber die gegebene Ef-
fektivitat hinaus auf eine neue Wirtschaft zu zahlen.

Literaturverzeichnis

Aristoteles (1985): Nikomachische Ethik, tibers. v. E. Rolfes, hrsg. v. G. Bien, Hamburg.
Aristoteles (1982): Metaphysik, griech.-deutsch, hrsg. v. H. Seidl, iibers. v. H. Bonitz, Hamburg.
Bataille, G. (2001): Die Aufhebung der Okonomie, Miinchen.

Baecker, D. (2002): Drei Regeln einer wirtschaftlich effizienten Unternehmenskultur, in: Eber-
hard von Kuenheim Stiftung (Hrsg.): Die Werte des Unternehmens, Stuttgart.

Brecht, B. (1986): Buckower Elegien, Frankfurt a. M.

Franck, G. (1997): Nichts ist nur nichts. In: Katalog H. Fedetle, XLLVII Biennale Venedig,
Bern.

Franck, G. (1998): Okonomie der Aufmerksamkeit, Ein Entwurf, Miinchen/Wien.

Franck, G. (2000): Prominenz und Populismus. Zu Pierre Bourdieus Okonomie des immate-
riellen Reichtums, in: Berliner Debatte Initial, Bd. 11, Nr. 1, 19-28.

Fraser, A., EA Generali Foundation (1995): Bericht. Ein Projekt in zwei Phasen, Wien.

Groys, B. (1999): Uber das Neue. Versuch einer Kulturékonomie, Frankfurt a. M.

Hopfenbeck, W. (1993): Allgemeine Betriebswirtschaftslehre. Das Unternehmen im Spannungs-
feld zwischen 6konomischen, sozialen und 6kologischen Interessen, 7. Aufl., Lands-
berg.

Hutter, M. (1999): Wie der Uberflu3 fliissig wurde. Zur Geschichte und zur Zukunft der knap-
pen Ressource, in: Soziale Systeme 5(1), 41-54.

Nietzsche, . (1980): Zur Genealogie der Moral, in: Colli, G./ Montinari, M. (Hrsg.): Simtl.
Wertke, Kritische Studienausgabe, Betlin/New York, Bd. 5, 3. Abhandlung 24.

Parmennides (1974). in: Diehls, H./ Kranz W. (Hrsg.): Die Fragmente der Vorsokratiker, gtie-
chisch u. deutsch, 1. Bd., 17. Aufl., Hedingen, 23ff.

Platon (1971): Politeia, in: Eigler, G. (Hrsg.): Werke, Bd. 4, griech.-deutsch, ibers. v. F. Schlei-
ermacher, Darmstadt.

Schmidt, S. (2004): Unternehmenskultur. Die Grundlage fiir den wirtschaftlichen Erfolg von
Unternehmen, Weilerswist.

Schultz, U. (Hrsg.) (1988): Das Fest. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Gegenwart,
Miinchen.

Ullrich, W. (2003): Tiefer hingen. Uber den Umgang mit der Kunst, Berlin.

Wibhe, G. (1978): Einfuhrung in die allgemeine Betriebswirtschaftslehre, Miinchen.

.72.216.96, am 14.01.2026, 23:52:06. © Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-357

