
eva geulen

Making Symbols – Doing Gender
Vor- und Nachgeschichte des Symbols (G. W. F. Hegel, 
Judith Butler)

Wer die ›Aktualität des Symbols‹ begreifen will, hat den Begriff ›symbolisch‹ 
in jenem präzisen Sinn zu nehmen, den Hegel in seinen posthum veröffent-
lichten Vorlesungen über die Ästhetik der symbolischen Kunst, insbesondere der 
ägyptischen, verliehen hat. Von deren Werken heißt es, »wir fühlen, daß wir 
unter Aufgaben wandeln« (II, 400).1 Wer freilich die Aufgabe übernimmt, die 
›Aktualität des Symbols‹ nachzuweisen oder herzustellen, kann nach Hegel 
das eine nicht vom anderen trennen. Denn sein Verständnis des Symbols 
im Kontext der Ästhetik beruht auf der Gleichberechtigung zwischen vor-
gefundener und erfundener, aufgesuchter und hergestellter Bedeutung.2 In 
ihrer Einheit besteht für Hegel die ästhetische Aktualität des Symbols – je-
nes im Übergang zur klassischen Kunst überholten und überwundenen 
Anfangs der Kunst schlechthin. Die Frage, ob sich die abgeschlossene Hi-
storizität dieser Hegelschen Symboltheorie aufbrechen läßt, Hegels Version 
einer Vorgeschichte der Kunst im vorgriechischen Zeitalter der Symbolik 
eine nicht mehr ästhetisch eingehegte Nachgeschichte für uns haben könnte, 
motiviert folgenden Rekonstruktionsversuch von Hegels ästhe tischem Sym-
bolbegriff. 

 1  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I–III, in: ders., Werke, 
hg. von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1970, Bde. 13–15. 
Im Text zitiert unter Angabe des Bandes und der Seitenzahl.

 2  Ausschließlich Hegels Ästhetik interessiert im folgenden. Der Begriff ›Symbol‹ fi ndet frei-
lich auch in anderen Texten eingehende Erörterung, etwa in der Wissenschaft der Logik 
oder der Enzyklopädie, aber sie tragen zur Klärung des Symbolbegriffs im Zusammenhang 
von Hegels Ästhetik nicht unbedingt bei. Das hat zwei bedeutende Hegelleser nicht ab-
gehalten, die verschiedenen Symbolbegriffe aufeinander zu beziehen. Sowohl Jacques 
Derrida als auch Paul de Man haben genau den semiotischen Sonderstatus des Sym-
bols entlarven wollen, an dem hier versuchsweise festgehalten werden soll. Vgl. Jac-
ques Derrida, Le Puits et la Pyramide. Introduction à la sémiologie de Hegel, in: ders., 
Marges de la Philosophie, Paris 1972, S. 79–128, sowie Paul de Man, Sign and Symbol 
in Hegel’s Aesthetics, in: ders., Aesthetic Ideology, hg. von Andrzej Warminski, Min-
nesota 1996, S. 91–104.

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


314 Eva Geulen

I

Wie alle Theorien sind auch solche des Symbols gezwungen, eine symboli-
sche Praxis auszubilden, zu der sich der entwickelte Symbolbegriff, die vor-
geschlagene Symboldefi nition, je anders verhalten kann, z. B. so, daß sich 
der Begriff des Symbols von der symbolischen Praxis abhebt, oder so, daß er 
vermöge einer Art Mimikry in ihr verschwindet. Als Matrix oder Medium 
ist allen Theorien des Symbols stets eine symbolische Praxis vorgelagert, 
die zwar nie vollständig eingeholt werden, aber dennoch auf verschiedene 
Weise ihrerseits wieder Gestalt gewinnen kann: sei es, daß die Dopplung des 
Symbols, als Theorie des Symbols und als seine Praxis, selbst wieder dem 
Begriff zugeschlagen wird; sei es, daß die praktische Seite der Darstellung 
Oberhand über den Begriff gewinnt, was in die Richtung einer performa-
tiven Symboltheorie weist. Daß Symboltheorien – wie Theorien überhaupt – 
auf vorgängige und theoretisch nicht restlos zu vergegenwärtigende Sym-
bolisierungspraktiken angewiesen sind, bildet noch keinen kritischen Ein-
wand gegen sie. Symbole und ihre Theorien funktionieren nämlich nicht 
trotz, sondern wegen ihrer Inkonsistenzen. Verschärft, verallgemeinert und 
zugespitzt: In gewisser, bei Hegel beispielhaft vorgeführter Hinsicht, lebt, 
was Symbol heißt, von den Interferenzen, die sich zwischen ein Symbol und 
die jeweilige Symbolisierungspraxis schieben, von den Spannungen also, die 
zwischen dem Symbol und seiner Verwendungsweise herrschen. 
Als Symbol gilt in Hegels Ästhetik ein in den Dienst einer bestimmten Be-
deutung genommenes Zeichen, das immer irgendwie »verwendet werden« 
muß (I, 395), damit es Symbol heißen darf. Das fragliche Kapitel hebt so-
gleich mit einer in diesem Sinne symbolischen Operation an: »Das Symbol 
in der Bedeutung, in welcher wir das Wort hier gebrauchen […], macht 
[…] den Anfang der Kunst und ist deshalb gleichsam nur als Vorkunst zu 
betrachten« (I, 393). Das Wortzeichen ›Symbol‹ wird im Zuge einer sym-
bolischen Setzung in den Dienst einer ganz bestimmten Bedeutung gestellt. 
Was ›Symbol‹ fortan heißen soll, wird aus einer Welt der Zeichen ausge-
grenzt und damit auf eine Herkunft verpfl ichtet, von der es sich als Symbol 
emanzipiert. »Unsere Aufgabe muß deshalb darin bestehen […], was an 
sich selbst als eigentliches Symbol dargestellt und deshalb als symbolisch 
zu betrachten ist, ausdrücklich zu beschränken« (I, 405). Das Symbol ist 
damit einerseits hinsichtlich dessen zu betrachten, was es an sich selbst 
darstellt, andererseits aber auch in Rücksicht auf einen legitimen Gebrauch 
dieses besonderen Begriffs. Hegels ganz offensichtlich selbst symbolischer 
Gebrauch des allgemeinen Wortzeichens ›Symbol‹ spaltet das Zeichen ›Sym-

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 Making Symbols – Doing Gender 315

bol‹ in eine im eigentlichen Sinne symbolische Bedeutung einerseits und eine 
nicht-eigentliche und infolgedessen auch nicht restlos legitime symbolische 
Bedeutung andererseits.
Während wohl keine Defi nition des Symbols ohne solche oder ähnliche 
Unterscheidungen auskommen wird, steht das Verfahren bei Hegel noch 
unter besonderen Vorzeichen. Es ist bekannt (aber leider immer noch nicht 
zufriedenstellend erklärt), daß Goethes einschlägiger Symboldefi nition und 
unseren Vorstellungen von der Goethezeit als Epoche des Symbols zum 
Trotz,3 die heute als unversöhnliches Gegensatzpaar bekannten Begriffe 
Allegorie und Symbol bis zu und noch bei Hegel vielfach synonym ver-
wendet wurden.4 In der laxen Verwendung des Begriffs Symbol schlägt die 
zeitgenössische Tendenz zu Buche, den vordem theologisch gebundenen 
Symbolbegriff ästhetisch zu entgrenzen und so zu verallgemeinern. Gegen 
diesen infl ationären Gebrauch des Symbolbegriffs wendet sich Hegel, ob-
wohl auch er die Allegorie als eine späte Übergangsform der symbolischen 
Kunstepoche zurechnet. 
Bei seinem Versuch, den Symbolbegriff zu beschränken, hat sich Hegel zu-
nächst mit dem Symbolbegriff auseinanderzusetzen, der durch die Debatte 
um Friedrich Creuzers in vier Bänden erschienene Symbolik und Mythologie 
der alten Völker, besonders der Griechen (1810–1812) neu belebt worden ist. Den 
historistisch argumentierenden Einwand, daß Creuzer etwas in die Mythen 
»hineinerkläre und in ihnen Gedanken suche, von denen es nicht begründet 
sei, daß sie wirklich darin lägen, sondern von denen sich sogar historisch 
erweisen lasse, daß man sie, um sie zu fi nden, erst hineintragen müsste« (I, 
403), weist Hegel mit dem Hinweis zurück, daß die fraglichen Mythen »an 
sich Symbole sind und deshalb so genommen werden müssen« (I, 404), da 
ja die geschichtliche Eigenart der fraglichen Völker eben darin liege, sich 
nicht anders als symbolisch ausdrücken zu können. Sofern als Symbol das-
jenige gilt, was sich dem Unterschied zwischen nachträglich hinein inter-
pre tier ter und vorgängig vorgefundener Bedeutung verweigert, verfehlt 
eine historistische Kritik an Creuzer ihr Ziel. Dennoch will Hegel die bei 
Creuzer angelegte Ausweitung des Symbolbegriffs nicht gelten lassen. Die 
Frage, »ob denn alle Mythologie und Kunst symbolisch zu fassen sei« (I, 404), 

 3  Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16. August 1797, in: Bengt Al-
got Sørensen (Hg.), Allegorie und Symbol. Texte zur Theorie des dichterischen Bildes 
im 18. und frühen 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1972, S.  126–128.

 4  Vgl. Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter 
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie, Stuttgart 1979, S. 642–665.

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


316 Eva Geulen

wird entschieden verneint. Daß Hegel sich weigert, Kunst und Mythologie 
der Antike insgesamt unter den Begriff des Symbols zu bringen, hat seinen 
Grund auch im Privileg der griechischen Antike, der es nach Hegel allein 
vorbehalten ist, die Realisierung des Kunstideals (gewesen) zu sein. Nur 
dem in Hegels Nomenklatur klassischen Werk, weder dem symbolischen, 
das nach der Einheit von Bedeutung und Gestalt erst noch strebt, noch dem 
romantischen, das sie überschreitet, gelingt deren vollendete Identifi kation. 
Damit zeichnet sich das klassische Werk, »das schlechthin Bedeutende und 
sich selber Deutende« durch genau die Bedeutungsresistenz aus (II, 14), die 
Goethe dem Symbol zusprach. So hätte Hegel das klassische Kunstwerk, 
»das sich weiß und weist« (II, 14), ›symbolisch‹ nennen müssen, weil dort, 
wie es in einer denkwürdigen Formulierung heißt, »Gestalt und Bedeutung 
›ineins genaturt‹« sind (II, 64), während im von Hegel symbolisch ge nannten 
Kunstwerk das eine »dem Andern seiner selbst vergesellschaftet« bleiben 
muß (II, 465). 
Daß Hegel sowohl Goethes Symbolverständnis als auch Creuzers mytho-
logischen Symbolbegriff abweist, geht wohl letztlich auf Rechnung seiner 
Romantik-Aversion. Seine Entscheidung, die Vorkunst symbolisch zu nen-
nen, ist Polemik an die Adresse der Romantiker, insbesondere Schlegels. Der 
habe nämlich die fatale Tendenz, in allem und jedem eine Allegorie oder 
ein Symbol sehen zu wollen: 

Solche Ausdehnung des Symbolischen […] ist keineswegs dasjenige, was wir hier 
bei der Betrachtung der symbolischen Kunstform vor Augen haben […], sondern 
wir haben umgekehrt zu fragen, inwiefern das Symbolische selbst zur Kunstform 
zu rechnen sei. (I, 405) 

Einzig das Symbol an sich, das eigentliche Symbol ist Gegenstand der Ka-
pitel über die symbolische Kunstform. Dem Symbol als das, »was an sich 
selbst als eigentliches Symbol dargestellt und deshalb als symbolisch zu be-
trachten ist« (I, 405), eignet nun aber gerade nicht die Selbständigkeit seiner 
Darstellung, sondern ausdrücklich deren Mangel. Selbstdarstellung ist ex-
klusives Privileg der klassischen Kunst. Aber eben weil sich das symbolische 
Kunstwerk nicht weiß, ist es andererseits auch dadurch gekennzeichnet, daß 
es symbolische Vermittlungen der Art, wie sie auf theoretischer Ebene He-
gels terminologische Einschränkung ausdrücklich vornimmt, unterschlägt. 
Deshalb gilt zwar, daß das symbolische Kunstwerk sich nicht weiß noch 
wissen kann, daß aber die Ägypter trotzdem und gerade deshalb an ihren 
Kunstwerken unmittelbar die Anschauung ihrer Götter, »in dem Apis die An-
schauung des Göttlichen selber hatten« (I, 407). 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 Making Symbols – Doing Gender 317

Es wirkt kompliziert, aber die Sache ist ganz einfach so, »daß das Symbol sei-
nem Begriff nach wesentlich zweideutig bleibt« (I, 397). Die von Hegel immer 
wieder hervorgehobene wesentliche Zweideutigkeit des Symbols besteht 
darin, daß es einerseits Resultat einer Setzung ist, andererseits aber auch 
unabhängig von einer solchen einen unmittelbaren Zusammenhang von 
Gegenstand und Bedeutung voraussetzt. Das Symbol dient einerseits Be-
deutungszwecken, die ihm nicht von Haus aus zukommen; derart funktio-
nalisiert und instrumentalisiert werden kann es andererseits nur, wenn man 
eine vorgängige quasi-urwüchsige Bedeutung, »eine wirkliche Verwandt-
schaft« (I, 452) voraussetzt (wie z. B. die Bedeutung des Wortes ›Symbol‹ 
als Zeichen im allgemeinen Sinne). Das Symbol darf nicht »wie das bloß 
äußerliche und formelle Zeichen, gar nicht adäquat sein«, darf sich der Be-
deutung aber »dennoch umgekehrt, um Symbol zu bleiben, auch nicht ganz 
angemessen machen« (I, 396). Das Symbol charakterisiert nach Hegel die 
Gleichberechtigung oder »Gleichgültigkeit von Bedeutung und Bezeichnung« 
(I, 395). Am Übergang zwischen interner, angestammter Bedeutung und 
externer Bedeutungsfunktion hat das Symbol seinen Platz – sofern man bei 
dem symbolcharakteristischen Schwanken, der Zweideutigkeit und Über-
gängigkeit des Symbols von einem festen Platz sprechen kann. 
Die indifferente Einheit von erfundener und gefundener Bedeutung äußert 
sich entsprechend vage in Gestalt des Rätsel- und Aufgabencharakters der 
symbolischen Kunst. Erst am Ende der symbolischen Epoche setzt sich 
der Setzungsaspekt durch. Es zeigt sich, daß auch, was man als vorgängige 
Ähnlichkeit zwischen Ding und Bedeutung aufgefunden zu haben glaubte, 
Bedeutungen sind, die man hergestellt und erfunden hat. In der Entdek-
kung dieses Umstands und der Einsicht, daß es sehr wohl einen Unter-
schied macht, ob man fi ndet oder erfi ndet, besteht das Ende der symboli-
schen Kunstform. An diesem Punkt zerschlägt »der Blitz der Individualität« 
die dumpfe Einheit und diffuse Zweideutigkeit des Symbols so (II, 376), 
»daß jede der beiden Seiten, die Bedeutung und deren Gestalt, ausdrücklich 
genannt und ihre Beziehung ausgesprochen ist« (II, 397; Herv. E. G.). Die 
klassische Kunst darf nun erneut und auf höherer Ebene vereinigen, was 
am Ende der symbolischen aus vorschneller Einheit in seine Bestandteile 
zerfallen war. 
Soweit in knappen Zügen Hegel zur Symbolik. Ihr weiteres Schicksal  besteht 
darin, zunächst als ornamentales Zitat und verspielter Nebenzug in der 
klassischen Kunst ein untergeordnetes Dasein zu fristen, um in der roman-
tischen Kunst, die abermals durch das Auseinandertreten von Bedeutung 
und Gestalt charakterisiert ist, eine Art Auferstehung zu erfahren. Daß aus-

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


318 Eva Geulen

gerechnet der als bloßer Vorkunst eingestuften symbolischen Kunstform 
damit eine transhistorische Bedeutung zukommt, kann man Hegel-intern als 
Signatur des Problems verstehen, an dem nach Hegel alle philosophischen 
Kunstformen leiden. Zweideutig muß alle Kunst bleiben, weil nicht in ihr, 
die nun einmal nicht anders kann, als sinnlich konkret zu sein, sondern al-
lein in der Philosophie der die Kunst betreffende Widerstreit zwischen Ge-
stalt und Bedeutung zu tilgen ist. So gesehen ist denn doch alle Kunst stets 
(nur) symbolisch, was partiell Hegels Schwierigkeiten erklärt, den Symbol-
begriff zu begrenzen. 
Diese Schwierigkeiten haben ihren Grund aber auch in der Spannung zwi-
schen dem eigentlichen Symbol und der Erkenntnis des Symbols als Sym-
bol, also zwischen Symbolik und symbolisierender Praxis. Schlicht formu-
liert: Wie geht man mit Symbolen hermeneutisch um? Wir sehen es den 
ägypti schen Kunstwerken an, »daß sie Rätsel enthalten, für welche zum Teil 
nicht nur uns, sondern am meisten denen, die sie sich selber aufgaben, die 
rechte Entzifferung nicht gelingt« (I, 465). Hegel löst das Problem, indem er 
unter den ägyptischen Symbolkunstwerken solche aufsucht, die nicht nur 
Symbole sind, sondern Symbolik symbolisieren. Subjektive und objektive 
Rätselhaftigkeit werden somit enggeführt. Noch bevor Hegel zur Analyse 
der ägyptischen Pyramiden ansetzt, hat er im einleitenden Abschnitt zur 
eigentlichen Symbolik die symbolischen Kunstformen insgesamt schon unter 
ein Symbol gebracht: 

Als ein allgemeines Symbol, das diesen Standpunkt bezeichnet, können wir das 
Bild des Phönix an die Spitze stellen, der sich selber verbrennt, doch verjüngt aus 
dem Flammentode und der Asche wieder hervorgeht. (I, 456) 

Aber auch die Pyramiden sind mehr als nur »anundfürsichseiende[s]« Sym-
bol (I, 466), denn sie stellen »das einfache Bild der symbolischen Kunst sel-
ber vor Augen« (I, 459). Ist den Bauwerken die mangelnde In-eins-Bildung 
von Bedeutung und Gestalt anzusehen, dann sind sie aber schon nicht mehr 
reine Symbole, sondern eben deren Bilder: 

[S]ie sind ungeheure Kristalle, welche ein Inneres in sich verbergen und es als 
eine durch die Kunst produzierte Außengestalt so umschließen, daß sich ergibt, 
sie seien für dies der bloßen Natürlichkeit Innere und nur in Beziehung auf das-
selbe da. (I, 460)

Nur pseudo-symbolisch, qua symbolisierender Interpretation von Symbo-
len, ist symbolische Kunst in ihrer Eigenart verhandelbar. Das Kapitel über 
die eigentliche Symbolik schließt folglich mit »einem Symbol gleichsam des 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 Making Symbols – Doing Gender 319

Symbolischen selber«. Symbolisiert wird der symbolische Rätselcharakter 
der ägyptischen Kunst in der Sphinx:

Aus der dumpfen Stärke und Kraft des Tierischen will der menschliche Geist sich 
hervordrängen, ohne zur vollendeten Darstellung seiner eigenen Freiheit und be-
wegten Gestalt zu kommen, da er noch vermischt und vergesellschaftet mit dem 
Anderen seiner selbst bleiben muß. (I, 465) 

Dieser Drang nach Geistigkeit »ist das Symbolische überhaupt, das auf 
dieser Spitze zum Rätsel wird« (465). Hegels Hermeneutik kommt jener 
Mythos zu Hilfe, »den wir selbst wieder symbolisch deuten können« (I, 
465): Ödipus kennt des Rätsels Lösung und stürzt das »Rätsel aufgebende 
Ungeheuer« vom Felsen. »Die Enträtselung des Symbols liegt in der an-
undfürsichseienden Bedeutung, dem Geist, wie die berühmte griechische 
Aufschrift dem Menschen zuruft: Erkenne dich selbst!« (I, 466). Diese Sym-
bolisierung des Symbols beinhaltet die Lösung des methodologischen bzw. 
darstellungstechnischen Problems, vor das sich Hegel mit der diffusen, rät-
selhaften Einheit von gefundener und erfundener Signifi kanz beim Symbol 
gestellt sieht. Die Diskrepanz zwischen dem, was das Symbol an sich selbst 
ist und wie es von den Ägyptern (oder von Hegel) verwendet wird, gewinnt 
ihren Ausdruck im Rätselcharakter, löst sich aber dort auch auf. Die Raffi -
nesse der Hegelschen Engführung eines Symbols mit seiner Interpretation 
als Symbol des Symbols besteht in der hermeneutischen Abrundung. Denn 
es ist schlechterdings nicht zu sagen, ob seine Deutung der Sphinx-Episode 
nun noch symbolisch heißen darf, oder ob es sich nicht vielmehr um eine 
klassische Deutung der Vorkunst handelt. Was Hegel aber mit dieser Deu-
tung zufällt, ist das für den Fortgang der Kunst im Übergang zur klassischen 
Kunstform unerläßliche Auseinanderfallen von Gestalt und Bedeutung. Mit 
der gestürzten Sphinx auf der einen und Ödipus auf der anderen Seite ist 
diese Trennung vollzogen. 
Welcher theoretische Gewinn läßt sich aus Hegels Umgang mit dem rätsel-
haften Symbol schlagen? Der Befund lautet zunächst schlicht: Was Symbol 
(gewesen) sein soll, läßt sich offenbar nur post festum bestimmen. Die Ägypter 
sind zur Entzifferung des Geistes, der Auflösung ihrer rätselhaften Gebilde 
nicht gelangt. Als Rätsel und also als Symbol lassen sich ihre Werke nur dort 
erkennen, wo das Rätsel gelöst wurde. Was bei Hegel Symbol heißt, gehört 
einem nicht nur vorästhetischen, sondern recht besehen einem vordiskursi-
ven Bereich an, dessen Inhalte freilich nur so und nur dann zur Darstellung 
kommen können, wenn der Übertritt in die Diskursivität, in den artikulier-
ten Bereich klassischer Kunst erfolgt ist. Salopp formuliert: Symbol ist, was 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


320 Eva Geulen

keins mehr ist. Die unvermeidliche Spannung zwischen einem Symbol und 
seiner Verwendungsweise wird also von Hegel durch Verzeitlichung ent-
 paradoxalisiert. Erst von der Warte der Klassik aus erschließt sich die Bedeu-
tung der rätselhaften Vorkunst.5 
Davon zeugt nicht allein die Tatsache, daß Hegel im Kapitel über symboli-
sche Vorkunst eigentlich nur Symbolisierungen des Symbols anführt, son-
dern auch die schon erwähnte Wiederkehr von Symbolen im klassischen 
Kunstwerk, wo sie als Ornament, Nebenzug und Detail die stille Abge-
schlossenheit des klassischen Kunstwerks beunruhigen. Hegels Ausführun-
gen über die Genesis der klassischen Kunst aus der symbolischen Vorkunst 
lassen keinen Zweifel daran, daß die eigentliche Leistung dieser Kunst – und 
damit die eigentliche Kunst – in der rücksichtslosen Verwandlung und do-
mestizierenden Aneignung der symbolischen Rätsel besteht:

Denn wir gaben der klassischen Kunst überhaupt die Stellung, daß sie sich erst 
durch Reaktion gegen die zu ihrem eigenen Bezirk notwendig gehörenden Vor-
aussetzungen zu dem heraufbilde, was sie als echtes Ideal ist. (II, 94)

Doch diese genealogische Herleitung der klassischen Kunst begründet nicht 
nur, sondern entstellt auch ihre Klassizität, denn die Rudimente des Symbo-
lischen wirken oft unklassisch »bunt, kraus« (II, 97), kontingent und damit 
dubios mehrdeutig: 

Selbst bei dem klassischen Kunstgebiete tritt noch hin und wieder eine ähnliche 
Ungewißheit ein, obschon das Klassische der Kunst darin besteht, seiner Natur 
nach nicht symbolisch, sondern in sich selber durchweg klar und deutlich zu 
sein. (I, 401)

 5  Man könnte sagen, daß in der nachhegelschen Moderne immer wieder der Versuch 
gemacht wird, dem Problem des Rätsels anders beizukommen. So schreibt etwa Hei-
degger am Anfang seines Nachworts zum Ursprung des Kunstwerks: »Die vorstehenden 
Überlegungen gehen das Rätsel der Kunst an, das Rätsel, das die Kunst selbst ist. Der 
Anspruch liegt fern, das Rätsel zu lösen. Zur Aufgabe steht, das Rätsel zu sehen«. Martin 
Heidegger, Holzwege, Frankfurt a. M. 61980, S. 65. Dem Interesse am (nach Hegel sym-
bolischen) Rätselcharakter der Kunst läßt sich das Interesse am Erhabenen zuordnen, 
das Hegel wegen der Unangemessenheit von Gestalt und Bedeutung ebenfalls der Vor-
kunst zurechnet und das vor allem im späten 20. Jahrhundert (Lyotard) immer wieder 
als Korrektiv klassizistischer Ästhetik ins Feld geführt wurde. Überspitzt darf man das 
Projekt der Moderne den Versuch nennen, Hegels Vorkunst-Symbol für einen modernen 
Kunstbegriff fruchtbar zu machen. Nicht nur aus Hegels Perspektive ist dieses Bemühen 
romantisch. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 Making Symbols – Doing Gender 321

II

Entscheidend ist, daß das Spannungsverhältnis zwischen der Setzungs-
macht von Symboltheorien und einer vorgängigen Symbolisierungspraxis 
von Hegel sowohl theoretisch als auch praktisch in das Symbol als dessen 
wesentliche Zweideutigkeit eingetragen wird. Dies verleiht seiner Symbol-
theorie prototypische Züge. Das Verfahren, die Isolierung eines Symbols im 
eigentlichen Sinne von einer vorsymbolischen Welt der Zeichen, aus der es 
qua symbolischer Operation heraustritt, fi ndet sich z. B. auch in Tzvetan 
Todorovs Théories du Symbole (1977). Dessen betont schlichte Einleitung ver-
strickt sich bei dem Versuch, Symbol und Zeichen aufeinander zu beziehen, 
sogleich in performative Widersprüche und symbolcharakteristische Zwei-
deutigkeiten. Das Symbol sei Gegenstand seines Buchs, schreibt er im ersten 
Satz, um aber sogleich einschränkend hinzuzufügen, Symbol »comme chose, 
non comme mot«. Um das Wortzeichen ›symbole‹ geht es also nicht, wohl 
aber um das verbale Symbol im besonderen, das Todorov wie Hegel dem 
Zeichen im allgemeinen gegenüberstellt. Freilich ist auch ein oppositionelles 
Verhältnis von Symbol und Zeichen nur unter der Voraussetzung möglich, 
daß das Symbol immer auch ein Zeichen ist, weshalb Todorov schreibt, 

si l’on donne au mot ›signe‹ un sens générique par ou il englobe celui de symbole 
(qui des lors le spécifi e), on peut dire que les études sur le symbole relèvent de la 
théorie générale des signes, ou sémiotique.6

Abermals betont Todorov, daß unter ›Zeichen‹ das Ding selbst, nicht das 
Wortzeichen ›Zeichen‹ gemeint sei. Der wiederholte Hinweis »comme chose, 
non comme mot« gilt hier sowenig wie bei Hegel nur präliminarischer Ter-
minologieklärung, sondern gehört schon unmittelbar zur Sache, dem Sym-
bol selbst, denn seit der Zeit, die Todorov »la crise romantique« nennt,7 geht 
es beim Symbol tatsächlich um das Ding selbst, um eine gewisse Eigenmacht 
und Eigenmächtigkeit, um die Beharrungskraft eines Dings und die Resi-
stenz eines konkreten Phänomens – all das also, was Hegel unter den Rätsel-
charakter symbolischer Kunst brachte, der ihm in der Sphinx, im Phönix, 
aber auch an den ägyptischen Pyramiden aufging. Diese Widerständigkeit, 
die Hegels Sphinxdeutung symbolisch zur Darstellung bringt, stellt sich in-
dessen nur dort ein, wo das Symbolische derivativen Bedeutungscharakter 
hat, eben gerade nicht unabhängiges an sich selbst, sondern ein bestimmter 

 6  Tzvetan Todorov, Théories du Symbole, Paris 1977, S. 9.
 7  Ebd., S.  10.

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


322 Eva Geulen

Funktion unterworfenes Zeichen ist. Entsprechend lautet auch Todorovs 
Minimaldefi nition des Symbols: »qu’il suffi se d’indiquer que l’évocation sym-
bolique vient se greffer sur la signifi cation directe«.8 Symbole sind folglich 
abhängig von einer anderen Signifi kationspraxis, aber im Akt einer Neu- 
und Andersverwendung – etwa Hegels »das Symbol in der Bedeutung, in 
welcher wir es hier gebrauchen« oder Todorovs »comme chose, non comme 
mot« – wächst dem Symbol qua Symbolisierungspraxis seine Eigenständig-
keit erst zu. Die Heteronomie des als Symbol verwendeten Zeichens wandelt 
sich gleichsam unter der Hand in eine (rätselhafte) Autonomie, die ihren 
Unterschied zur Heteronomie nicht kenntlich machen kann. 
Wenn in dieser unentschiedenen Amalgamierung von Autonomie und He-
teronomie nicht nur für Hegel und Todorov, sondern die ›Aktualität des 
Symbols‹ überhaupt bestehen sollte, dann ist immerhin geklärt, warum es 
beim Symbol nicht um die leidige Debatte über Symbol und Allegorie seit 
der Goethezeit gehen kann, die den literaturtheoretischen und ästhetischen 
Diskurs so lange und gründlich bestimmt hat. Die großartige Rehabilita-
tion der ›frostigen Allegorie‹ – zunächst bei Benjamin, später bei de Man9 – 
scheint in der Tat an ihre Grenzen gelangt und als (symbolischer) Habitus 
der letzten 100 Jahre anerkannt und abgehakt. Vieles deutet jedenfalls dar-
auf hin, daß ein nicht mehr nur ausschließlich auf die Allegorie bezogener 
Symbolbegriff, sondern ein überhaupt nicht mehr im engeren Sinne ästhe-
tisch begrenzter Symbolbegriff im Kommen bzw. Wiederkommen ist. Seiner 
an Bourdieus Symbolbegriff orientierten Studie Cultural Capital (1987) hat 
John Guillory kaum zufällig eine ausführliche Fallstudie über de Man und 
seine Schüler beigefügt:10 Das kanonische Privileg der Allegorie über das 
vermeintlich organizistische Symbol eignet sich natürlich besonders gut zur 
polemischen Darstellung von Kanonisierungstechniken und der Wirkung 
kulturellen Kapitals. Aber auch die verstärkte Aufmerksamkeit, die man in 
letzter Zeit Hans Blumenbergs und Ernst Cassirers Begriff symbolischer 
Handlungsfähigkeit schenkt, gehört in einen alternativen Diskurs des Sym-
bols, der sich anschickt, die ältere Konstellation von Allegorie und Symbol 
zu verdrängen. Bezeichnend für die jüngeren Versuche einer neuen Verge-

 8  Ebd., S. 9.
 9  Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften, 

hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser, Bd.  1.1, Frankfurt a. M. 1991; 
Paul de Man, Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, 
and Proust, New Haven 1979. 

 10  Vgl. John Guillory, Cultural Capital. The Problem of Literary Canon Formation, Chi-
cago/London 1993.

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 Making Symbols – Doing Gender 323

genwärtigung des Symbolbegriffs ist nicht nur das Bemühen, Symbolik aus 
ästhetischen Zusammenhängen herauszulösen, sondern auch der Verzicht 
auf die Frage, ob Symbole vorgefunden oder erfunden werden. Der neuere 
Symbolbegriff forciert die Entwertung dieser Unterscheidung, die für die 
Opposition von Symbol und Allegorie noch ausschlaggebend war.
Das wird vor allem dort deutlich, wo diese Tendenz programmatische Züge 
annimmt, so z. B. in Institutionalisierungstheorien, aber auch bei solchen 
Ansätzen, die von vornherein praxisorientiert sind. Das gilt z. B. von den US-
amerikanischen ritual oder ceremonial studies um Ronald Grimes u. a.11 Den 
Vertretern ist der Unterschied zwischen authentischen und invented traditions 
(Eric Hobsbawm) nicht nur gleichgültig,12 sondern sie setzen sich offen über 
diesen Unterschied hinweg: Wo Traditionen, Riten und ähnliche Symboli-
sierungspraktiken fehlen, da müssen sie eben erfunden oder Vorhandenes 
umfunktioniert werden. 
Daß sich die der Kulturanthropologie und den Religionswissenschaften 
entsprungenen ritual studies auf die ›wesentliche Zweideutigkeit‹ von Sym-
bolen einlassen, hat sowohl engere methodologische als auch weitreichende 
politische Implikationen. Einerseits wird die Trennung von (wissenschaftli-
cher) Theorie und symbolisierenden Praktiken bewußt geschleift – und das 
darf man vielleicht ganz ungeschützt als wissenschaftstheoretischen Fort-
schritt verbuchen. Andererseits aber hat das Festhalten an einer wesentli-
chen Zweideutigkeit des Symbols den Vorteil, gleichsam automatisch neue 
Spielräume symbolischer Einsetzung zu eröffnen. Weil im praktischen Ge-
brauch des Symbols – und ein Symbol muß immer irgendwie ›verwendet‹ 
werden – die Differenz zwischen vorgefundener und hergestellter Bedeut-
samkeit verschwindet, ist die Veränderbarkeit dem Symbol gleichsam auf 
den Leib geschrieben. Dieser Zuwachs an Flexibilität ist unbestreitbarer 
Vorteil eines Symbolbegriffs, der nicht streng zwischen Vorgefundenem und 
nachträglich hergestellter Bedeutung unterscheidet. Er ist auch das gute Ge-
wissen, auf das sich das aktuelle Interesse an Riten und Traditionen beim 
Vorwurf des Konservatismus oder Traditionalismus berufen kann, denn die 
Veränderbarkeit ist durch das, was Hegel die wesentliche Zweideutigkeit des 
Symbols nannte, verbürgt. 
Wo Praxis über den Symbolwert und die Bedeutung eines Symbols entschei-
det, ist es kein großer gedanklicher Sprung mehr zur kulturtheoretisch all-

 11  Vgl. Ronald L. Grimes, Deeply into the Bone – Re-inventing Rites of Passage, Berkeley 
1987.

 12 Vgl. Eric Hobsbawm, The Invention of Tradition, Cambridge 1992.

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


324 Eva Geulen

gegenwärtigen Performanz und dem Performativen.13 In diesen Begriff könnte 
man die entscheidenden Aspekte des Hegelschen Symbols – wesentliche 
Zweideutigkeit, Vorrang der Praxis vor der Unterscheidung zwischen ge-
machter und ursprünglicher Bedeutung – als dessen zeitgemäße und vorläu-
fi g aktuellste Form eigentlich getrost entlassen. Das setzt freilich genau die 
Erweiterung des Symbolbegriffs voraus, der Hegel Einhalt gebieten wollte. 
Daß die Einhegung und der beschränkte Gebrauch des Symbolbegriffs aber 
sehr wohl ihren Sinn auch außerhalb von Hegels Belangen haben, ist gerade 
am Performanzbegriff abzulesen, von dem man vorsichtig sagen kann, daß 
er im gegenwärtigen Diskurs die Systemstelle besetzt hat, um die Symbol 
und Allegorie mit wechselndem Erfolg stritten. 

III

 Judith Butlers einschlägige Abhandlung Gender Trouble. Feminism and the Sub-
version of Identity (1990) ist nicht nur ein Markstein in der Entwicklung des 
Feminismus und der Gender-Studies, sondern auch eine wichtige Schaltstelle 
im Popularisierungsprozeß des ursprünglich sprechakttheoretischen Adjek-
tivs performative.14 Am Ende ihres Buches hatte Butler drag einen derart pro-
minenten Platz eingeräumt, weil dort die Formierung geschlechtlicher und 
kultureller Bedeutung jenseits der Alternative Natur oder Kultur als prakti-
scher Vollzug sichtbar würde. Entsprechend heißt es vom letzten Abschnitt 
des Buchs »Bodily Inscriptions/Performative Subversions«: 

As a strategy to denaturalize and resignify bodily categories, I describe and pro-
pose a set of parodic practices that disrupt the categories of the body, sex, gender, 
and sexuality and occasion their subversive resignifi cation.15 

 13  Vgl. Erika Fischer-Lichte, Christoph Wulf (Hg.), Theorien des Performativen, Berlin 
1998 (Paragrana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie 10); Christoph 
Wulf, Michael Göhlich, Jörg Zirfas (Hg.), Grundlagen des Performativen. Eine Einfüh-
rung in die Zusammenhänge von Sprache, Macht und Handeln, Weinheim/München 
2001; Uwe Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissen-
schaften, Frankfurt a. M. 2002; Jens Kertscher, Dieter Mersch (Hg.), Performativität und 
Praxis, München 2003.

 14  Vgl. Judith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York/
London 1990. Man muß natürlich hinzufügen, daß Butlers spezifi sche Aneignung des 
Performanzbegriffs ohne de Mans und Derridas vorangegangene Bemühungen um das 
Verhältnis von constative und performative undenkbar ist.

 15  Ebd., S. X.

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 Making Symbols – Doing Gender 325

Butlers Parallelisierung der Beschreibung vorgefundener subversiver Prakti-
ken (describe) und ihrer präskriptiven Installierung im Rahmen ihres eigenen 
theoretischen Modells (propose) markiert dezent aber unmißverständlich ei-
nen Unterschied zwischen symbolischen Praktiken und ihrer theoretischen 
Vergegenwärtigung. Es ist derselbe Unterschied, den Hegels symbolische In-
terpretationen des Symbols umkreisen. Von drag gilt in Butlers Buch folglich, 
daß es nicht schlicht Performanz ist, sondern Performanz der Performanz 
darstellt. »In imitating gender, drag implicitly reveals the imitative structure 
of gender itself – as well as its contingency«.16 Butlers drag ist, mit Verlaub, 
der Ödipus, der das rätselaufgebende Ungeheuer (sexueller) Identität vom 
Felsen stürzt. Erkannt und als kontingent entlarvt wird die symbolische Her-
stellung (sexueller) Identitäten durch die theoretische Zuschreibung, also 
durch eine weitere symbolische Praxis, die mit drag an und für sich nur 
sowenig oder soviel zu tun hat wie Hegels symbolisierende Deutung der 
Sphinx als Symbol des Symbols mit einer ägyptischen Sphinx. 
Wie in der Essay-Sammlung mit dem sprechenden Titel Bodies that Matter. 
On the Discursive Limits of Sex (1993) geht es Butler auch in The Psychic Life of 
Power. Theories in Subjection (1997) nicht zuletzt darum, jenem Mißverständ-
nis entgegenzutreten, das vor allem innerhalb einer allzu euphorischen 
Butler-Rezeption grassiert – der tendenziellen Re-Essentialisierung des Per  -
formanzbegriffes und des Anti-Essentialismus. Die Vorstellung, drag sei so-
zusagen von Natur aus subversiv und destabilisierend, ist nicht nur naiv. 
Sie beruht überdies auf einem doppelten Fehlschluß, indem sie zunächst 
die nach Hegel symboltypische Indifferenz oder Gleichberechtigung von 
vorgefundener und konstruierter Bedeutung zugunsten des Konstruktes 
verkennt. Aufgrund dieser (durch nichts gerechtfertigten) Entscheidung 
wirkt das Rätsel scheinbar natürlich gegebener und doch gesellschaftlich 
bedingter Bedeutung (bzw. Identität) endgültig gelöst. Das führt zu einem 
weiteren Fehlschluß in Form der (aufklärerischen) Überzeugung, daß man 
mit der Erkenntnis der über aller Bedeutung waltenden contingency sich de-
ren Wechselfällen schon entzogen und politisch sozusagen ausgesorgt habe. 
Es gibt keinen hinreichenden Grund anzunehmen, daß mit der Erkenntnis 
der Veränderbarkeit von Bedeutungsverhältnissen deren Veränderung steu-
erbar würde. Das Problem bleibt die Erfahrung von Vorgängigkeit, das Di-
lemma, sich in Bedeutungsverhältnissen vorzufi nden, die zwar kontingent 
sein mögen, denen gegenüber jedoch die Frage, ob sie naturwüchsig oder 
konstruiert sind, schlechterdings gleichgültig ist. 

 16  Ebd., S.  137.

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


326 Eva Geulen

An den Implikationen dieses Problems für agency, also der Frage nach mora-
lischer und politischer Handlungsfähigkeit, setzen Butlers Adorno-Vorlesun-
gen mit dem anspruchsvollen Titel Critique of Ethical Violence an. Butler hat 
sich die Aufgabe gestellt, eine Theorie moralischer Handlungsfähigkeit für 
solche Subjekte zu entwickeln, die vorab durch Normen in Gestalt vorgän-
giger symbolischer Strukturen eingeschränkt sind, die sie sich nicht ausge-
sucht haben und die ihnen in ihrer Vorgängigkeit auch niemals abschließend 
zugänglich werden können. Auf den Punkt gebracht: Wie können Subjekte 
moralisch und eigenverantwortlich handeln, die sich in sie anerkannterma-
ßen steuernden Kontexten vorfi nden? Jede Bemühung, sich zu verantwor-
ten, von sich Rechenschaft abzulegen, läuft nach Butler auf die Konfronta-
tion mit einer nicht einholbaren Vorgängigkeit hinaus. Nun versucht sie aber 
nicht wie in Gender Trouble, eine partikulare Praxis zu benennen, die eben 
diesen Umstand zu symbolisieren imstande wäre und darin durchschaubar 
zu machen vermöchte, sondern sie möchte Handlungsspielräume direkt aus 
den vorgängigen symbolischen Strukturen ableiten. Eins der von Butler in 
diesem Zusammenhang angeführten Beispiele stammt von Michel Foucault. 
Der späte Foucault habe nämlich seine ehemalige Interpretation des katholi-
schen Beichtritus als gewaltsame, aufgezwungene Praxis der Selbstkontrolle 
dahingehend korrigiert, daß diese Praxis »dem Subjekt auch eine gewisse 
performative Produktion« ermögliche.17 Die symbolische Praxis des Beicht-
ritus wäre damit sowohl Einschränkung als auch Bedingung handlungs-
fähiger Subjekte. Butler läßt offen, ob man sich das so vorzustellen hat, daß 
ihr subversives Potential jeder gesellschaftlich sanktionierten Praxis immer 
schon beigegeben ist, oder ob das Beichtbeispiel als Hinweis auf die Gene-
sis von Subjekten verstanden werden soll. Man muß hoffen, daß letzteres 
gemeint ist, denn sonst wäre Butler dem gleichen Trugschluß erlegen, der 
gewisse Tendenzen ihrer Rezeption kennzeichnet.18 Leidtragende im Falle 

 17   Judith Butler, Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Institut für So-
zialforschung an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main, aus d. 
Engl. von Reiner Ansén, Frankfurt a. M., S.  126.

 18  Daß es hier um eine Parabel für die Genese von Subjekten geht, dafür spricht die Ar-
gumentation in The Psychic Life of Power. Dort geht es Butler um den paradoxen Prozeß 
der Subjektformation durch Subjektunterwerfung. Denn Autonomie und Selbstbestim-
mung versteht sie, gegen Kant, von vornherein als spezifi sche Effekte des Gesetzes, des 
Zwangs und der Macht, denen jedes Subjekt unterworfen ist. Kronzeuge dieser Dialek-
tik ist natürlich Hegels Dialektik von Herr und Knecht aus der Phänomenologie des Geistes. 
Ähnliche Urszenen zeichnet sie bei Nietzsche, Freud, Foucault und Althusser nach. Auf 
die Frage, wie der Schauplatz der Unterwerfung zu einem der Veränderung werden 
kann, antwortet sie mit dem Nachweis, daß die dialektische Subjektkonstitution jeweils 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 Making Symbols – Doing Gender 327

eines emphatisch herausgestellten subversiven Potentials rätselhafter Symbo-
lisierungspraktiken wären sonst nämlich genau die politischen Differenzen, 
um die es Butler eigentlich geht. 
Es gibt also mindestens soviele logische wie politische Gründe dafür, daß 
man sich nicht umstandslos einem verallgemeinerten Begriff symbolischer 
Praxis oder einem entgrenzten Begriff der Performanz überläßt. Diese 
Gründe waren Hegel an der Vorkunst des Symbolischen aufgegangen und 
fi nden ihren Niederschlag in seiner eigenen begrifflichen Praxis. Von  Butler 
u. a. kann man lernen, daß unsere Vorgeschichten in ihrer Übermacht ab-
solut, freilich auch absolut kontingent sind. Hegel aber, indem er den Spiel-
raum der Symbole auf eine Vorgeschichte beschränkt und als bloße Vorge-
schichte abwertet, fällt mit dieser Operation die Möglichkeit einer Nach-
geschichte zu, die in seinem Fall von der klassischen bis in die romantische 
Kunst reicht, wo aber stets anders symbolisiert wird als in der eigentlich 
symbolischen Kunst. Daraus wäre dann umgekehrt zu lernen, daß nur ein 
(symbolisch) begrenzter Symbolbegriff, in dem der Spannungsbogen zwi-
schen Symbol und symbolisierender Praxis nicht zur Einheit hypostasiert ist, 
auf die Chance rechnen kann, Nachgeschichten zu zeitigen. Sie könnten die 
Aufgaben freisetzen, die vielleicht nicht mehr nur symbolisch wären. 

IV

Auch der Vollständigkeit halber ist noch nachzutragen, wie denn Hegel 
selbst den Übergang von der symbolischen Vorkunst in die ganz anders 
geartete Symbolisierungspraxis der klassischen Kunstform bewerkstelligt. 
Die hermeneutische Gediegenheit seiner Sphinx-Interpretation entbindet 
den Philosophen ja nicht von seiner Aufgabe, den Übergang von der einen 
Kunstform und Epoche zur anderen, von einer Symbolisierungspraxis zur 
nächsten, auch begrifflich zu legitimieren. In dem einleitenden Abschnitt 
über das Symbol hatte Hegel notiert, wie das Ende der Symbolik vorzu-
stellen sei und seine wesentliche Zweideutigkeit beseitigt werden könne. Ei-
nerseits avisiert er dort genau das, was mit der vergleichenden Kunstform, 
dem sogenannten ›bewußten Symbolisieren‹ auch eintritt. Ein Ende hat es 

auch einen Rest übriglasse bzw. einen Überschuß produziere, wecher der dialektischen 
Einheit von Herrschaft und Freiheit entrate, hinter deren Einsicht kein politisches Eman-
zipationsprojekt zurückfallen dürfe, denn nur solche Dialektiken produzieren jenen Rest, 
der ihnen widersteht.

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


328 Eva Geulen

mit den Zweifeln, wenn die beiden in gleichgültiger Gleichberechtigung ver-
bundenen Seiten des Symbols auseinandertreten und ihr Verhältnis explizit 
als Relation, etwa in Form eines Vergleichs oder einer Allegorie, formuliert 
wird (I, 397). Daneben erwähnt Hegel aber noch eine andere Weise, den 
Wirkungskreis des Symbolischen effektiv zu beschränken. Dessen Zweifel-
haftigkeit löse sich nämlich auch unausdrücklich, sozusagen praktisch auf, 
vermöge der Konvention, die über Zusammenhang und Bedeutung vorab 
entscheidet, ohne daß irgend etwas ausdrücklich würde: 

Zwar wird auch dem eigentlichen Symbol seine Zweideutigkeit dadurch genom-
men, daß es sich um dieser Ungewißheit willen die Verbindung des sinnlichen 
Bildes und der Bedeutung zu einer Gewohnheit macht und etwas mehr oder we-
niger Konventionelles wird. (I, 399) 

Hegel hat gute Gründe, dieser praktischen Auflösung des Zweifelcharakters 
nicht zuviel Gewicht beizumessen, denn wenn das Klassische nicht oder 
doch nicht nur das selbstbewußte Auseinandertreten und erneute Verei-
nen der zwei Seiten des Symbols ist, sondern schlicht und ohne viel Auf-
hebens Effekt eines Konventionalisierungsschubes, dann ist es um diesen 
 heroischen Höhepunkt der Kunst schlecht bestellt. Die klassische Kunst ver-
wandelt bloß die Symbole der Vorkunst ins Konventionelle. Indem sie z. B. 
Tierdarstellungen nur noch als Nebenzug und Accessoire zuläßt, macht sie 
aus dem Vorgefundenen Tradition. Die klassische Kunst erfi ndet den alltäg-
lichen Profanisierungsschub als Tradition und Konvention, welche sie aus-
stellt. Entmachtet wird die rätselhafte Vorwelt des Symbolischen nicht vom 
Rätsel lösenden Menschengeist, sondern dadurch, daß das Vorgefundene 
als Tradition und Konvention erfunden wird. Das bleibt aber nur möglich 
und setzt unbedingt voraus, daß man dem Begriff des Symbols einen Be-
reich reserviert und eine Geschichte gönnt, die vor der Konventionalisierung 
angesiedelt sind. Kein Zweifel, daß es echte Symbole gibt, aber reden läßt 
sich von ihnen eben bloß symbolisch, also indem man den Begriff irgendwie 
verwendet – aber nicht immer und überall. 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

