EVA GEULEN

Making Symbols — Doing Gender
Vor- und Nachgeschichte des Symbols (G. W.F. Hegel,
Judith Butler)

Wer die >Aktualitit des Symbols< begreifen will, hat den Begriff »symbolischs
in jenem préazisen Sinn zu nehmen, den Hegel in seinen posthum veréffent-
lichten Vorlesungen iiber die Asthetik der symbolischen Kunst, insbesondere der
agyptischen, verlichen hat. Von deren Werken heif3t es, »wir fithlen, dafl wir
unter Aufgaben wandeln« (IT, 400).1 Wer freilich die Aufgabe iibernimmt, die
»Aktualitit des Symbols< nachzuweisen oder herzustellen, kann nach Hegel
das eine nicht vom anderen trennen. Denn sein Verstindnis des Symbols
im Kontext der Asthetik beruht auf der Gleichberechtigung zwischen vor-
gefundener und erfundener, aufgesuchter und hergestellter Bedeutung.2 In
ithrer Einheit besteht fiir Hegel die dsthetische Aktualitit des Symbols — je-
nes im Ubergang zur klassischen Kunst iiberholten und iiberwundenen
Anfangs der Kunst schlechthin. Die Frage, ob sich die abgeschlossene Hi-
storizitit dieser Hegelschen Symboltheorie aufbrechen lafit, Hegels Version
einer Vorgeschichte der Kunst im vorgriechischen Zeitalter der Symbolik
eine nicht mehr dsthetisch eingehegte Nachgeschichte fiir uns haben kénnte,
motiviert folgenden Rekonstruktionsversuch von Hegels dsthetischem Sym-

bolbegriff.

1 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen tiber die Asthetik I-II1, in: ders., Werke,
hg. von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1970, Bde. 13-15.
Im Text zitiert unter Angabe des Bandes und der Seitenzahl.

2 Ausschlieflich Hegels Asthetik interessiert im folgenden. Der Begriff >Symbol: findet frei-
lich auch in anderen Texten eingehende Erorterung, etwa in der Wissenschaft der Logik
oder der Enzyklopddie, aber sie tragen zur Klarung des Symbolbegriffs im Zusammenhang
von Hegels Asthetik nicht unbedingt bei. Das hat zwei bedeutende Hegelleser nicht ab-
gehalten, die verschiedenen Symbolbegriffe aufeinander zu beziehen. Sowohl Jacques
Derrida als auch Paul de Man haben genau den semiotischen Sonderstatus des Sym-
bols entlarven wollen, an dem hier versuchsweise festgehalten werden soll. Vgl. Jac-
ques Derrida, Le Puits et la Pyramide. Introduction a la sémiologie de Hegel, in: ders.,
Marges de la Philosophie, Paris 1972, S. 79-128, sowie Paul de Man, Sign and Symbol
in Hegel’s Aesthetics, in: ders., Aesthetic Ideology, hg. von Andrzej] Warminski, Min-
nesota 1996, S. 91-104.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

314 Eva Geulen

Wie alle Theorien sind auch solche des Symbols gezwungen, eine symboli-
sche Praxis auszubilden, zu der sich der entwickelte Symbolbegriff, die vor-
geschlagene Symboldefinition, je anders verhalten kann, z.B. so, daf} sich
der Begriff des Symbols von der symbolischen Praxis abhebt, oder so, dafl er
vermoge einer Art Mimikry in ihr verschwindet. Als Matrix oder Medium
ist allen Theorien des Symbols stets eine symbolische Praxis vorgelagert,
die zwar nie vollstindig eingeholt werden, aber dennoch auf verschiedene
Weise ithrerseits wieder Gestalt gewinnen kann: sei es, dafy die Dopplung des
Symbols, als Theorie des Symbols und als seine Praxis, selbst wieder dem
Begriff zugeschlagen wird; sei es, daf§ die praktische Seite der Darstellung
Oberhand iiber den Begriff gewinnt, was in die Richtung einer performa-
tiven Symboltheorie weist. Dafl Symboltheorien - wie Theorien tiberhaupt -
auf vorgingige und theoretisch nicht restlos zu vergegenwirtigende Sym-
bolisierungspraktiken angewiesen sind, bildet noch keinen kritischen Ein-
wand gegen sie. Symbole und ihre Theorien funktionieren némlich nicht
trotz, sondern wegen ihrer Inkonsistenzen. Verschirft, verallgemeinert und
zugespitzt: In gewisser, bei Hegel beispielhaft vorgefithrter Hinsicht, lebt,
was Symbol heifit, von den Interferenzen, die sich zwischen ein Symbol und
die jeweilige Symbolisierungspraxis schieben, von den Spannungen also, die
zwischen dem Symbol und seiner Verwendungsweise herrschen.

Als Symbol gilt in Hegels Asthetik ein in den Dienst einer bestimmten Be-
deutung genommenes Zeichen, das immer irgendwie »verwendet werden«
mufl (I, 395), damit es Symbol heiflen darf. Das fragliche Kapitel hebt so-
gleich mit einer in diesem Sinne symbolischen Operation an: »Das Symbol
in der Bedeutung, in welcher wir das Wort hier gebrauchen [...], macht
[...] den Anfang der Kunst und ist deshalb gleichsam nur als Vorkunst zu
betrachten« (I, 393). Das Wortzeichen >Symbol« wird im Zuge einer sym-
bolischen Setzung in den Dienst einer ganz bestimmten Bedeutung gestellt.
Was >Symbol« fortan heiflen soll, wird aus einer Welt der Zeichen ausge-
grenzt und damit auf eine Herkunft verpflichtet, von der es sich als Symbol
emanzipiert. »Unsere Aufgabe mufl deshalb darin bestehen [...], was an
sich selbst als eigentliches Symbol dargestellt und deshalb als symbolisch
zu betrachten ist, ausdriicklich zu beschrianken« (I, 405). Das Symbol ist
damit einerseits hinsichtlich dessen zu betrachten, was es an sich selbst
darstellt, andererseits aber auch in Riicksicht auf einen legitimen Gebrauch
dieses besonderen Begriffs. Hegels ganz offensichtlich selbst symbolischer
Gebrauch des allgemeinen Wortzeichens »Symbol« spaltet das Zeichen >Sym-

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Making Symbols — Doing Gender 315

bol«in eine im eigentlichen Sinne symbolische Bedeutung einerseits und eine
nicht-eigentliche und infolgedessen auch nicht restlos legitime symbolische
Bedeutung andererseits.

Wihrend wohl keine Definition des Symbols ohne solche oder dhnliche
Unterscheidungen auskommen wird, steht das Verfahren bei Hegel noch
unter besonderen Vorzeichen. Es ist bekannt (aber leider immer noch nicht
zufriedenstellend erklirt), dafl Goethes einschlagiger Symboldefinition und
unseren Vorstellungen von der Goethezeit als Epoche des Symbols zum
Trotz,? die heute als unversohnliches Gegensatzpaar bekannten Begriffe
Allegorie und Symbol bis zu und noch bei Hegel vielfach synonym ver-
wendet wurden.* In der laxen Verwendung des Begriffs Symbol schldgt die
zeitgenossische Tendenz zu Buche, den vordem theologisch gebundenen
Symbolbegriff dsthetisch zu entgrenzen und so zu verallgemeinern. Gegen
diesen inflationdren Gebrauch des Symbolbegriffs wendet sich Hegel, ob-
wohl auch er die Allegorie als eine spite Ubergangsform der symbolischen
Kunstepoche zurechnet.

Bei seinem Versuch, den Symbolbegriff zu beschrénken, hat sich Hegel zu-
néchst mit dem Symbolbegriff auseinanderzusetzen, der durch die Debatte
um Friedrich Creuzers in vier Bianden erschienene Symbolik und Mythologie
der alten Volker, besonders der Griechen (1810-1812) neu belebt worden ist. Den
historistisch argumentierenden Einwand, daf} Creuzer etwas in die Mythen
»hinemerklidre und in thnen Gedanken suche, von denen es nicht begriindet
se1, dafl sie wirklich darin ldgen, sondern von denen sich sogar historisch
erweisen lasse, dafl man sie, um sie zu finden, erst hineintragen misste« (I,
403), weist Hegel mit dem Hinweis zuriick, daf die fraglichen Mythen »an
sich Symbole sind und deshalb so genommen werden miussen« (I, 404), da
ja die geschichtliche Eigenart der fraglichen Volker eben darin liege, sich
nicht anders als symbolisch ausdriicken zu kénnen. Sofern als Symbol das-
jenige gilt, was sich dem Unterschied zwischen nachtriglich hineininter-
pretierter und vorgangig vorgefundener Bedeutung verweigert, verfehlt
eine historistische Kritik an Creuzer ihr Ziel. Dennoch will Hegel die bei
Creuzer angelegte Ausweitung des Symbolbegriffs nicht gelten lassen. Die
Frage, »ob denn alle Mythologie und Kunst symbolisch zu fassen sei« (I, 404),

3 Vgl. Johann Wolfgang Goethe, Brief an Friedrich Schiller, 16. August 1797, in: Bengt Al-
got Serensen (Hg.), Allegorie und Symbol. Texte zur Theorie des dichterischen Bildes
im 18. und frithen 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1972, S.126-128.

4 Vgl. Michael Titzmann, Allegorie und Symbol im Denksystem der Goethezeit, in: Walter
Haug (Hg.), Formen und Funktionen der Allegorie, Stuttgart 1979, S. 642-665.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

316 Eva Geulen

wird entschieden verneint. Dafl Hegel sich weigert, Kunst und Mythologie
der Antike insgesamt unter den Begriff des Symbols zu bringen, hat seinen
Grund auch im Privileg der griechischen Antike, der es nach Hegel allein
vorbehalten ist, die Realisierung des Kunstideals (gewesen) zu sein. Nur
dem in Hegels Nomenklatur klassischen Werk, weder dem symbolischen,
das nach der Einheit von Bedeutung und Gestalt erst noch strebt, noch dem
romantischen, das sie tiberschreitet, gelingt deren vollendete Identifikation.
Damit zeichnet sich das klassische Werk, »das schlechthin Bedeutende und
sich selber Deutende« durch genau die Bedeutungsresistenz aus (II, 14), die
Goethe dem Symbol zusprach. So hitte Hegel das klassische Kunstwerk,
»das sich weifl und weist« (I, 14), >symbolisch« nennen miissen, weil dort,
wie es in einer denkwiirdigen Formulierung heif3t, »Gestalt und Bedeutung
ineins genaturt« sind (II, 64), wihrend im von Hegel symbolisch genannten
Kunstwerk das eine »dem Andern seiner selbst vergesellschaftet« bleiben
muf} (I, 465).

Dafl Hegel sowohl Goethes Symbolverstdndnis als auch Creuzers mytho-
logischen Symbolbegriff abweist, geht wohl letztlich auf Rechnung seiner
Romantik-Aversion. Seine Entscheidung, die Vorkunst symbolisch zu nen-
nen, ist Polemik an die Adresse der Romantiker, insbesondere Schlegels. Der
habe namlich die fatale Tendenz, in allem und jedem eine Allegorie oder
ein Symbol sehen zu wollen:

Solche Ausdehnung des Symbolischen [...] ist keineswegs dasjenige, was wir hier
bet der Betrachtung der symbolischen Kunstform vor Augen haben [...], sondern
wir haben umgekehrt zu fragen, inwiefern das Symbolische selbst zur Kunstform
zu rechnen sei. (I, 405)

Einzig das Symbol an sich, das eigentliche Symbol ist Gegenstand der Ka-
pitel Giber die symbolische Kunstform. Dem Symbol als das, »was an sich
selbst als eigentliches Symbol dargestellt und deshalb als symbolisch zu be-
trachten ist« (I, 405), eignet nun aber gerade nicht die Selbstandigkeit seiner
Darstellung, sondern ausdriicklich deren Mangel. Selbstdarstellung ist ex-
klusives Privileg der klassischen Kunst. Aber eben weil sich das symbolische
Kunstwerk nicht weif}, ist es andererseits auch dadurch gekennzeichnet, dafl
es symbolische Vermittlungen der Art, wie sie auf theoretischer Ebene He-
gels terminologische Einschrinkung ausdriicklich vornimmt, unterschlagt.
Deshalb gilt zwar, daf} das symbolische Kunstwerk sich nicht weif§ noch
wissen kann, daf} aber die Agypter trotzdem und gerade deshalb an ihren
Kunstwerken unmittelbar die Anschauung ihrer Gétter, »in dem Apis die An-
schauung des Gottlichen selber hatten« (I, 407).

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Making Symbols — Doing Gender 317

Es wirkt kompliziert, aber die Sache ist ganz einfach so, »dafy das Symbol sei-
nem Begriff nach wesentlich zweideutig bleibt« (I, 397). Die von Hegel immer
wieder hervorgehobene wesentliche Zweideutigkeit des Symbols besteht
darin, dafl es emnerseits Resultat einer Setzung ist, andererseits aber auch
unabhéngig von einer solchen einen unmittelbaren Zusammenhang von
Gegenstand und Bedeutung voraussetzt. Das Symbol dient einerseits Be-
deutungszwecken, die ihm nicht von Haus aus zukommen; derart funktio-
nalisiert und instrumentalisiert werden kann es andererseits nur, wenn man
eine vorgangige quasi-urwiichsige Bedeutung, »eine wirkliche Verwandt-
schaft« (I, 452) voraussetzt (wie z.B. die Bedeutung des Wortes >Symbol«
als Zeichen im allgemeinen Sinne). Das Symbol darf nicht »wie das blof§
duflerliche und formelle Zeichen, gar nicht adidquat sein«, darf sich der Be-
deutung aber »dennoch umgekehrt, um Symbol zu bleiben, auch nicht ganz
angemessen machen« (I, 396). Das Symbol charakterisiert nach Hegel die
Gleichberechtigung oder »Gleichgiiltigkeit von Bedeutung und Bezeichnungx«
(I, 395). Am Ubergang zwischen interner, angestammter Bedeutung und
externer Bedeutungsfunktion hat das Symbol seinen Platz — sofern man bei
dem symbolcharakteristischen Schwanken, der Zweideutigkeit und Uber-
gangigkeit des Symbols von einem festen Platz sprechen kann.

Die indifferente Einheit von erfundener und gefundener Bedeutung dufiert
sich entsprechend vage in Gestalt des Ritsel- und Aufgabencharakters der
symbolischen Kunst. Erst am Ende der symbolischen Epoche setzt sich
der Setzungsaspekt durch. Es zeigt sich, daf§ auch, was man als vorgingige
Ahnlichkeit zwischen Ding und Bedeutung aufgefunden zu haben glaubte,
Bedeutungen sind, die man hergestellt und erfunden hat. In der Entdek-
kung dieses Umstands und der Einsicht, daf} es sehr wohl einen Unter-
schied macht, ob man findet oder erfindet, besteht das Ende der symboli-
schen Kunstform. An diesem Punkt zerschlagt »der Blitz der Individualitit«
die dumpfe Einheit und diffuse Zweideutigkeit des Symbols so (I, 376),
»daf} jede der beiden Seiten, die Bedeutung und deren Gestalt, ausdriicklich
genannt und ihre Beziehung ausgesprochen ist« (I, 397; Herv. E.G.). Die
klassische Kunst darf nun erneut und auf héherer Ebene vereinigen, was
am Ende der symbolischen aus vorschneller Einheit in seine Bestandteile
zerfallen war.

Soweit in knappen Ziigen Hegel zur Symbolik. Ihr weiteres Schicksal besteht
darin, zunichst als ornamentales Zitat und verspielter Nebenzug in der
klassischen Kunst ein untergeordnetes Dasein zu fristen, um in der roman-
tischen Kunst, die abermals durch das Auseinandertreten von Bedeutung
und Gestalt charakterisiert ist, eine Art Auferstehung zu erfahren. Dafl aus-

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

318 Eva Geulen

gerechnet der als blofler Vorkunst eingestuften symbolischen Kunstform
damit eine transhistorische Bedeutung zukommt, kann man Hegel-intern als
Signatur des Problems verstehen, an dem nach Hegel alle philosophischen
Kunstformen leiden. Zweideutig mufl alle Kunst bleiben, weil nicht in ihr,
die nun einmal nicht anders kann, als sinnlich konkret zu sein, sondern al-
lein in der Philosophie der die Kunst betreffende Widerstreit zwischen Ge-
stalt und Bedeutung zu tilgen ist. So gesehen ist denn doch alle Kunst stets
(nur) symbolisch, was partiell Hegels Schwierigkeiten erkldrt, den Symbol-
begriff zu begrenzen.

Diese Schwierigkeiten haben ithren Grund aber auch in der Spannung zwi-
schen dem eigentlichen Symbol und der Erkenntnis des Symbols als Sym-
bol, also zwischen Symbolik und symbolisierender Praxis. Schlicht formu-
liert: Wie geht man mit Symbolen hermeneutisch um? Wir sehen es den
agyptischen Kunstwerken an, »daf} sie Ritsel enthalten, fiir welche zum Teil
nicht nur uns, sondern am meisten denen, die sie sich selber aufgaben, die
rechte Entzifferung nicht gelingt« (I, 465). Hegel 16st das Problem, indem er
unter den dgyptischen Symbolkunstwerken solche aufsucht, die nicht nur
Symbole sind, sondern Symbolik symbolisieren. Subjektive und objektive
Ritselhaftigkeit werden somit enggefiihrt. Noch bevor Hegel zur Analyse
der dgyptischen Pyramiden ansetzt, hat er im einleitenden Abschnitt zur
ewgentlichen Symbolik die symbolischen Kunstformen insgesamt schon unter
ein Symbol gebracht:

Als ein allgemeines Symbol, das diesen Standpunkt bezeichnet, kénnen wir das
Bild des Phonix an die Spitze stellen, der sich selber verbrennt, doch verjiingt aus
dem Flammentode und der Asche wieder hervorgeht. (I, 456)

Aber auch die Pyramiden sind mehr als nur »anundfiirsichseiende([s]« Sym-
bol (I, 466), denn sie stellen »das einfache Bild der symbolischen Kunst sel-
ber vor Augen« (I, 459). Ist den Bauwerken die mangelnde In-eins-Bildung
von Bedeutung und Gestalt anzusehen, dann sind sie aber schon nicht mehr
reine Symbole, sondern eben deren Bilder:

[Slie sind ungeheure Kiristalle, welche ein Inneres in sich verbergen und es als
eine durch die Kunst produzierte Aufiengestalt so umschlieflen, dafi sich ergibt,
sie seien fiir dies der bloflen Natiirlichkeit Innere und nur in Bezichung auf das-
selbe da. (I, 460)

Nur pseudo-symbolisch, qua symbolisierender Interpretation von Symbo-
len, ist symbolische Kunst in ihrer Eigenart verhandelbar. Das Kapitel tiber
die eigentliche Symbolik schliefit folglich mit »einem Symbol gleichsam des

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Making Symbols — Doing Gender 319

Symbolischen selber«. Symbolisiert wird der symbolische Ritselcharakter
der agyptischen Kunst in der Sphinx:

Aus der dumpfen Starke und Kraft des Tierischen will der menschliche Geist sich
hervordringen, ohne zur vollendeten Darstellung seiner eigenen Freiheit und be-
wegten Gestalt zu kommen, da er noch vermischt und vergesellschaftet mit dem
Anderen seiner selbst bleiben muf3. (I, 465)

Dieser Drang nach Geistigkeit »ist das Symbolische tiberhaupt, das auf
dieser Spitze zum Ritsel wird« (465). Hegels Hermeneutik kommt jener
Mythos zu Hilfe, »den wir selbst wieder symbolisch deuten kénnen« (I,
465): Odipus kennt des Ritsels Losung und stiirzt das »Ritsel aufgebende
Ungeheuer« vom Felsen. »Die Entritselung des Symbols liegt in der an-
undfiirsichseienden Bedeutung, dem Geist, wie die beriihmte griechische
Aufschrift dem Menschen zuruft: Erkenne dich selbst!« (I, 466). Diese Sym-
bolisierung des Symbols beinhaltet die Losung des methodologischen bzw.
darstellungstechnischen Problems, vor das sich Hegel mit der diffusen, rit-
selhaften Einheit von gefundener und erfundener Signifikanz beim Symbol
gestellt sieht. Die Diskrepanz zwischen dem, was das Symbol an sich selbst
ist und wie es von den Agyptern (oder von Hegel) verwendet wird, gewinnt
ihren Ausdruck im Ritselcharakter, 1ost sich aber dort auch auf. Die Raffi-
nesse der Hegelschen Engfiihrung eines Symbols mit seiner Interpretation
als Symbol des Symbols besteht in der hermeneutischen Abrundung. Denn
es ist schlechterdings nicht zu sagen, ob seine Deutung der Sphinx-Episode
nun noch symbolisch heiflen darf, oder ob es sich nicht vielmehr um eine
klassische Deutung der Vorkunst handelt. Was Hegel aber mit dieser Deu-
tung zufillt, ist das fiir den Fortgang der Kunst im Ubergang zur klassischen
Kunstform unerlifiliche Auseinanderfallen von Gestalt und Bedeutung. Mit
der gestiirzten Sphinx auf der einen und Odipus auf der anderen Seite ist
diese Trennung vollzogen.

Welcher theoretische Gewinn laf}t sich aus Hegels Umgang mit dem rétsel-
haften Symbol schlagen? Der Befund lautet zunichst schlicht: Was Symbol
(gewesen) sein soll, 1}t sich offenbar nur post festum bestimmen. Die Agypter
sind zur Entzifferung des Geistes, der Auflosung ihrer ritselhaften Gebilde
nicht gelangt. Als Ritsel und also als Symbol lassen sich ihre Werke nur dort
erkennen, wo das Riitsel gel6st wurde. Was bei Hegel Symbol heif3t, gehort
einem nicht nur vorasthetischen, sondern recht besehen einem vordiskursi-
ven Bereich an, dessen Inhalte freilich nur so und nur dann zur Darstellung
kommen kénnen, wenn der Ubertritt in die Diskursivitit, in den artikulier-
ten Bereich klassischer Kunst erfolgt ist. Salopp formuliert: Symbol ist, was

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

320 Eva Geulen

keins mehr ist. Die unvermeidliche Spannung zwischen einem Symbol und
seiner Verwendungsweise wird also von Hegel durch Verzeitlichung ent-
paradoxalisiert. Erst von der Warte der Klassik aus erschlief3t sich die Bedeu-
tung der rétselhaften Vorkunst.>

Davon zeugt nicht allein die Tatsache, dafy Hegel im Kapitel iiber symboli-
sche Vorkunst eigentlich nur Symbolisierungen des Symbols anfiihrt, son-
dern auch die schon erwihnte Wiederkehr von Symbolen im klassischen
Kunstwerk, wo sie als Ornament, Nebenzug und Detail die stille Abge-
schlossenheit des klassischen Kunstwerks beunruhigen. Hegels Ausfiihrun-
gen Uber die Genesis der klassischen Kunst aus der symbolischen Vorkunst
lassen keinen Zweifel daran, daff die eigentliche Leistung dieser Kunst — und
damit die eigentliche Kunst — in der riicksichtslosen Verwandlung und do-
mestizierenden Aneignung der symbolischen Ritsel besteht:

Denn wir gaben der klassischen Kunst tiberhaupt die Stellung, daf} sie sich erst
durch Reaktion gegen die zu ihrem eigenen Bezirk notwendig gehérenden Vor-
aussetzungen zu dem heraufbilde, was sie als echtes Ideal ist. (I, 94)

Doch diese genealogische Herleitung der klassischen Kunst begriindet nicht
nur, sondern entstellt auch thre Klassizitéit, denn die Rudimente des Symbo-
lischen wirken oft unklassisch »bunt, kraus« (II, 97), kontingent und damit
dubios mehrdeutig:

Selbst bei dem klassischen Kunstgebiete tritt noch hin und wieder eine dhnliche
Ungewifiheit ein, obschon das Klassische der Kunst darin besteht, seiner Natur
nach nicht symbolisch, sondern in sich selber durchweg klar und deutlich zu
sein. (I, 401)

5 Man koénnte sagen, dafl in der nachhegelschen Moderne immer wieder der Versuch
gemacht wird, dem Problem des Ritsels anders beizukommen. So schreibt etwa Hei-
degger am Anfang seines Nachworts zum Ursprung des Kunstwerks: »Die vorstehenden
Uberlegungen gehen das Riitsel der Kunst an, das Riitsel, das die Kunst selbst ist. Der
Anspruch liegt fern, das Ritsel zu l6sen. Zur Aufgabe steht, das Rétsel zu sehen«. Martin
Heidegger, Holzwege, Frankfurt a. M. 61980, S. 65. Dem Interesse am (nach Hegel sym-
bolischen) Ritselcharakter der Kunst 14fit sich das Interesse am Erhabenen zuordnen,
das Hegel wegen der Unangemessenheit von Gestalt und Bedeutung ebenfalls der Vor-
kunst zurechnet und das vor allem im spéten 20. Jahrhundert (Lyotard) immer wieder
als Korrektiv klassizistischer Asthetik ins Feld gefithrt wurde. Uberspitzt darf man das
Projekt der Moderne den Versuch nennen, Hegels Vorkunst-Symbol fiir einen modernen
Kunstbegriff fruchtbar zu machen. Nicht nur aus Hegels Perspektive ist dieses Bemiithen
romantisch.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Making Symbols — Doing Gender 321

Entscheidend ist, daf} das Spannungsverhiltnis zwischen der Setzungs-
macht von Symboltheorien und einer vorgingigen Symbolisierungspraxis
von Hegel sowohl theoretisch als auch praktisch in das Symbol als dessen
wesentliche Zweideutigkeit eingetragen wird. Dies verleiht seiner Symbol-
theorie prototypische Ziige. Das Verfahren, die Isolierung eines Symbols im
eigentlichen Sinne von einer vorsymbolischen Welt der Zeichen, aus der es
qua symbolischer Operation heraustritt, findet sich z.B. auch in Tzvetan
Todorovs Théories du Symbole (1977). Dessen betont schlichte Einleitung ver-
strickt sich bei dem Versuch, Symbol und Zeichen aufeinander zu beziehen,
sogleich in performative Widerspriiche und symbolcharakteristische Zwei-
deutigkeiten. Das Symbol sei Gegenstand seines Buchs, schreibt er im ersten
Satz, um aber sogleich einschrinkend hinzuzufiigen, Symbol »comme chose,
non comme mot«. Um das Wortzeichen »symbolec geht es also nicht, wohl
aber um das verbale Symbol im besonderen, das Todorov wie Hegel dem
Zeichen im allgemeinen gegeniiberstellt. Freilich ist auch ein oppositionelles
Verhiltnis von Symbol und Zeichen nur unter der Voraussetzung moglich,
dafl das Symbol immer auch ein Zeichen ist, weshalb Todorov schreibt,

sil’on donne au mot >signe« un sens générique par ou il englobe celui de symbole
(qui des lors le spécifie), on peut dire que les études sur le symbole relevent de la
théorie générale des signes, ou sémiotique.b

Abermals betont Todorov, daf} unter >Zeichen« das Ding selbst, nicht das
Wortzeichen >Zeichen< gemeint sei. Der wiederholte Hinweis »comme chose,
non comme mot« gilt hier sowenig wie bei Hegel nur praliminarischer Ter-
minologieklarung, sondern gehért schon unmittelbar zur Sache, dem Sym-
bol selbst, denn seit der Zeit, die Todorov »la crise romantique« nennt,’” geht
es beim Symbol tatsachlich um das Ding selbst, um eine gewisse Eigenmacht
und Eigenmichtigkeit, um die Beharrungskraft eines Dings und die Resi-
stenz eines konkreten Phanomens - all das also, was Hegel unter den Ratsel-
charakter symbolischer Kunst brachte, der ihm in der Sphinx, im Phénix,
aber auch an den dgyptischen Pyramiden aufging. Diese Widerstindigkeit,
die Hegels Sphinxdeutung symbolisch zur Darstellung bringt, stellt sich in-
dessen nur dort ein, wo das Symbolische derivativen Bedeutungscharakter
hat, eben gerade nicht unabhdngiges an sich selbst, sondern ein bestimmter

6 Tzvetan Todorov, Théories du Symbole, Paris 1977, S. 9.
7 Ebd., S. 10.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

322 Eva Geulen

Funktion unterworfenes Zeichen ist. Entsprechend lautet auch Todorovs
Minimaldefinition des Symbols: »qu'’il suffise d’'indiquer que Iévocation sym-
bolique vient se greffer sur la signification directe«.8 Symbole sind folglich
abhingig von einer anderen Signifikationspraxis, aber im Akt einer Neu-
und Andersverwendung - etwa Hegels »das Symbol in der Bedeutung, in
welcher wir es hier gebrauchen« oder Todorovs »comme chose, non comme
mot« — wachst dem Symbol qua Symbolisierungspraxis seine Eigenstandig-
keit erst zu. Die Heteronomie des als Symbol verwendeten Zeichens wandelt
sich gleichsam unter der Hand in eine (ratselhafte) Autonomie, die ihren
Unterschied zur Heteronomie nicht kenntlich machen kann.

Wenn in dieser unentschiedenen Amalgamierung von Autonomie und He-
teronomie nicht nur fiir Hegel und Todorov, sondern die >Aktualitit des
Symbols« iiberhaupt bestehen sollte, dann ist immerhin geklart, warum es
beim Symbol nicht um die leidige Debatte tiber Symbol und Allegorie seit
der Goethezeit gehen kann, die den literaturtheoretischen und asthetischen
Diskurs so lange und griindlich bestimmt hat. Die groflartige Rehabilita-
tion der »frostigen Allegorie< — zunichst bei Benjamin, spater bei de Man? -
scheint in der Tat an ihre Grenzen gelangt und als (symbolischer) Habitus
der letzten 100 Jahre anerkannt und abgehakt. Vieles deutet jedenfalls dar-
auf hin, daf} ein nicht mehr nur ausschliefllich auf die Allegorie bezogener
Symbolbegriff, sondern ein tiberhaupt nicht mehr im engeren Sinne &sthe-
tisch begrenzter Symbolbegriff im Kommen bzw. Wiederkommen ist. Seiner
an Bourdieus Symbolbegriff orientierten Studie Cultural Capital (1987) hat
John Guillory kaum zufillig eine ausfiihrliche Fallstudie iber de Man und
seine Schiiler beigefuigt:1? Das kanonische Privileg der Allegorie tiber das
vermeintlich organizistische Symbol eignet sich natiirlich besonders gut zur
polemischen Darstellung von Kanonisierungstechniken und der Wirkung
kulturellen Kapitals. Aber auch die verstiarkte Aufmerksamkeit, die man in
letzter Zeit Hans Blumenbergs und Ernst Cassirers Begriff symbolischer
Handlungsfahigkeit schenkt, gehort in einen alternativen Diskurs des Sym-
bols, der sich anschickt, die dltere Konstellation von Allegorie und Symbol
zu verdriangen. Bezeichnend fiir die jingeren Versuche einer neuen Verge-

8 Ebd., S. 9.

9 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften,
hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhiuser, Bd. 1.1, Frankfurt a. M. 1991;
Paul de Man, Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke,
and Proust, New Haven 1979.

10 Vgl. John Guillory, Cultural Capital. The Problem of Literary Canon Formation, Chi-
cago/London 1993.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Making Symbols — Doing Gender 323

genwirtigung des Symbolbegriffs ist nicht nur das Bemiihen, Symbolik aus
asthetischen Zusammenhdngen herauszul6sen, sondern auch der Verzicht
auf die Frage, ob Symbole vorgefunden oder erfunden werden. Der neuere
Symbolbegriff forciert die Entwertung dieser Unterscheidung, die fiir die
Opposition von Symbol und Allegorie noch ausschlaggebend war.

Das wird vor allem dort deutlich, wo diese Tendenz programmatische Ziige
annimmt, so z.B. in Institutionalisierungstheorien, aber auch bei solchen
Ansitzen, die von vornherein praxisorientiert sind. Das gilt z.B. von den US-
amerikanischen ritual oder ceremonial studies um Ronald Grimes u.a.!! Den
Vertretern ist der Unterschied zwischen authentischen und nwvented traditions
(Eric Hobsbawm) nicht nur gleichgiiltig,12 sondern sie setzen sich offen tiber
diesen Unterschied hinweg: Wo Traditionen, Riten und dhnliche Symboli-
sierungspraktiken fehlen, da miissen sie eben erfunden oder Vorhandenes
umfunktioniert werden.

Daf} sich die der Kulturanthropologie und den Religionswissenschaften
entsprungenen ritual studies auf die >wesentliche Zweideutigkeit< von Sym-
bolen einlassen, hat sowohl engere methodologische als auch weitreichende
politische Implikationen. Einerseits wird die Trennung von (wissenschaftli-
cher) Theorie und symbolisierenden Praktiken bewufit geschleift — und das
darf man vielleicht ganz ungeschiitzt als wissenschaftstheoretischen Fort-
schritt verbuchen. Andererseits aber hat das Festhalten an einer wesentli-
chen Zweideutigkeit des Symbols den Vorteil, gleichsam automatisch neue
Spielraume symbolischer Einsetzung zu eréffnen. Weil im praktischen Ge-
brauch des Symbols — und ein Symbol mufl immer irgendwie >verwendetx
werden - die Differenz zwischen vorgefundener und hergestellter Bedeut-
samkeit verschwindet, ist die Verdnderbarkeit dem Symbol gleichsam auf
den Leib geschrieben. Dieser Zuwachs an Flexibilitit ist unbestreitbarer
Vorteil eines Symbolbegriffs, der nicht streng zwischen Vorgefundenem und
nachtréglich hergestellter Bedeutung unterscheidet. Er ist auch das gute Ge-
wissen, auf das sich das aktuelle Interesse an Riten und Traditionen beim
Vorwurf des Konservatismus oder Traditionalismus berufen kann, denn die
Verinderbarkeit ist durch das, was Hegel die wesentliche Zweideutigkeit des
Symbols nannte, verbiirgt.

Wo Praxis iiber den Symbolwert und die Bedeutung eines Symbols entschei-
det, ist es kein grofler gedanklicher Sprung mehr zur kulturtheoretisch all-

11 Vgl. Ronald L. Grimes, Deeply into the Bone — Re-inventing Rites of Passage, Berkeley
1987.
12 Vgl. Eric Hobsbawm, The Invention of Tradition, Cambridge 1992.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

324 Eva Geulen

gegenwartigen Ferformanz und dem Ferformativen.t3 In diesen Begriff konnte
man die entscheidenden Aspekte des Hegelschen Symbols — wesentliche
Zweideutigkeit, Vorrang der Praxis vor der Unterscheidung zwischen ge-
machter und urspriinglicher Bedeutung — als dessen zeitgeméafie und vorldu-
fig aktuellste Form eigentlich getrost entlassen. Das setzt freilich genau die
Erweiterung des Symbolbegriffs voraus, der Hegel Einhalt gebieten wollte.
Daf} die Einhegung und der beschrinkte Gebrauch des Symbolbegriffs aber
sehr wohl ihren Sinn auch auflerhalb von Hegels Belangen haben, ist gerade
am Performanzbegriff abzulesen, von dem man vorsichtig sagen kann, daf§
er im gegenwirtigen Diskurs die Systemstelle besetzt hat, um die Symbol
und Allegorie mit wechselndem Erfolg stritten.

Judith Butlers einschligige Abhandlung Gender Trouble. Feminism and the Sub-
version of Identity (1990) ist nicht nur ein Markstein in der Entwicklung des
Feminismus und der Gender-Studies, sondern auch eine wichtige Schaltstelle
im Popularisierungsprozefl des urspriinglich sprechakttheoretischen Adjek-
tivs performative!* Am Ende ihres Buches hatte Butler drag einen derart pro-
minenten Platz eingerdumt, weil dort die Formierung geschlechtlicher und
kultureller Bedeutung jenseits der Alternative Natur oder Kultur als prakti-
scher Vollzug sichtbar wiirde. Entsprechend heif3t es vom letzten Abschnitt
des Buchs »Bodily Inscriptions/Performative Subversions«:

As a strategy to denaturalize and resignify bodily categories, I describe and pro-
pose a set of parodic practices that disrupt the categories of the body, sex, gender,
and sexuality and occasion their subversive resignification.!®

13 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Christoph Wulf (Hg.), Theorien des Performativen, Berlin
1998 (Paragrana. Internationale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie 10); Christoph
Waulf, Michael Gohlich, Jorg Zirfas (Hg.), Grundlagen des Performativen. Eine Einfiih-
rung in die Zusammenhinge von Sprache, Macht und Handeln, Weinheim/Miinchen
2001; Uwe Wirth (Hg.), Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissen-
schaften, Frankfurt a. M. 2002; Jens Kertscher, Dieter Mersch (Hg.), Performativitit und
Praxis, Miinchen 2003.

14 Vgl. Judith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York/
London 1990. Man muf§ natiirlich hinzufiigen, dafy Butlers spezifische Aneignung des
Performanzbegriffs ohne de Mans und Derridas vorangegangene Bemithungen um das
Verhéltnis von constative und performative undenkbar ist.

15 Ebd., S. X.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Making Symbols — Doing Gender 325

Butlers Parallelisierung der Beschreibung vorgefundener subversiver Prakti-
ken (describe) und ihrer priskriptiven Installierung im Rahmen ihres eigenen
theoretischen Modells (propose) markiert dezent aber unmifiversténdlich ei-
nen Unterschied zwischen symbolischen Praktiken und ihrer theoretischen
Vergegenwirtigung. Es ist derselbe Unterschied, den Hegels symbolische In-
terpretationen des Symbols umkreisen. Von drag gilt in Butlers Buch folglich,
daf es nicht schlicht Performanz ist, sondern Performanz der Performanz
darstellt. »In imitating gender, drag implicitly reveals the imitative structure
of gender itself — as well as its contingency«.16 Butlers drag ist, mit Verlaub,
der Odipus, der das ritselaufgebende Ungeheuer (sexueller) Identitit vom
Felsen stiirzt. Erkannt und als kontingent entlarvt wird die symbolische Her-
stellung (sexueller) Identititen durch die theoretische Zuschreibung, also
durch eine weitere symbolische Praxis, die mit drag an und fiir sich nur
sowenig oder soviel zu tun hat wie Hegels symbolisierende Deutung der
Sphinx als Symbol des Symbols mit einer dgyptischen Sphinx.

Wie in der Essay-Sammlung mit dem sprechenden Titel Bodies that Matter.
On the Discursive Limits of Sex (1993) geht es Butler auch in The Bychic Life of
Power. Theores in Subjection (1997) nicht zuletzt darum, jenem Miflverstind-
nis entgegenzutreten, das vor allem innerhalb einer allzu euphorischen
Butler-Rezeption grassiert — der tendenziellen Re-Essentialisierung des Per-
formanzbegriffes und des Anti-Essentialismus. Die Vorstellung, drag sei so-
zusagen von Natur aus subversiv und destabilisierend, ist nicht nur naiv.
Sie beruht tberdies auf einem doppelten Fehlschluf}, indem sie zunichst
die nach Hegel symboltypische Indifferenz oder Gleichberechtigung von
vorgefundener und konstruierter Bedeutung zugunsten des Konstruktes
verkennt. Aufgrund dieser (durch nichts gerechtfertigten) Entscheidung
wirkt das Ratsel scheinbar natiirlich gegebener und doch gesellschaftlich
bedingter Bedeutung (bzw. Identitit) endgiiltig gelost. Das fithrt zu einem
weiteren Fehlschlufl in Form der (aufklirerischen) Uberzeugung, dafl man
mit der Erkenntnis der tiber aller Bedeutung waltenden contingency sich de-
ren Wechselfillen schon entzogen und politisch sozusagen ausgesorgt habe.
Es gibt keinen hinreichenden Grund anzunehmen, dafl mit der Erkenntnis
der Verinderbarkeit von Bedeutungsverhiltnissen deren Veranderung steu-
erbar wiirde. Das Problem bleibt die Erfahrung von Vorgéngigkeit, das Di-
lemma, sich in Bedeutungsverhiltnissen vorzufinden, die zwar kontingent
sein mogen, denen gegeniiber jedoch die Frage, ob sie naturwiichsig oder
konstruiert sind, schlechterdings gleichgiiltig ist.

16 Ebd., S.137.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

326 Eva Geulen

An den Implikationen dieses Problems fiir agency, also der Frage nach mora-
lischer und politischer Handlungsfahigkeit, setzen Butlers Adorno-Vorlesun-
gen mit dem anspruchsvollen Titel Critique of Ethical Violence an. Butler hat
sich die Aufgabe gestellt, eine Theorie moralischer Handlungsfahigkeit fir
solche Subjekte zu entwickeln, die vorab durch Normen in Gestalt vorgén-
giger symbolischer Strukturen eingeschrinkt sind, die sie sich nicht ausge-
sucht haben und die ihnen in threr Vorgangigkeit auch niemals abschlieflend
zuginglich werden kénnen. Auf den Punkt gebracht: Wie kénnen Subjekte
moralisch und eigenverantwortlich handeln, die sich in sie anerkannterma-
flen steuernden Kontexten vorfinden? Jede Bemiihung, sich zu verantwor-
ten, von sich Rechenschaft abzulegen, lauft nach Butler auf die Konfronta-
tion mit einer nicht einholbaren Vorgangigkeit hinaus. Nun versucht sie aber
nicht wie in Gender Trouble, eine partikulare Praxis zu benennen, die eben
diesen Umstand zu symbolisieren imstande ware und darin durchschaubar
zu machen verméchte, sondern sie méchte Handlungsspielrdume direkt aus
den vorgingigen symbolischen Strukturen ableiten. Eins der von Butler in
diesem Zusammenhang angefiihrten Beispiele stammt von Michel Foucault.
Der spite Foucault habe namlich seine ehemalige Interpretation des katholi-
schen Beichtritus als gewaltsame, aufgezwungene Praxis der Selbstkontrolle
dahingehend korrigiert, daf} diese Praxis »dem Subjekt auch eine gewisse
performative Produktion« ermégliche.'? Die symbolische Praxis des Beicht-
ritus wire damit sowohl Einschrankung als auch Bedingung handlungs-
fahiger Subjekte. Butler lafit offen, ob man sich das so vorzustellen hat, daf§
ihr subversives Potential jeder gesellschaftlich sanktionierten Praxis immer
schon beigegeben ist, oder ob das Beichtbeispiel als Hinweis auf die Gene-
sis von Subjekten verstanden werden soll. Man muf} hoffen, dafd letzteres
gemeint ist, denn sonst wire Butler dem gleichen Trugschlufl erlegen, der
gewisse Tendenzen ihrer Rezeption kennzeichnet.18 Leidtragende im Falle

17 Judith Butler, Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Institut fiir So-
zialforschung an der Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt am Main, aus d.
Engl. von Reiner Ansén, Frankfurt a. M., S. 126.

18 Daf} es hier um eine Parabel fiir die Genese von Subjekten geht, dafiir spricht die Ar-
gumentation in The Bychic Life of Power. Dort geht es Butler um den paradoxen Prozef§
der Subjektformation durch Subjektunterwerfung. Denn Autonomie und Selbstbestim-
mung versteht sie, gegen Kant, von vornherein als spezifische Effekte des Gesetzes, des
Zwangs und der Macht, denen jedes Subjekt unterworfen ist. Kronzeuge dieser Dialek-
tik ist natiirlich Hegels Dialektik von Herr und Knecht aus der Phanomenologie des Geistes.
Ahnliche Urszenen zeichnet sie bei Nietzsche, Freud, Foucault und Althusser nach. Auf
die Frage, wie der Schauplatz der Unterwerfung zu einem der Verdnderung werden
kann, antwortet sie mit dem Nachweis, daf} die dialektische Subjektkonstitution jeweils

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Making Symbols — Doing Gender 327

eines emphatisch herausgestellten subversiven Potentials ritselhafter Symbo-
lisierungspraktiken wiren sonst namlich genau die politischen Differenzen,
um die es Butler eigentlich geht.

Es gibt also mindestens soviele logische wie politische Griinde dafur, daf§
man sich nicht umstandslos einem verallgemeinerten Begriff symbolischer
Praxis oder einem entgrenzten Begriff der Performanz tberlaft. Diese
Griinde waren Hegel an der Vorkunst des Symbolischen aufgegangen und
finden ihren Niederschlag in seiner eigenen begrifflichen Praxis. Von Butler
u.a. kann man lernen, dafl unsere Vorgeschichten in ihrer Ubermacht ab-
solut, freilich auch absolut kontingent sind. Hegel aber, indem er den Spiel-
raum der Symbole auf eine Vorgeschichte beschrankt und als blofle Vorge-
schichte abwertet, fillt mit dieser Operation die Méglichkeit einer Nach-
geschichte zu, die in seinem Fall von der klassischen bis in die romantische
Kunst reicht, wo aber stets anders symbolisiert wird als in der eigentlich
symbolischen Kunst. Daraus wire dann umgekehrt zu lernen, daf} nur ein
(symbolisch) begrenzter Symbolbegriff, in dem der Spannungsbogen zwi-
schen Symbol und symbolisierender Praxis nicht zur Einheit hypostasiert ist,
auf die Chance rechnen kann, Nachgeschichten zu zeitigen. Sie kénnten die
Aufgaben freisetzen, die vielleicht nicht mehr nur symbolisch wiren.

v

Auch der Vollstindigkeit halber ist noch nachzutragen, wie denn Hegel
selbst den Ubergang von der symbolischen Vorkunst in die ganz anders
geartete Symbolisierungspraxis der klassischen Kunstform bewerkstelligt.
Die hermeneutische Gediegenheit seiner Sphinx-Interpretation entbindet
den Philosophen ja nicht von seiner Aufgabe, den Ubergang von der einen
Kunstform und Epoche zur anderen, von einer Symbolisierungspraxis zur
néchsten, auch begrifflich zu legitimieren. In dem einleitenden Abschnitt
iber das Symbol hatte Hegel notiert, wie das Ende der Symbolik vorzu-
stellen sei und seine wesentliche Jweideutigkeit beseitigt werden kénne. Ei-
nerseits avisiert er dort genau das, was mit der vergleichenden Kunstform,
dem sogenannten >bewufiten Symbolisieren< auch eintritt. Ein Ende hat es

auch einen Rest iibriglasse bzw. einen Uberschufl produziere, wecher der dialektischen
Einheit von Herrschaft und Freiheit entrate, hinter deren Einsicht kein politisches Eman-
zipationsprojekt zurtickfallen diirfe, denn nur solche Dialektiken produzieren jenen Rest,
der ihnen widersteht.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

328 Eva Geulen

mit den Zweifeln, wenn die beiden in gleichgiiltiger Gleichberechtigung ver-
bundenen Seiten des Symbols auseinandertreten und ihr Verhiltnis explizit
als Relation, etwa in Form eines Vergleichs oder einer Allegorie, formuliert
wird (I, 397). Daneben erwdhnt Hegel aber noch eine andere Weise, den
Wirkungskreis des Symbolischen effektiv zu beschrianken. Dessen Zweifel-
haftigkeit 16se sich namlich auch unausdriicklich, sozusagen praktisch auf,
vermoége der Konvention, die iiber Zusammenhang und Bedeutung vorab
entscheidet, ohne daf} irgend etwas ausdriicklich wiirde:

Zwar wird auch dem eigentlichen Symbol seine Zweideutigkeit dadurch genom-
men, dafl es sich um dieser Ungewifiheit willen die Verbindung des sinnlichen
Bildes und der Bedeutung zu einer Gewohnheit macht und etwas mehr oder we-
niger Konventionelles wird. (I, 399)

Hegel hat gute Griinde, dieser praktischen Auflésung des Zweifelcharakters
nicht zuviel Gewicht beizumessen, denn wenn das Klassische nicht oder
doch nicht nur das selbstbewufite Auseinandertreten und erneute Verei-
nen der zwei Seiten des Symbols ist, sondern schlicht und ohne viel Auf-
hebens Effekt eines Konventionalisierungsschubes, dann ist es um diesen
heroischen Héhepunkt der Kunst schlecht bestellt. Die klassische Kunst ver-
wandelt blof} die Symbole der Vorkunst ins Konventionelle. Indem sie z.B.
Tierdarstellungen nur noch als Nebenzug und Accessoire zulafit, macht sie
aus dem Vorgefundenen Tradition. Die klassische Kunst erfindet den alltag-
lichen Profanisierungsschub als Tradition und Konvention, welche sie aus-
stellt. Entmachtet wird die ritselhafte Vorwelt des Symbolischen nicht vom
Ritsel l6senden Menschengeist, sondern dadurch, daff das Vorgefundene
als Tradition und Konvention erfunden wird. Das bleibt aber nur méglich
und setzt unbedingt voraus, dafl man dem Begriff des Symbols einen Be-
reich reserviert und eine Geschichte génnt, die vor der Konventionalisierung
angesiedelt sind. Kein Zweifel, dafl es echte Symbole gibt, aber reden lafit
sich von ihnen eben blofl symbolisch, also indem man den Begrift irgendwie
verwendet — aber nicht immer und tiberall.

https://dol.org/10.5771/9783968216645-313 - am 13.01.2026, 08:52:55. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783968216645-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

