
Zusammenfassung und Fazit

In einem Zeitraum von insgesamt drei Jahren galt unser Forschungs-

interesse den Erfahrungshorizonten von (als) Muslim:innen (Markier-

ten), muslimischen Communities und Vertreter:innen aus Selbstorga-

nisationen im Umgang mit dem hegemonialen Sicherheitsdiskurs in

Deutschland. Wir fragten danach, wie sie auf die Anrufung als Sicher-

heitsgefahr antworten und interessierten uns vor allem dafür, wie es

möglich ist, sich nicht gänzlich zu unterwerfen und eigene Interessen

nicht aus dem Blick zu verlieren oder sie gar ins Spiel zu bringen: Wie

navigieren Muslim:innen durch Strukturen des Othering und der Dis-

kriminierung, von Ein- und Ausschlüssen, Stigmatisierung und Gene-

ralverdacht? Wie knüpfen sie an gesellschaftliche Debatten um Sicher-

heit an,wie beteiligen sie sich an Aushandlungsprozessen undwie posi-

tionieren sie sich, um sich Gehör für ihre Anliegen, Bedürfnisse und Er-

fahrungen zu verschaffen? Wie gelingt es (als) Muslim:innen (Markier-

ten) am Diskurs teilzuhaben und dabei Definitions- und Handlungs-

macht (wieder-) zu gewinnen?

Um die soziale Wirklichkeit von Muslim:innen und ihre Umgangs-

weisen mit dem Sicherheitsdiskurs zu rekonstruieren, bedienten wir

uns zweier rekonstruktiver Methoden, die wir rassismus- und macht-

kritisch perspektivierten1. Ein rassismuskritischer und intersektiona-

ler Ansatz erschien uns geboten, um – im Unterschied zur üblichen

Essentialisierung und Homogenisierung von Muslim:innen – den viel-

stimmigen Deutungen Raum zu geben, die auf der Suche nach Strate-

1 Denzin/Lincoln/Smith 2008; Collins 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gien deren Vielfalt erst sichtbar werden lassen. Ein solcher Ansatz ist

auch geboten, um Rassismus als Gesellschaft strukturierendes Macht-

verhältnis, das in den Wissensbeständen und Subjektivierungsweisen

wirkt, im gesamten Forschungsprozess zu reflektieren und zu berück-

sichtigen. Den dominanzkulturellen Blick auf Muslim:innen in Rech-

nung stellend kehrten wir die Blickrichtung um, ummuslimische Stim-

men und den ihnen zugrunde liegenden Erfahrungen und Reflexionen

zu hören.

Die Auswahl der Interviewpartner:innen und Diskussionsteil-

nehmer:innen ermöglichte es uns, eine große Bandbreite an Wis-

sensbeständen zu vernehmen, die an der Schnittstelle von Alter,

Gender, Sexualität, Klasse, Ability, Hautfarbe, Migration, Religion u.a.

spezifisch adressiert werden. Mithilfe der Objektiven Hermeneutik2

rekonstruierten wir aus zehn Einzelinterviews Positionierungen und

(Sprech-)Handlungen, während wir mithilfe der Dokumentarischen

Methode3 Aushandlungen zum Sicherheitsdiskurs in drei Gruppen-

diskussionen in den Blick nahmen. Die Reflexion beider Methoden

in Hinblick auf ihre Methodologien und Anwendungsempfehlungen

ermöglichte uns einerseits die Ausdifferenzierung von Wissensfor-

men in hegemoniale und muslimisch/rassifizierte Wissensbestände.

Andererseits konnten wir durch die Herausarbeitung der latenten

Sinnstrukturen und konjunktiven Erfahrungsräume die unbewussten

und die bewussten Umgangsweisen erschließen.

Da wir auch widerständiges (Sprach-)Handeln herausarbeiten

wollten, war eine macht- und rassismuskritische Anpassung beider

rekonstruktiver Forschungsmethoden nötig, um die Wissensbestände

rassifizierter Personen interpretieren, analysieren und rekonstru-

ieren zu können. Aus dem untersuchten empirischen Material ließ

sich unter Berücksichtigung gouvernementalitätstheoretischer4 und

rassismuskritischer Perspektiven ein Archiv an Handlungsoptionen

2 Wernet 2019.

3 Bohnsack 2018.

4 Foucault 2017a.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 171

nachvollziehen, mit denen Menschen mit antimuslimischer Rassis-

muserfahrung dem hegemonialen Sicherheitsdiskurs auf vielfältige,

oft ambivalente und doch selbstermächtigende Weise begegnen.

Zusammenfassung der Rekonstruktionsergebnisse

Im Folgenden werden zunächst die Rekonstruktionsergebnisse aus den

Gruppendiskussionen und Einzelinterviews vorgestellt, um anschlie-

ßend allgemeine Schlussfolgerungen zu ziehen. Die vorgestellten und

diskutierten Ergebnisse sind nicht repräsentativ für alle Muslim:innen

und als solche Markierte. Vielmehr geben sie Aufschluss über unsere

Rekonstruktion und Interpretation unterschiedlicher Deutungen und

Umgangsweisen, Positionierungen und Verhandlungen, die sich unse-

re Gesprächspartner:innen in der Auseinandersetzung mit dem Sicher-

heitsdiskurs angeeignet haben und die sie in den Gesprächen mit uns

und miteinander zur Sprache brachten.

Ver_Handlungen

In drei Gruppendiskussionen baten wir Muslim:innen, die sich entwe-

der selbst als solche äußern oder als solche adressiert werden, mitein-

ander darüber zu sprechen, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrneh-

men, welche Auswirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen.

ImGesprächmit anderen werden Reflexionsprozesse verbal zugänglich

und in der Explikation und der Aushandlung von Positionen entwickelt

und differenziert. Insofern boten sich Gruppendiskussionen zur Da-

tenerhebung an.

Inter_Sektionen: Unsere Gesprächspartner:innen teilen die Er-

fahrung, mit kollektiven Verdächtigungen und Fragen nach ihrer

Demokratiefähigkeit konfrontiert zu werden, sie werden alltäglich

mit beleidigenden und verletzenden Begriffen als Fremde markiert

und herabgewürdigt, in medialen und politischen Debatten über

Sicherheit, Religion und Kultur als Bedrohung konturiert und kri-

minalisiert, in sicherheitspolitischer Adressierung beobachtet und

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

reglementiert. Ihre Anrufung als ›Muslim:innen‹ bringt sie als Sub-

jekte hervor5. Sie können sich dem nicht entziehen, haben aber die

Möglichkeit, auf verschiedene Weisen zu antworten. Ihre Aussagen

und Handlungen werden vor dem Hintergrund des Islam- und Sicher-

heitsdiskurses bewertet und reguliert. Unsere Gesprächspartner:innen

antworten auf ihre Adressierung als Muslim:innen, vervielfältigen und

verkomplizieren aber ihr Muslimischsein, indem sie es mit weiteren

Positionierungen – Geschlecht, Sexualität, Klasse, Bildung, Migration,

Kultur, Ethnizität, Sprache, Hautfarbe, Religion, Ability, Alter – kreu-

zen. So weisen sie einerseits die dem antimuslimischen Rassismus

inhärente Essentialisierung und Homogenisierung ›der Muslimin‹ und

›des Muslim‹ zurück, greifen aber andererseits auf jene vergeschlecht-

lichten, sexualisierten, kolonialen, klassistischen Positionierungen

zurück, die den antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen und den

Sicherheitsdiskurs im Besonderen durchziehen.

Ent_Solidarisierung: In allen Gruppendiskussionen wird auf das

gesellschaftliche Misstrauen gegenüber Muslim:innen Bezug genom-

men. Der Sicherheitsdiskurs produziert ein Klima der Verdächtigung

und Grenzziehung, das auch das Verhältnis innerhalb der Community

berührt. Die Diskussionsteilnehmer:innen berichten davon, zu sicher-

heitsrelevanten Themen und Fragen Rede und Antwort stehen und sich

von ›bösen‹ Muslim:innen distanzieren und zu ›liberalen‹, ›konserva-

tiven‹ und anderen Abstufungen von Muslimischsein positionieren

zu müssen. Sie ringen um Differenzierung, handeln aus, mit wem es

möglich ist, solidarisch zu sein und mit wem nicht, ohne sich selbst

und die eigene Gemeinde allzu sehr in Gefahr zu bringen. So deutet

sich in der Dynamik der Gespräche selbst eine gelebte Praxis der So-

lidarisierung und des Widerstands gegen allzu große Vereinnahmung

durch die Dominanzgesellschaft an. Die Diskussionsteilnehmer:innen

reflektieren Solidaritätsbekundungen, kommentieren und bewerten

bisherige Erfahrungen und stellen Fragen an die Bedingungen und

Chancen solidarischen Verhaltens.

5 Butler 2006; Ekkehard 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 173

Ver_Antworten: In allen Gruppendiskussionen ziehen die Teilneh-

mer:innen den Staat zur Verantwortung und fordern ihn mehr oder

weniger explizit auf, in demokratischen Prinzipien auch ihnen gegen-

über gerecht zu werden. Sie sind sich der Anrufung bewusst,mit der sie

dazu angehalten werden, ihren Beitrag zu Deradikalisierung und Prä-

vention zu leisten. Sie wissen aus eigener Erfahrung, dass die Förder-

landschaft auf ›islamistischen Extremismus‹ fokussiert und finanzielle

Anreize schafft mit dem Ziel, dass muslimische Gemeinden und Ver-

eine die sicherheitspolitische Führung und Disziplinierung mittragen

und sich selbst entsprechend führen. Sie kritisieren, auf die Rolle als

Sicherheitspartner im Kampf gegen Islamismus reduziert zu werden,

und dass nicht einmal in diesem Arbeitsfeld von einer Zusammenarbeit

auf Augenhöhe die Rede sein kann. Stattdessen steht ihre Loyalität als

Bürger:innen zur Disposition und sie werden als Muslim:innen unter

Generalverdacht gestellt, sodass sie häufigmehr mit ihrer Verteidigung

und Außenwahrnehmung beschäftigt sind als mit ihren community-in-

ternen Interessen und ihrem allgemeinen, gesellschaftlichen Engage-

ment. Sie bemängeln die Intransparenz sicherheitspolitischer Appara-

te und Begriffsinstrumente und fordern, dass auch ihren Sicherheits-

bedürfnissen und Schutzinteressen angesichts des antimuslimischen

Rassismus Rechnung getragen wird.

Selbst_Positionierungen

In zehn Einzelinterviews baten wir Muslim:innen, die sich entweder

selbst als solche zu Wort melden oder als solche adressiert werden, uns

zu schildern, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Aus-

wirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen. Uns interessierte,

wie sie sich angesichts ihrer Adressierung als ›bedrohlich (und) fremd‹

selbst positionieren. Um auch hier ein möglichst breites Feld an Deu-

tungen und Praktiken zu erhalten, suchten wir unsere Gesprächspart-

ner:innen nach ihrer Diversität aus.

Schützende Distanzierungen: Unsere Gesprächspartner:innen set-

zen – mehr oder weniger bewusst – verschiedene Strategien ein, um

verletzenden Erfahrungen präventiv auszuweichen oder sich davon zu

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

erholen. Sie gehen intellektuell auf Distanz, indem sie sich mit anderen

Themen beschäftigen, sie gehen körperlich auf Distanz und wechseln

die Arbeitsstelle oder den Wohnort und sie gehen emotional auf Di-

stanz, indem sie ihre Erfahrungen verdrängen oder die überwältigen-

den Gefühle, die sie auslösen, zu bändigen versuchen. Sie kehren das

Distanzierungsgebot gegenüber dem ›islamistischen Terrorismus‹ und

›bösen‹ Muslim:innen um, indem sie ihrerseits auf Distanz zum Be-

drohungsszenario gehen. Sie erleben Rassismus als intellektuelle, phy-

sische und emotionale Herausforderung und versuchen ihr auf diesen

Ebenen zu begegnen. Der Einschreibung in ihre Körper und Psychen

versuchen sie durch befristete Migration, berufliche Entscheidungen

und emotionale Strategien zu begegnen. Sie analysieren Rassismus in

seiner Bedeutung für ihr Befinden und suchen nach Wegen, sich davon

zu distanzieren, um sich in Sicherheit zu bringen.

Performative Interventionen: Unsere Gesprächspartner:innen ord-

nen einzelne Erfahrungen mit dem antimuslimischen Bedrohungssze-

nario in deren größeren gesellschaftlichen Zusammenhang ein und ver-

weisen auf Diskursstrukturen, die sie selbst überblicken und verste-

hen. Sie verkomplizieren Themen, die an sie herangetragen werden,

weiten Fragen aus, analysieren und kontextualisieren das eigene Spre-

chen. Der Diskriminierung treten sie mit selbstdefinierten Standpunk-

ten vor demHintergrund eigener Erfahrungshorizonte, situiertenWis-

sens und widerständigen Bewusstseins entgegen. Diese reichen von

mimetischen Sprachhandlungen, bei denen hegemoniale Diskursfigu-

ren angeeignet, umgedeutet und zum Zwecke der Unterbrechung des

antimuslimischen Rassismus zurückgeworfen werden, über Strategi-

en, an sie herangetragene Fragen zu sezieren, historisch-politisch zu

kontextualisieren und Diskursräume auszudifferenzieren, bis hin zu

aktivistischen, pädagogischen und zivilgesellschaftlichen Interventio-

nen, bei denen hegemoniale Narrative irritiert und mit multiplen Er-

zählungen verkompliziert werden. Unsere Gesprächspartner:innen un-

tergraben hegemoniale Sprechakte im antimuslimischen Bedrohungs-

szenario: Dessen Effekt, zum Schweigen zu bringen, zu führen und zu

disziplinieren, scheitert zuweilen an performativ-analytischen Protest-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 175

formen, die hegemoniale Debatten umdeuten, irritieren und verkom-

plizieren.

Globalhistorische Verflechtungen: Unsere Interviewpartner:innen

heben globalhistorische Verknüpfungen hervor und rücken vor dem

Hintergrund ihrer eigenen oder familiären Erfahrungen, Narrative

und Bezüge außer- und innerhalb Europas Verbindungslinien in den

Fokus. Sie finden unterschiedliche Auswege, um mit der historisch

unterkomplexen Narration von Bürger:inschaft im Zusammenhang

mit der Anrufung als Sicherheitsgefahr umzugehen. Sie schweigen in

bestimmten Gesprächssituationen, zensieren sich selbst und schützen

sich, weil sie die Erfahrung machen, dass ihre Geschichte missre-

präsentiert, umgedeutet und instrumentalisiert und ihre Erinnerung

diskreditiert wird sowie ihre Lebensrealitäten geleugnet oder umge-

deutet und sie auf das eine vermeintlich wahre Narrativ verpflichtet

werden. Sie treffen Entscheidungen, wann und in welcher Form

historische Adressierungen aufgegriffen und beantwortet werden,

indem für sie relevante Bezüge aus dem kollektiven Gedächtnis in

Erinnerung gerufen werden, sodass sie ihre eigenen Bedürfnisse im

Licht der Vergangenheit und dem Zusammenspiel globalhistorischer

Verflechtungen artikulieren können. Sie lesen die nationale Geschichts-

schreibung gegen den Strich und bringen verdeckte Erinnerungen und

Ereignisse an die Oberfläche. Sie erinnern multidirektional6, ergänzen

und durchkreuzen das Feld der Erinnerung um weitere Dimensionen.

Islambezogene Gouvernementalität: (Selbst-)Führung
und Widerstand

Im antimuslimischen Bedrohungsszenario tritt die Foucault’sche7 Gou-

vernementalität gerade dort in Erscheinung, wo weder ausschließlich

Disziplin noch Strafe greifen, sondern vielmehr muslimische/mus-

limisierte Subjekte zur Selbstführung angerufen werden. Mit Blick

6 Rothberg 2009.

7 Foucault 2017a: 162.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

auf unsere Rekonstruktionsergebnisse lässt sich festhalten, dass (als)

Muslim:innen (Markierte) die Erfahrung äußern, dass im hegemonia-

len Sicherheitsdiskurs Einfluss auf ihre Gewohnheiten und Gefühle,

ihre Ängste, Erwartungen und Selbstbilder genommen wird und dass

gesellschaftliche, strukturelle und institutionelle Rahmenbedingungen

derart (um-)gestaltet werden, dass sich (als) Muslim:innen (Markierte)

unter den hegemonialen Sicherheitsdiskurs (Salafismus, islamistischer

Terrorismus, Deradikalisierung, Prävention, Leitkultur, Integration,

Sicherheitspartnerschaft) zu fügen haben. Das bedeutet, dass in

dieser neuen Regierungstechnologie Muslim:innen und als solche

adressierte Menschen zusätzlich zu klassischen Machtapparaten, die

kriminalisieren, pathologisieren, erziehen und ausschließen, als sehr

spezifische Bevölkerungsgruppe angerufen und einbezogen werden,

jedoch einseitig und instrumentell im staatlichen Interesse und vor

dem Hintergrund orientalisierenden und rassifizierenden Wissens,

mit dem Ziel, sie zu regulieren und Kontrolle zu dezentralisieren.

Doch Muslim:innen sind keine passiven Subjekte einer allgegen-

wärtigen Macht, die sie uneingeschränkt lenkt und kontrolliert, der

sie sich ohnmächtig fügen oder gegenüber der sie unsichtbar bleiben.

Auch muslimischen/muslimisierten Subjekten eröffnen sich durch die

Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs und den Namen, mit de-

nen sie angerufen und adressiert werden, Handlungsspielräume8, so-

dass sie Freiheiten erweitern, eigene Positionierungen und Umgangs-

weisen inmitten des Spannungsverhältnisses von Macht- und Selbst-

techniken selbstreflexiv, intersektional und in Ambivalenz statt Homo-

genität9 verhandeln.

Unsere Gesprächspartner:innen changieren zwischen verschiede-

nen gesellschaftlichen Positionierungen und bringen siemiteinander in

Dialog. Sie berichten von (persönlichen) Rassismuserfahrungen im Be-

drohungsszenario, setzen sie und den Sicherheitsdiskurs in einen poli-

tischen und historischen Zusammenhang und untermauern zugleich

professionelle, wissenschaftliche und aktivistische Sprechpositionen.

8 Butler 2006.

9 Jain 2003; Wagenknecht 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 177

Einige bemühen sich, antizipierten Rassismuserfahrungen vorzubeu-

gen, zum Beispiel indem sie islamische oder als solche wahrgenom-

mene Lektüre im öffentlichen Raum meiden, kein Arabisch sprechen

oder auf deutsche Kulturgüter zurückgreifen. In der Erwartung, als

Muslim:innen angesprochen und deshalb gemaßregelt oder benach-

teiligt zu werden, wird der öffentliche Rückgriff auf eigene Sprachen

und Handlungen sowie die eigene Mobilität eingeschränkt. Das bedeu-

tet nicht, dass unsere Gesprächspartner:innen sich den hegemonialen

(Sprach-)Handlungen und den zugewiesenen Handlungsräumen voll-

kommen unterwerfen. Vielmehr eignen sie sich die Begrifflichkeiten

subversiv an, deuten Themenfelder um, stellen Rückfragen und erwei-

tern die Handlungsfelder um eigene Interessen, Perspektiven und Er-

fahrungen. Sie greifen auf performative Sprachcodes zurück, um Kon-

trolle über ihre Situation (wieder-) zu erlangen, indem sieThemenkom-

plexe sezieren und vom Gesagten abstrahieren, ihre Rassismuserfah-

rung problematisieren, zugleich die Situationen fachlich,wissenschaft-

lich und aktivistisch bewerten und untersuchen.

Den antimuslimischen Sprechakten begegnen sie mit performati-

ven Interventionen und demonstrieren Handlungsoptionen bereits im

Sprechen und Reflektieren über die Erfahrungen mit dem hegemonia-

len Sicherheitsdiskurs. Um sprechen zu können bzw. gehört zu werden,

nehmen sie die Anrufung als Muslim:innen an, nicht aber um sie zu be-

stätigen, sondern um die Kategorie zu vervielfältigen und zu verkom-

plizieren und ihr Muslimischsein zu pluralisieren. Sie geben kollekti-

ven wie individuellen Zuweisungen und Wirklichkeiten an der Schnitt-

stelle von Alter, Gender, Sexualität, Klasse, Migration, Sprache, Haut-

farbe, Ability und Religion Ausdruck, untergraben dadurch homogene

Konstruktionen vonMuslim:innen als Fremde und Andere, und stärken

darüber hinaus eigene Wissensbestände, die in hegemonialen Islam-

und Sicherheitsdebatten marginalisiert werden.

Ingesamt wird deutlich, dass die geteilte RassismuserfahrungMus-

lim:innen sowohl zu vereinen als auch zu trennen vermag. Gleichzeitig

werden Selbstverständnisse und Lebensrealitäten mit anderen Erfah-

rungen ins Verhältnis gesetzt und zusammengeführt. In Gesprächssi-

tuationen teilen Muslim:innen verbindende und trennende Erfahrun-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gen, sie geben einander Raum und verschaffen sich Gehör, knüpfen an

eigene Erinnerungen und jene anderer aus ihren Familien oder Com-

munities an, vervielfältigen sie oder reflektieren ausgehend davon ei-

gene Positionierungen affirmativ oder kritisch. Sie stellen Fragen an

das gesellschaftliche Zusammenleben in der Dominanzgesellschaft und

unter Muslim:innen. Der Vorwurf der Illoyalität bereitet ihnen Sorgen:

Sie kritisieren ein Klima der gegenseitigen Verdächtigungen und Be-

schuldigungen, entziehen sich Strategien des Teilens und Herrschens

oder bedienen sich ihrer, und diskutieren darüber, wie eine Gesellschaft

aussehen könnte, die den Bedürfnissen und Interessen aller Menschen

gerecht wird, die ihre politische Teilhabe ermöglicht und Community-

Strukturen fördert und schützt, anstatt sie zu behindern, zu instru-

mentalisieren, zu stigmatisieren oder unter Generalverdacht zu stellen.

Sie treten als zivilgesellschaftliche, wissenschaftliche, politische, kultu-

relle und soziale Akteur:innen auf, die Möglichkeiten der Solidarisie-

rung diskutieren und Visionen austauschen für eine bessere, commu-

nity-basierte Zusammenarbeit, in der sie nicht gegeneinander ausge-

spielt werden, sondern gemeinsame Räume gestalten, die ihnen Schutz

bieten.

Schlussfolgerung und Ausblick

Den Umgang von (als) Muslim:innen (Markierten) mit dem antimus-

limischen Rassismus empirisch zu untersuchen, legt einen metho-

denkritischen Perspektivenwechsel nahe. Die den Methoden zugrunde

liegenden Theorien und auch ihre Anwendung müssen kritisch re-

flektiert und positivistische Grundannahmen aufgespürt werden, um

ihren Einfluss auf den Forschungsprozess zu minimieren und der

Analyse zugänglich zu machen. Hierzu sind rassismuskritische und

intersektionale Zugänge in allen Phasen des Prozesses geboten: in

der Formulierung der Forschungsfragestellung, im Zugang zum Feld,

im Datenerhebungs- und Auswertungsprozess sowie in der Zusam-

mensetzung des Forschungsteams und der Interpretationsgruppen.

Methoden sind Werkzeuge, die machtkritisch eingesetzt auch der

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 179

Annäherung an Wirklichkeiten und Perspektivierungen rassifizierter

Menschen von Nutzen sein können. Die Reflexion grundlagentheo-

retischer und epistemologischer Positionen trägt zur Revision und

Differenzierung von Forschungsmethoden bei.

Für unsere Studie war es notwendig, anstelle des hegemonialen

›kommunikativen Wissens‹ die sozialen Wirklichkeiten von Muslim:in-

nen zum Ausgangspunkt der Rekonstruktion zu nehmen. Wir fragten

danach, wie sie die (hegemoniale) Wirklichkeit als bedrohlich-musli-

mischmarkierte Personen wahrnehmen, deuten und wie sie damit um-

gehen. Die Art und Weise, wie Muslim:innen in Forschungsvorhaben

adressiert werden, welche Fragen an sie gerichtet werden,mit welchem

Vokabular sie angerufen und welche Themen relevant gemacht oder in

den Ausführungen der Interviewten von den Forscher:innen als relevant

selektiert werden, bestimmt den weiteren Verlauf der Gespräche, der

Interpretation und der abschließenden Auswertung, sodass sich durch-

aus auch in kritisch reflektierten Methoden stereotype Deutungsmus-

ter wiederfinden, die bestätigt oder aufgegriffen werden.

In unserer Studie knüpfen die von uns befragten (als) Muslim:innen

(Markierten) an ihrer begrifflichen und thematischen Adressierung an,

weisen sie zurück oder greifen sie subversiv oder affirmativ auf, um

gehört zu werden. Gerade Letzteres kann dazu führen, dass in Inter-

viewsituationen (als) Muslim:innen (Markierte) in der Erwartung, ein

bestimmtesWissen zu präsentieren, hegemoniale Ordnungen reprodu-

zieren oder sich an ihnen abarbeiten. In der Antizipation erneuter Ras-

sismuserfahrungen sprechen sie in rassifizierenden Codes und unter-

werfen sich – scheinbar, vorübergehend – dem Diskurs, ver-andern ih-

re Erfahrungen in Begriffen des hegemonialen, kommunikativen Wis-

sens als kulturell oder religiös ›fremd‹, um in einer Situation, in der

sie befragt, beobachtet und beforscht werden, handlungsfähig zu blei-

ben oder zu werden. Umso größer wirkt der Unterschied, wenn Mus-

lim:innen sich in der Forschungssituation nicht erklären, rechtfertigen

oder verteidigen und am stereotypen Wissen des Gegenübers abarbei-

ten müssen, sondern ein Gespräch vertiefen können, das an ihrem si-

tuierten Wissen ansetzt und nach differenzierenden Begriffen und ei-

ner Sprache sucht, mit der sie ihren Anliegen, Themen und Gefühlen

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ausdruck verleihen können.Unsere Eingangsfrage10 eröffnete nicht nur

durch diemethodologische Gesprächsführung, sondern auch durch das

Wissen, nicht missgedeutet, instrumentalisiert und vorgeführt zu wer-

den, eine offene Gesprächsatmosphäre, die es möglich machte, auch

sensible Themen anzusprechen und intime Perspektiven zu teilen.

Für gewöhnlich sorgt das Präfix »anti« im Begriff des antimuslimi-

schen Rassismus für Irritation, richtet es sich doch auf den ersten Blick

auf Handlungen und Diskurse, die Muslim:innen dämonisieren, aus-

grenzen und kriminalisieren und sie zur Zielscheibe von Feindschaft

und Gewalt machen. Eine solche Interpretation verliert aber jene Phä-

nomene aus dem Blick, die (als) Muslim:innen (Markierte) exotisieren,

paternalisieren oder – wie im Falle der Gouvernementalität – indirekt

lenken, etwa indem sie als ›Sicherheitspartner‹ angerufen und in das

Othering aktiv eingebunden, zur ›Leitkultur‹ oder einem ›deutschen

Islam‹ angehalten, integriert und zivilisiert werden, mit dem Ziel, sie

zu ›besseren‹ deutschen Staatsbürger:innen zu erziehen, die islamische

Religionspraxis nach christlichem Muster zu regulieren und das Ver-

hältnis zwischen ›guten‹ und ›bösen‹ Muslim:innen weiter auszudiffe-

renzieren. Dass auch jene Praktiken nicht im Widerspruch zur Funkti-

onsweise des antimuslimischen Rassismus stehen, wurde in der vorlie-

genden empirischen Studie deutlich.

Antimuslimischer Rassismus wird als Wissensordnung wirksam,

die ›Muslim:innen‹ als bedrohliche (und) fremde Andere adressiert,

um ihre Ein- und Ausgrenzung zu rechtfertigen und die Barrieren und

Maßnahmen, die sie an der fraglos gegebenen Zugehörigkeit hindern,

zu legitimieren. Im Zuge dessen werdenMuslim:innen als gesellschaft-

liche Subjekte hervorgebracht und bringen sich selbst als solche hervor.

Ihre Rassifizierung hat sich freilich im Laufe der Jahrhunderte modi-

fiziert, wie bereits Fanon ausführt.11 Im antimuslimischen Rassismus

kulminieren ›Religion‹, ›Kultur‹ und ›Herkunft‹ als Diskursstränge

– in Intersektion mit weiteren Diskursen und Machtverhältnissen

10 Wir fragten danach, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Aus-

wirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen.

11 Fanon 1969: 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 181

– und weisen ›Muslim:innen‹ einen Platz als konstitutives Außen12

zu – auch dann oder gerade dann, wenn sie im Inneren leben. Das

konstitutive Außen wird nicht ausgeschlossen in dem Sinne, dass es

entfernt wird und nicht mehr vorhanden ist, vielmehr muss es immer

wieder neu nach Außen diskursiviert werden, also sichtbar bleiben als

Ausgeschlossenes, sodass es das Innen weiterhin konstituieren kann.

Mit Bezug auf Laclau schlägt Hall in Das verhängnisvolle Dreieck vor,

zur Theoretisierung der anhaltenden Relevanz von Rassismus trotz der

weit verbreiteten naturwissenschaftlichen Erkenntnis, dass es keine

biologischen Rassen gibt, die Konstruktion von Rasse als »gleitenden

Signifikanten« zu verstehen, der – zusammen mit Ethnizität und

Nation – kulturelle Differenz legitimiert, die sich historisch und sozial

entwickelt hat. Rasse, Ethnizität und Nation als Konzeptionen

»kulturelle[r] Differenz in diskursiven Termini neu zu denken [bedeu-

tet,] Diskurs als dasjenige [zu] begreifen, wasmenschlichen Praktiken

und Institutionen Bedeutung verleiht, was uns dazu fähig macht, die

Welt zu verstehen, und folglich als das, was menschliche Praktiken

zu bedeutungsvollen Praktiken macht, die genau deshalb geschicht-

licher Natur sind, weil sie auf jeneWeise signifizieren, auf die sie auch

menschliche Differenzen markieren«.13

DieseTheoretisierung von Rassismus unterscheidet sich von einer Deu-

tung von Rassismus als Feindschaft oder Angst, wie sie in Begriffen der

»Islamophobie« oder der »Islamfeindlichkeit« anklingen. Der antimus-

limische Rassismus stellt freilich in der Geschichte des europäischen

Rassismus keine Ausnahme dar, zeigt doch bereits Hall in Der Westen

und der Rest14, wie zentral diskursive Aufspaltungen in ›gute‹ und ›bö-

se‹ Andere im europäischen Expansions- und Kolonialprojekt auch in

der Kolonisierung der Amerikas waren und eine intrinsische Funktion

im Rassismus erfüllten. So gesehen stellt die Produktion ›guter‹ Frem-

der und die Bandbreite an kolonialen Strategien jenseits von Ausschluss

12 Laclau 2002: 67.

13 Hall 2017: 55.

14 Hall 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und Verfolgung keinen Widerspruch zum Rassismus dar, sondern eine

zentrale Dimension insbesondere des postmodernen Rassismus, die ro-

he Formen physischer Gewalt und staatlichen Zwangs – als ultima ratio

– erst denkbar macht und legitim erscheinen lässt.

Die ›Anderen‹ werden instrumentalisiert und in das Projekt von

Macht und Herrschaft eingebunden, auch, aber nicht nur, durch Aus-

schluss. Wir halten daher einen Begriff des antimuslimischen Rassis-

mus für sinnvoll, der den vormodernen undmodernen Geschichten von

Nationsbildung und Kolonialismus Rechnung trägt und die aktuellen

Rückbezüge auf Religion, Kultur, Herkunft und Rasse (er-)neu(-t) ver-

webt. Es handelt sich um einen Begriff von (antimuslimischem) Rassis-

mus, der die ambivalenten und widersprüchlichen Mechanismen nicht

aus dem Blick verliert, deren Ziel und Methode es ist, nicht-weißeMen-

schen als Andere zu produzieren, zu disziplinieren, zu führen und ein-

zuordnen. Der Begriff des Rassismus glättet die vielfältigen, gleich-

zeitig wirkenden und sich sowohl verstärkenden als auch irritierenden

(diskursiven) Praktiken nicht zu einer einzigen Erzählung, in der Dä-

monisierung, Gewalt und Ausschluss als alleinige Mittel von Herrschaft

und Zwang, Ausbeutung und Unterdrückung geltend gemacht werden.

Rassismus dient auch und zentral der Selbstvergewisserung, sodass so-

wohl Aus- als auch Einschluss und sowohl »Islamophobie« als auch »Is-

lamophilie«15 dazugehören.

Im Prozess der Rassifizierung finden neben negativen durchaus

romantisierende und exotisierende Vorstellungen Resonanz, die am

Orientalismus anknüpfen und ›Muslim:innen‹ als Kontrastfolie zur Ei-

gengruppe konstruieren. Ob ›gut‹ oder ›böse‹, auch die zunehmenden

Unter- und Zwischenkategorien halten an ›Muslim:innen‹ als eine der

Figuren des ewigen Anderen fest, genauso wie an den Äquivalenz- und

Differenzketten, wie Laclau und Hall sagen würden, und versuchen

(als) Muslim:innen (Markierte) dazu zu bringen, von diesem Platz aus

zu sprechen – oder ungehört zu bleiben.

Gleichwohl erlaubt dieses Verständnis von Rassismus (an-) zu

erkennen, dass Muslim:innen auf antimuslimische Diskurse auch

15 Tamdgidi 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung und Fazit 183

mit subversiven Gegen-Narrativen antworten, ihren Perspektiven und

Stimmen widerständig Raum geben, sich vernetzen und verbünden,

auch über die eigenen Communities hinaus, dass sie sich aktivistisch,

künstlerisch, akademisch und zivilgesellschaftlich engagieren und

mediale wie politische Debatten mitgestalten und eigenen Bedürfnis-

sen und Interessen Gehör verschaffen. Die Performativität macht es

möglich. Gleichzeitig reicht der Begriff des Widerstandes nicht aus,

um der Spannbreite an Strategien Ausdruck zu verleihen, in denen

Widerständiges, aber auch Affirmatives zur Geltung kommen und

sowohl als das Eine als auch als das Andere gedeutet werden kann,

in denen Handlungsoptionen also nicht eindeutig als Ausdruck ent-

weder von Unterwerfung oder von Widerstand klassifiziert werden

können. Vielmehr gibt es inmitten des Spektrums von Unterwerfung

und Widerstand vielfältige, oft widersprüchliche Umgangsweisen,

mit denen Muslim:innen innerhalb und außerhalb des diskursiven

Rahmens das eigene Sprechen, die eigene Mobilität, das individuelle

und kollektive Auftreten, die religiöse Praxis, das zivilgesellschaftliche

Engagement, das professionelle Berufsleben und den Alltag (um-)deu-

ten, Möglichkeiten und Grenzen austesten und so das Verhältnis von

Disziplinierung und Selbstführung tagtäglich aushandeln.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

