Zusammenfassung und Fazit

In einem Zeitraum von insgesamt drei Jahren galt unser Forschungs-
interesse den Erfahrungshorizonten von (als) Muslim:innen (Markier-
ten), muslimischen Communities und Vertreter:innen aus Selbstorga-
nisationen im Umgang mit dem hegemonialen Sicherheitsdiskurs in
Deutschland. Wir fragten danach, wie sie auf die Anrufung als Sicher-
heitsgefahr antworten und interessierten uns vor allem dafiir, wie es
moglich ist, sich nicht ginzlich zu unterwerfen und eigene Interessen
nicht aus dem Blick zu verlieren oder sie gar ins Spiel zu bringen: Wie
navigieren Muslim:innen durch Strukturen des Othering und der Dis-
kriminierung, von Ein- und Ausschliissen, Stigmatisierung und Gene-
ralverdacht? Wie kniipfen sie an gesellschaftliche Debatten um Sicher-
heit an, wie beteiligen sie sich an Aushandlungsprozessen und wie posi-
tionieren sie sich, um sich Gehor fir ihre Anliegen, Bediirfnisse und Er-
fahrungen zu verschaffen? Wie gelingt es (als) Muslim:innen (Markier-
ten) am Diskurs teilzuhaben und dabei Definitions- und Handlungs-
macht (wieder-) zu gewinnen?

Um die soziale Wirklichkeit von Muslim:innen und ihre Umgangs-
weisen mit dem Sicherheitsdiskurs zu rekonstruieren, bedienten wir
uns zweier rekonstruktiver Methoden, die wir rassismus- und macht-
kritisch perspektivierten'. Ein rassismuskritischer und intersektiona-
ler Ansatz erschien uns geboten, um - im Unterschied zur iblichen
Essentialisierung und Homogenisierung von Muslim:innen - den viel-
stimmigen Deutungen Raum zu geben, die auf der Suche nach Strate-

1 Denzin/Lincoln/Smith 2008; Collins 1993.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gien deren Vielfalt erst sichtbar werden lassen. Ein solcher Ansatz ist
auch geboten, um Rassismus als Gesellschaft strukturierendes Macht-
verhiltnis, das in den Wissensbestinden und Subjektivierungsweisen
wirkt, im gesamten Forschungsprozess zu reflektieren und zu beriick-
sichtigen. Den dominanzkulturellen Blick auf Muslim:innen in Rech-
nung stellend kehrten wir die Blickrichtung um, um muslimische Stim-
men und den ihnen zugrunde liegenden Erfahrungen und Reflexionen
zu horen.

Die Auswahl der Interviewpartner:innen und Diskussionsteil-
nehmer:innen ermdglichte es uns, eine grofle Bandbreite an Wis-
sensbestinden zu vernehmen, die an der Schnittstelle von Alter,
Gender, Sexualitit, Klasse, Ability, Hautfarbe, Migration, Religion u.a.
spezifisch adressiert werden. Mithilfe der Objektiven Hermeneutik®
rekonstruierten wir aus zehn Einzelinterviews Positionierungen und
(Sprech-)Handlungen, wihrend wir mithilfe der Dokumentarischen
Methode® Aushandlungen zum Sicherheitsdiskurs in drei Gruppen-
diskussionen in den Blick nahmen. Die Reflexion beider Methoden
in Hinblick auf ihre Methodologien und Anwendungsempfehlungen
ermoglichte uns einerseits die Ausdifferenzierung von Wissensfor-
men in hegemoniale und muslimisch/rassifizierte Wissensbestinde.
Andererseits konnten wir durch die Herausarbeitung der latenten
Sinnstrukturen und konjunktiven Erfahrungsriume die unbewussten
und die bewussten Umgangsweisen erschliefRen.

Da wir auch widerstindiges (Sprach-)Handeln herausarbeiten
wollten, war eine macht- und rassismuskritische Anpassung beider
rekonstruktiver Forschungsmethoden nétig, um die Wissensbestinde
rassifizierter Personen interpretieren, analysieren und rekonstru-
ieren zu koénnen. Aus dem untersuchten empirischen Material lief3
sich unter Beriicksichtigung gouvernementalititstheoretischer* und
rassismuskritischer Perspektiven ein Archiv an Handlungsoptionen

2 Wernet 2019.
3 Bohnsack 2018.
4 Foucault 2017a.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

nachvollziehen, mit denen Menschen mit antimuslimischer Rassis-
muserfahrung dem hegemonialen Sicherheitsdiskurs auf vielfiltige,
oft ambivalente und doch selbstermichtigende Weise begegnen.

Zusammenfassung der Rekonstruktionsergebnisse

Im Folgenden werden zunichst die Rekonstruktionsergebnisse aus den
Gruppendiskussionen und Einzelinterviews vorgestellt, um anschlie-
f3end allgemeine Schlussfolgerungen zu ziehen. Die vorgestellten und
diskutierten Ergebnisse sind nicht reprasentativ fiir alle Muslim:innen
und als solche Markierte. Vielmehr geben sie Aufschluss iiber unsere
Rekonstruktion und Interpretation unterschiedlicher Deutungen und
Umgangsweisen, Positionierungen und Verhandlungen, die sich unse-
re Gesprachspartner:innen in der Auseinandersetzung mit dem Sicher-
heitsdiskurs angeeignet haben und die sie in den Gesprichen mit uns
und miteinander zur Sprache brachten.

Ver_Handlungen

In drei Gruppendiskussionen baten wir Muslim:innen, die sich entwe-
der selbst als solche dufiern oder als solche adressiert werden, mitein-
ander dariiber zu sprechen, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrneh-
men, welche Auswirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen.
Im Gesprich mit anderen werden Reflexionsprozesse verbal zuginglich
und in der Explikation und der Aushandlung von Positionen entwickelt
und differenziert. Insofern boten sich Gruppendiskussionen zur Da-
tenerhebung an.

Inter_Sektionen: Unsere Gesprichspartner:innen teilen die Er-
fahrung, mit kollektiven Verdichtigungen und Fragen nach ihrer
Demokratiefihigkeit konfrontiert zu werden, sie werden alltiglich
mit beleidigenden und verletzenden Begriffen als Fremde markiert
und herabgewiirdigt, in medialen und politischen Debatten iiber
Sicherheit, Religion und Kultur als Bedrohung konturiert und kri-
minalisiert, in sicherheitspolitischer Adressierung beobachtet und

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

reglementiert. Thre Anrufung als >Muslim:innen< bringt sie als Sub-
jekte hervor®. Sie kénnen sich dem nicht entziehen, haben aber die
Moglichkeit, auf verschiedene Weisen zu antworten. Ihre Aussagen
und Handlungen werden vor dem Hintergrund des Islam- und Sicher-
heitsdiskurses bewertet und reguliert. Unsere Gesprichspartner:innen
antworten auf ihre Adressierung als Muslim:innen, vervielfiltigen und
verkomplizieren aber ihr Muslimischsein, indem sie es mit weiteren
Positionierungen — Geschlecht, Sexualitit, Klasse, Bildung, Migration,
Kultur, Ethnizitit, Sprache, Hautfarbe, Religion, Ability, Alter — kreu-
zen. So weisen sie einerseits die dem antimuslimischen Rassismus
inhirente Essentialisierung und Homogenisierung >der Muslimin« und
sdes Muslim« zuriick, greifen aber andererseits auf jene vergeschlecht-
lichten, sexualisierten, kolonialen, klassistischen Positionierungen
zuriick, die den antimuslimischen Rassismus im Allgemeinen und den
Sicherheitsdiskurs im Besonderen durchziehen.

Ent_Solidarisierung: In allen Gruppendiskussionen wird auf das
gesellschaftliche Misstrauen gegeniiber Muslim:innen Bezug genom-
men. Der Sicherheitsdiskurs produziert ein Klima der Verdichtigung
und Grenzziehung, das auch das Verhiltnis innerhalb der Community
berithrt. Die Diskussionsteilnehmer:innen berichten davon, zu sicher-
heitsrelevanten Themen und Fragen Rede und Antwort stehen und sich
von »bdsen« Muslim:innen distanzieren und zu »liberalens, >konserva-
tiven< und anderen Abstufungen von Muslimischsein positionieren
zu missen. Sie ringen um Differenzierung, handeln aus, mit wem es
moglich ist, solidarisch zu sein und mit wem nicht, ohne sich selbst
und die eigene Gemeinde allzu sehr in Gefahr zu bringen. So deutet
sich in der Dynamik der Gespriche selbst eine gelebte Praxis der So-
lidarisierung und des Widerstands gegen allzu grofRe Vereinnahmung
durch die Dominanzgesellschaft an. Die Diskussionsteilnehmer:innen
reflektieren Solidarititsbekundungen, kommentieren und bewerten
bisherige Erfahrungen und stellen Fragen an die Bedingungen und
Chancen solidarischen Verhaltens.

5 Butler 2006; Ekkehard 2011.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Ver_Antworten: In allen Gruppendiskussionen ziehen die Teilneh-
mer:innen den Staat zur Verantwortung und fordern ihn mehr oder
weniger explizit auf, in demokratischen Prinzipien auch ihnen gegen-
tiber gerecht zu werden. Sie sind sich der Anrufung bewusst, mit der sie
dazu angehalten werden, ihren Beitrag zu Deradikalisierung und Pri-
vention zu leisten. Sie wissen aus eigener Erfahrung, dass die Forder-
landschaft aufislamistischen Extremismus«< fokussiert und finanzielle
Anreize schafft mit dem Ziel, dass muslimische Gemeinden und Ver-
eine die sicherheitspolitische Fithrung und Disziplinierung mittragen
und sich selbst entsprechend fithren. Sie kritisieren, auf die Rolle als
Sicherheitspartner im Kampf gegen Islamismus reduziert zu werden,
und dass nicht einmal in diesem Arbeitsfeld von einer Zusammenarbeit
auf Augenhohe die Rede sein kann. Stattdessen steht ihre Loyalitit als
Biirger:innen zur Disposition und sie werden als Muslim:innen unter
Generalverdacht gestellt, sodass sie hiufig mehr mit ihrer Verteidigung
und Aufenwahrnehmung beschiftigt sind als mit ihren community-in-
ternen Interessen und ihrem allgemeinen, gesellschaftlichen Engage-
ment. Sie bemingeln die Intransparenz sicherheitspolitischer Appara-
te und Begriffsinstrumente und fordern, dass auch ihren Sicherheits-
bediirfnissen und Schutzinteressen angesichts des antimuslimischen
Rassismus Rechnung getragen wird.

Selbst_Positionierungen

In zehn Einzelinterviews baten wir Muslim:innen, die sich entweder
selbst als solche zu Wort melden oder als solche adressiert werden, uns
zu schildern, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Aus-
wirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen. Uns interessierte,
wie sie sich angesichts ihrer Adressierung als sbedrohlich (und) fremd«
selbst positionieren. Um auch hier ein maoglichst breites Feld an Deu-
tungen und Praktiken zu erhalten, suchten wir unsere Gesprichspart-
ner:innen nach ihrer Diversitit aus.

Schiitzende Distanzierungen: Unsere Gesprichspartner:innen set-
zen — mehr oder weniger bewusst — verschiedene Strategien ein, um
verletzenden Erfahrungen priventiv auszuweichen oder sich davon zu

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A

173


https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

erholen. Sie gehen intellektuell auf Distanz, indem sie sich mit anderen
Themen beschiftigen, sie gehen korperlich auf Distanz und wechseln
die Arbeitsstelle oder den Wohnort und sie gehen emotional auf Di-
stanz, indem sie ihre Erfahrungen verdringen oder die tiberwiltigen-
den Gefiihle, die sie auslosen, zu bindigen versuchen. Sie kehren das
Distanzierungsgebot gegeniiber dem sislamistischen Terrorismus< und
»bdsen« Muslim:innen um, indem sie ihrerseits auf Distanz zum Be-
drohungsszenario gehen. Sie erleben Rassismus als intellektuelle, phy-
sische und emotionale Herausforderung und versuchen ihr auf diesen
Ebenen zu begegnen. Der Einschreibung in ihre Kérper und Psychen
versuchen sie durch befristete Migration, berufliche Entscheidungen
und emotionale Strategien zu begegnen. Sie analysieren Rassismus in
seiner Bedeutung fiir ihr Befinden und suchen nach Wegen, sich davon
zu distanzieren, um sich in Sicherheit zu bringen.

Performative Interventionen: Unsere Gesprichspartner:innen ord-
nen einzelne Erfahrungen mit dem antimuslimischen Bedrohungssze-
nario in deren grofReren gesellschaftlichen Zusammenhang ein und ver-
weisen auf Diskursstrukturen, die sie selbst iiberblicken und verste-
hen. Sie verkomplizieren Themen, die an sie herangetragen werden,
weiten Fragen aus, analysieren und kontextualisieren das eigene Spre-
chen. Der Diskriminierung treten sie mit selbstdefinierten Standpunk-
ten vor dem Hintergrund eigener Erfahrungshorizonte, situierten Wis-
sens und widerstindigen Bewusstseins entgegen. Diese reichen von
mimetischen Sprachhandlungen, bei denen hegemoniale Diskursfigu-
ren angeeignet, umgedeutet und zum Zwecke der Unterbrechung des
antimuslimischen Rassismus zuriickgeworfen werden, iiber Strategi-
en, an sie herangetragene Fragen zu sezieren, historisch-politisch zu
kontextualisieren und Diskursriume auszudifferenzieren, bis hin zu
aktivistischen, pidagogischen und zivilgesellschaftlichen Interventio-
nen, bei denen hegemoniale Narrative irritiert und mit multiplen Er-
zihlungen verkompliziert werden. Unsere Gesprichspartner:innen un-
tergraben hegemoniale Sprechakte im antimuslimischen Bedrohungs-
szenario: Dessen Effekt, zum Schweigen zu bringen, zu fithren und zu
disziplinieren, scheitert zuweilen an performativ-analytischen Protest-

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

formen, die hegemoniale Debatten umdeuten, irritieren und verkom-
plizieren.

Globalhistorische Verflechtungen: Unsere Interviewpartner:innen
heben globalhistorische Verkniipfungen hervor und riicken vor dem
Hintergrund ihrer eigenen oder familidren Erfahrungen, Narrative
und Beziige aufler- und innerhalb Europas Verbindungslinien in den
Fokus. Sie finden unterschiedliche Auswege, um mit der historisch
unterkomplexen Narration von Bilrger:inschaft im Zusammenhang
mit der Anrufung als Sicherheitsgefahr umzugehen. Sie schweigen in
bestimmten Gesprichssituationen, zensieren sich selbst und schiitzen
sich, weil sie die Erfahrung machen, dass ihre Geschichte missre-
prasentiert, umgedeutet und instrumentalisiert und ihre Erinnerung
diskreditiert wird sowie ihre Lebensrealititen geleugnet oder umge-
deutet und sie auf das eine vermeintlich wahre Narrativ verpflichtet
werden. Sie treffen Entscheidungen, wann und in welcher Form
historische Adressierungen aufgegriffen und beantwortet werden,
indem fur sie relevante Beziige aus dem kollektiven Gedichtnis in
Erinnerung gerufen werden, sodass sie ihre eigenen Bediirfnisse im
Licht der Vergangenheit und dem Zusammenspiel globalhistorischer
Verflechtungen artikulieren kénnen. Sie lesen die nationale Geschichts-
schreibung gegen den Strich und bringen verdeckte Erinnerungen und
Ereignisse an die Oberfliche. Sie erinnern multidirektional®, erginzen
und durchkreuzen das Feld der Erinnerung um weitere Dimensionen.

Islambezogene Gouvernementalitat: (Selbst-)Fiihrung
und Widerstand

Im antimuslimischen Bedrohungsszenario tritt die Foucault'sche” Gou-
vernementalitit gerade dort in Erscheinung, wo weder ausschlieRlich
Disziplin noch Strafe greifen, sondern vielmehr muslimische/mus-
limisierte Subjekte zur Selbstfithrung angerufen werden. Mit Blick

6 Rothberg 2009.
7 Foucault 2017a: 162.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A

175


https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

auf unsere Rekonstruktionsergebnisse lisst sich festhalten, dass (als)
Muslim:innen (Markierte) die Erfahrung duflern, dass im hegemonia-
len Sicherheitsdiskurs Einfluss auf ihre Gewohnheiten und Gefiihle,
ihre Angste, Erwartungen und Selbstbilder genommen wird und dass
gesellschaftliche, strukturelle und institutionelle Rahmenbedingungen
derart (um-)gestaltet werden, dass sich (als) Muslim:innen (Markierte)
unter den hegemonialen Sicherheitsdiskurs (Salafismus, islamistischer
Terrorismus, Deradikalisierung, Privention, Leitkultur, Integration,
Sicherheitspartnerschaft) zu figen haben. Das bedeutet, dass in
dieser neuen Regierungstechnologie Muslim:innen und als solche
adressierte Menschen zusitzlich zu klassischen Machtapparaten, die
kriminalisieren, pathologisieren, erziehen und ausschliefRen, als sehr
spezifische Bevolkerungsgruppe angerufen und einbezogen werden,
jedoch einseitig und instrumentell im staatlichen Interesse und vor
dem Hintergrund orientalisierenden und rassifizierenden Wissens,
mit dem Ziel, sie zu regulieren und Kontrolle zu dezentralisieren.

Doch Muslim:innen sind keine passiven Subjekte einer allgegen-
wirtigen Macht, die sie uneingeschrinkt lenkt und kontrolliert, der
sie sich ohnmaichtig fiigen oder gegeniiber der sie unsichtbar bleiben.
Auch muslimischen/muslimisierten Subjekten erdffnen sich durch die
Unterwerfung unter den Sicherheitsdiskurs und den Namen, mit de-
nen sie angerufen und adressiert werden, Handlungsspielriume®, so-
dass sie Freiheiten erweitern, eigene Positionierungen und Umgangs-
weisen inmitten des Spannungsverhiltnisses von Macht- und Selbst-
techniken selbstreflexiv, intersektional und in Ambivalenz statt Homo-
genitit® verhandeln.

Unsere Gesprichspartner:innen changieren zwischen verschiede-
nen gesellschaftlichen Positionierungen und bringen sie miteinander in
Dialog. Sie berichten von (personlichen) Rassismuserfahrungen im Be-
drohungsszenario, setzen sie und den Sicherheitsdiskurs in einen poli-
tischen und historischen Zusammenhang und untermauern zugleich
professionelle, wissenschaftliche und aktivistische Sprechpositionen.

8 Butler 2006.
9 Jain 2003; Wagenknecht 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Einige bemiihen sich, antizipierten Rassismuserfahrungen vorzubeu-
gen, zum Beispiel indem sie islamische oder als solche wahrgenom-
mene Lektiire im 6ffentlichen Raum meiden, kein Arabisch sprechen
oder auf deutsche Kulturgiiter zuriickgreifen. In der Erwartung, als
Muslim:innen angesprochen und deshalb gemafiregelt oder benach-
teiligt zu werden, wird der 6ffentliche Rickgriff auf eigene Sprachen
und Handlungen sowie die eigene Mobilitit eingeschrinkt. Das bedeu-
tet nicht, dass unsere Gesprichspartner:innen sich den hegemonialen
(Sprach-)Handlungen und den zugewiesenen Handlungsriumen voll-
kommen unterwerfen. Vielmehr eignen sie sich die Begrifflichkeiten
subversiv an, deuten Themenfelder um, stellen Riickfragen und erwei-
tern die Handlungsfelder um eigene Interessen, Perspektiven und Er-
fahrungen. Sie greifen auf performative Sprachcodes zuriick, um Kon-
trolle iiber ihre Situation (wieder-) zu erlangen, indem sie Themenkom-
plexe sezieren und vom Gesagten abstrahieren, ihre Rassismuserfah-
rung problematisieren, zugleich die Situationen fachlich, wissenschaft-
lich und aktivistisch bewerten und untersuchen.

Den antimuslimischen Sprechakten begegnen sie mit performati-
ven Interventionen und demonstrieren Handlungsoptionen bereits im
Sprechen und Reflektieren iiber die Erfahrungen mit dem hegemonia-
len Sicherheitsdiskurs. Um sprechen zu kénnen bzw. gehort zu werden,
nehmen sie die Anrufung als Muslim:innen an, nicht aber um sie zu be-
stitigen, sondern um die Kategorie zu vervielfiltigen und zu verkom-
plizieren und ihr Muslimischsein zu pluralisieren. Sie geben kollekti-
ven wie individuellen Zuweisungen und Wirklichkeiten an der Schnitt-
stelle von Alter, Gender, Sexualitit, Klasse, Migration, Sprache, Haut-
farbe, Ability und Religion Ausdruck, untergraben dadurch homogene
Konstruktionen von Muslim:innen als Fremde und Andere, und stirken
dariiber hinaus eigene Wissensbestinde, die in hegemonialen Islam-
und Sicherheitsdebatten marginalisiert werden.

Ingesamt wird deutlich, dass die geteilte Rassismuserfahrung Mus-
lim:innen sowohl zu vereinen als auch zu trennen vermag. Gleichzeitig
werden Selbstverstindnisse und Lebensrealititen mit anderen Erfah-
rungen ins Verhiltnis gesetzt und zusammengefiihrt. In Gesprichssi-
tuationen teilen Muslim:innen verbindende und trennende Erfahrun-

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A

77


https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gen, sie geben einander Raum und verschaffen sich Gehér, kniipfen an
eigene Erinnerungen und jene anderer aus ihren Familien oder Com-
munities an, vervielfiltigen sie oder reflektieren ausgehend davon ei-
gene Positionierungen affirmativ oder kritisch. Sie stellen Fragen an
das gesellschaftliche Zusammenleben in der Dominanzgesellschaft und
unter Muslim:innen. Der Vorwurf der Illoyalitit bereitet ihnen Sorgen:
Sie kritisieren ein Klima der gegenseitigen Verdichtigungen und Be-
schuldigungen, entziehen sich Strategien des Teilens und Herrschens
oder bedienen sich ihrer, und diskutieren dariiber, wie eine Gesellschaft
aussehen konnte, die den Bediirfnissen und Interessen aller Menschen
gerecht wird, die ihre politische Teilhabe erméglicht und Community-
Strukturen fordert und schiitzt, anstatt sie zu behindern, zu instru-
mentalisieren, zu stigmatisieren oder unter Generalverdacht zu stellen.
Sie treten als zivilgesellschaftliche, wissenschaftliche, politische, kultu-
relle und soziale Akteur:innen auf, die Moglichkeiten der Solidarisie-
rung diskutieren und Visionen austauschen fiir eine bessere, commu-
nity-basierte Zusammenarbeit, in der sie nicht gegeneinander ausge-
spielt werden, sondern gemeinsame Riume gestalten, die ihnen Schutz
bieten.

Schlussfolgerung und Ausblick

Den Umgang von (als) Muslim:innen (Markierten) mit dem antimus-
limischen Rassismus empirisch zu untersuchen, legt einen metho-
denkritischen Perspektivenwechsel nahe. Die den Methoden zugrunde
liegenden Theorien und auch ihre Anwendung missen kritisch re-
flektiert und positivistische Grundannahmen aufgespiirt werden, um
ihren Einfluss auf den Forschungsprozess zu minimieren und der
Analyse zuginglich zu machen. Hierzu sind rassismuskritische und
intersektionale Zuginge in allen Phasen des Prozesses geboten: in
der Formulierung der Forschungsfragestellung, im Zugang zum Feld,
im Datenerhebungs- und Auswertungsprozess sowie in der Zusam-
mensetzung des Forschungsteams und der Interpretationsgruppen.
Methoden sind Werkzeuge, die machtkritisch eingesetzt auch der

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

Anniherung an Wirklichkeiten und Perspektivierungen rassifizierter
Menschen von Nutzen sein konnen. Die Reflexion grundlagentheo-
retischer und epistemologischer Positionen trigt zur Revision und
Differenzierung von Forschungsmethoden bei.

Fir unsere Studie war es notwendig, anstelle des hegemonialen
skommunikativen Wissens« die sozialen Wirklichkeiten von Muslim:in-
nen zum Ausgangspunkt der Rekonstruktion zu nehmen. Wir fragten
danach, wie sie die (hegemoniale) Wirklichkeit als bedrohlich-musli-
misch markierte Personen wahrnehmen, deuten und wie sie damit um-
gehen. Die Art und Weise, wie Muslim:innen in Forschungsvorhaben
adressiert werden, welche Fragen an sie gerichtet werden, mit welchem
Vokabular sie angerufen und welche Themen relevant gemacht oder in
den Ausfithrungen der Interviewten von den Forscher:innen als relevant
selektiert werden, bestimmt den weiteren Verlauf der Gespriche, der
Interpretation und der abschlieRenden Auswertung, sodass sich durch-
aus auch in kritisch reflektierten Methoden stereotype Deutungsmus-
ter wiederfinden, die bestitigt oder aufgegriffen werden.

In unserer Studie kniipfen die von uns befragten (als) Muslim:innen
(Markierten) an ihrer begrifflichen und thematischen Adressierung an,
weisen sie zuriick oder greifen sie subversiv oder affirmativ auf, um
gehort zu werden. Gerade Letzteres kann dazu fithren, dass in Inter-
viewsituationen (als) Muslim:innen (Markierte) in der Erwartung, ein
bestimmtes Wissen zu prisentieren, hegemoniale Ordnungen reprodu-
zieren oder sich an ihnen abarbeiten. In der Antizipation erneuter Ras-
sismuserfahrungen sprechen sie in rassifizierenden Codes und unter-
werfen sich — scheinbar, voriibergehend — dem Diskurs, ver-andern ih-
re Erfahrungen in Begriffen des hegemonialen, kommunikativen Wis-
sens als kulturell oder religids >fremds, um in einer Situation, in der
sie befragt, beobachtet und beforscht werden, handlungsfihig zu blei-
ben oder zu werden. Umso grofRer wirkt der Unterschied, wenn Mus-
lim:innen sich in der Forschungssituation nicht erkliren, rechtfertigen
oder verteidigen und am stereotypen Wissen des Gegeniibers abarbei-
ten miissen, sondern ein Gesprich vertiefen kénnen, das an ihrem si-
tuierten Wissen ansetzt und nach differenzierenden Begriffen und ei-
ner Sprache sucht, mit der sie ihren Anliegen, Themen und Gefithlen

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A

179


https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Ausdruck verleihen kénnen. Unsere Eingangsfrage™ erdffnete nicht nur
durch die methodologische Gesprichsfithrung, sondern auch durch das
Wissen, nicht missgedeutet, instrumentalisiert und vorgefithrt zu wer-
den, eine offene Gesprichsatmosphire, die es moglich machte, auch
sensible Themen anzusprechen und intime Perspektiven zu teilen.

Fir gewohnlich sorgt das Prifix »anti« im Begriff des antimuslimi-
schen Rassismus fiir Irritation, richtet es sich doch auf den ersten Blick
auf Handlungen und Diskurse, die Muslim:innen dimonisieren, aus-
grenzen und kriminalisieren und sie zur Zielscheibe von Feindschaft
und Gewalt machen. Eine solche Interpretation verliert aber jene Phi-
nomene aus dem Blick, die (als) Muslim:innen (Markierte) exotisieren,
paternalisieren oder — wie im Falle der Gouvernementalitit — indirekt
lenken, etwa indem sie als >Sicherheitspartner< angerufen und in das
Othering aktiv eingebunden, zur >Leitkultur< oder einem >deutschen
Islamc« angehalten, integriert und zivilisiert werden, mit dem Ziel, sie
zubesserenc< deutschen Staatsbiirger:innen zu erziehen, die islamische
Religionspraxis nach christlichem Muster zu regulieren und das Ver-
hiltnis zwischen >guten< und >bésen< Muslim:innen weiter auszudiffe-
renzieren. Dass auch jene Praktiken nicht im Widerspruch zur Funkti-
onsweise des antimuslimischen Rassismus stehen, wurde in der vorlie-
genden empirischen Studie deutlich.

Antimuslimischer Rassismus wird als Wissensordnung wirksam,
die >Muslim:innen< als bedrohliche (und) fremde Andere adressiert,
um ihre Ein- und Ausgrenzung zu rechtfertigen und die Barrieren und
Mafinahmen, die sie an der fraglos gegebenen Zugehorigkeit hindern,
zu legitimieren. Im Zuge dessen werden Muslim:innen als gesellschaft-
liche Subjekte hervorgebracht und bringen sich selbst als solche hervor.
Thre Rassifizierung hat sich freilich im Laufe der Jahrhunderte modi-
fiziert, wie bereits Fanon ausfiihrt.” Im antimuslimischen Rassismus
kulminieren >Religions, >Kultur« und >Herkunft« als Diskursstringe
- in Intersektion mit weiteren Diskursen und Machtverhiltnissen

10 Wirfragten danach, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Aus-
wirkungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen.
b8 Fanon 1969: 39f.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

— und weisen >Muslim:innen< einen Platz als konstitutives Auflen™
zu — auch dann oder gerade dann, wenn sie im Inneren leben. Das
konstitutive Aufien wird nicht ausgeschlossen in dem Sinne, dass es
entfernt wird und nicht mehr vorhanden ist, vielmehr muss es immer
wieder neu nach AufSen diskursiviert werden, also sichtbar bleiben als
Ausgeschlossenes, sodass es das Innen weiterhin konstituieren kann.
Mit Bezug auf Laclau schligt Hall in Das verhdngnisvolle Dreieck vor,
zur Theoretisierung der anhaltenden Relevanz von Rassismus trotz der
weit verbreiteten naturwissenschaftlichen Erkenntnis, dass es keine
biologischen Rassen gibt, die Konstruktion von Rasse als »gleitenden
Signifikanten« zu verstehen, der — zusammen mit Ethnizitit und
Nation - kulturelle Differenz legitimiert, die sich historisch und sozial
entwickelt hat. Rasse, Ethnizitit und Nation als Konzeptionen

»kulturelle[r] Differenz in diskursiven Termini neu zu denken [bedeu-
tet,] Diskurs als dasjenige [zu] begreifen, was menschlichen Praktiken
und Institutionen Bedeutung verleiht, was uns dazu fihig macht, die
Welt zu verstehen, und folglich als das, was menschliche Praktiken
zu bedeutungsvollen Praktiken macht, die genau deshalb geschicht-
licher Natursind, weil sie aufjene Weise signifizieren, auf die sie auch
menschliche Differenzen markieren«.

Diese Theoretisierung von Rassismus unterscheidet sich von einer Deu-
tung von Rassismus als Feindschaft oder Angst, wie sie in Begriffen der
»Islamophobie« oder der »Islamfeindlichkeit« anklingen. Der antimus-
limische Rassismus stellt freilich in der Geschichte des europiischen
Rassismus keine Ausnahme dar, zeigt doch bereits Hall in Der Westen
und der Rest™, wie zentral diskursive Aufspaltungen in >gute< und >bs-
se« Andere im europiischen Expansions- und Kolonialprojekt auch in
der Kolonisierung der Amerikas waren und eine intrinsische Funktion
im Rassismus erfilllten. So gesehen stellt die Produktion sguter<« Frem-

der und die Bandbreite an kolonialen Strategien jenseits von Ausschluss

12 laclau2002: 67.
13 Hall 2017: 55.
14 Hall 1994.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A

181


https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und Verfolgung keinen Widerspruch zum Rassismus dar, sondern eine
zentrale Dimension insbesondere des postmodernen Rassismus, die ro-
he Formen physischer Gewalt und staatlichen Zwangs — als ultima ratio
— erst denkbar macht und legitim erscheinen lisst.

Die >Anderen< werden instrumentalisiert und in das Projekt von
Macht und Herrschaft eingebunden, auch, aber nicht nur, durch Aus-
schluss. Wir halten daher einen Begriff des antimuslimischen Rassis-
mus fiir sinnvoll, der den vormodernen und modernen Geschichten von
Nationsbildung und Kolonialismus Rechnung trigt und die aktuellen
Riickbeziige auf Religion, Kultur, Herkunft und Rasse (er-)neu(-t) ver-
webt. Es handelt sich um einen Begriff von (antimuslimischem) Rassis-
mus, der die ambivalenten und widerspriichlichen Mechanismen nicht
aus dem Blick verliert, deren Ziel und Methode es ist, nicht-weifse Men-
schen als Andere zu produzieren, zu disziplinieren, zu fithren und ein-
zuordnen. Der Begriff des Rassismus glittet die vielfiltigen, gleich-
zeitig wirkenden und sich sowohl verstirkenden als auch irritierenden
(diskursiven) Praktiken nicht zu einer einzigen Erzahlung, in der Di-
monisierung, Gewalt und Ausschluss als alleinige Mittel von Herrschaft
und Zwang, Ausbeutung und Unterdriickung geltend gemacht werden.
Rassismus dient auch und zentral der Selbstvergewisserung, sodass so-
wohl Aus- als auch Einschluss und sowohl »Islamophobie« als auch »Is-
lamophilie«” dazugehéren.

Im Prozess der Rassifizierung finden neben negativen durchaus
romantisierende und exotisierende Vorstellungen Resonanz, die am
Orientalismus ankniipfen und >Muslim:innenc als Kontrastfolie zur Ei-
gengruppe konstruieren. Ob >gut« oder >bose, auch die zunehmenden
Unter- und Zwischenkategorien halten an >Muslim:innenc« als eine der
Figuren des ewigen Anderen fest, genauso wie an den Aquivalenz- und
Differenzketten, wie Laclau und Hall sagen wiirden, und versuchen
(als) Muslim:innen (Markierte) dazu zu bringen, von diesem Platz aus
zu sprechen — oder ungehéort zu bleiben.

Gleichwohl erlaubt dieses Verstindnis von Rassismus (an-) zu
erkennen, dass Muslim:innen auf antimuslimische Diskurse auch

15 Tamdgidi 2012.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenfassung und Fazit

mit subversiven Gegen-Narrativen antworten, ihren Perspektiven und
Stimmen widerstindig Raum geben, sich vernetzen und verbiinden,
auch iiber die eigenen Communities hinaus, dass sie sich aktivistisch,
kinstlerisch, akademisch und zivilgesellschaftlich engagieren und
mediale wie politische Debatten mitgestalten und eigenen Bediirfnis-
sen und Interessen Gehor verschaffen. Die Performativitit macht es
moglich. Gleichzeitig reicht der Begriff des Widerstandes nicht aus,
um der Spannbreite an Strategien Ausdruck zu verleihen, in denen
Widerstindiges, aber auch Affirmatives zur Geltung kommen und
sowohl als das Eine als auch als das Andere gedeutet werden kann,
in denen Handlungsoptionen also nicht eindeutig als Ausdruck ent-
weder von Unterwerfung oder von Widerstand klassifiziert werden
konnen. Vielmehr gibt es inmitten des Spektrums von Unterwerfung
und Widerstand vielfiltige, oft widerspriichliche Umgangsweisen,
mit denen Muslim:innen innerhalb und auflerhalb des diskursiven
Rahmens das eigene Sprechen, die eigene Mobilitit, das individuelle
und kollektive Auftreten, die religiése Praxis, das zivilgesellschaftliche
Engagement, das professionelle Berufsleben und den Alltag (um-)deu-
ten, Moglichkeiten und Grenzen austesten und so das Verhiltnis von
Disziplinierung und Selbstfithrung tagtiglich aushandeln.

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14:27:33. - Open A

183


https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839457115-008 - am 14.02.2026, 14;

Access


https://doi.org/10.14361/9783839457115-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

