
3. Das Assoziationswesen 

als freiheitsverbürgende Einrichtung? 

Ein erster Berührungspunkt zwischen Max Weber und der Zivilgesell
schaftsdebatte lässt sich über den Mittelsmann Alexis de Tocqueville 
herstellen. Dies ist deshalb vielversprechend, weil Tocqueville als zen
traler Klassiker, Ahnherr und Vordenker der Zivilgesellschaftsforschung 
gilt, dessen Grundannahmen in Form der Neo-Tocqueville’schen Sozi
alkapital- und Assoziationsforschung bis heute die Debatte prägen. 

Es gibt keinen direkten Nachweis, dass sich Weber intensiv mit Toc
quevilles Werk befasst hat.1 Gleichwohl haben einige Autoren die Über
zeugung verteidigt, dass »Webers politisch-philosophisches Denken mit 
dem Tocquevilles […] in einem hohen Grad zur Deckung gebracht wer
den kann«.2 

Wie Weber blickt auch Tocqueville, wenn nicht mit Argwohn, so doch 
nüchtern-distanziert auf die Demokratie. Man muss sich mit ihr aus
einandersetzen, nicht weil sie in normativer Hinsicht zu wünschen ist, 
sondern weil sie einem als Schicksalsmacht gegenübersteht.3 Tocque

1 Zu möglichen Indizien vgl. Hecht 1998, S. 12–13. 
2 Hecht 1998, S. 14, vgl. sonst auch Hennis 2000; Lassman 1993; Offe 2004. 
3 Zweckmäßigkeitsüberlegungen bestimmten folglich auch Tocquevilles Ausein

andersetzung mit der Demokratie. Vgl. dazu seine Einschätzung in der Einlei
tung der Monographie Über die Demokratie in Amerika: »In unseren Tagen bieten 
uns die christlichen Völker, wie mir scheint, ein furchterregendes Schauspiel; 
die Bewegung, von der sie mitgerissen werden, ist schon zu stark, als daß sie 
aufzuhalten wäre; sie erfolgt aber noch nicht so rasch, daß man die Hoffnung 
auf ihre Lenkung aufgeben müßte; sie halten ihr Geschick in ihren Händen; bald 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

ville hält die Demokratie für allgemein, von Dauer und sich der Macht 
der Menschen entziehend, kurzum für ein »Werk der Vorsehung«.4 Über 
die Umstände der Niederschrift seiner Monographie Über die Demokratie 
in Amerika schreibt er im Vorwort der 12. Ausgabe von 1848: 

»Dieses Buch wurde vor 15 Jahren im beständigen Banne eines einzi
gen Gedankens geschrieben: des nahen, unaufhaltsamen, allgemei

nen Aufstiegs der Demokratie in der Welt. Wer es liest, wird auf je
der Seite eine feierliche Warnung finden, die die Menschen daran er
innert, daß die Gesellschaft ihre Gestalt, die Menschheit ihre Lebens
weise verändert und daß neue Schicksale sich vorbereiten.«5 

In dieser Formulierung kommt bereits Tocquevilles ambivalentes Ver
hältnis zur demokratischen Modernisierung zum Ausdruck.6 Er ist 
»Theoretiker des ›demokratischen Zeitalters‹ sowie der Bedingungen 
und Folgen politischer Modernisierungsprozesse; aber er ist zugleich 
weit davon entfernt, sich ein normatives Prinzip wie das der Volks
souveränität zu eigen zu machen«.7 Die Grundskepsis aber ist auch 
bei Tocqueville nicht einfach Zeugnis einer aristokratischen und da
mit antidemokratischen Haltung. Seine Vorbehalte gegenüber dem 
demokratischen Zeitalter werden an keiner Stelle in eine normative 
Rechtfertigung der alten ständischen Ordnung überführt.8 Die Haltung 

jedoch wird es ihnen entwunden sein. Die Demokratie belehren, wenn mög

lich ihren Glauben beleben, ihre Sitten läutern, ihre Bewegungen ordnen, nach 
und nach ihre Unerfahrenheit durch praktisches Wissen, die blinden Regun
gen durch die Kenntnis ihrer wahren Vorteile ersetzen; ihre Regierungsweise 
den Umständen der Zeit und des Ortes anpassen; sie je nach Verhältnissen und 
Menschen ändern: das ist die erste Pflicht, die heute den Lenkern der Gesell
schaft auferlegt ist« (Tocqueville 1987 [1835], S. 15). 

4 Tocqueville 1987 [1835], S. 14. 
5 Tocqueville 1987 [1835], S. 5. 
6 Raymond Aron (vgl. 1965, S. 20) gehört zu den wenigen, die Tocquevilles ambi

valente Haltung gegenüber der Demokratie explizit mit derjenigen Webers in 
Zusammenhang bringen. 

7 Offe 2004, S. 19. 
8 Vgl. Offe 2004, S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 31 

der Ambivalenz ist kein Ausdruck von Revisionismus, sondern vielmehr 
des Bemühens um eine objektive, erfahrungswissenschaftliche Perspek
tive.9 Ähnlich wie bei Weber beruht die pessimistische Grundhaltung 
auf einer kulturkritischen Diagnose der Moderne. Folgt man Lassman, 
so beschreiben beide Denker die Gefahren einer neuen Knechtschaft: 

»[T]he problem of understanding the nature of modern democracy 
and its limitations is a theme that both theorists share. Both Weber 
and Tocqueville perceived that the advance of mass democracy was an 
unavoidable component of the modern political order. Nevertheless, 
the advance of democracy also contained its own unique internal 
contradictions. There was no inevitable victory for liberty entailed by 
the progress of democracy. […] In fact, for both theorists the inherent 
danger that was implicit within modern democracy was the gradual 
and largely unnoticed drift into the ›new servitude‹«.10 

Die Analyse der Gefahren wird aber jeweils nicht in fatalistischer Ma
nier als Selbstzweck betrachtet, sondern als notwendige Bedingung 
für die progressive Suche nach Auswegen.11 Tocqueville und Weber 
eint das Interesse für »das prekäre Schicksal der Freiheit in modernen 
kapitalistischen Gesellschaften«.12 Freiheit ist in diesem Sinne jeweils 
der zentrale Gegenbegriff zur subjektivistischen Kultur der Moderne, 

9 Zur Frage nach methodologischen Affinitäten zwischen Tocqueville und Weber 
vgl. insbesondere Boudon 2005. Boudon verteidigt die These, dass Webers Plä
doyer für Wertfreiheit sein Ansatz des kausalen verstehenden Erklärens sowie 
sein historisch vergleichendes Vorgehen schon zum methodologischen Reper
toire Tocquevilles gehört. Für eine explizite Auseinandersetzung mit der erfah
rungswissenschaftlichen Perspektive Tocquevilles vgl. Bluhm und Krause 2014. 

10 Lassman 1993, S. 104. Zur Frage diagnostischer Affinitäten zwischen Tocqueville 
und Weber vgl. sonst auch Martin Hechts Studie Modernität und Bürgerlichkeit, 
Hecht 1998. 

11 Vgl. dazu auch Hecht 1998, S. 252–253. 
12 Offe 2004, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

»zu Entseelung, Enteignung, Proletarisierung, Abhängigkeit, Fachmen
schentum usw.«13 

Der anstehende Vergleich von Weber und Tocqueville folgt im Auf
bau diesem doppelten Bemühen. Der erste Teil ist der jeweiligen Gefah
renanalyse gewidmet, hier soll der Frage nach diagnostischen Affinitä
ten nachgegangen werden. Der zweite Teil dagegen befasst sich schwer
punktmäßig mit der therapeutischen Ebene. Hier wird, im Sinne der 
Prüfung von Anschlussfähigkeit der Weber’schen Soziologie an die Zivil
gesellschaftsdebatte, die Lösung Tocquevilles im Zentrum stehen. Denn 
insbesondere in der Art und Weise, wie Tocqueville die Frage »nach den 
Möglichkeiten einer politisch-freiheitlichen Lebensführung vor den Ku
lissen der modernen Welt«14 beantwortet, manifestiert sich sein Status 
als Vordenker der Zivilgesellschaft. Hier wird vorrangig zu prüfen sein, 
ob sich Webers politische Soziologie in Analogie zur neuen politischen Wis
senschaft Tocquevilles entwickeln lässt. Ganz in diesem Sinne stellt bei
spielsweise Offe die programmatische Frage, ob es für Weber »[a]me
rikanische Auswege aus dem Gehäuse der Hörigkeit«15 gebe. Weber, so 
Offes Überzeugung, hätte 

»aus Amerika ein sozialtheoretisches Lebensthema mitgebracht 
– nämlich die Frage, ob die US-Gesellschaft eine bestandsfähige 
und in Europa eventuell sogar nachbildbare soziale und politische 
Formation darstellt, in der zumindest der Möglichkeit nach die Bü
rokratisierung, Rationalisierung, Verdinglichung, Entpersönlichung, 
Säkularisierung und Sinnlosigkeit des vom modernen Kapitalismus 
hervorgetriebenen Berufs- und Fachmenschentums auf Dauer ver
mieden werden und somit die individuelle Freiheit nicht nur […] an 
der von kleinen Minderheiten besetzten Spitze von Staats-, Partei- 

13 Offe 2004, S. 71. Diese These verdankt ihre Plausibilität der Tatsache, dass bei
den Denkern gemeinhin ein liberaler, wenngleich unorthodox-liberaler Stand
punkt attestiert wird. Zur Einordnung Tocquevilles als unorthodoxem Liberalen 
vgl. z.B. Boesche 1987, zu Weber vgl. z.B. Beetham 1989. 

14 Hecht 1998, S. 15. 
15 Offe 2004, S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 33 

und Verwaltungsapparaten, sondern kollektiv an der Basis der Bürger 
und ihrer Assoziationen gewahrt werden kann.«16 

Im zweiten Teil wird kritisch geprüft, ob Weber am Ende doch Tocque
ville nach Amerika folgt. Dann nämlich könnte er in den Fußstapfen des 
Franzosen ebenfalls in den Stand eines Vordenkers der Zivilgesellschaft 
erhoben werden. 

3.1 Zeitdiagnostische Affinitäten: Max Weber, 
Alexis de Tocqueville und die Aporien 
der modernen Massendemokratie 

Tocquevilles und Webers Analysen der demokratischen Modernisierung 
weisen, wie dargelegt, den gleichen kulturkritischen Grundtenor auf. 
Beide Untersuchungen haben nichts gemein »mit aufklärerisch-fort
schrittsfrohen Weltbildern«,17 sondern fokussieren zunächst einmal die 
Aporien der modernen Massendemokratie, die sich in beiden Fällen auf 
das Szenario einer drohenden neuen Knechtschaft verdichten lassen.18 
Nicht nur der Grundtenor, sondern auch der Fluchtpunkt der Analysen 
ist vergleichbar: Der nüchtern-realistische und in der Folge in besonde
rem Maße auf Ambivalenzen fokussierende Blickwinkel wird von beiden 
Denkern als notwendige Bedingung für die Sicherung der Freiheit in 
der modernen Massendemokratie erachtet.19 Diesen Gemeinsamkeiten 

16 Offe 2004, S. 66. 
17 Hecht 1998, S. 252. 
18 Hecht (1998, S. 252) weist darauf hin, dass sich dieser Freiheitsverlust für Weber 

und Tocqueville »im Phänomen einer wachsenden Entpersonalisierung moder

ner sozialer Beziehungen, in den Befunden eines rationalistischen Bürokratis
mus, eines vereinzelnden Individualismus, eines entgeistigten Materialismus, 
der privatistischen Entpolitisierung des öffentlichen Lebens, der Nivellierung 
und Standardisierung individuellen Handelns und dem Ende der Seelenkräfte 
von Leidenschaft und Charisma drastisch niederschlugen«. 

19 Tocqueville (1969 [1856], S. 11) bringt diese Grundambition in der Einleitung zu 
seiner Schrift Der alte Staat und die Revolution mit schönen Worten zum Aus
druck: »Ich glaube, das vorliegende Buch ohne Vorurteil, behaupte aber nicht, 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

zum Trotz legen beide eigenständige Untersuchungen der modernen 
Spannungsverhältnisse vor.20 Diese sollten, gleichsam als Grundlage 
der vergleichenden Untersuchung der therapeutischen Vorschläge, 
zunächst in ihren Grundzügen nachvollzogen werden. 

3.1.1 Alexis de Tocquevilles Problemstellung: Individualismus, 
Gefahr des Despotismus, politische Apathie 

Alexis de Tocquevilles von Ambivalenzen geprägte Sichtweise auf die 
moderne Massendemokratie lässt sich in zwei Schritten rekonstruie
ren.21 Erstens kann gefragt werden, worin er das zentrale Wesensmerk
mal der Demokratie sieht und welche gesellschaftlichen Entwicklungen 

es ohne Leidenschaft geschrieben zu haben. Einem Franzosen möchte es kaum 
erlaubt sein, unempfindlich zu bleiben, wenn er von seinem Vaterlande spricht 
und an seine Zeit denkt. Ich gestehe also, daß ich, während ich unsere ehemali

ge Gesellschaft in all ihren Teilen studierte, die neue nie gänzlich aus den Augen 
verloren habe. Ich wollte nicht allein erkennen, welchem Übel der Kranke erle
gen war, sondern auch, wie er sich vom Tode hätte erretten können. Ich machte 
es wie jene Ärzte, die in jedem abgestorbenen Organ die Gesetze des Lebens 
zu entdecken suchen. Mein Ziel war, ein Gemälde zu liefern, das streng richtig 
wäre und zugleich lehrreich«. 

20 Max Webers Analyse der Ambivalenzen ist eingebettet in eine umfassende, 
kulturvergleichende Rationalisierungs- und Modernisierungstheorie. Tocque
villes Vorhaben hat demgegenüber eine andere Anlage. Hier steht nicht die Fra
ge nach den Besonderheiten und Paradoxien des okzidentalen Rationalismus 
im Zentrum, sondern des demokratischen Zeitalters. Bei Weber ist die für die 
moderne entzauberte Welt typische Unvereinbarkeit konkurrierender Wert

vorstellungen für einen Großteil der paradoxen Folgen der Modernisierung ver
antwortlich, Tocqueville lokalisiert die Wurzeln der antinomischen Struktur da
gegen in der für das demokratische Zeitalter typischen »Gleichheit der gesell
schaftlichen Bedingungen« (Tocqueville 1987 [1835], S. 9). Beide Denker neh
men unterschiedliche Pfade, kommen aber zu vergleichbaren Ergebnissen. 

21 Die folgende Systematisierung ist angelehnt an einen Vorschlag Schluchters, 
vgl. Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 155–156. Dort steht allerdings nicht 
Tocquevilles Demokratieverständnis im Fokus, es geht vielmehr um die Rekon
struktion von Webers Modernisierungs- und Rationalisierungstheorie. Vgl. da
zu auch weiter unten Kapitel 3.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 35 

seinen Beobachtungen zufolge dahinterstehen. Tocqueville kommt hier 
in seiner Rolle als Historiker der modernen Massendemokratie in Be
tracht. Zweitens kann man fragen, wie er die Demokratie und die damit 
in Zusammenhang stehenden Entwicklungen beurteilt. Hier geht es um 
seine Rolle als Diagnostiker der modernen Massendemokratie. 

Fokussiert man zunächst den Historiker Tocqueville, so kann fest
gehalten werden, dass er die Besonderheit moderner demokratischer 
Verhältnisse auf ein zentrales Prinzip, nämlich »die Gleichheit der ge
sellschaftlichen Bedingungen«,22 zurückführt. Er untersucht die Wir
kungen dieses Prinzips in Hinblick auf »drei theoretische Variablen: die 
faktischen (historischen, geographischen, demographischen usw.) Be
dingungen, die Institutionen und Gesetze sowie die von beiden geprägten 
subjektiven Dispositionen, d.h. Sitten und Gefühle, Erwartungen und Nor
men der beteiligten Akteure.«23 

Dieses Prinzip der Egalität sei zwar bislang nur in der amerikani
schen Demokratie auf die Spitze getrieben, jedoch auch in der Alten 
Welt stetig auf dem Vormarsch.24 Die schicksalhafte, weil nicht auf
zuhaltende »Entwicklung zur Gleichheit der Bedingungen«25 begreift 
Tocqueville als multivariaten, im Zusammenwirken unbeabsichtigten, 
aber gleichwohl gerichteten, sich schrittweise über Jahrhunderte voll
ziehenden Prozess der Abschaffung des geburtsständischen Prinzips. 
Insofern stellt für Tocqueville die mit so viel Unordnung und Leid ver
bundene »große demokratische Revolution«26 in der Alten Welt nur die 
Spitze des Eisberges dar. Die Entwicklung zur Gleichheit ist für Tocque
ville aber weder neu noch zufällig noch aufzuhalten. Sie erscheint ihm 
vielmehr als »der stetigste, älteste und andauerndste Vorgang […] den 
die Geschichte kennt.«27 

22 Tocqueville 1987 [1835], S. 9. 
23 Offe 2004, S. 17. 
24 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 9. 
25 Tocqueville 1987 [1835], S. 14. 
26 Tocqueville 1987 [1835], S. 10. 
27 Tocqueville 1987 [1835], S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Das 11. Jahrhundert kenne nur »eine einzige Quelle der Macht, den 
Grundbesitz«.28 Seither aber sei zu beobachten, »wie sich überall die 
verschiedenen Vorgänge im Leben der Völker zum Vorteil der Demo
kratie wenden«.29 Nach und nach öffnen sich demnach »neue Wege 
zur Macht«.30 Diese Vorgänge werden von Tocqueville in der Einleitung 
seiner Schrift Über die Demokratie in Amerika eher kursorisch ausgeführt 
und zusammengetragen. Er geht unter anderem auf die Nivellierung 
von Standesunterschieden durch den Klerus ein, befasst sich mit der 
zunehmenden politischen Macht von Rechtsgelehrten in der höfischen 
Gesellschaft, der Ausweitung von Eigentumsrechten, mit der sukzes
siven Schwächung der Königshäuser und des Adels durch Kriege und 
Fehden bei gleichzeitig zu beobachtenden ökonomischen Machtzu
wächsen des Bürgertums sowie mit der zunehmenden ökonomischen 
und politischen Indienstnahme wissenschaftlicher Erkenntnisse, die 
neuen Trägergruppen als Machtmittel zur Verfügung stünden.31 Diese 
in sich unverbundenen Entwicklungen auf unterschiedlichen Gebieten 
hätten insgesamt zur Folge, dass die Gesellschaft von einer »doppelten 
Umwälzung« heimgesucht werde: »Der Adelige steht tiefer auf der 
sozialen Leiter, der Bürger höher. Jener steigt hinab, dieser kommt 
hoch. Mit jedem halben Jahrhundert nähern sich die beiden, und bald 
berühren sie sich«.32 

Für Tocqueville ist diese Entwicklung nicht mehr aufzuhalten, aber, 
in einem engen zeitlichen Rahmen, noch gestaltbar.33 Wer aber diese 
Entwicklung noch lenken wolle, der dürfe sich nicht von restaurativen 
Hoffnungen den Blick für die Tatsachen versperren lassen: »Eine völ
lig neue Welt bedarf einer neuen politischen Wissenschaft. Aber dar
an denken wir nicht; von einem rasch fließenden Strome dahingetrie
ben, bleibt unser Blick hartnäckig an ein paar Trümmerresten haften, 

28 Tocqueville 1987 [1835], S. 10. 
29 Tocqueville 1987 [1835], S. 13. 
30 Tocqueville 1987 [1835], S. 11. 
31 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 10–12. 
32 Tocqueville 1987 [1835], S. 13. 
33 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 37 

[…] während die Strömung uns mitreißt und uns rücklings den Abgrün
den zuträgt«.34 Stattdessen brauche es einen kühlen objektiven Blick,35 
der sich »ein Bild von der Demokratie selbst, ihres Strebens, ihres We
sens, ihrer Vorurteile, ihrer Leidenschaften [macht], […] um zu erfahren, 
was wir von ihr zu erhoffen oder zu befürchten haben.«36 

Die diagnostische Perspektive, die Tocqueville in Hinblick auf die 
Analyse des Zeitalters der Demokratie einnimmt, ist bestimmt von der 
Frage, welche Folgen die wachsende Gleichheit für die Freiheit der Menschen 
hat. Denn egalitäre gesellschaftliche Strukturen sind für Tocqueville 
keine Garanten der Freiheit. 

»Obwohl die Menschen nicht völlig gleich werden können, ohne ganz 
frei zu sein, und die Gleichheit in ihrem äußersten Grade infolgedes
sen mit der Freiheit eins wird, ist man mithin berechtigt, die beiden 
voneinander zu unterscheiden. Die Vorliebe, welche die Menschen für 
die Freiheit hegen, und die, welche sie für die Gleichheit empfinden, 
sind in der Tat zwei verschiedene Dinge, und ich scheue mich nicht, 
hinzuzufügen, daß sie bei den demokratischen Völkern zwei unglei
che Dinge sind.«37 

Laut Tocqueville ist der Gleichheitssinn stärker ausgeprägt als der Frei
heitssinn: 

»Ich denke, daß die demokratischen Völker einen natürlichen Sinn für 
die Freiheit haben, sie suchen sie, sie lieben sie, sobald sie sich selbst 
überlassen sind, und sie sehen es nur mit Schmerz, wenn man sie von 
ihr entfernt. Für die Gleichheit aber nähren sie eine feurige, unersättli
che, ewige, unbesiegbare Leidenschaft; sie wollen die Gleichheit in der 

34 Tocqueville 1987 [1835], S. 15. 
35 »Dieses Buch [Über die Demokratie in Amerika; D.V.] reiht sich in keinerlei Gefolg

schaft ein; als ich es schrieb, wollte ich weder irgendeiner Partei dienen, noch 
sie bekämpfen; ich trachtete danach, nicht anders, aber weiter zu schauen als 
die Parteien; und während diese sich mit dem nächsten Tag befassen, wollte 
ich an die Zukunft denken« (Tocqueville 1987 [1835], S. 29). 

36 Tocqueville 1987 [1835], S. 26. 
37 Tocqueville 1987 [1840], S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Freiheit, und können sie diese nicht erlangen, so wollen sie sie noch in 
der Knechtschaft. Die Armut, die Knechtung, die Barbarei werden sie 
ertragen, die Aristokratie aber werden sie nicht dulden.«38 

Das demokratische Ideal besteht für Tocqueville in »einem äußersten 
Punkt […], wo Freiheit und Gleichheit sich berühren und verschmel
zen«.39 Mit Blick auf die Empirie allerdings beobachtet er alle möglichen 
Kombinationen unterschiedlicher Ausprägungen von Zuständen der 
Gleichheit und Freiheit. Vor allem ist, gleichsam in radikaler Opposition 
zum Ideal, prinzipiell auch ein unfreier demokratischer Gesellschafts
zustand denk- und realisierbar. 

»Tocqueville hat für die Zukunft immer nur eine Weggabelung gese
hen: hin zu einer unfreien, egalitären Gesellschaft von unverbunde
nen, schwachen einzelnen, unter der Herrschaft eines neuen Despo
tismus oder die freie, egalitäre Gesellschaft der durch enge Verbun
denheit Freibleibenden. Jede dieser Möglichkeiten war durch Egalität 
bestimmt.«40 

Tocqueville beobachtet in Amerika freiheitsgefährdende institutionelle 
Effekte, allen voran solche, die auf die »Allmacht der Mehrheit«41 zurück
zuführen sind. Was ihn an der Neuen Welt »abstößt, […] ist die geringe 
Gewähr, die man dort gegen die Tyrannei findet.«42 Er verweist in die
sem Kontext darauf, dass auch die Mehrheit in normativer Hinsicht fehl

38 Tocqueville 1987 [1840], S. 146. 
39 Tocqueville 1987 [1840], S. 141. 
40 Hennis 2000, S. 316. Vgl. hierzu auch Aron (1965, S. 20): »Er [Alexis de Tocque

ville; D.V.] konstatiert wie selbstverständlich, daß gewisse Bewegungen sich 
fortsetzten werden, daß gewisse Institutionen tot sind (die bodenständige 
Aristokratie), andere schicksalhaft unausweichlich (die Egalisierung der gesell
schaftlichen Bedingungen). Aber es gibt für ihn […] keine adäquate Determi

nation der politischen Herrschaftsordnung von seiten des demokratischen Ge
sellschaftszustandes. Die politische Superstruktur kann despotisch oder liberal 
sein.« 

41 Tocqueville 1987 [1835], S. 380. 
42 Tocqueville 1987 [1835], S. 378. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 39 

bar sein könne. Aufgrund der Allmacht der Mehrheit in der amerikani
schen Gesellschaft werden von der Mehrheitsmeinung gedeckte Unge
rechtigkeiten für die unzureichend geschützten Minderheiten zum Pro
blem. Eine Person oder Gruppe, der eine solche Ungerechtigkeit wider
fahre, könne sich weder an die öffentliche Meinung wenden, denn diese 
werde von der Mehrheit gebildet. Sie könne sich ebenso wenig an die 
Legislative wenden, denn diese stelle ebenfalls die Mehrheit dar und ge
horche ihr blind. Auch die Exekutive komme nicht als Adressat in Frage, 
auch diese werde durch die Mehrheit benannt und diene ihr als höriges 
Werkzeug.43 Diese institutionell bedingte Tyrannei der Mehrheit hält Toc
queville jedoch für vermeidbar. Durch entsprechende Reformen, insbe
sondere Gewaltenteilung, könne durchaus ein Zustand erreicht werden, 
indem die Staatsgewalt »in ihrer Zusammensetzung die Mehrheit ver
tritt, ohne notwendig Sklave ihrer Leidenschaften zu sein«.44 

Um die kulturpessimistischen Elemente von Tocquevilles Demokra
tietheorie zu erfassen, müssen die freiheitsgefährdenden »Destrukti
onskräfte«45 der Gleichheit nicht nur auf der institutionellen, sondern 
auch und vor allem auf der sittlichen Ebene rekonstruiert werden. Diese 
alles entscheidenden, unauffälligen, weil gleichsam verschleierten, ne
gativen Kräfte würden nur »aufmerksame und klarblickende Leute«46 
erfassen. Denn die »Übel, die das Übermaß an Gleichheit verursachen 
kann, zeigen sich nur nach und nach; sie dringen allmählich in den 
Gesellschaftskörper ein […] und im Zeitpunkt, da sie am heftigsten 
werden, fühlt man sie aus Gewöhnung nicht mehr«.47 

Welches sind also die Übel, die das Übermaß an Gleichheit auf 
der Ebene der Dispositionen verursachen kann? Die erste Frucht der 
Gleichheit, und damit als Massenphänomen genuin »demokratischen 
Ursprungs«,48 ist nach Tocqueville das Phänomen des Individualismus. 

43 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 378. 
44 Tocqueville 1987 [1835], S. 379. 
45 Offe 2004, S. 30. 
46 Tocqueville 1987 [1840], S. 144. 
47 Tocqueville 1987 [1840], S. 144. 
48 Tocqueville 1987 [1840], S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Er wird von Tocqueville in Abhängigkeit zur Selbstsucht bestimmt. Der 
Individualismus ist im Gegensatz zur narzisstischen und leidenschaft
lichen Selbstsucht friedfertig und rational.49 Er drängt jeden Bürger 
dazu, 

»sich von der Masse der Mitmenschen fernzuhalten und sich mit sei
ner Familie und seinen Freunden abzusondern; nachdem er sich ei
ne kleine Gesellschaft für seinen Bedarf geschaffen hat, überlässt er 
die große Gesellschaft gern sich selbst. Die Selbstsucht entspringt ei
nem blinden Trieb; der Individualismus geht mehr aus einem irrigen 
Urteil als aus einem entarteten Gefühl hervor. Er entspringt ebenso 
sehr den Mängeln des Geistes wie den Fehlern des Herzens. Die Selbst
sucht dörrt alle Tugenden aus, der Individualismus legt vorerst nur 
den Quell der öffentlichen Tugenden trocken; mit der Zeit aber greift 
er alle andern an und zerstört sie und versinkt schließlich in die Selbst
sucht.«50 

Die demokratische Vereinzelung wird von Tocqueville vor dem Hinter
grund einer eigentümlichen Bestimmung aristokratischer Kohäsion 
problematisiert. Weil aristokratische Gesellschaften weder räumliche 
noch soziale Mobilität kennen würden, sei eine Gleichzeitigkeit aller Ge
nerationen zu beobachten: »Ein Mensch kennt fast alle seine Ahnen […]. 
Willig nimmt er Pflichten gegenüber den einen wie den anderen auf 
sich, und häufig widerfährt es ihm, daß er persönliche Freuden den 
Wesen opfert, die nicht mehr oder die noch nicht da sind«.51 Eine 
spezifische Überschaubarkeit sozialer Horizonte komme gemein
schaftsbildend hinzu. Tocqueville betont in diesem Zusammenhang 
das ständische Wir-Gefühl: »Weil die Klassen in einem aristokratischen 
Volke stark voneinander abgehoben und unbeweglich sind, wird jede 
für ihre Angehörigen eine Art kleines Vaterland, das sichtbarer ist und 

49 Vgl. Tocqueville 1987 [1840], S. 147. 
50 Tocqueville 1987 [1840], S. 147. Für eine Aktualisierung dieser These in Hinblick 

auf die spätmoderne Vergesellschaftung vgl. jüngst Schauer 2023. 
51 Tocqueville 1987 [1840], S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 41 

mehr geliebt wird als das große.«52 Ferner seien auch die durch ständi
sche Hierarchien zustande kommenden sozialen Bindungen nicht zu 
vernachlässigen. In der ständischen Rangordnung nehme jeder Bürger 
immer einen Mann über sich wahr, »dessen Schutz ihm notwendig sei, 
und unter sich […] einen anderen, dessen Mitarbeit er beanspruchen 
kann.«53 Der Mensch des aristokratischen Zeitalters sei aufgrund dieser 
vielfachen Verflechtungen 

»oft bereit, sich selbst zu vergessen. Allerdings ist in den gleichen 
Zeitaltern der allgemeine Begriff des Nächsten unklar, und man denkt 
nicht daran, sich für die Sache der Menschheit einzusetzen; aber man 
opfert sich häufig für bestimmte Menschen. In demokratischen Zeit
altern hingegen, wo die Pflichten eines jeden gegen die Gattung sehr 
viel deutlicher sind, wird die Hingabe an einen Menschen seltener; 
das Band menschlicher Zuneigungen dehnt und lockert sich«.54 

Tocqueville konkretisiert die Übel eines entarteten Individualismus 
(dessen politische Ordnung er in Ermangelung eines besseren Begriffes 
›Despotismus‹ nennt) im Vorwort seines Buchs Der alte Staat und die 
Revolution folgendermaßen: 

»Die Menschen sind hier nicht mehr durch Kasten, Klassen, Korpora
tionen und Geschlechter miteinander verbunden und sind daher nur 
zu sehr geneigt, sich bloß mit ihren besonderen Interessen zu beschäf
tigen, immer nur an sich selbst zu denken und sich in einen Individua
lismus zurückzuziehen, in dem jede öffentliche Tugend erstickt wird. 
Der Despotismus, weit entfernt gegen diese Neigungen zu kämpfen, 
macht sie vielmehr unwiderstehlich, denn er entzieht den Bürgern je
de gemeinsame Begeisterung, jedes gemeinschaftliche Bedürfnis, je
de Notwendigkeit, sich miteinander zu verständigen, jede Gelegen
heit zu gemeinschaftlichem Handeln; er mauert sie sozusagen im Pri

52 Tocqueville 1987 [1840], S. 148. 
53 Tocqueville 1987 [1840], S. 148. 
54 Tocqueville 1987 [1840], S. 148–149. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

vatleben ein. Sie waren bereits zur Absonderung geneigt: er isoliert 
sie; sie erkalteten füreinander: er läßt sie vollends erstarren«.55 

Die Gefahr des Despotismus im demokratischen Zeitalter liegt also we
niger, wie dies noch Montesquieu beschrieben hatte, in einer willkürli
chen Gewaltherrschaft, sondern in einer politischen Apathie der Bürger. 

In dieser atomisierten Gesellschaft des demokratischen Zeitalters 
entfaltet insbesondere die ökonomische Gleichheit eine unheilvolle 
Dynamik. Das Fehlen einer ständischen Stratifizierung »induziert 
die unersättliche Begehrlichkeit des Erwerbsbürgers«.56 Dabei geht 
Tocqueville freilich nicht davon aus, dass der Vermögens- und Ein
kommensstatus der amerikanischen Wirtschaftsbürger tatsächlich 
ausgeglichen ist. »Was er mit ›Gleichheit‹ in wirtschaftlichem Kontext 
meint, ist lediglich die allgegenwärtige Überzeugung, dass ›ich‹ schon 
morgen genauso wohlhabend sein könnte wie ›du‹, oder dass ›du‹ ge
nauso arm sein könntest wie ›ich‹ heute.«57 Die darin zum Ausdruck 
kommenden Erfolgsversprechungen werden zum vorrangigen Ziel aller 
wirtschaftlichen Handlungen der Bürgerer. 

Tocqueville ist indes kein Generalkritiker des Wohlstandsstrebens. 
Die unheilvolle Dynamik ökonomischer Gleichheit gründet für Tocque
ville in der Tendenz, das Wohlstandsstreben zu verabsolutieren.58 Denn 
wenn dann die »Begierde, um jeden Preis reich zu werden, die Neigung, 

55 Tocqueville 1969 [1856], S. 12. 
56 Offe 2004, S. 30. 
57 Offe 2004, S. 30. 
58 Hereth (1979, S. 57) bemerkt hierzu, dass es Tocqueville »nicht darum [geht], 

Erwerbsstreben und Liebe zum materiellen Wohlergehen zu denunzieren oder 
moralisch zu verdammen. Er will ihm nur einen Platz in der Hierarchie der Zie
le menschlichen Handelns zuweisen, der den Wohlstand nicht zum höchsten 
und alles bestimmenden Ziel macht. Was Tocqueville kritisiert, ist nicht die 
Existenz der Leidenschaft des Erwerbsstrebens; er weiß, daß keine Gesellschaft 
mit leidenschaftslosen Engeln als Bürgern Ausgangspunkt der Kritik konkre
ter Zeitumstände sein kann. Seine Kritik richtet sich vielmehr gegen die Aus
schließlichkeit und Totalität, mit der das Wohlstandsstreben jedes andere Ziel 
verdrängt«. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 43 

Geschäfte zu machen, die Gewinnsucht, das Streben nach Wohlwollen 
und sinnlichen Genüssen [zu den] üblichsten Leidenschaften«59 gehö
ren, ist kein Platz mehr für politische Tugenden: 

»Nur auf das Reichwerden bedacht, bemerken sie nicht mehr das enge 
Band, welches das Wohlergehen jedes einzelnen von ihnen mit dem 
Gedeihen aller verknüpft. Man braucht solchen Bürgern die Rechte, 
die sie besitzen, nicht zu entreißen; sie lassen sie selber gern fahren. 
Die Ausübung ihrer politischen Rechte erscheint ihnen als eine ärger
liche Störung, die sie von ihrem Gewerbe abhält.«60 

Die freiheitsgefährdenden Destruktionskräfte der (ökonomischen) 
Gleichheit richten sich folglich nicht nur gegen unzureichend geschütz
te Minderheiten, auch gegen die Mehrheit, die sich auf der Grundlage 
eines überbordenden materiellen Wohlstands- und Erwerbsstrebens 
politisch selbst enteignet. 

»Die Atrophie politischer Kompetenzen und des Urteilsvermögens 
über öffentliche Angelegenheiten, antipolitische Tendenzen, […] die 
Einsamkeit als Lebensentwurf, die Vernachlässigung öffentlicher 
Verantwortung – das sind die Deformationen, mit denen Tocqueville 
den in sein Gegenteil, in differenzlose Konformität umschlagenden 
Individualismus der Erwerbsgesellschaft geißelt«.61 

Auf der Grundlage dieser politischen Apathie besteht dann die Gefahr 
eines neuartigen, genuin demokratischen Despotismus, den sich Toc
queville folgendermaßen ausmalt: 

»Ich erblicke eine Menge einander ähnlicher und gleichgestellter 
Menschen, die sich rastlos im Kreise drehen, um sich kleine und 
gewöhnliche Vergnügungen zu verschaffen, die ihr Gemüt ausfüllen. 
Jeder steht in seiner Vereinzelung dem Schicksal aller anderen fremd 

59 Tocqueville 1969 [1856], S. 12. 
60 Tocqueville 1987 [1840], S. 207. 
61 Offe 2004, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

gegenüber: seine Kinder und seine persönlichen Freunde verkörpern 
für ihn das ganze Menschengeschlecht; was die übrigen Mitbürger 
angeht, so steht er neben ihnen, aber er sieht sie nicht; er berührt 
sie nicht; er ist nur in sich und für sich allein vorhanden, und bleibt 
ihm noch eine Familie, so kann man zumindest sagen, dass er kein 
Vaterland mehr hat. Über diesen erhebt sich eine gewaltige, bevor
mundende Macht, die allein dafür sorgt, ihre Genüsse zu sichern 
und ihr Schicksal zu überwachen. Sie ist unumschränkt, ins einzelne 
gehend, regelmäßig, vorsorglich und mild. Sie wäre der väterlichen 
Gewalt gleich, wenn sie wie diese das Ziel verfolgte, die Menschen 
auf das reife Alter vorzubereiten; statt dessen aber sucht sie bloß, sie 
unwiderruflich im Zustand der Kindheit festzuhalten; es ist ihr recht, 
daß die Bürger sich vergnügen, vorausgesetzt, daß sie nichts anderes 
im Sinn haben, als sich zu belustigen.«62 

Tocqueville geht davon aus, dass der Despotismus, »der zu allen Zeiten 
gefährlich ist, […] im demokratischen Zeitalter besonders zu fürchten«63 
ist. Dies gelte deshalb, weil sich die politische Herrschaftsform und die 
Übel demokratischer Gleichheit wechselseitig begünstigen und verstär
ken würden: 

»Der Despotismus, der seinem Wesen nach furchtsam ist, sieht in der 
Vereinzelung der Menschen das sicherste Unterpfand seiner Dauer, 
und er bemüht sich gewöhnlich sehr sorgfältig, sie voneinander ab
zusondern. Kein Laster des menschlichen Herzens sagt ihm so sehr 
zu wie die Selbstsucht: Ein Gewaltherrscher verzeiht den Regierten 
gern, daß sie ihn nicht lieben, sofern sie sich gegenseitig nicht lieben. 
Er fordert zur Lenkung des Staates von ihnen keine Hilfe; es genügt, 
daß sie nicht beanspruchen, sich selber zu lenken. Er nennt unruhige 
Störenfriede solche, die ihre Anstrengungen vereinigen wollen, um 
das Wohlergehen der Allgemeinheit zu sichern, und mit einer Verdre
hung des natürlichen Wortsinns nennt er diejenigen gute Bürger, die 
sich eng in sich abschließen. […] Die Gleichheit stellt die Menschen 
nebeneinander, ohne daß ein gemeinsames Band sie zusammenhält. 

62 Tocqueville 1987 [1840], S. 463. 
63 Tocqueville 1987 [1840], S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 45 

Die Gewaltherrschaft errichtet Schranken zwischen ihnen und trennt 
sie. Sie ermuntert sie, nicht an ihresgleichen zu denken, und macht 
aus der Gleichgültigkeit eine Art öffentliche Tugend.«64 

3.1.2 Max Webers Problemstellung: Paradoxie der Rationalisierung, 
Sinn- und Freiheitsverlust 

Webers Analyse der demokratischen Modernisierung und ihrer frei
heitsgefährdenden Elemente ist eingebettet in eine umfassende Moder
nisierungs- und Rationalisierungstheorie, die gleichsam den Hinter
grund seines politischen Denkens darstellt. In Analogie zum Vorgehen 
bei Tocqueville lässt sich auch Webers Sichtweise in zwei Schritten 
rekonstruieren: Erstens kann gefragt werden, »worin Weber die Beson
derheit der modernen Verhältnisse und die Ursachen dafür sah. Das 
Stichwort, das hier im Mittelpunkt stehen könnte, heißt: okzidentale 
Sonderentwicklung. […] Insofern geht es hier um Weber als Historiker 
moderner Verhältnisse.«65 Zweitens kann man fragen, 

»wie er die Struktur dieser modernen Verhältnisse und die damit ver
knüpften Entwicklungstendenzen sah. Das Stichwort, das hier im Mit

telpunkt stehen könnte, heißt: Paradoxie der Rationalisierung. Hier 
geht es um Weber als Diagnostiker moderner Verhältnisse und auch 
um die Frage, ob er ihnen apologetisch oder kritisch oder in einer spe
ziellen Kombination dieser Haltungen gegenüberstand«.66 

Wendet man sich in einem ersten Schritt dem Bild von Max Weber 
als einem Historiker moderner Verhältnisse zu, so ist zunächst zu 
konstatieren, dass offenbar ein spezifischer Begriff des Rationalismus 

64 Tocqueville 1987 [1840], S. 153. 
65 Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 155. 
66 Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 155–156. Ein dritter Rekonstruktionsschritt 

wird hier auf ein späteres Kapitel vertagt (vgl. Kapitel 4). Bei diesem geht es um 
die Rolle Webers als Therapeut moderner Verhältnisse und damit um die Frage 
nach einer angemessenen Reaktion auf die kritischen Zeitdiagnosen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

im Zentrum seines entwicklungsgeschichtlichen Denkens steht.67 Die 
Frage, worin Weber »die besondere Eigenart des okzidentalen und, 
innerhalb dieses, des modernen okzidentalen Rationalismus«68 sieht, 
ist allerdings nicht einfach zu beantworten. Dies ist, mit Günther Roth 
gesprochen, vor allem darauf zurückzuführen, dass sich bei Weber 
keine 

»einfache Rationalisierungsthese [findet,] welche die geschichtli
chen Perioden mit der Moderne in der Art der älteren und neueren 
Entwicklungsgeschichte seiner Lehrer und Altersgenossen verband. 
Er modifizierte die herkömmlichen Vorstellungen eines geradlini
gen Fortschritts dadurch, daß er die soziokulturelle Evolution als 
Rationalisierung entlang mehrerer Dimensionen und in mehreren 
Richtungen betrachtete. Gleichzeitig wies er die ›wissenschaftliche‹ 
Entwicklungstheorie seiner Altersgenossen zurück, welche auf der 
Anwendung historischer Gesetze beruhte. Seine Antwort auf die Krise 
des Evolutionismus war die Desaggregation der Entwicklungsge
schichte in eine mehrdimensionale Analyse.«69 

Anstelle einer einheitlichen Rationalisierungsthese untersucht Weber 
unterschiedliche Rationalisierungsprozesse in ihrer wechselseitigen 
Bedingtheit. Wie insbesondere aus der »Vorbemerkung« zu den Ge
sammelten Aufsätzen zur Religionssoziologie hervorgeht, ist Webers Be
stimmung der Eigenart des modernen Rationalismus nur als Produkt 
umfassender historischer Konstellationsanalysen zu verstehen.70 Den 
»spezifisch gearteten ›Rationalismus‹ der okzidentalen Kultur«71 ver
anschaulicht Weber darin nicht »im Singular – als einem homogenen 
›Makrotrend‹«72 –, sondern zunächst fallspezifisch für die distinkten 

67 Vgl. Tyrell 1994, S. 393–400. 
68 Weber 1986c [1920], S. 12. 
69 Roth 1987, S. 284. 
70 Vgl. Weber 1986c [1920], zum Begriff der Konstellationsanalyse vgl. insbeson

dere auch Schwinn 2001, S. 45–57. 
71 Weber 1986c [1920], S. 11. 
72 Tyrell 1994, S. 397. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 47 

»Lebensgebiete«73 der Wissenschaft, der Kunst, des Rechts, der Politik 
(Verwaltung und Herrschaft) sowie schließlich vor allem der Wirtschaft. 
Weber weist explizit darauf hin, dass es sich bei den genannten Rationa
lisierungstendenzen nicht um simultan ablaufende Prozesse handelt. 
Schon in den Aufsätzen zur protestantischen Ethik verwehrt er sich 
gegen die Ansicht, wonach der ökonomische Rationalismus als blo
ße »Teilerscheinung in der Gesamtentwicklung des Rationalismus«74 
aufgefasst werden könne. Die »Geschichte des Rationalismus« stellt 
sich ihm schon dort gerade nicht als »eine auf den einzelnen Lebens
gebieten parallel fortschreitende Entwicklung« mit einem wie auch 
immer gearteten Zentrum dar.75 Abzulesen sei diese Tatsache beispiels
weise an den historischen Divergenzen rechtlicher und ökonomischer 
Rationalisierungsprozesse: 

»Die Rationalisierung des Privatrechts z.B. ist, wenn man sie als be
griffliche Vereinfachung und Gliederung des Rechtsstoffes auffasst, in 
ihrer bisher höchsten Form im römischen Recht des späten Altertums 
erreicht, sie blieb am rückständigsten in einigen der ökonomisch am 
meisten rationalisierten Länder, speziell in England, wo die Renais
sance des römischen Rechts seinerzeit an der Macht der großen Ju
ristenzünfte scheiterte, während seine Herrschaft in den katholischen 
Gebieten Südeuropas stets fortbestanden hat.«76 

Diese Überzeugung, die der Tatsache »erheblicher historischer Kontin
genz«77 Rechnung trägt, darf nun allerdings nicht mit einer relativisti
schen Haltung gleichgesetzt werden. Denn Weber spricht in Bezug auf 
die Eigenart der okzidentalen »Kulturerscheinungen« bekanntermaßen 
erstens von »universeller Bedeutung und Gültigkeit« und führt diese 
zweitens auf eine spezifische »Verkettung von Umständen«78 zurück, in 

73 Weber 1986c [1920], S. 12. 
74 Weber 1986a [1920], S. 61. 
75 Weber 1986a [1920], S. 61. 
76 Weber 1986a [1920], S. 61–62. 
77 Tyrell 1994, S. 398. 
78 Weber 1986c [1920], S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

den Aufsätzen zur protestantischen Ethik ist im zweiten Sinne bereits 
von »Wahlverwandtschaften«79 die Rede. Dies bedeutet, dass sich die 
Eigenart des okzidentalen Rationalismus für Weber vor allem über 
die Frage ergibt, wie die verschiedenen Rationalisierungsprozesse der 
einzelnen Lebensgebiete (obgleich unterschiedlichen räumlichen und 
zeitlichen Ursprungs) zusammenwirken. Weber hält dazu fest: 

»Man kann […] jedes dieser Gebiete unter höchst verschiedenen letz
ten Gesichtspunkten und Zielrichtungen ›rationalisieren‹, und was 
von einem aus ›rational‹ ist, kann, vom anderen aus betrachtet, ›irra
tional‹ sein. Rationalisierungen hat es daher auf den verschiedenen 
Lebensgebieten in höchst verschiedener Art in allen Kulturkreisen ge
geben. Charakteristisch für deren kulturgeschichtlichen Unterschied 
ist erst: welche Sphären und in welcher Richtung sie rationalisiert 
wurden.«80 

Der kulturgeschichtliche Unterschied, der die Sonderstellung der okzi
dentalen Neuzeit begründet, ist nach Weber daher in einem spezifischen 
historischen Bedingungsgefüge als einer Ordnungskonfiguration zu 
suchen – einer Ordnungskonfiguration indes, die sich insbesondere 
dadurch auszeichnet, dass »die Ordnungen in der okzidentalen Neuzeit 
richtungsaffin und sich gegenseitig fördernd aufeinander zulaufen«.81 
Im Sinne einer mehrdimensionalen Analyse fokussiert Weber eine 
ganze Reihe sich gegenseitig verstärkender und stützender Rationali
sierungsprozesse. Zu den prominentesten Studien in diesem Kontext 
gehört sicherlich die Protestantische Ethik, in der er sich mit der religiösen 
Bedingtheit einer kapitalistischen Wirtschaftsgesinnung auseinander
setzt. Verantwortlich für die Spezifik des okzidentalen Rationalismus 
ist aber nach Weber noch eine Vielzahl anderer Entwicklungen. Wie er 
in der »Vorbemerkung« ausführt, ist beispielsweise die Entwicklung 
des ökonomischen Rationalismus »offenkundig in starkem Maße durch 

79 Weber 1986a [1920], S. 83. 
80 Weber 1986c [1920], S. 11–12. 
81 Schwinn 2001, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 49 

Entwicklungen von technischen Möglichkeiten mitbestimmt«;82 und 
wirkt wiederum »richtungsverfestigend«83 auf diese zurück. In Bezug 
auf den okzidentalen Kapitalismus hält Weber daher fest: 

»Seine Rationalität ist heute wesenhaft bedingt durch Berechenbar
keit der technisch entscheidenden Faktoren: der Unterlagen exakter 
Kalkulation. Das heißt aber in Wahrheit: durch die Eigenart der 
abendländischen Wissenschaft, insbesondere der mathematisch und 
experimentell exakt und rational fundamentierten Naturwissen
schaften. Die Entwicklung dieser Wissenschaften und der auf ihnen 
beruhenden Technik erhielt und erhält nun andererseits ihrerseits 
entscheidende Impulse von den kapitalistischen Chancen, die sich an 
ihre wirtschaftliche Verwertbarkeit als Prämien knüpfen.«84 

Eine analoge Bedeutung kommt nach Weber auch der »rationalen Struk
tur des Rechts und der Verwaltung« zu: 

»Denn der moderne Betriebskapitalismus bedarf, wie der berechen
baren technischen Arbeitsmittel, so auch des berechenbaren Rechts 
und der Verwaltung nach formalen Regeln, ohne welche zwar Aben
teurer- und spekulativer Händlerkapitalismus und alle möglichen Ar
ten von politisch bedingtem Kapitalismus, aber kein rationaler privat
wirtschaftlicher Betrieb mit stehendem Kapital und sicherer Kalkula
tion möglich ist. Ein solches Recht und eine solche Verwaltung nun 
stellte der Wirtschaftsführung in dieser rechtstechnischen und forma

listischen Vollendung nur der Okzident zur Verfügung. Woher hat er 
jenes Recht? wird man also fragen müssen. Es haben, neben ande
ren Umständen, auch kapitalistische Interessen ihrerseits unzweifel
haft der Herrschaft des an rationalem Recht fachgeschultem Juristen
standes in Rechtspflege und Verwaltung die Wege geebnet, wie jede 
Untersuchung zeigt. Aber keineswegs nur oder vornehmlich sie. Und 

82 Weber 1986c [1920], S. 10. 
83 Tyrell 1994, S. 399. 
84 Weber 1986c [1920], S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

nicht sie haben jenes Recht aus sich geschaffen. Sondern noch ganz 
andere Kräfte waren bei dieser Entwicklung tätig.«85 

Es sollte nun deutlich geworden sein, dass sich die spezifische Eigenart 
und der Ursprung der abendländischen »Kulturerscheinungen«86 für 
Weber aus einer komplexen Vielfalt prinzipiell autonomer, »in sich dis
kontinuierlicher«87 Rationalisierungsprozesse sowie deren historisch- 
kontingenter Interdependenzen ergibt. Die genuine ›Rationalität der 
Moderne‹ sei erst dadurch zu erklären, dass die Ordnungen in der ok
zidentalen Neuzeit richtungsaffin seien und sich gegenseitig fördernd 
aufeinander zubewegten.88 Wenn damit das Bild von Weber als einem 
Historiker moderner Verhältnisse entworfen ist, besteht die nächste 
Aufgabe darin, sich Weber als Diagnostiker moderner Verhältnisse zu
zuwenden. Wie oben erörtert wurde, sind beide Bilder dem erweiterten 
Kontext von Webers politischem Denken zuzurechnen. Beim zwei
ten Bild steht allerdings nicht mehr die Frage nach der Eigenart und 
dem Ursprung des okzidentalen Rationalismus im Zentrum, sondern 
vielmehr die Frage, wie Weber »die Struktur dieser modernen Ver
hältnisse und die damit verknüpften Entwicklungstendenzen sah.«89 
Für diese diagnostische Perspektive lautet das Stichwort Paradoxie der 
Rationalisierung. 

Zunächst ist ein scheinbarer Widerspruch aufzulösen, der sich 
aus der Tatsache ergibt, dass Weber der okzidentalen »Kulturerschei
nung«90 als »Verkettung von Umständen« die schon oben benannte 
»Entwicklungsrichtung von universeller Bedeutung und Gültigkeit«91 
zuerkennt. Diese Bemerkungen könnten vordergründig betrachtet im 
Sinne eines normativen Eurozentrismus als apologetische Haltung 

85 Weber 1986c [1920], S. 11. 
86 Weber 1985b [1922], S. 166. 
87 Tyrell 1994, S. 397. 
88 Vgl. Schwinn 2001, S. 54. 
89 Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 155. 
90 Weber 1985b [1922], S. 174. 
91 Weber 1986c [1920], S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 51 

Webers gegenüber dem okzidentalen Rationalisierungsprozess inter
pretiert werden. Eine differenzierte Auseinandersetzung mit Webers 
Entwicklungsbegriff führt jedoch zu der Einsicht, dass Webers Ent
wicklungstheorie keine Fortschrittstheorie darstellt. Wie Schluchter 
herausstellt, sind das »moderne Berufsmenschentum und die damit 
verbundenen Kulturerscheinungen […] zwar von universeller Bedeu
tung, aber damit hat die Menschheit nach Weber nicht den höchsten 
Gipfel ihrer Entwicklung erklommen.«92 Die entscheidenden Hinwei
se für Webers »Verzicht auf eine Identifikation von Entwicklung mit 
Fortschritt«93 ergeben sich nach Schluchter über eine Bestimmung 
des methodologischen Status des Entwicklungsbegriffs.94 Neben den 
methodologischen Überlegungen kann man dem Argument aber auch 
inhaltliche Substanz verleihen. Für die Diskussion der diagnostischen 
Perspektive Webers auf die Moderne erweist sich vor allem diese 
inhaltliche Ebene als bedeutsam: Dann nämlich rücken die kulturpes
simistischen Elemente und damit die Frage nach den schicksalhaften 
und paradoxen Folgen des okzidentalen Rationalisierungsprozesses in 
den Fokus. 

Um von Webers Charakterisierung der Besonderheit des okziden
talen Rationalismus zur Frage nach der Paradoxie dieses umfassenden 
Rationalisierungsprozesses vorzustoßen, müssen zwei weitere von We
ber diagnostizierte Entwicklungstendenzen bedacht werden (vor dem 
Hintergrund beider ist Webers Rede vom neuen Gehäuse der Hörigkeit 
zu interpretieren). Eine der Folgen des okzidentalen Rationalismus – 
dies klang in den vorherigen Ausführungen bereits an – ist die Ausdif
ferenzierung verschiedener Wertsphären und Lebensordnungen.95 Mit 
dieser Entwicklung verbunden ist der religionsgeschichtliche Prozess 

92 Schluchter 2015, S. 315. 
93 Schluchter 1988b, S. 270. 
94 Vgl. insbesondere Schluchter 1988a, S. 93–102. 
95 Weber spricht auch von der »Herauspräparierung der spezifischen Eigenart je

der in der Welt vorkommenden Sondersphäre« (Weber 1986d [1920], S. 571). 
Vgl. auch Schimank 2007, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

der »Entzauberung der Welt«,96 infolgedessen es zu einem Zerfall der 
sinnstiftenden Einheit metaphysisch-religiöser Weltbilder kommt.97 
Ist der Primatanspruch der Religion einmal verloren, kommt es nach 
Weber zum Konflikt zwischen eigengesetzlichen Wertsphären.98 Die 
verschiedenen »Wertordnungen« – so formuliert es Weber in seinem 
Vortrag »Wissenschaft als Beruf« – stehen nunmehr »in unlöslichem 
Kampf untereinander«.99 Weiter heißt es: 

»Der alte Mill, dessen Philosophie ich sonst nicht loben will, aber in 
diesem Punkt hat er recht, sagt einmal: wenn man von der reinen Er
fahrung ausgehe, komme man zum Polytheismus. Das ist flach formu

liert und klingt paradox, und doch steckt Wahrheit darin. Wenn irgend 
etwas, so wissen wir es heute wieder: daß etwas heilig sein kann nicht 
nur: obwohl es nicht schön ist, sondern: weil und insofern es nicht schön 
ist, – in dem 53. Kapitel des Jesaiasbuches und im 22. Psalm können Sie 
die Belege dafür finden; – und daß etwas schön sein kann nicht nur: 
obwohl, sondern: in dem, worin es nicht gut ist, das wissen wir seit 
Nietzsche wieder, und vorher finden Sie es gestaltet in den ›Fleurs du 
mal‹, wie Baudelaire seinen Gedichtband nannte; – und eine Alltags
weisheit ist es, daß etwas wahr sein kann, obwohl und indem es nicht 
schön und nicht heilig und nicht gut ist. Aber das sind nur die elemen

tarsten Fälle dieses Kampfes der Götter der einzelnen Ordnungen und 
Werte.«100 

Dieser Kampf der Götter schlägt sich nun beispielsweise im Konflikt 
zwischen Religion und Wissenschaft, Religion und Ökonomie oder 
zwischen Ökonomie und Politik nieder.101 Entscheidend ist aber zu
nächst, dass der Polytheismus der Werte auch auf die Lebensführung 
der Individuen durchschlägt: 

96 Weber 1985g [1922], S. 594. 
97 Vgl. Habermas 1981, S. 333–337. 
98 Vgl. Schluchter 1976, S. 277. 
99 Weber 1985g [1922], S. 603. 
100 Weber 1985g [1922], S. 603–604. 
101 Vgl. Schluchter 1976. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 53 

»Je nach der letzten Stellungnahme ist für den Einzelnen das eine der 
Teufel und das andere der Gott, und der Einzelne hat sich zu entschei
den, welches für ihn der Gott und welches der Teufel ist. Und so geht es 
durch alle Ordnungen des Lebens hindurch. Der großartige Rationa
lismus der ethisch-methodischen Lebensführung, der aus jeder reli
giösen Prophetie quillt, hatte diese Vielgötterei entthront zugunsten 
des ›Einen, das not tut‹ – und hatte dann, angesichts der Realitäten 
des äußeren und inneren Lebens, sich zu jenen Kompromissen und 
Relativierungen genötigt gesehen, die wir alle aus der Geschichte des 
Christentums kennen. Heute aber ist es religiöser ›Alltag‹. Die alten 
vielen Götter, entzaubert und daher in Gestalt unpersönlicher Mäch

te, entsteigen ihren Gräbern, streben nach Gewalt über unser Leben 
und beginnen untereinander wieder ihren ewigen Kampf. Das aber, 
was gerade dem modernen Menschen so schwer wird, und der jun
gen Generation am schwersten, ist: einem solchen Alltag gewachsen 
zu sein. Alles Jagen nach dem ›Erlebnis‹ stammt aus dieser Schwäche. 
Denn Schwäche ist es: dem Schicksal der Zeit nicht in sein ernstes Ant
litz blicken zu können.«102 

Der Polytheismus verschiedener ordnungsspezifischer Werte begründet 
zugleich einen Polytheismus letzter Stellungnahmen zur Welt und damit in 
der seelischen Dimension, – so ist es oft genannt worden – das Sinnpro
blem des modernen Menschen. 

Das zweite kulturpessimistische Element von Webers Gegenwarts
diagnose kann auf die Formel vom Freiheitsverlust gebracht werden.103 
Den Freiheitsverlust beschreibt Weber als Folge der zunehmenden Aus
breitung formaler Rationalitätskriterien, insbesondere bedingt durch 
umfassende Bürokratisierungsprozesse und als Folgeerscheinung des 
siegreichen Kapitalismus, die den modernen Individuen nunmehr 
als abstrakte und unpersönliche Sachzwänge gegenübertreten. In der 
Wirtschaft heißt das: nicht mehr Berufsmensch sein zu wollen, sondern 
sein zu müssen;104 in der Politik bedeutet es: »Herrschaft bürokrati

102 Weber 1985g [1922], S. 604–605. 
103 Vgl. Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 172. 
104 Vgl. Weber 1986a [1920], S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

scher Verwaltungsstäbe [statt] demokratisch legitimierter Herrschaft 
mittels bürokratischer Verwaltungsstäbe«105. Insbesondere die Ausbil
dung bürokratischer Herrschaftsstrukturen und die damit verbundene 
Enteignung der Menschen bedroht die individuelle Freiheit. In struktu
reller Hinsicht beschreibt Weber sowohl den modernen Staat als auch 
das moderne industrielle Unternehmen als bürokratischen Betrieb: 

»Und gleichartig bedingt ist auch das Herrschaftsverhältnis inner
halb des Betriebes hier wie dort. Wie die relative Selbständigkeit des 
Handwerkers oder Hausindustriellen, des grundherrlichen Bauern, 
des Kommendatars, des Ritters und Vasallen darauf beruhte, daß 
er selbst Eigentümer der Werkzeuge, der Vorräte, der Geldmittel, 
der Waffen war, mit deren Hilfe er seiner ökonomischen, politi
schen, militärischen Funktion nachging und von denen er während 
deren Ableistung lebte, so beruht die hierarchische Abhängigkeit 
des Arbeiters, Kommis, technischen Angestellten, akademischen 
Institutsassistenten und des staatlichen Beamten und Soldaten ganz 
gleichmäßig darauf, daß jene für den Betrieb und die ökonomische 
Existenz unentbehrlichen Werkzeuge, Vorräte und Geldmittel in 
der Verfügungsgewalt, im einen Fall: des Unternehmers, im ande
ren: des politischen Herrn, konzentriert sind. Diese entscheidende 
ökonomische Grundlage, die ›Trennung‹ des Arbeiters von den sach
lichen Betriebsmitteln: den Produktionsmitteln in der Wirtschaft, 
den Kriegsmitteln im Heer, den sachlichen Verwaltungsmitteln in der 
öffentlichen Verwaltung, den Forschungsmitteln im Universitätsin
stitut und Laboratorium, den Geldmitteln bei ihnen allen, ist dem 
modernen macht- und kulturpolitischen und militärischen Staats
betrieb und der kapitalistischen Privatwirtschaft als entscheidende 
Grundlage gemeinsam.«106 

Webers neues Gehäuse der Hörigkeit, welches sich durch den skiz
zierten umfassenden Sinn- und Freiheitsverlust auszeichnet, lässt sich 
mit Tocquevilles Überlegungen zum neuen Despotismus in Verbin
dung bringen. Zwar liegt der Fokus jeweils auf anderen Faktoren, hier 

105 Schluchter 1985, S. 12. 
106 Weber 1980 [1921–1922], S. 825–826. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 55 

die fortschreitende Rationalisierung, dort die Auswüchse einer falsch 
verstandenen Gleichheit – die Stoßrichtung mit dem Ergebnis einer 
neuen Knechtschaft ist jedoch dieselbe. Auf der Grundlage dieser dia
gnostischen Affinitäten kann nun die therapeutische Ebene in den Blick 
genommen werden. 

3.2 Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende 
Einrichtung? Ein therapeutisches Phantasma 
und seine realistische Korrektur 

Tocquevilles Status als Vordenker der Zivilgesellschaft und seine an
haltende Relevanz auch für die heutige Debatte ist nicht in erster Linie 
auf seine kritischen Zeitdiagnosen zurückzuführen. Nicht seine Analy
sen der Aporien der Massendemokratie qualifizieren ihn, sondern die 
Art und Weise, wie er sich die Auflösung dieser Aporien vorstellt. Im 
Folgenden steht nicht mehr Tocqueville als Historiker und Diagnostiker 
der modernen Massendemokratie im Zentrum, sondern Tocqueville als 
Therapeut. Diese progressive Ebene des politischen Denkens Tocque
villes, die insbesondere mit einem Fokus auf die freiheitsverbürgende 
Rolle des Assoziationswesens verbunden ist, wird in einem ersten 
Schritt dargestellt, in einem zweiten problematisiert. Daraufhin wird 
zu prüfen sein, in welcher Beziehung Webers (politische) Soziologie zu 
Tocquevilles »neue[r] politischer Wissenschaft«107 steht. Hier soll dann 
insbesondere das Verhältnis von Webers Soziologie des Vereinswesens 
und Tocquevilles Assoziationslehre in den Fokus der Untersuchung 
gerückt werden. 

3.2.1 Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung 

Alexis de Tocqueville untersucht die freiheitsgefährdenden und potenti
ell despotischen Gefahren des ökonomischen Wettbewerbsindividualis
mus und andere Übel der Gleichheit nicht zum Selbstzweck, sondern in 

107 Tocqueville 1987 [1835], S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

progressiver Absicht. So identifiziert er am Beispiel der aus seiner Sicht 
gelungenen amerikanischen Demokratie eine Reihe von Bedingungen, 
die dazu beitragen (können), die despotischen Gefährdungen des de
mokratischen Zeitalters zurückzudrängen. Diese Faktoren lokalisiert 
Tocqueville auf drei Ebenen: Zunächst seien historische, »vom Willen 
des Menschen unabhängige Umstände« zu berücksichtigen (1.), sodann 
die Gesetze und die aus ihnen hervorgehenden Institutionen (2) und 
schließlich »die Lebensgewohnheiten und Sitten« (3).108 Im Folgen
den wird diese progressive Dimension von Tocquevilles politischem 
Denken erläutert. Der besondere Fokus, der dabei (vorrangig auf der 
zweiten und dritten Ebene) auf das Assoziationswesen als freiheitsverbür
gende Einrichtung gelegt wird, erhellt letztlich auch die prominente Rolle 
Tocquevilles im Zivilgesellschaftsdiskurs. 

Ad 1: Zu den äußeren historischen Umständen, die als Erfolgsfakto
ren einen Beitrag zur Verhinderung des demokratischen Exzesses leis
ten, rechnet Tocqueville allen voran die Tatsache, »daß sie [die Amerika
ner; D.V.] die Demokratie erlangten, ohne demokratische Revolutionen 
durchmachen zu müssen, und daß sie als Gleiche geboren sind, statt es 
erst zu werden«.109 Diesen Ausgangspunkt betrachtet er als 

»die erste und wirksamste aller Ursachen, […] denen das gegenwärti
ge Gedeihen der Vereinigten Staaten zuzuschreiben ist. Den Amerika

nern kam der Zufall ihrer Geburt zustatten: ihre Vorväter haben einst
mals in das Gebiet, das sie bewohnen, die Gleichheit der Lebensbedin
gungen und des Geistes herübergebracht, aus der die demokratische 
Republik wie aus ihrer natürlichen Quelle entspringen sollte«.110 

Hinzu kommen die besonderen militärischen und wirtschaftsgeogra
phischen Umstände in der Neuen Welt. 

»Die Amerikaner haben keine ebenbürtigen Nachbarn und deshalb 
weder Krieg noch Eroberung zu fürchten, und daher ebenso wenig die 

108 Tocqueville 1987 [1835], S. 416–417. 
109 Tocqueville 1987 [1840], S. 152. 
110 Tocqueville 1987 [1835], S. 419. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 57 

politische Macht einer Militärkaste. Zudem besitzen sie ein leeres, 
großes und reiches Land und haben deshalb (auch wegen des dadurch 
verursachten Migrationssoges) Not und Armut nicht zu fürchten; eben
so wenig die Despotie, weil ein großes Land dezentralisiert sein muß 
und schon wegen seiner geographischen Natur den Gefahren der 
Zentralisierung entgeht. […] Weder der Ehrgeiz der Führer noch die 
Not des Volkes können also zur Quelle von Instabilität werden.«111 

Ad 2: Neben diesen äußerlichen und unwillkürlichen Faktoren spielen die 
Gesetze und die Institutionen eine freiheitssichernde Rolle. Wie später 
Weber betrachtet Tocqueville insbesondere 

»den bürokratischen Zentralismus als Einfallstor für und Erschei
nungsform von Tyrannei und Freiheitsverlust. Deshalb stützt sich 
seine zuversichtliche Voraussage über die Stabilität der Republik 
auf deren ausgeprägte vertikale Gewaltenteilung (zwischen Bundes
regierung, Bundesstaaten, Gemeindeautonomie) und ebenso auf 
die horizontale Gewaltenteilung, vor allem die Unabhängigkeit der 
Gerichtsbarkeit«.112 

Neben konstitutionellen Vorkehrungen einer liberal-demokratischen 
Verfassungsordnung, zu denen auch das allgemeine Wahlrecht113 ge
zählt werden muss, sieht Tocqueville vor allem im Recht auf »Vereini
gungsfreiheit eine notwendige Sicherung gegen die Tyrannei«.114 Erst 
hierdurch entstehe ein Gegengewicht zur zentralistischen Staatsgewalt: 

»Wenn in den Vereinigten Staaten eine Partei herrschend geworden 
ist, so geht die ganze öffentliche Macht in ihre Hände über; ihre 

111 Offe 2004, S. 42 Vgl. dazu im Original Tocqueville 1987 [1835], S. 417–431. 
112 Offe 2004, S. 43 Vgl. dazu im Original Tocqueville 1987 [1835], S. 431–432. Zum 

Föderalismus vgl. insbesondere Tocqueville 1987 [1835], S. 88–125. Zur Un
abhängigkeit der Gerichtsbarkeit vgl. insbesondere Tocqueville 1987 [1835], 
S. 143–151. 

113 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 289. 
114 Tocqueville 1987 [1835], S. 285. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Freunde besetzen alle Stellen und verfügen über sämtliche organi
sierten Kräfte. Da die hervorragendsten Männer der Gegenpartei die 
Schranke, die sie von der Macht trennt, nicht zu überschreiten vermö

gen, müssen sie sich eben außerhalb von ihr festsetzen können; die 
Minderheit muß ihre ganze moralische Kraft der sie unterdrückenden 
materiellen Macht entgegenstellen.«115 

In diesem institutionellen Gefüge erfüllen die freiwilligen Vereinigun
gen mehrere Funktionen. Tocqueville betont zuvorderst den subsidiären 
Charakter freiwilliger Vereinigungen: 

»Der Bewohner der Vereinigten Staaten lernt von Geburt an, daß 
man sich im Kampf gegen die Übel und Hemmnisse des Lebens auf 
sich selber verlassen muß; er schaut auf die Obrigkeit nur mit einem 
mißtrauischen und unruhigen Blick, und er wendet sich an ihre Macht 
nur dann, wenn er es ohne sie nicht machen kann […]. Ein Hindernis 
liegt auf der Straße; der Durchgang ist versperrt, der Verkehr steht 
still; alsbald bilden die Nachbarn eine beratende Gesamtheit; aus 
dieser Stegreifversammlung entsteht eine ausführende Gewalt, die 
dem Übel abhilft, bevor irgendeiner der Beteiligten an eine Obrigkeit 
dächte, die es außerhalb der hier gebildeten gibt. Geht es um ein Ver
gnügen, so schließt man sich zusammen, um dem Fest mehr Glanz 
und Ordnung zu verleihen. Endlich vereinigt man sich zur Abwehr 
rein geistiger Feinde: man bekämpft gemeinsam die Trunksucht. In 
den Vereinigten Staaten vereinigt man sich zu Zwecken der öffentli
chen Sicherheit, des Handels und Gewerbes, der Sittlichkeit und der 
Religion. Es gibt nichts, das der menschliche Wille nicht durch freies 
Handeln der vereinigten Macht einzelner zu erreichen hoffte.«116 

Im Rahmen seiner Erörterung der Wirkung des Vereins auf das politi
sche Leben hebt Tocqueville noch weitere Funktionen des Assoziations
wesens hervor: 

115 Tocqueville 1987 [1835], S. 285. 
116 Tocqueville 1987 [1835], S. 280–281. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 59 

»Die Bürger, die die Minderheit bilden, verbinden sich in Amerika 
zuerst, um ihre Zahl festzustellen und dadurch die moralische Herr
schaft der Mehrheit zu schwächen; das zweite Anliegen der Mitglieder 
besteht darin, gemeinsam die stärksten Argumente zu finden, die auf 
die Mehrheit Eindruck machen können; denn stets hoffen sie, diese 
zu sich herüberzuziehen und alsdann in ihrem Namen über die Macht 
zu verfügen«.117 

Während das Hauptziel der Vereinigungen Europas im Handeln, also 
letztendlich im Kampf liege, beschränkten sich die Amerikaner auf 
das Reden und Fordern. Das Assoziationswesen erfüllt also zunächst 
eine oppositionelle Repräsentationsfunktion. Dabei geht Tocqueville 
nicht von einer politischen Ohnmacht dieser Vereinigungen aus. Sie 
seien durchaus in der Lage, im gesetzlichen Rahmen und vermittels 
›Überzeugung‹, also mit diskursiven Mitteln, Druck auf die Regierung 
auszuüben. 

Doch Tocqueville ist bei weitem kein uneingeschränkter Apologet 
der Vereinigungsfreiheit. Vor allem die politischen Vereine sind ihm 
suspekt. Zwar sei die »Vereinigungsfreiheit […] ihrem Wesen nach 
ebenso unveräußerlich wie die persönliche Freiheit«, sie könne sich 
aber sehr leicht von einer »Lebenskraft in eine Zerstörungsursache 
verwandeln«.118 Aufgrund der Erfahrungen in Europa ist er sich der Ri
siken, die eine uneingeschränkte Vereinigungsfreiheit mit sich bringt, 
durchaus bewusst. Den politischen Verein sieht er als Gefahr, die einer 
noch größeren Gefahr entgegengesetzt werden müsse: »Die Allmacht 
der Mehrheit erscheint mir als eine so große Gefahr für die amerika
nischen Republiken, daß das gefährliche Mittel, dessen man sich zu 
ihrer Einschränkung bedient, mir noch immer als etwas Gutes vor
kommt.«119 Warum bleibt der politische Verein in Amerika Lebenskraft 
und wird nicht zur Zerstörungsursache? Tocqueville macht hier wieder 
sein sozialstrukturelles Argument geltend: Die egalitären Strukturen 

117 Tocqueville 1987 [1835], S. 287–288. 
118 Tocqueville 1987 [1835], S. 287. 
119 Tocqueville 1987 [1835], S. 285. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

der amerikanischen Gesellschaft seien letztendlich verantwortlich. 
Die Bedeutung dieses Faktors wird anhand eines Vergleichs mit den 
europäischen Vereinigungen deutlich. Tocqueville konstatiert: 

»In Europa gibt es Parteien, die derart von der Mehrheit abweichen, 
daß sie nicht hoffen können, jemals deren Unterstützung zu erlangen, 
und diese gleichen Parteien fühlen sich stark genug, allein gegen sie 
zu kämpfen […]. Die Menschen, deren Ansichten sich sehr weit von de
nen der Mehrheit entfernen, können in Amerika gegen deren Macht 
nichts ausrichten: alle anderen hoffen, die Mehrheit zu erringen.«120 

Die Vereinigungsfreiheit sei also in Europa deshalb gefährlich, weil es 
große oder starke Parteien gäbe, die »außerstande sind, eine Mehr
heit zu werden«.121 In Amerika dagegen verhindere die Gleichheit der 
gesellschaftlichen Bedingungen eine Machtkonzentration bei Gruppie
rungen, deren Kurs nicht mehrheitsfähig ist. Zudem resultiere aus den 
egalitären Strukturen ohnehin ein im Vergleich zu Europa homogenes 
gesellschaftliches Meinungsbild.122 Tocqueville folgert deshalb: »In ei
nem Lande wie den Vereinigten Staaten, wo die Meinungen sich nur 
durch Schattierungen unterscheiden, kann die Vereinigungsfreiheit 
sozusagen unbeschränkt bleiben«.123 

Es sollte deutlich geworden sein, in welchem Sinne das Assoziati
onswesen nach Tocqueville als intermediäre Gewalt zu begreifen ist. Als 
funktionale Äquivalente des Adelsstandes stellt das moderne Assoziati
onswesen erstens ein wirksames Mittel kollektiven Handelns dar, es ist 

120 Tocqueville 1987 [1835], S. 288. 
121 Tocqueville 1987 [1835], S. 288. 
122 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 288. Ein weiterer bedeutender Faktor ist die An

nahme der ökonomischen Egalität. Tocqueville (1987 [1840], S. 462) bemerkt 
hierzu: »Dieselbe Gleichheit aber, die den Despotismus erleichtert, mäßigt ihn; 
wir haben gesehen, wie die öffentlichen Sitten mit zunehmender Ähnlichkeit 
und Gleichheit der Menschen freundlicher und sanfter werden; wenn kein Bür
ger so große Macht oder so großen Reichtum besitzt, so fehlen der Tyrannei ge
wissermaßen die Gelegenheit und der Schauplatz. Da die Vermögen aller mit

telmäßig sind, halten sich die Leidenschaften naturgemäß zurück«. 
123 Tocqueville 1987 [1835], S. 288. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 61 

zweitens ein wesentliches Instrument der Interessenrepräsentation ge
genüber dem Staat und kann daher notfalls drittens (im verfassungs
rechtlichen Rahmen) als Druckmittel gegenüber dem politischen Zen
trum fungieren.124 Die Bedeutung des Assoziationswesens für die ame
rikanische Demokratie, als Bollwerk gegen den demokratischen Exzess, 
manifestiert sich für Tocqueville demnach zuvorderst auf der Ebene der 
intermediären Gewalt. 

Aber: Auf dieser institutionellen Ebene ist die Gefahr des Despotis
mus und der Tyrannei für Tocqueville noch nicht gebannt. Davon zeugt 
nicht zuletzt die Charakterisierung des Assoziationswesens als Lebens
kraft und Zerstörungsursache. Es sind insbesondere kulturelle Faktoren, 
denen Tocqueville die größte Bedeutung für die Stabilität der amerika
nischen Demokratie beimisst. Nur diese können erklären, warum die 
Gefahren der Gleichheit gebannt würden. Hoffmann konstatiert in die
sem Zusammenhang mit Recht: »Es hieße […] Tocqueville misszuverste
hen, wenn man in ihm einen frühen Soziologen politischer Verfassungs
ordnungen und in seiner Aufmerksamkeit für die Vereine nur ein Plä
doyer für mehr bürgerschaftliches Engagement und intermediäre Ge
walten sehen wollte«.125 Tocqueville interessiert sich nicht nur für äuße
re Faktoren, sondern auch und vor allem, wie er immer wieder betont, 
für die Sitten der Amerikaner. Nur im Lichte einer sittlichen Prägung 
der Bürger haben die äußeren Faktoren für Tocqueville eine freiheits
sichernde Bedeutung. 

Ad 3: Tocqueville betont, dass er den Begriff Sitten in dem Sinne 
gebraucht, »den die Alten dem Wort mores geben«.126 Gemeint seien 

124 In dieser Hinsicht hat Tocqueville lange vor der Renaissance des amerikani

schen Zivilgesellschaftsdiskurses einen gehörigen Einfluss auf den amerikani

schen Pluralismus ausgeübt. Vgl. hierzu auch Warren (2001, S. 29–30): »Long 
before the current wave of interest in civil society and its associational structure, 
the literature of American pluralism followed Tocquevilles problematic […]. 
While political parties are crucial, so are the variety of interest groups and other 
kind of associations that populate the American social landscape. We find this 
emphasis carried through in more contemporary work.« 

125 Hoffmann 2003, S. 8. 
126 Tocqueville 1987 [1835], S. 432. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

nicht nur die eingelebten »Gewohnheiten des Herzens«, sondern der 
Ausdruck beziehe sich darüber hinaus »auf die Gesamtheit der Ideen, 
aus denen die geistigen Gewohnheiten sich bilden«.127 Der Begriff der 
Sitte beschreibt »den ganzen sittlichen und geistigen Zustand eines Vol
kes«.128 Nur auf Basis dieser »sozial-moralischen Grundlagen«129 ließe 
sich in Amerika die unheilsame Vereinzelung der Bürger verhindern. 

In diesem Zusammenhang verdient nun Tocquevilles Freiheits
begriff besondere Aufmerksamkeit, denn in diesem – und nicht im 
Assoziationswesen – sieht er den allgemeinsten Ausdruck für den Er
folg der Amerikaner: »Die Amerikaner haben den Individualismus, die 
Frucht der Gleichheit, durch die Freiheit bekämpft, und sie haben ihn 
besiegt.«130 Dieser zentralen Aussage liegt – darauf weist Tocqueville 
an anderer Stelle hin – ein demokratischer Begriff der Freiheit zugrunde, 
welchen er für den einzig zeitgemäßen hält.131 Vom aristokratischen 
Freiheitsbegriff132 unterscheidet er sich zuvorderst durch den univer
sellen Geltungsbereich. Das Freiheitsrecht ist hier kein besonderes, 
sondern ein allgemeines. Dieser moderne Freiheitsbegriff bleibt zu
nächst rein negativ bestimmt: 

»Nach dem modernen, dem demokratischen und – ich wage zu 
sagen – dem richtigen Begriff von Freiheit hat jeder Mensch von 
Geburt an ein gleiches und unverjährbares Recht, in allem, was sich 

127 Tocqueville 1987 [1835], S. 432. 
128 Tocqueville 1987 [1835], S. 432. 
129 Hoffmann 2003, S. 9. 
130 Tocqueville 1987 [1840], S. 155. 
131 Tocqueville 1954, S. 141, vgl. auch Aron 1965, S. 16. 
132 In der aristokratischen Freiheit könne man »die Anwendung eines gemeinsa

men Rechtes sehen oder den Genuß eines Vorrechtes. Frei sein wollen in sei
nen Handlungen oder in einigen seiner Handlungen, nicht weil alle Menschen 
ein allgemeines Recht auf Unabhängigkeit haben, sondern weil man selbst ein 
besonderes Recht besitzt, unabhängig zu bleiben, das war es, was man im Mit

telalter unter Freiheit verstand, und so hat man sie auch fast immer in allen 
aristokratischen Gesellschaften begriffen« (Tocqueville 1954, S. 140). Vgl. dazu 
auch Aron 1965, S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 63 

ausschließlich auf ihn selbst bezieht, unabhängig von seinen Mit

menschen zu leben und sein Geschick nach eigenem Vermögen zu 
gestalten – wobei vorausgesetzt wird, daß er von der Natur die not
wendigen geistigen Fähigkeiten erhalten hat, sich selbst zu leiten«.133 

Eine solche rein negativ bestimmte Freiheit ist jedoch ein unzurei
chendes Gegengewicht zur demokratischen Vereinzelung. Das Konzept 
muss, um seinen Zweck zu erfüllen, um eine positive Komponente er
weitert werden. Dieser positive Inhalt muss für Tocqueville die höchste 
Geltung besessen haben, denn nur dieser bewahrt die Bürger davor, 
»unwiderruflich im Zustand der Kindheit«134 festgehalten zu werden. 
Den Gefahren des demokratischen Zeitalters kann nur durch eine 
erweiterte Auffassung von Freiheit begegnet werden: 

»Die Freiheit allein kann dagegen in derartigen Gesellschaften die ih
nen eigenen Laster erfolgreich bekämpfen und sie auf dem Abhan
ge, den sie hinabgleiten, zurückhalten. Nur sie vermag die Bürger aus 
der Vereinzelung, in der gerade die Unabhängigkeit ihrer Lage sie le
ben läßt, herauszuziehen, um sie zu nötigen, sich einander zu nähern; 
sie, die Freiheit, erwärmt und vereinigt sie jeden Tag aufs neue durch 
die Notwendigkeit, sich in der Behandlung gemeinsamer Angelegen
heiten miteinander zu besprechen, einander zu überzeugen und sich 
wechselseitig gefällig zu sein. Sie allein ist fähig, die Bürger dem Kult 
des Geldes und den täglichen kleinlichen Plagen ihrer Privatangele
genheiten zu entreißen, um sie jeden Augenblick das Vaterland über 
und neben ihnen wahrnehmen und fühlen zu lassen«.135 

Die geistigen Wurzeln von Tocquevilles eigentümlicher Bestimmung 
von Freiheit sind dann auch, darauf hat Hennis aufmerksam gemacht, 
weniger im klassischen Liberalismus und schon gar nicht bei Montes
quieu zu suchen, sondern vielmehr bei Jean-Jacques Rousseau: 

133 Tocqueville 1954, S. 141. 
134 Tocqueville 1987 [1840], S. 463. 
135 Tocqueville 1969 [1856], S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

»Tocqueville ist so wenig wie Rousseau ein Liberaler – oder wenn, so 
sind sie beide schon von sehr besonderer Art. Nie interessiert sie die 
staatliche Ordnung im Sinne des bürgerlichen Liberalismus aus Grün
den der Sicherung der Freiheit für das Individuum; das Individuum be
darf gewiss der Freiheit, auch der Sicherung dieser Freiheit, aber diese 
Freiheit ist eine aktive, sich der sozialen und politischen Ordnung zu
wendende, von ihr ständig in Anspruch genommene, eben die des Ci
toyen, nicht die des Bourgeois […]. [D]iese Freiheit vereinigt die Men

schen, sie ist nicht die des sich in den Privatraum zurückziehenden 
einzelnen«.136 

Insofern auch Tocquevilles Hauptinteresse darin liegt, dass sich die 
Bürger »mit den öffentlichen Angelegenheiten […] befassen« und sie 
damit »ihren persönlichen Interessen entzogen und ab und zu aus 
ihrer Selbstschau herausgerissen«137 werden, kann davon ausgegangen 
werden, dass sein politisches Denken »vom sittlichen Geiste Rousse
aus inspiriert«138 ist. Bei der Beantwortung der Frage, wie bzw. wo die 
»seelische Disposition zur Freiheit […] kultiviert werden«139 kann, sind 
die Positionen Tocquevilles und Rousseaus dann aber radikal verschie
den. Dies ist die Weggabelung, an der sich Tocqueville von Rousseau 
verabschiedet. 

Die Erledigung des Problems der Vereinzelung geschieht bei Rous
seau bekanntlich auf dem Wege der »Sozialkontraktierung«.140 Im cont

136 Vgl. Hennis 1982, S. 393–394. Genau in diesem Sinne ist dann auch folgende Be
merkung Tocquevilles (1987 [1840], S. 158–159) zum Verhältnis von Freiheit und 
Gleichheit zu interpretieren: »In Frankreich betrachten viele Leute die Gleich
heit der gesellschaftlichen Bedingungen als ein erstes und die politische Frei
heit als ein zweites Übel. Sind sie gezwungen, die eine zu ertragen, so suchen 
sie zumindest der anderen zu entgehen. Ich aber sage, daß es für die Bekämp

fung der Übel, die die Gleichheit hervorrufen kann, nur ein wirksames Heilmit

tel gibt: es ist die politische Freiheit«. 
137 Tocqueville 1987 [1840], S. 154. 
138 Hennis 1982, S. 399. 
139 Hennis 1982, S. 394. 
140 Hennis 1982, S. 406. In der »Sozialkontraktierung« sieht Hennis (1982, S. 406) 

noch einen gemeinsamen Grundgedanken von Rousseau und Tocqueville, wo

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 65 

rat social ist ausdrücklich kein Platz für irgendeine Form intermediärer 
Assoziation.141 Für Rousseau ist die Souveränität nicht nur unveräußer
lich, sondern auch unteilbar. Aus einem Netzwerk partieller Assoziatio
nen wird für ihn daher niemals Gemeinwohl hervorgehen: 

»If, when adequately informed people deliberate, the citizens were to 
have no communication among themselves, the general will would al
ways result from the large number of differences, and the deliberation 
would always be good. But when factions, partial associations at the 
expense of the whole, are formed, the will of each of these associa
tions becomes general with reference to its members and particular 
with reference to the state. One can say, then, that there are no longer 
as many voters as there are men, but merely as many as there are asso
ciations. The differences become less numerous and produce a result 
that is less general. Finally when one of these associations is so big that 
it prevails over all the others, the result is no longer a general will, and 
the opinion that prevails is merely a private opinion.«142 

Moderne freiwillige Vereinigungen repräsentieren allenfalls Partikular
interessen und stehen deshalb nicht nur nicht im Zentrum von Rousse
aus Konzeption von Zivilgesellschaft, sondern werden letztlich als frei
heitsgefährdende Einrichtungen eingestuft. 

bei bei beiden Denkern »die neue Wissenschaft der Verbindungen (associati
ons) nur die wichtigste Teildisziplin« darstelle. Die Frage ist jedoch, wie viel Ver
wandtschaft hier tatsächlich ausgemacht werden kann. Denn Rousseau akzep
tiert ganz explizit nur die eine moralische Gemeinschaft, welche sich um den vo
lonté générale formiert. Bei Rousseau kann man also, wenn überhaupt nur von 
einer ›neuen Wissenschaft der Verbindung‹ sprechen. Dieser Singular hat wenig 
mit dem pluralistischen Assoziationskonzept zu tun, das Tocqueville im Sinn 
hatte. 

141 Hierin liegt auch der Bruch Rousseaus mit Montesquieu begründet, vgl. Ehren
berg 1999, S. 156. 

142 Rousseau 1978, S. 61. Vgl. dazu auch Ehrenberg 1999, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Bei Tocqueville verhält es sich ganz anders. Obzwar er durchaus auch 
andere Faktoren berücksichtigt,143 stellt das reiche Netz von Vereinigun
gen, von denen die »politischen Vereine […] nur eine Einzelheit inmitten 
des gewaltigen Gemäldes«144 darstellten, für Tocqueville den entschei
denden Teil der freiheitlichen Einrichtungen dar, die den Individualis
mus bekämpfen, besser: sittlich bändigen und einhegen. Gerade hier, in 
den politischen, vor allem aber in den bürgerlichen Vereinen findet die 
Kultivierung der seelischen Disposition zur Freiheit statt. 

Zunächst geht Tocqueville aufgrund sozial-struktureller und konsti
tutioneller Gegebenheiten in der Neuen Welt von der schlichten Not
wendigkeit der Vereinigung aus.145 Um nicht »der Ohnmacht« zu verfal
len, die sich aus den egalitären Bedingungen ergibt, müssen die Bürger 
»lernen, sich freiwillig beizustehen«.146 Andererseits garantiere die Ge
setzeslage in Amerika nicht nur die Selbstvertretung des Volkes, sondern 
darüber hinaus auch ausgeprägte föderale Strukturen, die dazu führ
ten, dass jeder Teil des Landes »ein eigenes politisches Leben« habe, was 
wiederum »die Gelegenheiten zu gemeinsamem Handeln der Bürger ins 
unabsehbare«147 steigern würde. In der Behandlung gemeinschaftlicher 
Angelegenheiten identifiziert Tocqueville dann den entscheidenden psy
chologischen Hebel: Hier würde jeder Mensch bemerken, »dass er von 
seinen Mitmenschen nicht so unabhängig ist, wie er zuerst dachte, und 

143 Neben den Vereinen verweist Tocqueville vor allem auf »die christliche Religi
on, die sich als einheitsstiftendes und die Gefahren der Tyrannei dämpfendes 
sozialintegratives Gegengewicht gerade wegen der strikten Trennung von Staat 
und Kirche bewähren kann. Die heilsame politische Wirkung des Christentums 
beruht für Alexis de Tocqueville maßgeblich darauf, dass es in den Vereinig
ten Staaten nicht politisiert und wegen der klugen Selbstbeschränkung der 
Geistlichkeit dem politischen Konflikt enthoben ist« (Offe 2004, S. 44). Zur frei
heitsverbürgenden Rolle der Religion vgl. sonst auch Tocqueville 1987 [1835], 
S. 433–454, 1987 [1840], S. 34–46. 

144 Tocqueville 1987 [1840], S. 160. 
145 Tocqueville (1987 [1840], S. 161) nennt dies die »zwangsläufige Beziehung zwi

schen den Vereinigungen und der Gleichheit«. 
146 Tocqueville 1987 [1840], S. 162. 
147 Tocqueville 1987 [1840], S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 67 

daß er, um ihre Unterstützung zu erlangen, ihnen oft beistehen muß«.148 
So werde aus einer Notwendigkeit eine innere Einstellung: 

»Die freien Einrichtungen, die die Bewohner der Vereinigten Staaten 
besitzen, und die politischen Rechte, von denen sie einen so regen 
Gebrauch machen, erinnern jeden Bürger beständig und in unzäh
ligen Formen daran, daß er in Gesellschaft lebt. Sie lenken seinen 
Geist immerzu auf diesen Gedanken, daß Pflicht wie Vorteil den 
Menschen gebieten, sich ihren Mitmenschen nützlich zu erweisen; 
und weil er keinen besonderen Grund sieht, sie zu hassen, insofern 
er weder jemals ihr Sklave noch ihr Herr ist, neigt sein Herz leicht 
zum Wohlwollen. Man befasst sich mit dem öffentlichen Wohl zuerst 
notgedrungen, dann aus freien Stücken; was Überlegung war, wird 
Instinkt, und durch stetes Arbeiten für das Wohl seiner Mitbürger 
nimmt man schließlich die Gewohnheit und die Neigung an, ihnen 
zu dienen.«149 

Das potenteste Mittel, diese Neigungen zu verbreiten, sind die Assozia
tionen. 

3.2.2 Zur Reifikationsproblematik 
(Neo-)Tocqueville’scher Positionen 

Wie soeben herausgearbeitet wurde, spielt das Assoziationswesen 
im Rahmen der demokratietheoretischen Überlegungen Alexis de 
Tocquevilles eine herausragende Rolle. Seine berühmte Forderung, 
wonach die Assoziationslehre den Status einer »Grundwissenschaft« 
annehmen müsse, »weil von deren Fortschritt […] der Fortschritt aller 
anderen«150 abhänge, beruht auf der Überzeugung, dass Assoziatio
nen freiheitsverbürgende Einrichtungen darstellen, mit denen der 
demokratische Individualismus bekämpft werden kann. Allerdings, 
darauf wurde ebenfalls bereits hingewiesen, bilden die Assoziationen 

148 Tocqueville 1987 [1840], S. 154. 
149 Tocqueville 1987 [1840], S. 158. 
150 Tocqueville 1987 [1840], S. 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

nicht das normative Fundament seiner Überlegungen. In normativer 
Hinsicht stellen diese nämlich lediglich Mittel zum Zweck dar: Sie 
gelten ihm als Orte der Kultivierung einer seelischen Disposition zur 
Freiheit. Abstrakter formuliert, fasst er sie als Kollektivinstanzen mo
tivationaler Prägung, deren entscheidender psychologischer Hebel in 
der Abhängigkeitserfahrung eines jeden Assoziationsmitglieds liegt, 
welche mit der Zeit in eine Neigung zum öffentlichen Engagement und 
eine Identifikation mit dem Gemeinwesen umschlage. Assoziationen 
stellen für Tocqueville (wie später für Robert D. Putnam) gleichsam 
Erinnerungsposten gesellschaftlicher Verantwortung dar: Die Assozia
tion lehrt den Menschen, dass er auf seine Mitmenschen angewiesen 
ist und dass er seinem Gegenüber aus freien Stücken Unterstützung 
zukommen lassen muss, wenn er selbst welche erfahren will.151 Aus 
dieser Notwendigkeit erwachse alsbald eine innere instinkthafte Ein
stellung.152 So bemerkt Tocqueville, dass die Ausübung des Rechtes der 
Vereinigungsfreiheit, sobald sie »in die Gewohnheiten und Sitten einge
gangen«153 sei, in eine Empfindsamkeit für »den Wert des öffentlichen 
Wohlwollens«154 münde. Tocquevilles Konzeption einer vereinigenden 
Freiheit qua Assoziation weist deutliche »Anklänge an republikanische 
Ideale der moralisch und kognitiv kompetenten Selbstbestimmung 
einer politischen Gemeinschaft«155 auf. 

Doch überzeugend ist diese Argumentation nicht. Insbesondere 
bleibt völlig im Dunkeln, wie genau die Empfindsamkeit für das Wohl
wollen des Vereinskameraden mit der Empfindsamkeit für »den Wert 
des öffentlichen Wohlwollens«156 in Zusammenhang steht. Die Berück
sichtigung republikanischer Elemente im Freiheitsbegriff basiert auf 
einer ideologischen Verzerrung, die sich in einer normativen Überhö

151 Tocqueville 1987 [1840], S. 154. 
152 Vgl. Tocqueville 1987 [1840], S. 158. 
153 Tocqueville 1987 [1835], S. 285. 
154 Tocqueville 1987 [1840], S. 154. 
155 Offe 2004, S. 71. 
156 Tocqueville 1987 [1840], S. 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 69 

hung des Assoziationswesens ausdrückt. Dabei wird die deskriptive 
und die normative Ebene des Konzeptes kurzgeschlossen. 

Das damit verbundene Reifizieren normativer Gehalte lässt sich 
auch anhand sogenannter Neo-Tocqueville’scher Positionen veran
schaulichen. Bei Robert Putnam und der sich daran anschließenden 
zivilgesellschaftlichen Assoziations- und Sozialkapitalforschung157 
spielt die Kategorie Zivilgesellschaft – und zwar ein spezifisch von 
Tocqueville inspiriertes Verständnis – eine herausragende Rolle. Die 
Spuren Tocquevilles sind unverkennbar: Wie Tocqueville geht Putnam 
davon aus, dass eine funktionierende Demokratie auf eine lebendige 
Zivilgesellschaft angewiesen ist, insbesondere weil hier die sozial-mo
ralischen Grundlagen der Demokratie gelegt würden.158 Er stimmt auch 
mit Tocqueville darüber ein, dass die Vereinzelung der Bürger und da
mit verbunden der Verlust öffentlicher Tugenden die größte Bedrohung 
für die moderne Demokratie darstellen. Auf der Suche nach einem 
probaten Mittel gegen diese Gefahr verweist Putnam, sich wiederum 
auf Tocqueville berufend, auf die politisch-moralische Bedeutung des 
Assoziationswesens. Denn eben jene »networks of civic engagement«159 
sind nach Putnam die zentralen Agenten für den Aufbau und die Pfle
ge von sozialem Vertrauen und generalisierter Reziprozitätsnormen. 
Dieser Zusammenhang wird konzeptionell mit dem Begriff Sozialka
pital eingefangen, definiert als »features of social organization such 
as networks, norms, and social trust that facilitate coordination and 
cooperation for mutual benefit«.160 

Putnams Sozialkapitalkonzept hat die Vereinssoziologie aus der Ver
senkung gerettet und international zahlreiche empirische Forschungs
arbeiten zum gesellschaftlichen Mehrwert des Assoziationswesens an

157 Vgl. Putnam, Leonardi und Nanetti 1993; Putnam 1995. 
158 Insofern stellt er in Putnam et al. (1993, S. 11) seine Arbeiten in die »sociocultu

ral tradition of political analysis«, als deren berühmtester Vertreter Alexis de 
Tocqueville gelte. 

159 Putnam 1995, S. 66. 
160 Putnam 1995, S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

gestoßen.161 Im Mittelpunkt dieser Neo-Tocqueville’schen Ansätze steht 
die Annahme, dass das Assoziationswesen wichtige politische und so
ziale Integrationsleistungen erbringt. Der Erklärung dieses Zusammen
hangs liegt typischerweise eine »doppelte Argumentationsfigur«162 zu
grunde, bei der Sozialisations- und Transferannahmen kombiniert wer
den: 

»Fähigkeiten und Dispositionen wie Initiative, Aufmerksamkeit, Ver
trauen, Organisationsfähigkeit, egalitäre Einstellungen und Toleranz 
gegenüber Fremden, die im Vereinsleben erworben und verstärkt wer
den, verbreiten sich über ihre jeweiligen sozialen, thematischen und 
temporären Entstehungszusammenhänge hinaus und können einen 
wesentlichen Beitrag zur demokratischen politischen Kultur darstel
len.«163 

Diese Argumentation konzentriert sich auf gesellige Face-to-face-Asso
ziationen als »organisatorische[s] Substrat«164 der Zivilgesellschaft. Nur 
diese böten aufgrund ihrer Strukturbesonderheiten165 und aufgrund 
der sich in diesem Kontext etablierenden genuinen Handlungslogik166 

161 Vgl. z.B. Coffe und Geys 2007; Freitag, Grießhaber und Traunmüller 2009; Nobis 
2011; Paxton 2007; Stolle und Rochon 1998. 

162 Braun 2006, S. 4498. 
163 Offe und Fuchs 2001, S. 429–430. Für eine kritische Auseinandersetzung mit die

ser Argumentationsfigur vgl. z.B. Braun 2005; Roth 2004. 
164 Braun 2005, S. 131. 
165 Mit Blick auf die Strukturbesonderheiten des Assoziationswesens in verglei

chender Abgrenzung zu komplexen Organisationen wird etwa erstens auf die 
»enge Verknüpfung von Rational- und Motivationalstruktur« (Siewert 1984, 
S. 152) verwiesen. Gesellige Face-to-face-Assoziationen zeichnen sich demnach 
durch eine »Identität der Ziele der Organisation mit den Interessen der Mitglie

der« (Horch 1992, S. 44) oder durch eine Identität von »Bestandszweck und Mit

gliedschaftsmotivation« (Stichweh 2000, S. 25) aus. Daraus würden zweitens 
relativ flache Hierarchien und ein geringer Grad an Formalisierung resultieren, 
vgl. Offe und Fuchs 2001, S. 425. 

166 Für den Versuch, eine genuine Handlungslogik assoziativer Zusammenhänge 
zu entwerfen, vgl. Strob 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 71 

die entsprechenden Rahmenbedingungen für die konstatierten Sozia
lisations- und Transferprozesse in Form der Entstehung von sozialem 
Vertrauen und von Normen generalisierter Reziprozität.167 Das ent
scheidende Merkmal liegt für Putnam in der überwiegend horizontalen 
Strukturierung des Handlungskontextes dieser Art von Vereinigung.168 

Eine solchermaßen normativ aufgeladene Betonung der Soziali
sationsfunktion des Freizeitvereinswesens steht zunehmend in der 
Kritik. In Bezug auf die heutige Vereinsrealität wird zu Recht gefragt, 
ob diese Hoffnung nicht überzogen und schlicht zu verallgemeinernd 
ist.169 Nach Braun können derzeit »die vielfältigen Vorstellungen vom 
Verein als ›Katalysator‹ sozialer wie auch politischer Dispositionen 
und Kompetenzen bestenfalls als Thesen mit Plausibilitätsanspruch 
gelten«.170 In der Forschung ist sowohl die Sozialisations- als auch die 
Transferannahme umstritten. Auf allgemeiner Ebene wurde mehrfach 
die Pauschalisierung dieser Annahmen angemahnt. So differenziert 
Putnam zwar hinsichtlich horizontaler und vertikaler Strukturierung 
von Handlungskontexten. Der Mehrwert in Bezug auf politische In
tegration, also der positive Zusammenhang von Vereinsengagement, 
politischem Vertrauen und Partizipationsbereitschaft an demokrati
schen Prozessen, sei aber beispielsweise unabhängig von einer explizit 
politischen Ausrichtung der Vereinigung: »Participation in civic orga
nizations inculcates skills of cooperation as well as a sense of shared 
responsibility for collective endeavours. […] These effects, it is worth 
noting, do not require that the manifest purpose of the association be 
political«.171 Solche Formulierungen laden zu Kritik ein. Bezugnehmend 
auf divergierende Ergebnisse der vorhandenen empirisch-vergleichen
den Forschung zum Zusammenhang zwischen »Assoziationsdichte 
und demokratischer Entwicklung« stellt z.B. Roth lapidar fest: »Warum 
einem Kuchenbasar oder dem Picknicken mit Vereinsmitgliedern eine 

167 Vgl. hierzu z.B. Offe und Fuchs 2001, S. 419–430. 
168 Vgl. Putnam, Leonardi und Nanetti 1993, S. 173. 
169 Vgl. z.B. Braun 2003, S. 101; Geißel et al. 2004, S. 9; Stolle und Rochon 1998, S. 57. 
170 Braun 2010, S. 1. 
171 Putnam, Leonardi und Nanetti 1993, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

ähnliche politische Bedeutung zukommen soll wie z.B. der Mitarbeit 
in einer Bürgerinitiative oder der Teilnahme an einem Protestmarsch, 
lässt sich nur schwer begründen.«172 

Mit Verweis auf weitere ungeklärte Fragen kann der Vorwurf einer 
Pauschalisierung und Romantisierung des gesellschaftlichen Mehr
werts des Assoziationswesens zusätzlich erhärtet werden. Erstens ist 
strittig, in welchem Ausmaß die Mitglieder tatsächlich »solche um
fassenden Sozialisationsprozesse in Vereinen durchlaufen«.173 Bislang 
mangelt es nicht nur an theoretischen Konzepten. Selbst dort, wo sich in 
empirischen Studien die postulierte Korrelation zwischen Vereinsmit
gliedschaft und sozialer bzw. politischer Aufgeschlossenheit bestätigt 
findet, kann bei fehlenden Paneldaten nicht beurteilt werden, ob dies 
tatsächlich auf Prozesse »organisationaler Sozialisation«174 zurück
führbar ist. Schließlich könnte es sich einfach um Selektionseffekte 
handeln.175 Dies wird beispielsweise von biographieanalytischen Stu
dien untermauert, die eine lebensweltlich-biographische Passung von 
Engagementformen konstatieren.176 Im Hintergrund steht dabei die 
These, dass »das soziale und politische Engagement […] im Kontext 
eines biographisch erworbenen Habitus bzw. kulturellen Kapitals«177 zu 

172 Roth 2004, S. 49. 
173 Braun 2006, S. 4501. Dass es sich hierbei um eine relativ starke Sozialisations

annahme handelt, wird spätestens dann deutlich, wenn »in einschlägigen For
schungsarbeiten z.B. davon ausgegangen [wird], dass sich in Vereinen eine be
sondere Wertsphäre etabliere« (Braun 2010, S. 2–3). Diese starke Sozialisations
annahme lässt sich auch anzweifeln, da sich der Verein gerade durch die Eigen
schaft »Partialintegration« von seinem Vorgänger, der Korporation, unterschei
det. So hat der moderne Verein eben »nicht mehr den Charakter einer den ein
zelnen schicksalhaft prägenden Lebensgruppe« (Mayntz 1971, S. 18). Schon aus 
diesem Grund wäre eine vorsichtigere Einschätzung der Sozialisationsannah
me anzuraten. 

174 Braun 2006, S. 4503 
175 Tatsächlich gibt es einige wenige Untersuchungen in der Längsschnittperspek

tive, die allerdings zu widersprüchlichen Ergebnissen kommen. Für einen Über
blick vgl. Freitag, Grießhaber und Traunmüller 2009, S. 505–506. 

176 Vgl. z.B. Corsten, Kauppert und Rosa 2008; Jakob 2003. 
177 Munsch 2011, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 73 

verstehen ist. Zweitens besteht die Frage, warum gerade freiwillige Ver
einigungen als besonders potente Brutstätten für Bürgertugenden oder 
Sozialkapital anzusehen sein sollten.178 Insbesondere Diskussionen um 
einen Wandel der freiwilligen Vereinigung von einer Wertgemeinschaft 
zum Dienstleistungsunternehmen und um das neue Ehrenamt lassen 
Zweifel entstehen.179 Schließlich ist zu fragen, was gerade dafür spre
chen sollte, dass in Richtung allgemeiner ziviler Werte sozialisiert wird? 
Dieser letzte kritische Punkt ist mit der Transferannahme verbunden 
und erhellt sich mit Blick auf Assoziationen der sogenannten »bad civil 
society«180: 

»Für ihre Mitglieder bieten solche Zusammenschlüsse durchaus 
einige der Segnungen des ›sozialen Kapitals‹, denn sie schaffen mög

licherweise untereinander Vertrauen, Geborgenheit und wechselsei
tige Unterstützung. Zentrale demokratische Tugenden wie Zivilität 
im Sinne von Toleranz, Anerkennung, Respekt und Gewaltfreiheit 
vermitteln sie jedoch nicht – schon gar nicht gegenüber Menschen, 
die nicht in ihren Gruppen aktiv sind.«181 

Putnam liefert keine stichhaltigen Argumente für die Erklärung des 
Übergangs von trust zu social trust oder von norms of reciprocity zu gene
ralized norms of reciprocity. Kritisch angemahnt wird daher, dass diese 
Generalisierungsannahmen als genereller Wirkungszusammenhang 
bislang weder theoretisch noch empirisch erhärtet werden konnten 
und gegenläufige Wirkungsmechanismen182 nur unzureichend ana

178 Vgl. hierzu kritisch auch Cohen 1999, S. 217, 219. 
179 Zum Dienstleistungsunternehmen vgl. z.B. Rauschenbach, Sachße und Olk 

1996, zum neuen Ehrenamt vgl. z.B. Olk 1987. Vgl. insgesamt auch Braun 2003, 
S. 95. 

180 Chambers und Kopstein 2001. 
181 Roth 2004, S. 45. 
182 Das gälte z.B. in Hinblick auf fundamentalistische Vereinigungen jedweder 

Couleur, vgl. Roth 2004, S. 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

lytisch berücksichtigt werden.183 Tatsächlich robuste Argumente für 
die Prämisse, dass das Assoziationswesen in Richtung allgemeiner 
ziviler Werte sozialisiert, finden sich weder bei Tocqueville noch bei 
Putnam. Stattdessen beruht die Generalisierungsannahme auf einer 
Vermischung von Beschreibung und Norm. 

3.2.3 Realistische Korrekturen: Max Webers Soziologie 
des Vereinswesens im Verhältnis 
zu Alexis de Tocquevilles Assoziationslehre 

Tocquevilles eigentümliche Demokratie- und Zivilgesellschaftskon
zeption lässt sich schlagwortartig auf die logische Begriffsfolge Indi
vidualismus – Freiheit – Assoziation bringen. Demnach begegnen die 
Amerikaner den unheilvollen Gefahren demokratischer Vereinzelung 
mit einer republikanischen Freiheitsidee, welche im Assoziationskon
text ihre formativ-sozialisatorische Basis hat. Jedoch ist sowohl die 
Sozialisations- als auch die Transferannahme umstritten. Der Vorwurf 
einer normativen Überhöhung in Form einer Romantisierung und 
Pauschalisierung der freiheitsverbürgenden Funktion des Assoziati
onswesens ist nicht von der Hand zu weisen. 

Die kritische Erörterung der therapeutischen Dimension von Toc
quevilles politischem Denken erlaubt nun die Frage, wie die weberia
nische Soziologie zu dieser Problemlösung steht. Der Versuch einer 
Verhältnisbestimmung muss zunächst der Tatsache Rechnung tragen, 
dass es in der Sekundärliteratur zwei verschiedene, sich widerspre
chende Interpretationsvarianten gibt. Die erste Variante, als deren 
Repräsentant zum Beispiel Claus Offe gelten kann, betont die Differen
zen zwischen Tocqueville und Weber. Demnach läuft die Weber’sche 
Position auf einen streng individualistischen und voluntaristischen 
Freiheitsbegriff hinaus, bei dem im Gegensatz zu Tocqueville jegli
che »Anklänge an republikanische Ideale der moralisch und kognitiv 

183 Vgl. z.B. Cohen 1999, S. 220; Geißel et al. 2004, S. 10; Gutmann 1998, S. 6; Tamir 
1998, S. 229–230. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 75 

kompetenten Selbstbestimmung einer politischen Gemeinschaft […] 
getilgt«184 seien. Bei Weber bleibe insofern 

»zwangsläufig ungeklärt, welchen Normen oder Prinzipien diejeni
gen folgen, die sich im Genuß ihrer Freiheit befinden […]. Nachdem 
der Gebrauch der menschlichen Vernunft einerseits und der Nutzen 
gemehrten Wohlstands andererseits als Leitsterne des bürgerlichen 
Freiheitsgebrauchs verabschiedet sind, erschöpft sich der Freiheitsge
brauch in den authentischen, aber für andere weder vorschreibbaren 
noch nachprüf- und einsehbaren Lebensäußerungen der individu
ellen Person, einer zum Eigenwert werdenden Engagiertheit und 
Hingabe – an was auch immer.«185 

Weit entfernt also sei Webers (vereinzelndes) Freiheitsideal von Toc
quevilles Konzeption einer vereinigenden Freiheit. Insofern ließe sich 
in Webers Werk auch kein amerikanischer Freiheitsbegriff ausfindig 
machen: 

»Bei aller anfänglichen Begeisterung und anhaltenden Sympathie für 
die besonderen Bedingungen einer freiheitlichen Lebensführung, wie 
er [Weber; D.V.] sie in den USA angetroffen hat, gravitiert seine Ana
lyse zur Einebnung der Unterschiede, zur Erwartung einer Europäisie
rung Amerikas und zu einem integralen Modell einer einheitlichen, 
von der Mechanik des Gelderwerbs getriebenen Rationalisierung, Bü
rokratisierung und Säkularisierung.«186 

Offe erkennt also durchaus, dass Weber ein ambivalentes Amerikabild 
zeichnet. Die anfängliche Begeisterung und anhaltende Sympathie 
Webers für Amerika verdeutliche durchaus, dass die USA für »ihn trotz 
aller Vorbehalte ein ›Bild der Freiheit‹ bot.«187 Entscheidend sei aber, 
dass diese normative Dimension in Webers theoretischem Werk an 

184 Offe 2004, S. 71. Vgl. auch Lassman 1993, S. 113. 
185 Offe 2004, S. 71. 
186 Offe 2004, S. 68. 
187 Offe 2004, S. 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

keiner Stelle reflektiert und aufgearbeitet werde. Weil anderenfalls, so 
vermutet Offe, viele von Webers »begrifflichen und zeitdiagnostischen 
Prämissen ins Wanken« geraten wären, degradiere er kurzerhand den 
»amerikanischen Exzeptionalismus zum Übergangsphänomen«.188 Die 
fehlende theoretische Reflexion des amerikanischen Freiheitsideals 
sei bei Weber »durch einen Gestaltschließungs- und Konsistenzzwang 
seiner eigenen theoretischen Konstruktionen motiviert«.189 Nach Offe 
besteht also zwischen Tocqueville und Weber zwar Einigkeit in dia
gnostischer, jedoch nicht in therapeutischer Hinsicht. Während bei 
Tocqueville in gleichsam kommunitaristischer Manier Wertbindung 
durch Gemeinschaft (Assoziation) konzipiert sei, sei Webers Ausweg 
streng individualistisch und personalistisch. Statt Assoziation, so könnte 
man diese Auslegung zusammenfassen, bilde also bei Weber Dissoziation 
das letzte Glied in der Kette.190 Es tut sich ein unüberbrückbarer Graben 
zwischen Webers politischem Denken und der Zivilgesellschaftsfor
schung auf, sobald die Annahme leitend wird, Weber vertrete einen 
streng individualistischen Freiheitsbegriff. Denn: Eine Antwort auf 
das Problem der Normativität muss gar nicht erst gesucht werden, 
da es als solches überhaupt nicht gestellt wird. Wo es nur um heroi
sche Selbstbehauptung gegenüber der »ethischen Irrationalität der 
Welt«191 geht, wird das ethische Ideal der Zivilgesellschaftsdebatte, die 
Frage nach einer Vermittlung individueller und kollektiver Interessen, 
überhaupt nicht berührt. Nicht anders sieht es in analytisch-deskrip
tiver Hinsicht aus. Dann reduzieren sich auch Webers Vorschläge zur 
institutionellen Gestaltung politischer Prozesse auf einen, wie Offe 
meint, staatstechnischen Institutionenbegriff, deren Wert nur in einer 
»Steuerungsfunktion bei der Eliten-Auslese«192 gesehen wird. 

188 Offe 2004, S. 67–68. 
189 Offe 2004, S. 68. 
190 Diesen Einwänden Offes muss, wenn die Weber’sche Soziologie für die Zivilge

sellschaftsdebatte fruchtbar gemacht werden soll, konstruktiv begegnet wer
den. Diese Auseinandersetzung wird daher auf das anschließende Kapitel ver
legt. 

191 Weber 1988a [1921], S. 553. 
192 Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 77 

Die zweite Variante betont dagegen die Affinität der beiden Denker 
und geht dabei den Spuren Tocquevilles im Werk Webers nach. Die logi
sche Begriffsfolge müsse demnach also auch bei Letzterem Individualis
mus – Freiheit – Assoziation lauten. Diese Interpretation könnte daher 
auch als Neo-Tocqueville’sche Lesart von Weber bezeichnet werden. 

Den zentralen Anknüpfungspunkt dieser Rekonstruktionsversu
che bilden weniger Webers Grundbegriffe oder seine allgemeinen 
theoretischen Konstruktionen, sondern seine historisch-materialen 
Analysen. Hier lokalisiere Weber zuweilen »Augenblicke der Öffnung 
für die moderne Freiheit«, verstanden als »ausgezeichnete histori
sche Situationen, in denen viel, wenn nicht alles auf die verwirklichte 
Intention von Subjekten ankommt«.193 Mit Blick auf seine Amerikastu
dien könne dann zu Webers historischer Analyse der amerikanischen 
Zivilgesellschaft vorgestoßen werden.194 Im Fokus stehen dann die reli
gionssoziologischen Studien zur protestantischen Ethik, insbesondere 
die Überlegungen zum amerikanischen Sektenwesen.195 Dabei werden 
Webers Überlegungen zum asketischen Rationalismus vom sozioökono
mischen in den soziopolitischen Kontext übertragen. Die innerweltliche 
Berufsethik des asketischen Protestantismus wird als normatives Fun
dament für politisch-ethische Handlungen rekonstruiert, die wiederum 
in den puritanischen Sekten, der Urform des Vereins, ihre formativ- 
sozialisatorische Basis fänden.196 Dieser hier zu beobachtenden argu

193 Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 165. 
194 Von der historisch-materialen Analyse ausgehend, bieten sich neben den Ame

rikastudien weitere Optionen zur Lokalisierung solcher Freiheitsmomente an. 
Schluchter hat Webers Überlegungen zur Russischen und Französischen Re
volution im Auge (vgl. Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 166). Man könnte 
in diesem Zusammenhang aber auch an Webers Studie der mittelalterlichen 
okzidentalen Stadt denken (vgl. Weber 1980 [1921–1922], S. 741–757) oder an 
Webers Grenzfälle des Typus der unmittelbaren Demokratie: die »nordame

rikanische township« bzw. den »schweizerischen Kleinkanton« (Weber 1980 
[1921–1922], S. 169–170). 

195 Vgl. Kalberg 2009, 2013; Kim 2002, 2004. 
196 Vgl. Kalberg 2009, S. 119. Zur inneren Wahlverwandtschaft zwischen Demokra

tie und Sekte vgl. darüber hinaus Weber 1980 [1921–1922], S. 724. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

mentativen Annäherung an die Tocqueville’sche Analysestrategie zum 
Trotz scheint es doch fraglich, ob sich, gestützt auf Webers Amerikastu
dien, tatsächlich eine nicht nur historisch, sondern darüber hinaus auch 
theoretisch gehaltvolle Position zur Zivilgesellschaft extrahieren lässt. 

Das Potential dieses Zugangs ist indes nicht deshalb begrenzt, weil 
hier die Weber’sche Argumentationsfigur vom Ökonomischen ins Po
litisch-Soziale übertragen wird. Diesen Wechsel des Blickwinkels hat
te Weber selbst am Ende der Protestantischen Ethik empfohlen, um nicht 
auf das »Gebiet der Wert- und Glaubensurteile« abzudriften, das seiner 
Ansicht nach die Rede von »Fachmenschen ohne Geist, Genußmenschen 
ohne Herz« markiert: »Die Aufgabe wäre vielmehr: die in der vorstehen
den Skizze ja nur angeschnittene Bedeutung des asketischen Rationalis
mus nun auch für den Inhalt der sozialpolitischen Ethik, also für die Art 
der Organisation und der Funktion der sozialen Gemeinschaften vom 
Konventikel bis zum Staat aufzuzeigen.«197 

Zwar mag Weber in den amerikanischen Verhältnissen tatsächlich 
letzte »Reservate für jenen ›Zauber der Freiheit‹«198 erkannt haben. 
Webers Zeitdiagnose für Amerika darf aber nicht umstandslos von 
einer empirisch-historischen in eine allgemein-theoretische und nor
mativ-therapeutische Perspektive umgedeutet werden.199 Tatsächlich 
überwiegen auch im amerikanischen Kontext die kulturkritischen Mo
mente.200 Bei aller Begeisterung für die amerikanischen Verhältnisse: 
Sie repräsentieren für Weber keine universalhistorischen Auswege, 
die Paradoxie der Rationalisierung vermag dauerhaft auch hier nicht 
außer Kraft gesetzt zu werden. Wenn Kalberg etwa in »Max Weber’s 
Analysis of the Unique American Civic Sphere« mit Rekurs auf Weber 
die Ursprünge und Ausdehnungen der einzigartigen amerikanischen 
Zivilgesellschaft untersucht, so ist das Stichwort unique im Titel des 

197 Weber 1986a [1920], S. 204–205. 
198 Offe 2004, S. 77. 
199 Weber beschränkt seine Überlegungen zur Wahlverwandtschaft zwischen Sek

te und Demokratie ganz explizit auf eine bestimme historische Epoche, vgl. 
Weber 1980 [1921–1922], S. 724. 

200 Vgl. Kalberg 2009; Offe 2004, S. 77–88. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 79 

Aufsatzes mit Bedacht gewählt.201 Es schränkt die Analyse räumlich, 
vor allem aber auch zeitlich ein. Dann aber werden auch die Schwierig
keiten dieses Zugangs in Bezug auf die Möglichkeiten einer Explikation 
einer Form von freiheitsverbürgender normativer politischer Theo

rie des Vereinswesens deutlich: Es ist unklar, wie man, orientiert am 
Tocqueville’schen Bezugsrahmen, über eine rein historische Analyse 
(und Kritik) hinauskommen soll, um das nötige Abstraktionsniveau zu 
erreichen, welches einem kritischen Dialog mit dem zeitgenössischen 
theoretischen Zivilgesellschaftsdiskurs gewachsen wäre. Hinzu kommt, 
dass Weber selbst sich jeglichen Strategien, die auf die normative Ver
klärung empirischer Beschreibungen hinauslaufen, explizit verwehrt. 
So warnt er kategorisch vor der Annahme, 

»daß eine ›realistische‹ Wissenschaft vom Ethischen, d.h. die Aufzei
gung der faktischen Einflüsse, welche die jeweilig in einer Gruppe 
von Menschen vorwiegenden ethischen Ueberzeugungen durch de
ren sonstige Lebensbedingungen erfahren und umgekehrt wieder 
auf diese geübt haben, ihrerseits eine ›Ethik‹ ergebe, welche jemals 
über das Geltensollende etwas aussagen könne.«202 

Weil Weber sich dem »Unableitbarkeitsprinzip«203 verpflichtet, ist ihm je
der Kurzschluss von Beschreibung und Norm suspekt. 

Selbst wenn man die Orts- und Zeitgebundenheit akzeptiert und 
die Analyse folglich explizit auf den empirisch-historischen Einzelfall 
beschränkt, gibt es Zweifel daran, ob sich die protestantische Ethik in 
Verbindung mit dem amerikanischen Sektenwesen als normativ gehalt
volle Vision der Zivilgesellschaft angemessen rekonstruieren lässt. Um 
wirklich im Sinne der normativen Logik des Zivilgesellschaftsdiskurses 
ausgelegt werden zu können, müsste der Nachweis erbracht werden, 
dass mit der protestantischen Ethik eine wie auch immer geartete 

201 Kalberg 2009. 
202 Weber 1985a [1922], S. 502. 
203 Steinvorth 1994, S. 446. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Vorstellung von generalisiertem Gemeinwohl historisch handlungs
wirksam geworden ist.204 Was den Sozialcharakter des puritanischen 
Berufsmenschen angeht, stellt Weber jedoch zunächst einen »weltbe
herrschenden Individualismus«205 ins Zentrum. Als zivilgesellschaftlich 
können zwei Elemente dieses Sozialcharakters gelten. Zum einen ist 
der weltbeherrschende Individualismus mit einer antiautoritären Skepsis 
gegenüber der Staatsgewalt verbunden,206 zum anderen geht dieser 
Individualismus nicht mit sozialer Vereinzelung einher, sondern sorgt 
im Gegenteil für historisch neuartige Formen der Vergesellschaftung 
und Vergemeinschaftung. 

»Der weltbeherrschende Individualismus des Puritanismus brach
te […] eine starke Ausrichtung auf das Heil des Individuums mit sich 
und gleichzeitig eine ebenso starke Ausrichtung auf eine Gemeinschaft: 
man musste den Willen Gottes erfüllen, indem man möglichst sein 
Reich auf Erden schuf. […] Daher betrachteten die Gläubigen das 
Bemühen um das Vorankommen ihrer Gemeinden nie unter rein 
utilitaristischen oder kognitiven Gesichtspunkten, sondern als festen 
Bestandteil ihrer religiösen Pflichten.«207 

Aus diesen antiautoritären und kohäsiven Tendenzen kann durchaus 
eine »revolutionäre Kraft«208 entstehen. Die Frage ist nur, ob diese 
revolutionäre Kraft auch zwingend eine zivilgesellschaftliche Kraft sein 
wird. Gerade im Kontext der protestantischen Sekten ist eine starke 
Fokussierung auf die Binnenmoral zu beobachten.209 Die Aspekte der 
innerweltlichen Askese und der methodisch-rationalen Lebensführung 

204 Zur Frage nach den Möglichkeiten einer Institutionalisierung von Gemeinwohl 
vgl. Sigmund 2008. 

205 Kalberg 2013, S. 128–131. 
206 Vgl. Offe 2004, S. 76. Der puritanische Berufsmensch hatte »die religiöse Pflicht, 

bei einem Verstoß der Obrigkeit gegen die Gebote Gottes gegen diese ›illegiti
me‹ Autorität zu protestieren und sie zu stürzen« (Kalberg 2013, S. 130). 

207 Kalberg 2013, S. 137. 
208 Offe 2004, S. 76. 
209 Zur Solidarität der Glaubensbrüder vgl. Weber 1980 [1921–1922], S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 81 

erzeugen zwar »zwangsläufig einen robusten und auf Eigenverantwor
tung bedachten Individualismus«,210 der freilich nicht nur in ökono
mischer, sondern auch in politischer Hinsicht folgenreich sein kann. 
Diese Prognose kann dazu verleiten, die Sekten im Sinne Tocquevilles 
als freiheitsverbürgende Einrichtungen normativ zu qualifizieren. So 
interpretiert beispielsweise Kim das puritanische Sektenumfeld als 
»disciplinary and (trans)formative site in which certain moral traits and 
civic virtues are cultivated via collective emphasis on individual achieve
ment and ethical qualities.«211 Was aber, so muss gefragt werden, spricht 
zwingend dafür, dass das Sektenwesen auch (jenseits der Binnenmoral) 
als Brutstätte sittlicher Einstellungen in Erscheinung tritt? Die Zweifel
haftigkeit dieser Annahme lässt sich schon mit Blick auf die radikalen 
Auswüchse der Reformationsbewegung, wie beispielsweise die Exzesse 
des Täuferreichs zu Münster, vor Augen führen.212 Damit ist klar, dass 
die Transferannahme nicht nur bei Tocqueville, sondern auch bei einer 
Neo-Tocqueville’schen Auslegung von Webers Assoziationslehre sowohl 
theoretisch, als auch empirisch höchst streitbar ist. Aufgrund der Be
tonung partikularistischer Strukturmerkmale des Sektenwesens bei 
Weber verschärft sich diese Problematik im Verhältnis zu anderen Neo- 
Tocqueville’schen Ansätzen sogar.213 

Wenn man sich von einer normativen Qualifizierung von Webers As
soziationslehre verabschieden muss, stellt sich die Frage, ob Webers 
Verhältnis zu Tocquevilles Problemlösung noch auf eine andere Art 
bestimmt werden kann. Kann Webers Soziologie des Vereinswesens 
überhaupt einen konstruktiven Beitrag für die oben herausgearbeitete 
Kritik und den damit verbundenen Vorwurf einer Pauschalisierung und 

210 Kalberg 2013, S. 129. 
211 Kim 2000, S. 208. 
212 Vgl. z.B. Dülmen 1974. 
213 Die Sekte wird von Weber als freie Gemeinschaft von Individuen auf Basis ihrer 

religiösen Qualifikationen beschrieben. Das partikularistische Strukturmerk

mal der Sekte ergibt sich insbesondere aus der Tatsache, dass die Mitglied

schaft streng an das Vorliegen dieser spezifisch religiösen Qualifikationen ge
bunden ist, vgl. Weber 1980 [1921–1922], S. 351. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Romantisierung der freiheitsverbürgenden Funktion des Assoziations
wesens leisten? 

Eine vom normativen Ballast befreite Rekonstruktion von Webers 
Soziologie des Vereinswesens kann für die zivilgesellschaftliche Asso
ziationsforschung fruchtbar gemacht werden. Sie ist weniger den his
torisch-materialen Studien verpflichtet, sondern bewegt sich mehr auf 
der grundbegrifflichen Ebene theoretischer Konstruktionen. Die Asso
ziationslehre wird dann nicht mehr mit dem Ziel rekonstruiert, gleich
sam gegen Offe ein normatives amerikanisches Freiheitsideal zu explizie
ren. Statt normativer Überhöhung steht realistische Korrektur im Zen
trum. Die vergleichende Betrachtung der Assoziationslehren Tocquevil
les und Webers hat folglich nur das Ziel zu veranschaulichen, dass die 
Weber’sche Variante, gerade weil sie den Kurzschluss von normativer 
und deskriptiver Ebene vermeidet, als kritisches Korrektiv gegenüber 
der (Neo-)Tocqueville’schen Fassung gelesen werden kann. 

Es kommt darauf an, Webers fragmentarische Überlegungen zur So
ziologie des Vereinswesens so weit zu systematisieren, dass seine Sicht 
auf die Strukturbesonderheiten der Assoziation klar zum Ausdruck 
kommt. Denn obwohl er an verschiedenen Stellen auf die soziologische 
Bedeutsamkeit des Assoziationswesens aufmerksam macht – auf dem 
Soziologentag 1910 explizit eine intensive Auseinandersetzung mit dem 
Vereinswesen fordert214 –, hat er seine Überlegungen allenfalls rudi
mentär ausgearbeitet und an keiner Stelle in abgeschlossener Form 
dargelegt. 

Um sich den Spezifika von Webers Vereinsbegriff zu nähern, ist es 
sinnvoll, sich mit Ferdinand Tönnies’ Überlegungen zur Soziologie des 
Vereinswesens zu befassen. Tönnies hatte 1887 in seiner Schrift Gemein
schaft und Gesellschaft215 als erster Soziologe einen analytischen Vereins
begriff eingeführt, der in der Folge auch für Max Weber einen wichti
gen Referenzpunkt darstellt. Im Rahmen seines Begriffsdualismus von 
Gemeinschaft und Gesellschaft rechnet Tönnies den ›Verein‹ eindeutig 

214 Vgl. Weber 1988 [1924], S. 441. 
215 Tönnies 1887. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 83 

der Seite der Gesellschaft zu. Der Äquivalenzbegriff auf Gemeinschaftssei
te ist derjenige der ›Genossenschaft‹. Die Gemeinsamkeit beider Kollek
tivinstanzen ist ihre Konzeption als Einheit, Tönnies nennt diese Form 
geschlossener sozialer Beziehungssysteme »Verbindungen«216 (im Ge
gensatz zu offenen Bündnissen). Der Unterschied zwischen der Genos
senschaft als gemeinschaftlicher Verbindung und dem Verein als gesell
schaftlicher Verbindung ist in der jeweiligen ontologischen Konzeption 
der Einheit – und damit in der Unterscheidung von Wesen- und Kürwil
len – zu suchen.217 Der Genossenschaft liegt die Annahme eines ontolo
gischen Holismus zugrunde: 

»Die psychologische oder metaphysische Essenz einer Genossen
schaft […] geht immer darin auf, Wille zu sein, d.h. Leben zu haben 
und in einem […] Zusammenleben seiner Mitglieder zu bestehen. 
Sie führt daher immer zurück auf die ursprüngliche Einheit der We

senwillen […]. Aber die Willenssphäre des Ganzen muß als vor allen 
einzelnen Willenssphären vorhanden und sie involvierend gedacht 
werden, so daß Freiheit und Eigentum der Menschen nur vorhan
den sind als Modifikationen der Freiheit und des Eigentums des 
Gemeinwesens.«218 

Deutlich wird hier, dass die Einheit der Genossenschaft als ursprüng
lich und organisch gedacht wird, sie ist »Naturproduct« und »Gewor
denes«.219 Deshalb stellt sich die Frage nach einem Garanten dieser 
Einheit für Tönnies überhaupt nicht. Beim Verein sieht es anders aus: 
Die Einheit des Vereins ist eine quasivertraglich garantierte, strate
gisch-instrumentelle Einheit zur Verfolgung gemeinsamer, letztlich 
jedoch individueller Interessen. Deren anthropologische Basis ist die 

216 Tönnies 1887, S. 227. 
217 Vgl. Tönnies 1887, S. 261. Bei Tönnies bezeichnet ›Wesenwille‹ den natürlichen, 

gemeinschaftsorientierten Willen, der aus affektiven Bindungen entsteht (z.B. 
Familie), während ›Kürwille‹ den rationalen, zweckgerichteten Willen meint, 
der typisch für gesellschaftliche Beziehungen ist (z.B. Verträge). 

218 Tönnies 1887, S. 261–262. 
219 Tönnies 1887, S. 261. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

individuelle Willkür, für die eine rationale Zweck-Mittel-Abwägung 
kennzeichnend ist.220 Der Verein wird so zur modernen Maschine.221 
Er ist »ein in Gedanken gemachtes oder fingiertes Wesen, welches sei
nen Urhebern dient, um ihre gemeinsame Willkür in irgendwelchen 
Beziehungen auszudrücken: nach dem Zwecke, wofür er als Mittel und 
Ursache bestimmt ist, muß hier in erster Linie gefragt werden«.222 Tön
nies’ Verein ist, in der Sprache der modernen Soziologie, damit mehr 
Organisation als Gruppe. Seine Bestimmung der zentralen Merkmale des 
Vereins decken sich mit denjenigen der modernen Organisationssozio
logie223: Erstens weist der Verein einen Gebildecharakter auf, d.h., er ist 
ein kollektiver Akteur mit angebbarem Mitgliederkreis, dessen Bestand 
unabhängig vom Wechsel der Mitglieder garantiert ist und der in der 
Konsequenz zum angebbaren Mitgliederkreis das Merkmal sozialer 
Schließung beinhaltet. Das zweite zentrale Merkmal ist die spezifische 
Zweckorientierung. In Bezug auf den jeweiligen Zweck erfolgt drittens 
der Mitteleinsatz (zumindest der Intention nach) rational, d.h., man 
kann als weiteres Merkmal den formal-rationalen Organisationscharak
ter festhalten. Tönnies’ Verdienst liegt darin, die spezifische Modernität 
des Vereinsprinzips klar erkannt zu haben. Bei seiner dualistischen 
Konzeption fallen allerdings die bei Tocqueville so prominenten ge
meinschaftsstiftenden Merkmale (Solidarität und Zusammenhalt) samt 
ihren Konsequenzen weitgehend unter den Tisch. 

Vor dem Hintergrund der Tönnies’schen Konzeption kann nun 
Webers Vereinsbegriff herausgearbeitet werden. Dass sich Weber zu
nächst an Tönnies orientiert, zeigt sich daran, dass der Vereinsbegriff 
auch bei ihm in enger Verbindung zum Begriff der Vergesellschaftung 
steht. Idealtypisch beruht der Zusammenhalt des Vereins nach Weber 
nicht auf »subjektiv gefühlter (affektueller oder traditionaler) Zusam
mengehörigkeit«, charakteristisch für Vergemeinschaftung, sondern auf 
»rational (wert- oder zweckrational) motiviertem Interessenausgleich 

220 Vgl. Tönnies 1887, S. 151. 
221 Vgl. Tönnies 1887, S. 261. 
222 Tönnies 1887, S. 261. 
223 Vgl. Mayntz 1971, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 85 

oder auf ebenso motivierter Interessenverbindung«.224 Bei Weber tritt 
im Vergleich zu Tönnies sogar das Herrschaftsmoment noch stärker 
in den Fokus: »Jeder Verein, zu dem man gehört, stellt dar ein Herr
schaftsverhältnis zwischen Menschen«.225 Weber unterscheidet weiter 
zwischen formalen und faktischen Herrschaftsverhältnissen im Verein. 
Hätte man es in der Regel formell noch mit einem Majoritätsherr
schaftsverhältnis zu tun, so sei »in Wirklichkeit die Herrschaft stets 
eine Minoritätsherrschaft, zuweilen eine Diktatur einzelner«.226 Herr
schaft als konstitutives Moment der Binnenverhältnisse im Verein 
drückt auch die Definition des Vereins in den soziologischen Grundbe
griffen aus: »Verein soll ein vereinbarter Verband heißen, dessen gesatzte 
Ordnungen nur für die kraft persönlichen Eintritts Beteiligten Geltung 
beanspruchen«.227 Dass hier Herrschaft mitgedacht wird, zeigt sich im 
übergeordneten Begriff des Verbandes. Der Verband, als »eine nach au
ßen regulierend beschränkte oder geschlossene soziale Beziehung«,228 
ist gekennzeichnet durch das Vorhandensein einer sanktionsmächtigen 
Leitungsebene, die die Einhaltung der Verbandsordnung garantiert. 
Betrachtet man die Legitimitätsgrundlage, so wird deutlich, dass es 
sich um ein besonderes Herrschaftsverhältnis handelt: Die Herrschaft 
beruht nämlich nicht auf Zwang, sondern auf voluntaristischem Ein
verständnis. Der Verein ist mithin kein Zwangsverband, sondern ein 
Zweckverband, der auf freiwilliger (rationaler) Vereinbarung beruht. 
Schon der Beitritt erfolgt freiwillig und die Ordnung des Vereins ist des 
Weiteren nicht von außen oktroyiert, sondern kommt innerverbandlich 
qua Vereinbarung zustande. Dies ist Zeichen für die besondere Autono
mie des Vereins auch im Außenverhältnis.229 Die Ordnung beansprucht 
indes nur für die beteiligten Mitglieder Geltung. 

224 Weber 1980 [1921–1922], S. 21. 
225 Weber 1988 [1924], S. 444. 
226 Weber 1988 [1924], S. 444. 
227 Weber 1980 [1921–1922], S. 28. 
228 Weber 1980 [1921–1922], S. 169. 
229 Diese besondere Autonomie gilt nach Weber auch als ein entscheidendes 

Merkmal für die potentiell revolutionäre Kraft des Assoziationswesens. Vgl. da
zu auch Offe 2004, S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Allerdings darf die Betonung des Herrschaftsmoments im Rahmen 
der Weber’schen Assoziationslehre auch nicht überbewertet werden. 
Die herrschaftssoziologischen Überlegungen beziehen sich auf den 
Verband im Allgemeinen, in Bezug auf den Sondertypus des Vereins 
relativiert Weber seine Annahmen. Für diesen erwägt er auch Mög
lichkeiten der herrschaftsfremden Verbandsverwaltung: »Verbände können 
bestrebt sein, die – in einem gewissen Minimalumfang unvermeidlich – 
mit Vollzugsfunktionen verbundenen Herrschaftsgewalten tunlichst zu 
reduzieren«.230 Eine solche Minimalisierung von Herrschaft ist aber 
nach Weber empirisch an Größe, Raum und soziale Stellung gebunden. 
Sie sei nur bei »kleinen Verbänden, deren sämtliche Genossen örtlich 
versammelt werden können und sich untereinander kennen und als 
sozial gleich werten, im Höchstmaß erreichbar«.231 

Neben der Relativierung des Herrschaftsmoments fokussiert Weber 
auch gemeinschaftsbildende Aspekte des Vereinswesens, ein Faktor, der 
beim Tönnies’schen Begriffsdualismus unberücksichtigt blieb. Obwohl 
auch Weber die Einheit des Vereins als Vergesellschaftung konzipiert, er
wägt er Möglichkeiten, Bedingungen und Konsequenzen einer sich dar
an anschließenden sogenannten übergreifenden Vergemeinschaftung: 

»Wir stellten schon früher allgemein fest, daß fast jeder auf rein 
freiwilligem Beitritt ruhende Zweckverband über den primären Er
folg hinaus, auf den das vergesellschaftete Handeln ausgerichtet 

230 Weber 1980 [1921–1922], S. 26. 
231 Weber 1980 [1921–1922], S. 26. Dieser Spezialfall der Minimierung von Herr

schaft wird fälschlicherweise in vielen vereinssoziologischen Studien zum all
gemeinen Strukturmerkmal freiwilliger Vereinigungen erklärt (vgl. z.B. Horch 
1992). Dies ist ein weiteres Merkmal überhöhter Vorstellungen vom Verein. 
Dass die Annahme einer direktdemokratischen Entscheidungsfindung in der 
Vereinspraxis, insbesondere in der modernen, ausdifferenzierten Vereins- und 
Verbandsrealität, unrealistisch ist, zeigt Teubner (vgl. 1978) in seiner Studie 
Organisationsdemokratie und Verbandsverfassung. Neuere historische Vereinsfor
schung nährt sogar Zweifel auch an der historischen Gültigkeit dieser Annahme, 
vgl. Nathaus 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 87 

ist, Beziehungen zwischen den Beteiligten zu stiften pflegt, wel
che Grundlage eines unter Umständen auf ganz heterogene Erfolge 
ausgerichteten Gemeinschaftshandelns werden können: an die 
Vergesellschaftung knüpft sich regelmäßig eine ›übergreifende‹ 
Vergemeinschaftung.«232 

Weber konkretisiert daraufhin die Bedingungen übergreifender Ver
gemeinschaftung. Voraussetzung sei der persönliche Kontakt, bei 
dem »Rücksicht auf persönlich-menschliche Eigenschaften«233 genom
men werde. Ausschließen könne man dies z.B. für die börsenmäßige 
(Markt-)Vergesellschaftung wie für solche, bei denen der Zutritt von 
»einer rein formalen Bedingung oder Leistung abhängig«234 ist. Als 
Beispiel für Letztere nennt Weber reine wirtschaftliche Zweckgemein
schaften. Das Ausbleiben einer übergreifenden Vergemeinschaftung 
werde »im allgemeinen überall um so mehr zur Regel, je rationaler und 
spezialisierter der Zweck der Vereinigung ist«235. 

Es entspricht Webers nüchternem Blick auf das Vereinswesen, dass 
er mit den Überlegungen zur übergreifenden Vergemeinschaftung nicht 
nur auf Solidarität und Zusammenhalt abzielt, sondern auch auf Mecha
nismen sozialer Schließung: Wo Zutritt nicht lediglich an formale oder 
leistungsabhängige Faktoren (im Falle ausbleibender Vergemeinschaf
tung) geknüpft ist, muss soziale Auslese am Werk sein: 

»Immerhin gibt es der Vergesellschaftungen sehr viele, bei denen 
einerseits die Zulassung, ausdrücklich oder stillschweigend, gewisse 
spezifische Qualifikationen voraussetzt und bei denen andererseits, 
im Zusammenhang damit, jene übergreifende Vergemeinschaftung 
regelmäßig stattfindet. […]. Eine religiöse Sekte nicht nur, sondern 
ebenso ein geselliger Verein, etwa ein Kriegerverein, selbst ein 
Kegelklub läßt im allgemeinen niemanden zur Beteiligung zu, des

232 Weber 1980 [1921–1922], S. 205. Vgl. dazu auch Lichtblau 2000, S. 429. 
233 Weber 1980 [1921–1922], S. 205. 
234 Weber 1980 [1921–1922], S. 205. 
235 Weber 1980 [1921–1922], S. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

sen Gesamtpersönlichkeit von den anderen Beteiligten verworfen 
wird.«236 

Mit dem Merkmal sozialer Schließung stehen nach Weber weitere 
entscheidende soziale Sachverhalte und Dynamiken in Verbindung. 
Diese kommen in den Blick, wenn man fragt, welche Effekte und Me
chanismen mit der Auslesefunktion des Vereins einhergehen. Weber 
beschreibt eine Dimension von Vorteilen der Mitgliedschaft jenseits 
des direkten Werts der Interessenverbindung, so vor allem ökonomisch 
verwertbare »Legitimationen« und »Konnexionen«.237 Aufgrund dieser 
Anreize zur Mitgliedschaft jenseits des direkten Nutzens der Res
sourcenzusammenlegung sei es »etwas Alltägliches, dass Leute einem 
religiösen oder studentischen oder politischem Verband angehören, ob
wohl ihnen die dort gepflegten Interessen an sich durchaus gleichgültig 
sind«.238 Legitimationen bedeuten letztendlich sozial (und wirtschaftlich) 
verwertbare Prestigevorteile, die mit der Vereinsmitgliedschaft einher
gehen. Konnexionen dagegen sind durch die Mitgliedschaft entstehende, 
ebenfalls wirtschaftlich verwertbare persönliche Beziehungsnetzwerke. 
Diese quasi beiläufig abfallenden Gewinne einer Mitgliedschaft wür
den nun einen nicht zu unterschätzenden »Anreiz zur Beteiligung an 
der Gemeinschaft«239 ausüben. Die gegenläufige Tendenz sei aber das 
Bestreben, die sich bietenden »Vorteile zu monopolisieren«.240 Diese 
Konstellation setze in der Folge die beschriebenen Mechanismen der 
Schließung in Gang. Die dynamische Perspektive kommt in den Blick, 
wenn man sich mit Weber vergegenwärtigt, dass nicht nur die Aufnah
me, sondern auch der Verbleib im Verband in der Regel an persönliche 
Qualitäten gebunden ist. Mit diesem Bewährungsgedanken, der bei
spielsweise in der Studie zu den protestantischen Sekten eine überaus 
prominente Rolle spielt, rücken bei Weber auch Fragen motivationaler 

236 Weber 1980 [1921–1922], S. 205. 
237 Weber 1980 [1921–1922], S. 205. 
238 Weber 1980 [1921–1922], S. 205. 
239 Weber 1980 [1921–1922], S. 205. 
240 Weber 1980 [1921–1922], S. 205–206. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 89 

Prägung qua Vereinsmitgliedschaft (sozialisatorische Wirkung) in den 
Fokus. 

Zusammenfassend hat Weber in Anschluss an Tönnies den Ver
ein zunächst als voluntaristischen Zweckverband charakterisiert. Im 
Gegensatz zu Tönnies berücksichtigt Weber darüber hinaus jedoch 
die Möglichkeit einer sich an die reine Interessenverbindung an
schließenden übergreifenden Vergemeinschaftung. Daraus ergeben sich 
Momente organischer Solidarität, die über die reine Zweckverbindung 
hinausgehen. Ergänzt wird dieser Gedanke der Kohäsion durch das 
Charakteristikum der sozialen Schließung mit den sich anschließenden 
sozialen Sachverhalten und Dynamiken. 

Auf Basis dieser Überlegungen zu den Strukturbesonderheiten des 
Vereinswesens kann nun die Frage nach dem Verhältnis von Webers und 
Tocquevilles Assoziationslehre gestellt werden. In der Konfrontation 
mit der Tocqueville’schen Konzeption, so wird bei der vergleichen
den Betrachtung deutlich, hat die Weber’sche Assoziationslehre statt 
normativer Überhöhung und ideologischer Verzerrung einiges an kriti
schen Anstößen zu bieten. Beiden Konzeptionen gemeinsam ist indes 
noch die Verortung des Vereins zwischen Gruppe und Organisation, d.h. 
zwischen Solidaritäts- und Zweckorientierung: Weber fasst den Verein 
als vereinbarten Verband mit Tendenzen zur übergreifenden Verge
meinschaftung auf. Im selben Duktus ging zuvor Tocqueville davon aus, 
dass der Verein zunächst eine notgedrungene, rein auf Abhängigkeit 
beruhende Interessenverbindung darstellt, dann aber regelmäßig und 
aus freien Stücken in eine Verbindung in gegenseitigem Wohlwollen 
umschlage.241 In diesem Aspekt ist Webers Vereinsbegriff Tocquevilles 
weit näher als demjenigen Tönnies’. 

Von dieser Gemeinsamkeit abgesehen sind aber insbesondere die 
Differenzen interessant. Erst aus den Unterschieden ergibt sich das 
kritische Potential der Weber’schen Assoziationslehre. Vor allem drei 
Punkte sind in dieser Hinsicht von Bedeutung: Im Gegensatz zu Toc
queville thematisiert Weber erstens den Zusammenhang von Herrschaft 
und Verein. Abgesehen von dem Sonderfall kleiner, örtlich gebundener 

241 Vgl. Tocqueville 1987 [1840], S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

und sozial homogener Vereine attestiert er jedem Verein ein (auf Ein
verständnis beruhendes) Herrschaftsverhältnis. Diese Ansicht steht 
quer zur Annahme der neueren Vereinssoziologie, wonach die direkt
demokratische Entscheidungsfindung wesentliches Strukturmerkmal 
freiwilliger Vereinigungen sei.242 Zweitens fokussiert Weber explizit 
den Zusammenhang von Verein und sozialer Ausgrenzung. Damit wider
spricht er vielen gängigen Vereinsdefinitionen, die unter Betonung 
des Charakters der Freiwilligkeit von einer prinzipiellen Offenheit des 
Vereinslebens für jede und jeden ausgehen.243 Nach Weber ist das Phä
nomen der sozialen Auslese insbesondere für jene vergesellschafteten 
Verbandstypen charakteristisch, in denen übergreifende Vergemein
schaftung stattfindet. Daraus ließe sich die These ableiten, wonach 
mit der Entstehung eines Gemeinschaftsgefühls der Faktor Ausgren
zung zunehmend an Bedeutung gewinnt.244 Doch der Faktor Exklusion 
ist auch noch in einem anderen Sinne bedeutsam. Er führt zu einer 
alternativen Konzeption des Zusammenhangs von Sozialisation und 
Vereinsmitgliedschaft, der dritten und vielleicht wichtigsten Differenz 

242 Vgl. Braun 2005; Horch 1992. Die Rede vom Verein als Schule der Demokratie be
ruht im Wesentlichen auf der Verallgemeinerung und Verabsolutierung dieser 
Annahme. 

243 Stellvertretend sei hier nur auf die Vereinsdefinition von Bühler, Kanitz und Sie
wert (1978, S. 43; Hervorhebung D.V.) hingewiesen: »Ein Verein ist […] eine sozia
le Gruppe (bzw. Organisation), die sich anhand der freiwilligen, formalen, nicht 
ausschließenden Mitgliedschaft abgrenzt, ein Vereinsziel und Mitgliederhandeln 
aufweist, sich lokal begrenzt und dauerhaft angelegt sein soll«. 

244 Die Umkehrthese lautet dann: Je »rationaler und spezialisierter der Zweck der 
Vereinigung« (Weber 1980 [1921–1922], S. 205), desto weniger wahrscheinlich 
ist soziale Auslese nach persönlichen Merkmalen. Beide Thesen lassen sich in 
der Gegenüberstellung verschiedener Vereinsformen alltagsweltlich plausibi
lisieren. Man vergleiche etwa die Mitgliedschaftsbedingungen von Rotary und 
ADAC. Es kann wohl davon ausgegangen werden, dass bei Ersterem im Ver
gleich zu Letzterem die soziale Auslese nach informellen Kriterien eine größere 
Bedeutung hat. Ebenso darf angenommen werden, dass die soziale Durchmi

schung bei Sportvereinen tendenziell größer sein dürfte als bei vielen kulturel
len oder politischen Vereinen, deren Ziele sich viel schwieriger rationalisieren 
und spezialisieren lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 91 

zwischen der Weber’schen und der Tocqueville’schen Assoziationslehre. 
Zwar teilen beide Konzeptionen noch die Annahme motivationaler 
Prägung qua Mitgliedschaft. Im Vergleich ist die Weber’sche Variante 
allerdings offener und neutraler gehalten, da der normative Überhang 
konsequent vermieden wird. Erstens knüpft Weber die Dynamiken 
motivationaler Prägung an bestimmte konkrete Bedingungen (über
greifende Vergemeinschaftung, Exklusivität) und umgeht damit die 
verallgemeinernde und verabsolutierende Annahme einer Zwangsläu
figkeit dieses Prozesses. Zweitens ist die Annahme über die Richtung 
motivationaler Prägung bei Weber frei von ideologischer Verzerrung; 
einer Verzerrung, die – wie gesehen – der politisch-moralischen Deu
tung Tocquevilles durch die Vermischung von Beschreibung und Norm 
anhaftet. Es ist vielleicht kein Zufall, dass schon in der Studie zum 
amerikanischen Sektenwesen nicht die politisch-moralische, sondern 
die ökonomische Relevanz der Zusammenschlüsse im Vordergrund 
steht.245 Der Zusammenhang zwischen Mitgliedschaft und Ausbildung 
einer methodisch-rationalen Lebensführung macht in erster Linie 
keine guten Staatsbürger (Citoyens), sondern gute Wirtschaftsbürger 
(Bourgeois). Auf den von Tocqueville bekräftigten Zusammenhang von 
Vereinsmitgliedschaft und Bürgertugend geht Weber jedenfalls an 
anderer Stelle nur kurz und äußerst polemisch ein: 

»[J]eder Verein, auch ein solcher, der das prinzipiell vermeiden will, 
[…] attrahiert […] in irgendeiner Weise ›weltanschauungsmäßige‹ 
Inhalte. In gewissem Sinne, könnte man behaupten: Sogar auch ein 
deutscher Kegelklub, in deutlicherem Maße schon ein Gesangsverein. 
Meine Herren – um dabei zu bleiben –, die Blüte des Gesangsvereins
wesens in Deutschland übt m.E. beträchtliche Wirkungen auch auf 
Gebieten aus, wo man es nicht gleich vermutet, z.B. auf politischem 
Gebiete. Ein Mensch, der täglich gewohnt ist, gewaltige Empfin

dungen aus seiner Brust durch seinen Kehlkopf herausströmen zu 
lassen, ohne irgendeine Beziehung zu seinem Handeln, ohne daß 
also die adäquate Abreaktion dieses ausgedrückten mächtigen Ge
fühls in entsprechend mächtigen Handlungen erfolgt […], das wird 

245 Vgl. Weber 1986b [1920]). 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

ein Mensch, der, kurz gesagt, sehr leicht ein ›guter Staatsbürger‹ wird, 
im passiven Sinne des Wortes.«246 

Die beiden Beispiele zeigen, dass Weber offenbar von einer relativen Of
fenheit hinsichtlich der konkreten inhaltlichen Ausgestaltung der ver
mittelten Werte und Normen ausgeht. D.h. nicht, dass diese Ausgestal
tung nach Weber beliebig ist, vielmehr sei sie im Wesentlichen abhän
gig von spezifischen Idealen, die bewusst oder unbewusst in einem Ver
ein gepflegt würden, wobei der zugrundeliegende psychologische Hebel 
in der Notwendigkeit liege, sich im Verein gemäß der Ideale zu bewäh
ren.247 

Es muss also festgehalten werden, dass nicht die Weber’sche, son
dern die Tocqueville’sche Assoziationslehre deutliche Züge einer Verle
genheitslösung trägt, mehr noch: Die Weber’sche Assoziationslehre bie
tet fruchtbare kritische Anstöße, die explizit auf die Schwachstellen der 
Tocqueville’schen Variante abzielen. Sie steht damit in einem kritisch- 
konstruktiven Verhältnis zur Tocqueville’schen. Über diese realistischen 
Korrekturen hinaus leistet sie indes nichts. Es ist nicht möglich, aus ihr 
eine normative Position, etwa im Sinne eines amerikanischen Freiheits
ideals, abzuleiten. Diese (Selbst-)Beschränkung muss, trotz aller Paral
lelen zu Tocqueville, auch auf Webers zeitdiagnostische Untersuchun
gen im Allgemeinen bezogen werden. Weil Weber am »Unableitbarkeits
prinzip«248 festhält, kommt der von ihm analysierte Rationalisierungs
prozess mit seinen paradoxen Folgen nicht als Ausgangspunkt der Ex
plikation eines (wie auch immer gearteten) normativen Fundaments in 
Frage: Webers politisches Denken ist zwar auf diese kritischen Zeitdia
gnosen bezogen, lässt sich aber nicht direkt daraus ableiten. Der heu
ristische Wert der Rekonstruktion dieser Zusammenhänge kann ledig
lich darin liegen, den erweiterten Kontext von Webers politischem Den
ken derart zu entfalten, dass daraus zugleich eine Heranführung seines 

246 Weber 1988 [1924], S. 445. 
247 Vgl. Weber 1988 [1924], S. 443. 
248 Steinvorth 1994, S. 446. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbürgende Einrichtung? 93 

Ansatzes an den Zivilgesellschaftsdiskurs resultiert. Hierzu muss einer
seits der Verweis auf die zeitdiagnostischen Parallelen zum Ansatz Toc
quevilles, andererseits das kritische Potential des weberianischen Ansat
zes hinsichtlich der Assoziationslehre gerechnet werden. 

Im nächsten Abschnitt rückt die Frage nach der therapeutischen 
Ebene von Max Webers politischem Denken in den Fokus. Hier muss 
geklärt werden, ob Webers theoretische Konstruktionen auch jenseits 
kritischer Anstöße, gleichsam in positiver Manier, an die normative 
Logik der Zivilgesellschaftsdebatte anschlussfähig sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003 - am 12.02.2026, 10:32:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

