3. Das Assoziationswesen
als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Ein erster Berithrungspunkt zwischen Max Weber und der Zivilgesell-
schaftsdebatte lisst sich tiber den Mittelsmann Alexis de Tocqueville
herstellen. Dies ist deshalb vielversprechend, weil Tocqueville als zen-
traler Klassiker, Ahnherr und Vordenker der Zivilgesellschaftsforschung
gilt, dessen Grundannahmen in Form der Neo-Tocqueville'schen Sozi-
alkapital- und Assoziationsforschung bis heute die Debatte prigen.

Es gibt keinen direkten Nachweis, dass sich Weber intensiv mit Toc-
quevilles Werk befasst hat. Gleichwohl haben einige Autoren die Uber-
zeugung verteidigt, dass »Webers politisch-philosophisches Denken mit
dem Tocquevilles [..] in einem hohen Grad zur Deckung gebracht wer-
den kann«.”

Wie Weber blickt auch Tocqueville, wenn nicht mit Argwohn, so doch
niichtern-distanziert auf die Demokratie. Man muss sich mit ihr aus-
einandersetzen, nicht weil sie in normativer Hinsicht zu wiinschen ist,
sondern weil sie einem als Schicksalsmacht gegeniibersteht.® Tocque-

1 Zu moglichen Indizien vgl. Hecht 1998, S.12—13.

2 Hecht 1998, S. 14, vgl. sonst auch Hennis 2000; Lassman 1993; Offe 2004.

3 Zweckmiifigkeitsiiberlegungen bestimmten folglich auch Tocquevilles Ausein-
andersetzung mit der Demokratie. Vgl. dazu seine Einschatzung in der Einlei-
tung der Monographie Uber die Demokratie in Amerika: »In unseren Tagen bieten
uns die christlichen Vélker, wie mir scheint, ein furchterregendes Schauspiel;
die Bewegung, von der sie mitgerissen werden, ist schon zu stark, als daf sie
aufzuhalten ware; sie erfolgt aber noch nicht so rasch, daft man die Hoffnung
aufihre Lenkung aufgeben miifite; sie halten ihr Geschickinihren Hianden; bald

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

ville hilt die Demokratie fiir allgemein, von Dauer und sich der Macht
der Menschen entziehend, kurzum fiir ein »Werk der Vorsehung«.* Uber
die Umstinde der Niederschrift seiner Monographie Uber die Demokratie
in Amerika schreibt er im Vorwort der 12. Ausgabe von 1848:

»Dieses Buch wurde vor 15 Jahren im bestidndigen Banne eines einzi-
gen Gedankens geschrieben: des nahen, unaufhaltsamen, allgemei-
nen Aufstiegs der Demokratie in der Welt. Wer es liest, wird auf je-
der Seite eine feierliche Warnung finden, die die Menschen daran er-
innert, daf die Gesellschaft ihre Gestalt, die Menschheit ihre Lebens-
weise verandert und daf neue Schicksale sich vorbereiten.«

In dieser Formulierung kommt bereits Tocquevilles ambivalentes Ver-
hiltnis zur demokratischen Modernisierung zum Ausdruck.® Er ist
»Theoretiker des >demokratischen Zeitalters« sowie der Bedingungen
und Folgen politischer Modernisierungsprozesse; aber er ist zugleich
weit davon entfernt, sich ein normatives Prinzip wie das der Volks-
souverinitit zu eigen zu machen«.” Die Grundskepsis aber ist auch
bei Tocqueville nicht einfach Zeugnis einer aristokratischen und da-
mit antidemokratischen Haltung. Seine Vorbehalte gegeniiber dem
demokratischen Zeitalter werden an keiner Stelle in eine normative
Rechtfertigung der alten stindischen Ordnung iiberfithrt.® Die Haltung

jedoch wird es ihnen entwunden sein. Die Demokratie belehren, wenn még-
lich ihren Glauben beleben, ihre Sitten ldutern, ihre Bewegungen ordnen, nach
und nach ihre Unerfahrenheit durch praktisches Wissen, die blinden Regun-
gen durch die Kenntnis ihrer wahren Vorteile ersetzen; ihre Regierungsweise
den Umstianden der Zeit und des Ortes anpassen; sie je nach Verhaltnissen und
Menschen dndern: das ist die erste Pflicht, die heute den Lenkern der Cesell-
schaft auferlegt ist« (Tocqueville 1987 [1835], S.15).

4 Tocqueville 1987 [1835], S. 14.

5 Tocqueville 1987 [1835], S. 5.

6 Raymond Aron (vgl. 1965, S. 20) gehort zu den wenigen, die Tocquevilles ambi-
valente Haltung gegeniiber der Demokratie explizit mit derjenigen Webers in
Zusammenhang bringen.

7 Offe 2004, S.19.

8 Vgl. Offe 2004, S. 20.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

der Ambivalenz ist kein Ausdruck von Revisionismus, sondern vielmehr
des Bemithens um eine objektive, erfahrungswissenschaftliche Perspek-
tive.” Ahnlich wie bei Weber beruht die pessimistische Grundhaltung
auf einer kulturkritischen Diagnose der Moderne. Folgt man Lassman,
so beschreiben beide Denker die Gefahren einer neuen Knechtschaft:

»[Tlhe problem of understanding the nature of modern democracy
and its limitations is a theme that both theorists share. Both Weber
and Tocqueville perceived that the advance of mass democracy was an
unavoidable component of the modern political order. Nevertheless,
the advance of democracy also contained its own unique internal
contradictions. There was no inevitable victory for liberty entailed by
the progress of democracy. [...] In fact, for both theorists the inherent
danger that was implicit within modern democracy was the gradual
and largely unnoticed drift into the >new servitude«.®

Die Analyse der Gefahren wird aber jeweils nicht in fatalistischer Ma-
nier als Selbstzweck betrachtet, sondern als notwendige Bedingung
fur die progressive Suche nach Auswegen.” Tocqueville und Weber
eint das Interesse fiir »das prekire Schicksal der Freiheit in modernen
kapitalistischen Gesellschaften«.” Freiheit ist in diesem Sinne jeweils
der zentrale Gegenbegriff zur subjektivistischen Kultur der Moderne,

9 Zur Frage nach methodologischen Affinitaten zwischen Tocqueville und Weber
vgl. insbesondere Boudon 2005. Boudon verteidigt die These, dass Webers Pl4-
doyer fiir Wertfreiheit sein Ansatz des kausalen verstehenden Erklarens sowie
sein historisch vergleichendes Vorgehen schon zum methodologischen Reper-
toire Tocquevilles gehort. Fir eine explizite Auseinandersetzung mit der erfah-
rungswissenschaftlichen Perspektive Tocquevilles vgl. Bluhm und Krause 2014.

10 Lassman1993,S.104. Zur Frage diagnostischer Affinitidten zwischen Tocqueville
und Weber vgl. sonst auch Martin Hechts Studie Modernitdit und Biirgerlichkeit,
Hecht1998.

11 Vgl dazu auch Hecht 1998, S. 252—253.

12 Offe 2004, S. 8.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

31


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

»zu Entseelung, Enteignung, Proletarisierung, Abhingigkeit, Fachmen-
schentum usw.«*

Der anstehende Vergleich von Weber und Tocqueville folgt im Auf-
bau diesem doppelten Bemithen. Der erste Teil ist der jeweiligen Gefah-
renanalyse gewidmet, hier soll der Frage nach diagnostischen Affiniti-
ten nachgegangen werden. Der zweite Teil dagegen befasst sich schwer-
punktmifig mit der therapeutischen Ebene. Hier wird, im Sinne der
Priifung von Anschlussfihigkeit der Weber’schen Soziologie an die Zivil-
gesellschaftsdebatte, die Losung Tocquevilles im Zentrum stehen. Denn
insbesondere in der Art und Weise, wie Tocqueville die Frage »nach den
Moglichkeiten einer politisch-freiheitlichen Lebensfithrung vor den Ku-
lissen der modernen Welt«** beantwortet, manifestiert sich sein Status
als Vordenker der Zivilgesellschaft. Hier wird vorrangig zu priifen sein,
ob sich Webers politische Soziologie in Analogie zur neuen politischen Wis-
senschaft Tocquevilles entwickeln lisst. Ganz in diesem Sinne stellt bei-
spielsweise Offe die programmatische Frage, ob es fiir Weber »[a]me-
rikanische Auswege aus dem Gehiuse der Horigkeit«® gebe. Weber, so
Offes Uberzeugung, hitte

»aus Amerika ein sozialtheoretisches Lebensthema mitgebracht
— namlich die Frage, ob die US-Gesellschaft eine bestandsfihige
und in Europa eventuell sogar nachbildbare soziale und politische
Formation darstellt, in der zumindest der Méglichkeit nach die Bu-
rokratisierung, Rationalisierung, Verdinglichung, Entpersdnlichung,
Sédkularisierung und Sinnlosigkeit des vom modernen Kapitalismus
hervorgetriebenen Berufs- und Fachmenschentums auf Dauer ver-
mieden werden und somit die individuelle Freiheit nicht nur [..] an
der von kleinen Minderheiten besetzten Spitze von Staats-, Partei-

13 Offe 2004, S. 71. Diese These verdankt ihre Plausibilitat der Tatsache, dass bei-
den Denkern gemeinhin ein liberaler, wenngleich unorthodox-liberaler Stand-
punkt attestiert wird. Zur Einordnung Tocquevilles als unorthodoxem Liberalen
vgl. z.B. Boesche 1987, zu Weber vgl. z.B. Beetham 1989.

14 Hecht1998, S.15.

15 Offe 2004, S. 59.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

und Verwaltungsapparaten, sondern kollektiv an der Basis der Biirger
und ihrer Assoziationen gewahrt werden kann.«'®

Im zweiten Teil wird kritisch gepriift, ob Weber am Ende doch Tocque-
ville nach Amerika folgt. Dann namlich kénnte er in den Fuf3stapfen des
Franzosen ebenfalls in den Stand eines Vordenkers der Zivilgesellschaft
erhoben werden.

3.1 Zeitdiagnostische Affinitaten: Max Weber,
Alexis de Tocqueville und die Aporien
der modernen Massendemokratie

Tocquevilles und Webers Analysen der demokratischen Modernisierung
weisen, wie dargelegt, den gleichen kulturkritischen Grundtenor auf.
Beide Untersuchungen haben nichts gemein »mit aufklirerisch-fort-
schrittsfrohen Weltbildern«,"” sondern fokussieren zunichst einmal die
Aporien der modernen Massendemokratie, die sich in beiden Fillen auf
das Szenario einer drohenden neuen Knechtschaft verdichten lassen.’
Nicht nur der Grundtenor, sondern auch der Fluchtpunkt der Analysen
ist vergleichbar: Der niichtern-realistische und in der Folge in besonde-
rem Mafle auf Ambivalenzen fokussierende Blickwinkel wird von beiden
Denkern als notwendige Bedingung fir die Sicherung der Freiheit in
der modernen Massendemokratie erachtet.” Diesen Gemeinsamkeiten

16  Offe 2004, S. 66.

17 Hecht1998, S. 252.

18 Hecht (1998, S. 252) weist darauf hin, dass sich dieser Freiheitsverlust fiir Weber
und Tocqueville »im Phdnomen einer wachsenden Entpersonalisierung moder-
ner sozialer Beziehungen, in den Befunden eines rationalistischen Biirokratis-
mus, eines vereinzelnden Individualismus, eines entgeistigten Materialismus,
der privatistischen Entpolitisierung des 6ffentlichen Lebens, der Nivellierung
und Standardisierung individuellen Handelns und dem Ende der Seelenkrifte
von Leidenschaft und Charisma drastisch niederschlugen«.

19 Tocqueville (1969 [1856], S.11) bringt diese Grundambition in der Einleitung zu
seiner Schrift Der alte Staat und die Revolution mit schonen Worten zum Aus-
druck: »Ich glaube, das vorliegende Buch ohne Vorurteil, behaupte aber nicht,

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

33


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

zum Trotz legen beide eigenstindige Untersuchungen der modernen

Spannungsverhiltnisse vor.”° Diese sollten, gleichsam als Grundlage

der vergleichenden Untersuchung der therapeutischen Vorschlige,

zunichst in ihren Grundziigen nachvollzogen werden.

3.1.1 Alexis de Tocquevilles Problemstellung: Individualismus,

Gefahr des Despotismus, politische Apathie

Alexis de Tocquevilles von Ambivalenzen geprigte Sichtweise auf die

moderne Massendemokratie lisst sich in zwei Schritten rekonstruie-

ren

! Erstens kann gefragt werden, worin er das zentrale Wesensmerk-

mal der Demokratie sieht und welche gesellschaftlichen Entwicklungen

20

21

es ohne Leidenschaft geschrieben zu haben. Einem Franzosen méchte es kaum
erlaubt sein, unempfindlich zu bleiben, wenn er von seinem Vaterlande spricht
und an seine Zeit denkt. Ich gestehe also, dafdich, wihrend ich unsere ehemali-
ge Gesellschaftinallihren Teilen studierte, die neue nie gianzlich aus den Augen
verloren habe. Ich wollte nicht allein erkennen, welchem Ubel der Kranke erle-
gen war, sondern auch, wie er sich vom Tode héatte erretten kdnnen. Ich machte
es wie jene Arzte, die in jedem abgestorbenen Organ die Gesetze des Lebens
zu entdecken suchen. Mein Ziel war, ein Gemalde zu liefern, das streng richtig
wire und zugleich lehrreich«.

Max Webers Analyse der Ambivalenzen ist eingebettet in eine umfassende,
kulturvergleichende Rationalisierungs- und Modernisierungstheorie. Tocque-
villes Vorhaben hat demgegeniibereine andere Anlage. Hier steht nicht die Fra-
ge nach den Besonderheiten und Paradoxien des okzidentalen Rationalismus
im Zentrum, sondern des demokratischen Zeitalters. Bei Weber ist die fiir die
moderne entzauberte Welt typische Unvereinbarkeit konkurrierender Wert-
vorstellungen fiir einen Grof3teil der paradoxen Folgen der Modernisierung ver-
antwortlich, Tocqueville lokalisiert die Wurzeln der antinomischen Struktur da-
gegen in der fiir das demokratische Zeitalter typischen »Gleichheit der gesell-
schaftlichen Bedingungen« (Tocqueville 1987 [1835], S.9). Beide Denker neh-
men unterschiedliche Pfade, kommen aber zu vergleichbaren Ergebnissen.
Die folgende Systematisierung ist angelehnt an einen Vorschlag Schluchters,
vgl. Henrich, Offe und Schluchter 1988, S.155-156. Dort steht allerdings nicht
Tocquevilles Demokratieverstandnis im Fokus, es geht vielmehr um die Rekon-
struktion von Webers Modernisierungs- und Rationalisierungstheorie. Vgl. da-
zu auch weiter unten Kapitel 3.1.2.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

seinen Beobachtungen zufolge dahinterstehen. Tocqueville kommt hier
in seiner Rolle als Historiker der modernen Massendemokratie in Be-
tracht. Zweitens kann man fragen, wie er die Demokratie und die damit
in Zusammenhang stehenden Entwicklungen beurteilt. Hier geht es um
seine Rolle als Diagnostiker der modernen Massendemokratie.

Fokussiert man zunichst den Historiker Tocqueville, so kann fest-
gehalten werden, dass er die Besonderheit moderner demokratischer
Verhiltnisse auf ein zentrales Prinzip, nimlich »die Gleichheit der ge-
sellschaftlichen Bedingungen«,* zuriickfithrt. Er untersucht die Wir-
kungen dieses Prinzips in Hinblick auf »drei theoretische Variablen: die
faktischen (historischen, geographischen, demographischen usw.) Be-
dingungen, die Institutionen und Gesetze sowie die von beiden geprigten
subjektiven Dispositionen, d.h. Sitten und Gefithle, Erwartungen und Nor-
men der beteiligten Akteure.«*

Dieses Prinzip der Egalitit sei zwar bislang nur in der amerikani-
schen Demokratie auf die Spitze getrieben, jedoch auch in der Alten
Welt stetig auf dem Vormarsch.* Die schicksalhafte, weil nicht auf-
zuhaltende »Entwicklung zur Gleichheit der Bedingungen«* begreift
Tocqueville als multivariaten, im Zusammenwirken unbeabsichtigten,
aber gleichwohl gerichteten, sich schrittweise tiber Jahrhunderte voll-
ziehenden Prozess der Abschaffung des geburtsstindischen Prinzips.
Insofern stellt fiir Tocqueville die mit so viel Unordnung und Leid ver-
bundene »grofle demokratische Revolution«*® in der Alten Welt nur die
Spitze des Eisberges dar. Die Entwicklung zur Gleichheit ist fiir Tocque-
ville aber weder neu noch zufillig noch aufzuhalten. Sie erscheint ihm
vielmehr als »der stetigste, ilteste und andauerndste Vorgang [...] den
die Geschichte kennt.«*’

22 Tocqueville 1987 [1835], S. 9.

23 Offe 2004, S.17.

24 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 9.
25  Tocqueville 1987 [1835], S. 14.

26  Tocqueville 1987 [1835], S.10.

27  Tocqueville 1987 [1835], S. 10.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

35


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Das 11. Jahrhundert kenne nur »eine einzige Quelle der Macht, den
Grundbesitz«.?® Seither aber sei zu beobachten, »wie sich iiberall die
verschiedenen Vorginge im Leben der Volker zum Vorteil der Demo-
kratie wenden«.”” Nach und nach 6ffnen sich demnach »neue Wege
zur Macht«.*° Diese Vorginge werden von Tocqueville in der Einleitung
seiner Schrift Uber die Demokratie in Amerika eher kursorisch ausgefithrt
und zusammengetragen. Er geht unter anderem auf die Nivellierung
von Standesunterschieden durch den Klerus ein, befasst sich mit der
zunehmenden politischen Macht von Rechtsgelehrten in der hofischen
Gesellschaft, der Ausweitung von Eigentumsrechten, mit der sukzes-
siven Schwichung der Konigshiuser und des Adels durch Kriege und
Fehden bei gleichzeitig zu beobachtenden Skonomischen Machtzu-
wichsen des Biirgertums sowie mit der zunehmenden ékonomischen
und politischen Indienstnahme wissenschaftlicher Erkenntnisse, die
neuen Trigergruppen als Machtmittel zur Verfiigung stiinden.* Diese
in sich unverbundenen Entwicklungen auf unterschiedlichen Gebieten
hitten insgesamt zur Folge, dass die Gesellschaft von einer »doppelten
Umwilzung« heimgesucht werde: »Der Adelige steht tiefer auf der
sozialen Leiter, der Biirger hoher. Jener steigt hinab, dieser kommt
hoch. Mit jedem halben Jahrhundert nahern sich die beiden, und bald
beriihren sie sich«.>

Fiir Tocqueville ist diese Entwicklung nicht mehr aufzuhalten, aber,
in einem engen zeitlichen Rahmen, noch gestaltbar.*® Wer aber diese
Entwicklung noch lenken wolle, der diirfe sich nicht von restaurativen
Hoffnungen den Blick fiir die Tatsachen versperren lassen: »Eine vol-
lig neue Welt bedarf einer neuen politischen Wissenschaft. Aber dar-
an denken wir nicht; von einem rasch flieRenden Strome dahingetrie-
ben, bleibt unser Blick hartnickig an ein paar Triimmerresten haften,

28  Tocqueville 1987 [1835], S.10.

29 Tocqueville 1987 [1835], S. 13.

30  Tocqueville 1987 [1835], S. 11.

31 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 10-12.
32 Tocqueville 1987 [1835], S.13.

33 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 15.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

[..] wihrend die Stromung uns mitreif3t und uns riicklings den Abgriin-
den zutrigt«.>* Stattdessen brauche es einen kiihlen objektiven Blick,*
der sich »ein Bild von der Demokratie selbst, ihres Strebens, ihres We-

sens, ihrer Vorurteile, ihrer Leidenschaften [macht], [...] um zu erfahren,

was wir von ihr zu erhoffen oder zu befiirchten haben.«*

Die diagnostische Perspektive, die Tocqueville in Hinblick auf die

Analyse des Zeitalters der Demokratie einnimmt, ist bestimmt von der
Frage, welche Folgen die wachsende Gleichheit fiir die Freiheit der Menschen
hat. Denn egalitire gesellschaftliche Strukturen sind fur Tocqueville

keine Garanten der Freiheit.

»Obwohl die Menschen nicht vollig gleich werden kénnen, ohne ganz
frei zu sein, und die Gleichheit in ihrem dufdersten Grade infolgedes-
sen mit der Freiheit eins wird, ist man mithin berechtigt, die beiden
voneinander zu unterscheiden. Die Vorliebe, welche die Menschen fiir
die Freiheit hegen, und die, welche sie fiir die Gleichheit empfinden,
sind in der Tat zwei verschiedene Dinge, und ich scheue mich nicht,
hinzuzufiigen, daf$ sie bei den demokratischen Vélkern zwei unglei-
che Dinge sind.«¥’

Laut Tocqueville ist der Gleichheitssinn starker ausgepragt als der Frei-

heitssinn:

»lch denke, dafd die demokratischen Vélker einen natiirlichen Sinn fir
die Freiheit haben, sie suchen sie, sie lieben sie, sobald sie sich selbst
liberlassen sind, und sie sehen es nur mit Schmerz, wenn man sie von
ihrentfernt. Fiir die Gleichheitaber ndhren sie eine feurige, unersattli-
che, ewige, unbesiegbare Leidenschaft; sie wollen die Gleichheitin der

34
35

36
37

Tocqueville 1987 [1835], S.15.

»Dieses Buch [Uber die Demokratie in Amerika; DV.] reiht sich in keinerlei Gefolg-
schaft ein; als ich es schrieb, wollte ich weder irgendeiner Partei dienen, noch
sie bekdmpfen; ich trachtete danach, nicht anders, aber weiter zu schauen als
die Parteien; und wahrend diese sich mit dem nichsten Tag befassen, wollte
ich an die Zukunft denken« (Tocqueville 1987 [1835], S. 29).

Tocqueville 1987 [1835], S. 26.

Tocqueville 1987 [1840], S. 142.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

37


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38  Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Freiheit, und konnen sie diese nicht erlangen, so wollen sie sie noch in
der Knechtschaft. Die Armut, die Knechtung, die Barbarei werden sie
ertragen, die Aristokratie aber werden sie nicht dulden.«*®

Das demokratische Ideal besteht fiir Tocqueville in »einem duflersten
Punkt [..], wo Freiheit und Gleichheit sich berithren und verschmel-
zen«.* Mit Blick auf die Empirie allerdings beobachtet er alle méglichen
Kombinationen unterschiedlicher Ausprigungen von Zustinden der
Gleichheit und Freiheit. Vor allem ist, gleichsam in radikaler Opposition
zum Ideal, prinzipiell auch ein unfreier demokratischer Gesellschafts-
zustand denk- und realisierbar.

»Tocqueville hat fir die Zukunft immer nur eine Weggabelung gese-
hen: hin zu einer unfreien, egalitiren Gesellschaft von unverbunde-
nen, schwachen einzelnen, unter der Herrschaft eines neuen Despo-
tismus oder die freie, egalitire Gesellschaft der durch enge Verbun-
denheit Freibleibenden. Jede dieser Moglichkeiten war durch Egalitat
bestimmt.«*°

Tocqueville beobachtet in Amerika freiheitsgefihrdende institutionelle
Effekte, allen voran solche, die auf die »Allmacht der Mehrheit«* zuriick-
zufithren sind. Was ihn an der Neuen Welt »abst6R, [...] ist die geringe
Gewihr, die man dort gegen die Tyrannei findet.«** Er verweist in die-
sem Kontext darauf, dass auch die Mehrheit in normativer Hinsicht fehl-

38  Tocqueville 1987 [1840], S.146.

39  Tocqueville 1987 [1840], S. 141.

40  Hennis 2000, S.316. Vgl. hierzu auch Aron (1965, S. 20): »Er [Alexis de Tocque-
ville; DV.] konstatiert wie selbstverstiandlich, dafd gewisse Bewegungen sich
fortsetzten werden, dafd gewisse Institutionen tot sind (die bodenstindige
Aristokratie), andere schicksalhaft unausweichlich (die Egalisierung der gesell-
schaftlichen Bedingungen). Aber es gibt fir ihn [..] keine addquate Determi-
nation der politischen Herrschaftsordnung von seiten des demokratischen Ge-
sellschaftszustandes. Die politische Superstruktur kann despotisch oder liberal
sein.«

41 Tocqueville 1987 [1835], S. 380.

42 Tocqueville 1987 [1835], S. 378.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

bar sein konne. Aufgrund der Allmacht der Mehrheit in der amerikani-
schen Gesellschaft werden von der Mehrheitsmeinung gedeckte Unge-
rechtigkeiten fiir die unzureichend geschiitzten Minderheiten zum Pro-
blem. Eine Person oder Gruppe, der eine solche Ungerechtigkeit wider-
fahre, konne sich weder an die 6ffentliche Meinung wenden, denn diese
werde von der Mehrheit gebildet. Sie konne sich ebenso wenig an die
Legislative wenden, denn diese stelle ebenfalls die Mehrheit dar und ge-
horche ihr blind. Auch die Exekutive komme nicht als Adressat in Frage,
auch diese werde durch die Mehrheit benannt und diene ihr als horiges
Werkzeug.* Diese institutionell bedingte Tyrannei der Mehrheit hilt Toc-
queville jedoch fiir vermeidbar. Durch entsprechende Reformen, insbe-
sondere Gewaltenteilung, kénne durchaus ein Zustand erreicht werden,
indem die Staatsgewalt »in ihrer Zusammensetzung die Mehrheit ver-
tritt, ohne notwendig Sklave ihrer Leidenschaften zu sein«.**

Um die kulturpessimistischen Elemente von Tocquevilles Demokra-
tietheorie zu erfassen, miissen die freiheitsgefihrdenden »Destrukti-
onskrifte«* der Gleichheit nicht nur auf der institutionellen, sondern
auch und vor allem auf der sittlichen Ebene rekonstruiert werden. Diese
alles entscheidenden, unauffilligen, weil gleichsam verschleierten, ne-
gativen Krifte wiirden nur »aufmerksame und klarblickende Leute«*®
erfassen. Denn die »Ubel, die das Ubermaf} an Gleichheit verursachen
kann, zeigen sich nur nach und nach; sie dringen allmihlich in den
Gesellschaftskorper ein [..] und im Zeitpunkt, da sie am heftigsten
werden, fithlt man sie aus Gewshnung nicht mehr«.*

Welches sind also die Ubel, die das Ubermaf an Gleichheit auf
der Ebene der Dispositionen verursachen kann? Die erste Frucht der
Gleichheit, und damit als Massenphinomen genuin »demokratischen
Ursprungs«,*® ist nach Tocqueville das Phinomen des Individualismus.

43 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 378.
44  Tocqueville 1987 [1835], S. 379.

45  Offe 2004, S. 30.

46  Tocqueville 1987 [1840], S. 144.

47  Tocqueville 1987 [1840], S.144.

48  Tocqueville 1987 [1840], S.148.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

39


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Er wird von Tocqueville in Abhingigkeit zur Selbstsucht bestimmt. Der
Individualismus ist im Gegensatz zur narzisstischen und leidenschaft-
lichen Selbstsucht friedfertig und rational.’ Er dringt jeden Biirger
dazu,

»sich von der Masse der Mitmenschen fernzuhalten und sich mit sei-
ner Familie und seinen Freunden abzusondern; nachdem er sich ei-
ne kleine Gesellschaft fiir seinen Bedarf geschaffen hat, (iberlasst er
die grofRe Gesellschaft gern sich selbst. Die Selbstsucht entspringt ei-
nem blinden Trieb; der Individualismus geht mehr aus einem irrigen
Urteil als aus einem entarteten Gefiihl hervor. Er entspringt ebenso
sehrden Mangeln des Geistes wie den Fehlern des Herzens. Die Selbst-
sucht dorrt alle Tugenden aus, der Individualismus legt vorerst nur
den Quell der 6ffentlichen Tugenden trocken; mit der Zeit aber greift
eralleandern an und zerstort sie und versinkt schlieflich in die Selbst-
sucht.«*°

Die demokratische Vereinzelung wird von Tocqueville vor dem Hinter-
grund einer eigentiimlichen Bestimmung aristokratischer Kohision
problematisiert. Weil aristokratische Gesellschaften weder riumliche
noch soziale Mobilitit kennen wiirden, sei eine Gleichzeitigkeit aller Ge-
nerationen zu beobachten: »Ein Mensch kennt fast alle seine Ahnen [...].
Willig nimmt er Pflichten gegeniiber den einen wie den anderen auf
sich, und hiufig widerfihrt es ihm, dafl er personliche Freuden den
Wesen opfert, die nicht mehr oder die noch nicht da sind«.” Eine
spezifische Uberschaubarkeit sozialer Horizonte komme gemein-
schaftsbildend hinzu. Tocqueville betont in diesem Zusammenhang
das stindische Wir-Gefiihl: »Weil die Klassen in einem aristokratischen
Volke stark voneinander abgehoben und unbeweglich sind, wird jede
fiir ihre Angehorigen eine Art kleines Vaterland, das sichtbarer ist und

49  Vgl. Tocqueville 1987 [1840], S. 147.

50  Tocqueville 1987 [1840], S.147. Fiir eine Aktualisierung dieser These in Hinblick
auf die spitmoderne Vergesellschaftung vgl. jiingst Schauer 2023.

51 Tocqueville 1987 [1840], S.148.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

mehr geliebt wird als das grofie.«** Ferner seien auch die durch stindi-
sche Hierarchien zustande kommenden sozialen Bindungen nicht zu
vernachlissigen. In der stindischen Rangordnung nehme jeder Biirger
immer einen Mann iiber sich wahr, »dessen Schutz ihm notwendig sei,
und unter sich [..] einen anderen, dessen Mitarbeit er beanspruchen
kann.«* Der Mensch des aristokratischen Zeitalters sei aufgrund dieser
vielfachen Verflechtungen

»oft bereit, sich selbst zu vergessen. Allerdings ist in den gleichen
Zeitaltern der allgemeine Begriff des Nachsten unklar, und man denkt
nicht daran, sich fir die Sache der Menschheit einzusetzen; aber man
opfert sich haufig fiir bestimmte Menschen. In demokratischen Zeit-
altern hingegen, wo die Pflichten eines jeden gegen die Gattung sehr
viel deutlicher sind, wird die Hingabe an einen Menschen seltener;
das Band menschlicher Zuneigungen dehnt und lockert sich«.>*

Tocqueville konkretisiert die Ubel eines entarteten Individualismus
(dessen politische Ordnung er in Ermangelung eines besseren Begriffes
>Despotismus< nennt) im Vorwort seines Buchs Der alte Staat und die
Revolution folgendermaflen:

»Die Menschen sind hier nicht mehr durch Kasten, Klassen, Korpora-
tionen und Geschlechter miteinander verbunden und sind daher nur
zusehr geneigt, sich bloR mitihren besonderen Interessen zu beschiaf-
tigen, immer nur an sich selbst zu denken und sich in einen Individua-
lismus zuriickzuziehen, in dem jede 6ffentliche Tugend erstickt wird.
Der Despotismus, weit entfernt gegen diese Neigungen zu kimpfen,
macht sie vielmehr unwiderstehlich, denn er entzieht den Biirgern je-
de gemeinsame Begeisterung, jedes gemeinschaftliche Bediirfnis, je-
de Notwendigkeit, sich miteinander zu verstindigen, jede Gelegen-
heit zu gemeinschaftlichem Handeln; er mauert sie sozusagen im Pri-

52 Tocqueville 1987 [1840], S.148.
53  Tocqueville 1987 [1840], S.148.
54  Tocqueville 1987 [1840], S.148-149.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

4


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

vatleben ein. Sie waren bereits zur Absonderung geneigt: er isoliert
sie; sie erkalteten fiireinander: er |4t sie vollends erstarren«.®

Die Gefahr des Despotismus im demokratischen Zeitalter liegt also we-
niger, wie dies noch Montesquieu beschrieben hatte, in einer willkiirli-
chen Gewaltherrschaft, sondern in einer politischen Apathie der Biirger.

In dieser atomisierten Gesellschaft des demokratischen Zeitalters
entfaltet insbesondere die 6konomische Gleichheit eine unheilvolle
Dynamik. Das Fehlen einer stindischen Stratifizierung »induziert
die unersittliche Begehrlichkeit des Erwerbsbiirgers«.”® Dabei geht
Tocqueville freilich nicht davon aus, dass der Vermégens- und Ein-
kommensstatus der amerikanischen Wirtschaftsbiirger tatsichlich
ausgeglichen ist. »Was er mit >Gleichheit< in wirtschaftlichem Kontext
meint, ist lediglich die allgegenwirtige Uberzeugung, dass »ich< schon
morgen genauso wohlhabend sein kénnte wie >dus, oder dass >du« ge-
nauso arm sein kénntest wie ich< heute.«’” Die darin zum Ausdruck
kommenden Erfolgsversprechungen werden zum vorrangigen Ziel aller
wirtschaftlichen Handlungen der Biirgerer.

Tocqueville ist indes kein Generalkritiker des Wohlstandsstrebens.
Die unheilvolle Dynamik ékonomischer Gleichheit griindet fiir Tocque-
ville in der Tendenz, das Wohlstandsstreben zu verabsolutieren.’® Denn
wenn dann die »Begierde, um jeden Preis reich zu werden, die Neigung,

55  Tocqueville 1969 [1856], S.12.

56 Offe 2004, S.30.

57  Offe 2004, S.30.

58  Hereth (1979, S.57) bemerkt hierzu, dass es Tocqueville »nicht darum [geht],
Erwerbsstreben und Liebe zum materiellen Wohlergehen zu denunzieren oder
moralisch zu verdammen. Er will ihm nur einen Platz in der Hierarchie der Zie-
le menschlichen Handelns zuweisen, der den Wohlstand nicht zum hochsten
und alles bestimmenden Ziel macht. Was Tocqueville kritisiert, ist nicht die
Existenz der Leidenschaft des Erwerbsstrebens; er weif}, dafd keine Gesellschaft
mit leidenschaftslosen Engeln als Biirgern Ausgangspunkt der Kritik konkre-
ter Zeitumstande sein kann. Seine Kritik richtet sich vielmehr gegen die Aus-
schliefilichkeit und Totalitat, mit der das Wohlstandsstreben jedes andere Ziel
verdriangt«.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Geschifte zu machen, die Gewinnsucht, das Streben nach Wohlwollen

und sinnlichen Geniissen [zu den] iiblichsten Leidenschaften«® geho-

ren, ist kein Platz mehr fir politische Tugenden:

»Nurauf das Reichwerden bedacht, bemerken sie nicht mehr das enge
Band, welches das Wohlergehen jedes einzelnen von ihnen mit dem
Gedeihen aller verkniipft. Man braucht solchen Biirgern die Rechte,
die sie besitzen, nicht zu entreiflen; sie lassen sie selber gern fahren.
Die Ausiibung ihrer politischen Rechte erscheint ihnen als eine drger-
liche Stérung, die sie von ihrem Gewerbe abhilt.«*°

Die freiheitsgefihrdenden Destruktionskrifte der (6konomischen)

Gleichheit richten sich folglich nicht nur gegen unzureichend geschiitz-

te Minderheiten, auch gegen die Mehrheit, die sich auf der Grundlage

eines iiberbordenden materiellen Wohlstands- und Erwerbsstrebens

politisch selbst enteignet.

»Die Atrophie politischer Kompetenzen und des Urteilsvermdgens
Uber 6ffentliche Angelegenheiten, antipolitische Tendenzen, [..] die
Einsamkeit als Lebensentwurf, die Vernachlassigung offentlicher
Verantwortung — das sind die Deformationen, mit denen Tocqueville
den in sein Gegenteil, in differenzlose Konformitit umschlagenden
Individualismus der Erwerbsgesellschaft geiRRelt«.®'

Auf der Grundlage dieser politischen Apathie besteht dann die Gefahr

eines neuartigen, genuin demokratischen Despotismus, den sich Toc-

queville folgendermafien ausmalt:

»lch erblicke eine Menge einander dhnlicher und gleichgestellter
Menschen, die sich rastlos im Kreise drehen, um sich kleine und
gewohnliche Vergniigungen zu verschaffen, die ihr Gemut ausfullen.
Jeder steht in seiner Vereinzelung dem Schicksal aller anderen fremd

59
60
61

Tocqueville 1969 [1856], S. 12.
Tocqueville 1987 [1840], S. 207.
Offe 2004, S. 33.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

43


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

gegenliber: seine Kinder und seine persénlichen Freunde verkérpern
fir ihn das ganze Menschengeschlecht; was die iibrigen Mitbiirger
angeht, so steht er neben ihnen, aber er sieht sie nicht; er berlihrt
sie nicht; er ist nur in sich und fiir sich allein vorhanden, und bleibt
ihm noch eine Familie, so kann man zumindest sagen, dass er kein
Vaterland mehr hat. Uber diesen erhebt sich eine gewaltige, bevor-
mundende Macht, die allein dafiir sorgt, ihre Geniisse zu sichern
und ihr Schicksal zu tiberwachen. Sie ist unumschrankt, ins einzelne
gehend, regelmaRig, vorsorglich und mild. Sie ware der vaterlichen
Gewalt gleich, wenn sie wie diese das Ziel verfolgte, die Menschen
auf das reife Alter vorzubereiten; statt dessen aber sucht sie blofs, sie
unwiderruflich im Zustand der Kindheit festzuhalten; es ist ihr recht,
dafd die Biirger sich vergniigen, vorausgesetzt, dafd sie nichts anderes
im Sinn haben, als sich zu belustigen.«®?

Tocqueville geht davon aus, dass der Despotismus, »der zu allen Zeiten

gefihrlich ist, [...] im demokratischen Zeitalter besonders zu fiirchten«®

ist. Dies gelte deshalb, weil sich die politische Herrschaftsform und die

Ubel demokratischer Gleichheit wechselseitig begiinstigen und verstir-

ken wiirden:

»Der Despotismus, der seinem Wesen nach furchtsam ist, sieht in der
Vereinzelung der Menschen das sicherste Unterpfand seiner Dauer,
und er bemiiht sich gewdhnlich sehr sorgfiltig, sie voneinander ab-
zusondern. Kein Laster des menschlichen Herzens sagt ihm so sehr
zu wie die Selbstsucht: Ein Gewaltherrscher verzeiht den Regierten
gern, dafs sie ihn nicht lieben, sofern sie sich gegenseitig nicht lieben.
Er fordert zur Lenkung des Staates von ihnen keine Hilfe; es geniigt,
daf$ sie nicht beanspruchen, sich selber zu lenken. Er nennt unruhige
Storenfriede solche, die ihre Anstrengungen vereinigen wollen, um
das Wohlergehen der Allgemeinheit zu sichern, und mit einer Verdre-
hung des natiirlichen Wortsinns nennt er diejenigen gute Biirger, die
sich eng in sich abschliefien. [..] Die Gleichheit stellt die Menschen
nebeneinander, ohne daR ein gemeinsames Band sie zusammenhilt.

62
63

Tocqueville 1987 [1840], S. 463.
Tocqueville 1987 [1840], S.153.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Die Gewaltherrschaft errichtet Schranken zwischen ihnen und trennt
sie. Sie ermuntert sie, nicht an ihresgleichen zu denken, und macht
aus der Gleichgiiltigkeit eine Art 6ffentliche Tugend.«®*

3.1.2 Max Webers Problemstellung: Paradoxie der Rationalisierung,
Sinn- und Freiheitsverlust

Webers Analyse der demokratischen Modernisierung und ihrer frei-
heitsgefihrdenden Elemente ist eingebettet in eine umfassende Moder-
nisierungs- und Rationalisierungstheorie, die gleichsam den Hinter-
grund seines politischen Denkens darstellt. In Analogie zum Vorgehen
bei Tocqueville ldsst sich auch Webers Sichtweise in zwei Schritten
rekonstruieren: Erstens kann gefragt werden, »worin Weber die Beson-
derheit der modernen Verhiltnisse und die Ursachen dafiir sah. Das
Stichwort, das hier im Mittelpunkt stehen kénnte, heifdt: okzidentale
Sonderentwicklung. [...] Insofern geht es hier um Weber als Historiker
moderner Verhiltnisse.«** Zweitens kann man fragen,

»wie er die Struktur dieser modernen Verhiltnisse und die damit ver-
knipften Entwicklungstendenzen sah. Das Stichwort, das hier im Mit-
telpunkt stehen konnte, heifdt: Paradoxie der Rationalisierung. Hier
geht es um Weber als Diagnostiker moderner Verhiltnisse und auch
um die Frage, ob erihnen apologetisch oder kritisch oder in einer spe-
ziellen Kombination dieser Haltungen gegeniiberstand«.

Wendet man sich in einem ersten Schritt dem Bild von Max Weber
als einem Historiker moderner Verhiltnisse zu, so ist zunichst zu
konstatieren, dass offenbar ein spezifischer Begriff des Rationalismus

64  Tocqueville 1987 [1840], S.153.

65  Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 155.

66  Henrich, Offe und Schluchter1988, S. 155-156. Ein dritter Rekonstruktionsschritt
wird hier auf ein spateres Kapitel vertagt (vgl. Kapitel 4). Bei diesem geht esum
die Rolle Webers als Therapeut moderner Verhiltnisse und damit um die Frage
nach einer angemessenen Reaktion auf die kritischen Zeitdiagnosen.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

45


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

im Zentrum seines entwicklungsgeschichtlichen Denkens steht.”” Die
Frage, worin Weber »die besondere Eigenart des okzidentalen und,
innerhalb dieses, des modernen okzidentalen Rationalismus«®® sieht,
ist allerdings nicht einfach zu beantworten. Dies ist, mit Giinther Roth
gesprochen, vor allem darauf zuriickzufithren, dass sich bei Weber
keine

»einfache Rationalisierungsthese [findet,] welche die geschichtli-
chen Perioden mit der Moderne in der Art der &dlteren und neueren
Entwicklungsgeschichte seiner Lehrer und Altersgenossen verband.
Er modifizierte die herkdmmlichen Vorstellungen eines geradlini-
gen Fortschritts dadurch, daf er die soziokulturelle Evolution als
Rationalisierung entlang mehrerer Dimensionen und in mehreren
Richtungen betrachtete. Gleichzeitig wies er die >wissenschaftliche«
Entwicklungstheorie seiner Altersgenossen zuriick, welche auf der
Anwendung historischer Gesetze beruhte. Seine Antwort auf die Krise
des Evolutionismus war die Desaggregation der Entwicklungsge-
schichte in eine mehrdimensionale Analyse.«<*’

Anstelle einer einheitlichen Rationalisierungsthese untersucht Weber
unterschiedliche Rationalisierungsprozesse in ihrer wechselseitigen
Bedingtheit. Wie insbesondere aus der »Vorbemerkung« zu den Ge-
sammelten Aufsitzen zur Religionssoziologie hervorgeht, ist Webers Be-
stimmung der Eigenart des modernen Rationalismus nur als Produkt
umfassender historischer Konstellationsanalysen zu verstehen.”® Den
»spezifisch gearteten >Rationalismus«< der okzidentalen Kultur«” ver-
anschaulicht Weber darin nicht »im Singular - als einem homogenen
>Makrotrend«’* —, sondern zunichst fallspezifisch fiir die distinkten

67  Vgl. Tyrell 1994, S. 393—400.

68  Weber1986c [1920], S.12.

69 Roth1987,S.284.

70  Vgl. Weber 1986¢ [1920], zum Begriff der Konstellationsanalyse vgl. insbeson-
dere auch Schwinn 2001, S. 45-57.

71 Weber1986c [1920], S. 11.

72 Tyrell1994, S.397.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

»Lebensgebiete«”® der Wissenschaft, der Kunst, des Rechts, der Politik
(Verwaltung und Herrschaft) sowie schlief3lich vor allem der Wirtschaft.
Weber weist explizit darauf hin, dass es sich bei den genannten Rationa-
lisierungstendenzen nicht um simultan ablaufende Prozesse handelt.
Schon in den Aufsitzen zur protestantischen Ethik verwehrt er sich
gegen die Ansicht, wonach der 6konomische Rationalismus als blo-
Re »Teilerscheinung in der Gesamtentwicklung des Rationalismus«’
aufgefasst werden konne. Die »Geschichte des Rationalismus« stellt
sich ihm schon dort gerade nicht als »eine auf den einzelnen Lebens-
gebieten parallel fortschreitende Entwicklung« mit einem wie auch
immer gearteten Zentrum dar.”” Abzulesen sei diese Tatsache beispiels-
weise an den historischen Divergenzen rechtlicher und 6konomischer
Rationalisierungsprozesse:

»Die Rationalisierung des Privatrechts z.B. ist, wenn man sie als be-
griffliche Vereinfachung und Gliederung des Rechtsstoffes auffasst, in
ihrer bisher hchsten Form im romischen Recht des spaten Altertums
erreicht, sie blieb am riickstandigsten in einigen der 6konomisch am
meisten rationalisierten Lander, speziell in England, wo die Renais-
sance des romischen Rechts seinerzeit an der Macht der grofien Ju-
ristenziinfte scheiterte, wihrend seine Herrschaft in den katholischen
Gebieten Siideuropas stets fortbestanden hat.«’®

Diese Uberzeugung, die der Tatsache »erheblicher historischer Kontin-
genz«’” Rechnung trigt, darf nun allerdings nicht mit einer relativisti-
schen Haltung gleichgesetzt werden. Denn Weber spricht in Bezug auf
die Eigenart der okzidentalen »Kulturerscheinungen« bekanntermafien
erstens von »universeller Bedeutung und Giiltigkeit« und fithrt diese
zweitens auf eine spezifische »Verkettung von Umstinden«” zuriick, in

73 Weber1986c [1920], S.12.

74  Weber1986a [1920], S. 61.

75  Weber1986a [1920], S. 61.

76  Weber1986a [1920], S. 61-62.
77 Tyrell 1994, S.398.

78  Weber1986¢ [1920], S.1.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

47


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

den Aufsitzen zur protestantischen Ethik ist im zweiten Sinne bereits
von »Wahlverwandtschaften«” die Rede. Dies bedeutet, dass sich die
Eigenart des okzidentalen Rationalismus fiir Weber vor allem tber
die Frage ergibt, wie die verschiedenen Rationalisierungsprozesse der
einzelnen Lebensgebiete (obgleich unterschiedlichen riumlichen und
zeitlichen Ursprungs) zusammenwirken. Weber hilt dazu fest:

»Man kann [..] jedes dieser Gebiete unter hochst verschiedenen letz-
ten Gesichtspunkten und Zielrichtungen srationalisieren¢, und was
von einem aus >rational<ist, kann, vom anderen aus betrachtet, >irra-
tional« sein. Rationalisierungen hat es daher auf den verschiedenen
Lebensgebieten in hochst verschiedener Artin allen Kulturkreisen ge-
geben. Charakteristisch fiir deren kulturgeschichtlichen Unterschied
ist erst: welche Sphiren und in welcher Richtung sie rationalisiert
wurden.«2°

Der kulturgeschichtliche Unterschied, der die Sonderstellung der okzi-
dentalen Neuzeit begriindet, ist nach Weber daher in einem spezifischen
historischen Bedingungsgefiige als einer Ordnungskonfiguration zu
suchen - einer Ordnungskonfiguration indes, die sich insbesondere
dadurch auszeichnet, dass »die Ordnungen in der okzidentalen Neuzeit
richtungsaffin und sich gegenseitig fordernd aufeinander zulaufen«.®
Im Sinne einer mehrdimensionalen Analyse fokussiert Weber eine
ganze Reihe sich gegenseitig verstirkender und stiitzender Rationali-
sierungsprozesse. Zu den prominentesten Studien in diesem Kontext
gehort sicherlich die Protestantische Ethik, in der er sich mit der religiésen
Bedingtheit einer kapitalistischen Wirtschaftsgesinnung auseinander-
setzt. Verantwortlich fir die Spezifik des okzidentalen Rationalismus
ist aber nach Weber noch eine Vielzahl anderer Entwicklungen. Wie er
in der »Vorbemerkung« ausfithrt, ist beispielsweise die Entwicklung
des dkonomischen Rationalismus »offenkundig in starkem MafRe durch

79  Weber1986a [1920], S. 83.
80 Weber1986c[1920], S.11-12.
81  Schwinn 2001, S. 54.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Entwicklungen von technischen Mbglichkeiten mitbestimmt«®* und

wirkt wiederum »richtungsverfestigend«® auf diese zuriick. In Bezug

auf den okzidentalen Kapitalismus hilt Weber daher fest:

»Seine Rationalitdt ist heute wesenhaft bedingt durch Berechenbar-
keit der technisch entscheidenden Faktoren: der Unterlagen exakter
Kalkulation. Das heifdt aber in Wahrheit: durch die Eigenart der
abendlandischen Wissenschaft, insbesondere der mathematisch und
experimentell exakt und rational fundamentierten Naturwissen-
schaften. Die Entwicklung dieser Wissenschaften und der auf ihnen
beruhenden Technik erhielt und erhélt nun andererseits ihrerseits
entscheidende Impulse von den kapitalistischen Chancen, die sich an
ihre wirtschaftliche Verwertbarkeit als Pramien kniipfen.«®

Eine analoge Bedeutung kommt nach Weber auch der »rationalen Struk-

tur des Rechts und der Verwaltung« zu:

»Denn der moderne Betriebskapitalismus bedarf, wie der berechen-
baren technischen Arbeitsmittel, so auch des berechenbaren Rechts
und der Verwaltung nach formalen Regeln, ohne welche zwar Aben-
teurer- und spekulativer Handlerkapitalismus und alle méglichen Ar-
ten von politisch bedingtem Kapitalismus, aber kein rationaler privat-
wirtschaftlicher Betrieb mit stehendem Kapital und sicherer Kalkula-
tion moglich ist. Ein solches Recht und eine solche Verwaltung nun
stellte der Wirtschaftsfihrungin dieser rechtstechnischen und forma-
listischen Vollendung nur der Okzident zur Verfiigung. Woher hat er
jenes Recht? wird man also fragen miissen. Es haben, neben ande-
ren Umstdnden, auch kapitalistische Interessen ihrerseits unzweifel-
haft der Herrschaft des an rationalem Recht fachgeschultem Juristen-
standes in Rechtspflege und Verwaltung die Wege geebnet, wie jede
Untersuchung zeigt. Aber keineswegs nur oder vornehmlich sie. Und

82
83
84

Weber1986c¢ [1920], S. 10.
Tyrell 1994, S. 399.
Weber1986¢ [1920], S.10.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

49


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

nicht sie haben jenes Recht aus sich geschaffen. Sondern noch ganz
andere Krifte waren bei dieser Entwicklung tatig.«®

Es sollte nun deutlich geworden sein, dass sich die spezifische Eigenart
und der Ursprung der abendlindischen »Kulturerscheinungen«® fiir
Weber aus einer komplexen Vielfalt prinzipiell autonomer, »in sich dis-
kontinuierlicher«®” Rationalisierungsprozesse sowie deren historisch-
kontingenter Interdependenzen ergibt. Die genuine >Rationalitit der
Moderne« sei erst dadurch zu erkliren, dass die Ordnungen in der ok-
zidentalen Neuzeit richtungsaffin seien und sich gegenseitig fordernd
aufeinander zubewegten.® Wenn damit das Bild von Weber als einem
Historiker moderner Verhiltnisse entworfen ist, besteht die nichste
Aufgabe darin, sich Weber als Diagnostiker moderner Verhiltnisse zu-
zuwenden. Wie oben erortert wurde, sind beide Bilder dem erweiterten
Kontext von Webers politischem Denken zuzurechnen. Beim zwei-
ten Bild steht allerdings nicht mehr die Frage nach der Eigenart und
dem Ursprung des okzidentalen Rationalismus im Zentrum, sondern
vielmehr die Frage, wie Weber »die Struktur dieser modernen Ver-
hiltnisse und die damit verkniipften Entwicklungstendenzen sah.«®
Fur diese diagnostische Perspektive lautet das Stichwort Paradoxie der
Rationalisierung.

Zunichst ist ein scheinbarer Widerspruch aufzulésen, der sich
aus der Tatsache ergibt, dass Weber der okzidentalen »Kulturerschei-
nung«*® als »Verkettung von Umstinden« die schon oben benannte
»Entwicklungsrichtung von universeller Bedeutung und Giiltigkeit«®*
zuerkennt. Diese Bemerkungen kénnten vordergriindig betrachtet im
Sinne eines normativen Eurozentrismus als apologetische Haltung

85  Weber1986c [1920], S.11.

86 Weber1985b [1922], S.166.

87  Tyrell1994, S.397.

88  Vgl. Schwinn 2001, S. 54.

89  Henrich, Offe und Schluchter 1988, S.155.
90 Weber1985b [1922], S.174.

91  Weber1986c [1920], S.1.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Webers gegeniiber dem okzidentalen Rationalisierungsprozess inter-
pretiert werden. Eine differenzierte Auseinandersetzung mit Webers
Entwicklungsbegrift fithrt jedoch zu der Einsicht, dass Webers Ent-
wicklungstheorie keine Fortschrittstheorie darstellt. Wie Schluchter
herausstellt, sind das »moderne Berufsmenschentum und die damit
verbundenen Kulturerscheinungen [..] zwar von universeller Bedeu-
tung, aber damit hat die Menschheit nach Weber nicht den hochsten
Gipfel ihrer Entwicklung erklommen.«** Die entscheidenden Hinwei-
se fiir Webers »Verzicht auf eine Identifikation von Entwicklung mit
Fortschritt«® ergeben sich nach Schluchter iiber eine Bestimmung
des methodologischen Status des Entwicklungsbegriffs.”* Neben den
methodologischen Uberlegungen kann man dem Argument aber auch
inhaltliche Substanz verleihen. Fiir die Diskussion der diagnostischen
Perspektive Webers auf die Moderne erweist sich vor allem diese
inhaltliche Ebene als bedeutsam: Dann nimlich riicken die kulturpes-
simistischen Elemente und damit die Frage nach den schicksalhaften
und paradoxen Folgen des okzidentalen Rationalisierungsprozesses in
den Fokus.

Um von Webers Charakterisierung der Besonderheit des okziden-
talen Rationalismus zur Frage nach der Paradoxie dieses umfassenden
Rationalisierungsprozesses vorzustofien, miissen zwei weitere von We-
ber diagnostizierte Entwicklungstendenzen bedacht werden (vor dem
Hintergrund beider ist Webers Rede vom neuen Gehiuse der Horigkeit
zu interpretieren). Eine der Folgen des okzidentalen Rationalismus -
dies klang in den vorherigen Ausfithrungen bereits an - ist die Ausdif-
ferenzierung verschiedener Wertsphiren und Lebensordnungen.” Mit
dieser Entwicklung verbunden ist der religionsgeschichtliche Prozess

92  Schluchter 2015, S. 315.

93  Schluchter1988b, S. 270.

94  Vgl. insbesondere Schluchter 1988a, S. 93—102.

95  Weber spricht auch von der»Herauspraparierung der spezifischen Eigenart je-
der in der Welt vorkommenden Sondersphiare« (Weber 1986d [1920], S. 571).
Vgl. auch Schimank 2007, S. 49.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

51


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

der »Entzauberung der Welt«,* infolgedessen es zu einem Zerfall der
sinnstiftenden Einheit metaphysisch-religiéser Weltbilder kommt.””
Ist der Primatanspruch der Religion einmal verloren, kommt es nach
Weber zum Konflikt zwischen eigengesetzlichen Wertsphiren.®® Die
verschiedenen »Wertordnungen« — so formuliert es Weber in seinem
Vortrag »Wissenschaft als Beruf« — stehen nunmehr »in unléslichem
Kampf untereinander«.”® Weiter heifst es:

»Der alte Mill, dessen Philosophie ich sonst nicht loben will, aber in
diesem Punkt hat er recht, sagt einmal: wenn man von der reinen Er-
fahrung ausgehe, komme man zum Polytheismus. Das ist flach formu-
liert und klingt paradox, und doch steckt Wahrheitdarin. Wennirgend
etwas, so wissen wir es heute wieder: dafs etwas heilig sein kann nicht
nur: obwohl es nichtschén ist, sondern: weil und insofern es nicht schon
ist,—in dem 53. Kapitel des Jesaiasbuches und im 22. Psalm kdnnen Sie
die Belege dafiir finden; — und dafs etwas schon sein kann nicht nur:
obwohl, sondern: in dem, worin es nicht gut ist, das wissen wir seit
Nietzsche wieder, und vorher finden Sie es gestaltet in densFleurs du
mal, wie Baudelaire seinen Gedichtband nannte; — und eine Alltags-
weisheit ist es, dafd etwas wahr sein kann, obwohl und indem es nicht
schon und nicht heilig und nicht gut ist. Aber das sind nur die elemen-
tarsten Fille dieses Kampfes der Gotter der einzelnen Ordnungen und
Werte.«'°

Dieser Kampf der Gotter schligt sich nun beispielsweise im Konflikt
zwischen Religion und Wissenschaft, Religion und Okonomie oder
zwischen Okonomie und Politik nieder.®* Entscheidend ist aber zu-
nichst, dass der Polytheismus der Werte auch auf die Lebensfithrung
der Individuen durchschligt:

96  Weber1985g [1922], S.594.

97  Vgl. Habermas 1981, S. 333-337.
98  Vgl. Schluchter1976, S. 277.

99  Weber1985g [1922], S. 603.

100 Weber1985g [1922], S. 603—604.
101 Vgl. Schluchter1976.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

»)e nach der letzten Stellungnahme ist fiir den Einzelnen das eine der
Teufel und das andere der Gott, und der Einzelne hat sich zu entschei-
den, welches fiirihn der Gott und welches der Teufel ist. Und so geht es
durch alle Ordnungen des Lebens hindurch. Der grofiartige Rationa-
lismus der ethisch-methodischen Lebensfiihrung, der aus jeder reli-
giosen Prophetie quillt, hatte diese Vielgétterei entthront zugunsten
des >Einen, das not tut<— und hatte dann, angesichts der Realitdten
des dufieren und inneren Lebens, sich zu jenen Kompromissen und
Relativierungen gendtigt gesehen, die wir alle aus der Geschichte des
Christentums kennen. Heute aber ist es religidser >Alltagc. Die alten
vielen Cotter, entzaubert und daher in Cestalt unpersonlicher Mach-
te, entsteigen ihren Gribern, streben nach Gewalt iber unser Leben
und beginnen untereinander wieder ihren ewigen Kampf. Das aber,
was gerade dem modernen Menschen so schwer wird, und der jun-
gen Generation am schwersten, ist: einem solchen Alltag gewachsen
zusein. Alles Jagen nach dem>Erlebnis<stammt aus dieser Schwiche.
Denn Schwiche ist es: dem Schicksal der Zeit nicht in sein ernstes Ant-
litz blicken zu kénnen.«'®*

Der Polytheismus verschiedener ordnungsspezifischer Werte begriindet
zugleich einen Polytheismus letzter Stellungnahmen zur Welt und damit in
der seelischen Dimension, — so ist es oft genannt worden — das Sinnpro-
blem des modernen Menschen.

Das zweite kulturpessimistische Element von Webers Gegenwarts-
diagnose kann auf die Formel vom Freiheitsverlust gebracht werden.'*
Den Freiheitsverlust beschreibt Weber als Folge der zunehmenden Aus-
breitung formaler Rationalititskriterien, insbesondere bedingt durch
umfassende Biirokratisierungsprozesse und als Folgeerscheinung des
siegreichen Kapitalismus, die den modernen Individuen nunmehr
als abstrakte und unpersonliche Sachzwinge gegeniibertreten. In der
Wirtschaft heif’t das: nicht mehr Berufsmensch sein zu wollen, sondern

4

sein zu miissen;®* in der Politik bedeutet es: »Herrschaft biirokrati-

102 Weber1985g [1922], S. 604—605.
103 Vgl. Henrich, Offe und Schluchter 1988, S.172.
104 Vgl. Weber1986a [1920], S. 203.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

53


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

scher Verwaltungsstibe [statt] demokratisch legitimierter Herrschaft
mittels biirokratischer Verwaltungsstibe«'*. Insbesondere die Ausbil-
dung birokratischer Herrschaftsstrukturen und die damit verbundene
Enteignung der Menschen bedroht die individuelle Freiheit. In struktu-
reller Hinsicht beschreibt Weber sowohl den modernen Staat als auch
das moderne industrielle Unternehmen als biirokratischen Betrieb:

»Und gleichartig bedingt ist auch das Herrschaftsverhdltnis inner-
halb des Betriebes hier wie dort. Wie die relative Selbstiandigkeit des
Handwerkers oder Hausindustriellen, des grundherrlichen Bauern,
des Kommendatars, des Ritters und Vasallen darauf beruhte, dafd
er selbst Eigentiimer der Werkzeuge, der Vorrite, der Geldmittel,
der Waffen war, mit deren Hilfe er seiner 6konomischen, politi-
schen, militarischen Funktion nachging und von denen er wihrend
deren Ableistung lebte, so beruht die hierarchische Abhidngigkeit
des Arbeiters, Kommis, technischen Angestellten, akademischen
Institutsassistenten und des staatlichen Beamten und Soldaten ganz
gleichmaRig darauf, dafs jene flir den Betrieb und die 6konomische
Existenz unentbehrlichen Werkzeuge, Vorriate und Geldmittel in
der Verfiigungsgewalt, im einen Fall: des Unternehmers, im ande-
ren: des politischen Herrn, konzentriert sind. Diese entscheidende
6konomische Grundlage, die >Trennung< des Arbeiters von den sach-
lichen Betriebsmitteln: den Produktionsmitteln in der Wirtschaft,
den Kriegsmitteln im Heer, den sachlichen Verwaltungsmitteln in der
o6ffentlichen Verwaltung, den Forschungsmitteln im Universitatsin-
stitut und Laboratorium, den Geldmitteln bei ihnen allen, ist dem
modernen macht- und kulturpolitischen und militdrischen Staats-
betrieb und der kapitalistischen Privatwirtschaft als entscheidende
Grundlage gemeinsam.«'®

Webers neues Gehiuse der Horigkeit, welches sich durch den skiz-
zierten umfassenden Sinn- und Freiheitsverlust auszeichnet, lisst sich
mit Tocquevilles Uberlegungen zum neuen Despotismus in Verbin-
dung bringen. Zwar liegt der Fokus jeweils auf anderen Faktoren, hier

105 Schluchter198s, S.12.
106 Weber1980 [1921-1922], S. 825-826.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

die fortschreitende Rationalisierung, dort die Auswiichse einer falsch
verstandenen Gleichheit — die StofRrichtung mit dem Ergebnis einer
neuen Knechtschaft ist jedoch dieselbe. Auf der Grundlage dieser dia-
gnostischen Affinititen kann nun die therapeutische Ebene in den Blick
genommen werden.

3.2 Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende
Einrichtung? Ein therapeutisches Phantasma
und seine realistische Korrektur

Tocquevilles Status als Vordenker der Zivilgesellschaft und seine an-
haltende Relevanz auch fiir die heutige Debatte ist nicht in erster Linie
auf seine kritischen Zeitdiagnosen zuriickzufithren. Nicht seine Analy-
sen der Aporien der Massendemokratie qualifizieren ihn, sondern die
Art und Weise, wie er sich die Auflésung dieser Aporien vorstellt. Im
Folgenden steht nicht mehr Tocqueville als Historiker und Diagnostiker
der modernen Massendemokratie im Zentrum, sondern Tocqueville als
Therapeut. Diese progressive Ebene des politischen Denkens Tocque-
villes, die insbesondere mit einem Fokus auf die freiheitsverbiirgende
Rolle des Assoziationswesens verbunden ist, wird in einem ersten
Schritt dargestellt, in einem zweiten problematisiert. Daraufhin wird
zu priifen sein, in welcher Beziehung Webers (politische) Soziologie zu
Tocquevilles »neue[r] politischer Wissenschaft«'* steht. Hier soll dann
insbesondere das Verhiltnis von Webers Soziologie des Vereinswesens
und Tocquevilles Assoziationslehre in den Fokus der Untersuchung
geriickt werden.

3.2.1 Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung

Alexis de Tocqueville untersucht die freiheitsgefihrdenden und potenti-
ell despotischen Gefahren des 6konomischen Wettbewerbsindividualis-
mus und andere Ubel der Gleichheit nicht zum Selbstzweck, sondern in

107 Tocqueville 1987 [1835], S.15.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

55


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

progressiver Absicht. So identifiziert er am Beispiel der aus seiner Sicht
gelungenen amerikanischen Demokratie eine Reihe von Bedingungen,
die dazu beitragen (konnen), die despotischen Gefihrdungen des de-
mokratischen Zeitalters zuriickzudringen. Diese Faktoren lokalisiert
Tocqueville auf drei Ebenen: Zunichst seien historische, »vom Willen
des Menschen unabhingige Umstinde« zu beriicksichtigen (1.), sodann
die Gesetze und die aus ihnen hervorgehenden Institutionen (2) und
schlieflich »die Lebensgewohnheiten und Sitten« (3)."°® Im Folgen-
den wird diese progressive Dimension von Tocquevilles politischem
Denken erldutert. Der besondere Fokus, der dabei (vorrangig auf der
zweiten und dritten Ebene) auf das Assoziationswesen als freiheitsverbiir-
gende Einrichtung gelegt wird, erhellt letztlich auch die prominente Rolle
Tocquevilles im Zivilgesellschaftsdiskurs.

Ad 1: Zu den dufderen historischen Umstinden, die als Erfolgsfakto-
ren einen Beitrag zur Verhinderung des demokratischen Exzesses leis-
ten, rechnet Tocqueville allen voran die Tatsache, »daf sie [die Amerika-
ner; D.V.] die Demokratie erlangten, ohne demokratische Revolutionen
durchmachen zu miissen, und daf} sie als Gleiche geboren sind, statt es
erst zu werden«.'®® Diesen Ausgangspunkt betrachtet er als

»die erste und wirksamste aller Ursachen, [..] denen das gegenwarti-
ge Gedeihen der Vereinigten Staaten zuzuschreiben ist. Den Amerika-
nern kam der Zufall ihrer Geburt zustatten: ihre Vorvater haben einst-
malsin das Gebiet, das sie bewohnen, die Gleichheit der Lebensbedin-
gungen und des Ceistes herlibergebracht, aus der die demokratische
Republik wie aus ihrer natiirlichen Quelle entspringen sollte«.°

Hinzu kommen die besonderen militirischen und wirtschaftsgeogra-
phischen Umstinde in der Neuen Welt.

»Die Amerikaner haben keine ebenbiirtigen Nachbarn und deshalb
weder Krieg noch Eroberung zu firchten, und daher ebenso wenig die

108 Tocqueville 1987 [1835], S. 416—417.
109 Tocqueville 1987 [1840], S. 152.
110 Tocqueville 1987 [1835], S. 419.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

politische Macht einer Militirkaste. Zudem besitzen sie ein leeres,
grofRes und reiches Land und haben deshalb (auch wegen des dadurch
verursachten Migrationssoges) Not und Armut nicht zu fiirchten; eben-
so wenig die Despotie, weil ein grofles Land dezentralisiert sein mufd
und schon wegen seiner geographischen Natur den Gefahren der
Zentralisierung entgeht. [...] Weder der Ehrgeiz der Fithrer noch die
Not des Volkes kénnen also zur Quelle von Instabilitit werden.«™

Ad2: Neben diesen duflerlichen und unwillkiirlichen Faktoren spielen die

Gesetze und die Institutionen eine freiheitssichernde Rolle. Wie spiter

Weber betrachtet Tocqueville insbesondere

»den birokratischen Zentralismus als Einfallstor fir und Erschei-
nungsform von Tyrannei und Freiheitsverlust. Deshalb stltzt sich
seine zuversichtliche Voraussage iiber die Stabilitit der Republik
auf deren ausgepragte vertikale Gewaltenteilung (zwischen Bundes-
regierung, Bundesstaaten, Gemeindeautonomie) und ebenso auf
die horizontale Gewaltenteilung, vor allem die Unabhingigkeit der
Gerichtsbarkeit«."?

Neben konstitutionellen Vorkehrungen einer liberal-demokratischen

Verfassungsordnung, zu denen auch das allgemeine Wahlrecht

113

ge-

zihlt werden muss, sieht Tocqueville vor allem im Recht auf »Vereini-

gungsfreiheit eine notwendige Sicherung gegen die Tyrannei«."* Erst
hierdurch entstehe ein Gegengewicht zur zentralistischen Staatsgewalt:

»Wenn in den Vereinigten Staaten eine Partei herrschend geworden
ist, so geht die ganze 6ffentliche Macht in ihre Hande iber; ihre

11
112

13
14

Offe 2004, S. 42 Vgl. dazu im Original Tocqueville 1987 [1835], S. 417—431.

Offe 2004, S. 43 Vgl. dazu im Original Tocqueville 1987 [1835], S. 431—432. Zum
Foderalismus vgl. insbesondere Tocqueville 1987 [1835], S.88-125. Zur Un-
abhéngigkeit der Gerichtsbarkeit vgl. insbesondere Tocqueville 1987 [1835],
S.143-151.

Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 289.

Tocqueville 1987 [1835], S. 285.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

57


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Freunde besetzen alle Stellen und verfiigen iiber simtliche organi-
sierten Krafte. Da die hervorragendsten Mdnner der Gegenpartei die
Schranke, die sie von der Macht trennt, nicht zu Giberschreiten vermo-
gen, missen sie sich eben aufierhalb von ihr festsetzen kénnen; die
Minderheit mufd ihre ganze moralische Kraft der sie unterdriickenden
materiellen Macht entgegenstellen.«'™

In diesem institutionellen Gefiige erfiillen die freiwilligen Vereinigun-
gen mehrere Funktionen. Tocqueville betont zuvorderst den subsididren
Charakter freiwilliger Vereinigungen:

»Der Bewohner der Vereinigten Staaten lernt von Geburt an, dafd
man sich im Kampf gegen die Ubel und Hemmnisse des Lebens auf
sich selber verlassen muf3; er schaut auf die Obrigkeit nur mit einem
mifdtrauischen und unruhigen Blick, und er wendet sich an ihre Macht
nur dann, wenn er es ohne sie nicht machen kann [..]. Ein Hindernis
liegt auf der Strafle; der Durchgang ist versperrt, der Verkehr steht
still; alsbald bilden die Nachbarn eine beratende Gesamtheit; aus
dieser Stegreifversammlung entsteht eine ausfiihrende Gewalt, die
dem Ubel abhilft, bevor irgendeiner der Beteiligten an eine Obrigkeit
déchte, die es auRerhalb der hier gebildeten gibt. Geht es um ein Ver-
gnigen, so schliefst man sich zusammen, um dem Fest mehr Glanz
und Ordnung zu verleihen. Endlich vereinigt man sich zur Abwehr
rein geistiger Feinde: man bekdmpft gemeinsam die Trunksucht. In
den Vereinigten Staaten vereinigt man sich zu Zwecken der 6ffentli-
chen Sicherheit, des Handels und Gewerbes, der Sittlichkeit und der
Religion. Es gibt nichts, das der menschliche Wille nicht durch freies

Handeln der vereinigten Macht einzelner zu erreichen hoffte.«"®

Im Rahmen seiner Erorterung der Wirkung des Vereins auf das politi-
sche Leben hebt Tocqueville noch weitere Funktionen des Assoziations-
wesens hervor:

115 Tocqueville 1987 [1835], S. 285.
116 Tocqueville 1987 [1835], S. 280—281.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

»Die Biirger, die die Minderheit bilden, verbinden sich in Amerika
zuerst, um ihre Zahl festzustellen und dadurch die moralische Herr-
schaft der Mehrheit zu schwéchen; das zweite Anliegen der Mitglieder
besteht darin, gemeinsam die starksten Argumente zu finden, die auf
die Mehrheit Eindruck machen kénnen; denn stets hoffen sie, diese
zusich herliberzuziehen und alsdann in ihrem Namen tiber die Macht
zu verfigen«.”

Wihrend das Hauptziel der Vereinigungen Europas im Handeln, also
letztendlich im Kampf liege, beschrinkten sich die Amerikaner auf
das Reden und Fordern. Das Assoziationswesen erfillt also zunichst
eine oppositionelle Reprasentationsfunktion. Dabei geht Tocqueville
nicht von einer politischen Ohnmacht dieser Vereinigungen aus. Sie
seien durchaus in der Lage, im gesetzlichen Rahmen und vermittels
»Uberzeugung, also mit diskursiven Mitteln, Druck auf die Regierung
auszuiiben.

Doch Tocqueville ist bei weitem kein uneingeschrinkter Apologet
der Vereinigungsfreiheit. Vor allem die politischen Vereine sind ihm
suspekt. Zwar sei die »Vereinigungsfreiheit [..] ihrem Wesen nach
ebenso unveriuflerlich wie die personliche Freiheit«, sie konne sich
aber sehr leicht von einer »Lebenskraft in eine Zerstérungsursache
verwandeln«."® Aufgrund der Erfahrungen in Europa ist er sich der Ri-
siken, die eine uneingeschrinkte Vereinigungsfreiheit mit sich bringt,
durchaus bewusst. Den politischen Verein sieht er als Gefahr, die einer
noch groReren Gefahr entgegengesetzt werden miisse: »Die Allmacht
der Mehrheit erscheint mir als eine so grofie Gefahr fiir die amerika-
nischen Republiken, da’ das gefihrliche Mittel, dessen man sich zu
ihrer Einschrinkung bedient, mir noch immer als etwas Gutes vor-
kommt.«""® Warum bleibt der politische Verein in Amerika Lebenskraft
und wird nicht zur Zerstorungsursache? Tocqueville macht hier wieder
sein sozialstrukturelles Argument geltend: Die egalitiren Strukturen

117  Tocqueville 1987 [1835], S. 287—288.
118 Tocqueville 1987 [1835], S. 287.
119 Tocqueville 1987 [1835], S. 285.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

59


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

der amerikanischen Gesellschaft seien letztendlich verantwortlich.
Die Bedeutung dieses Faktors wird anhand eines Vergleichs mit den
europdischen Vereinigungen deutlich. Tocqueville konstatiert:

»In Europa gibt es Parteien, die derart von der Mehrheit abweichen,
dafsie nicht hoffen kdnnen, jemals deren Unterstiitzung zu erlangen,
und diese gleichen Parteien fithlen sich stark genug, allein gegen sie
zu kdmpfen [...]. Die Menschen, deren Ansichten sich sehr weit von de-
nen der Mehrheit entfernen, konnen in Amerika gegen deren Macht
nichts ausrichten: alle anderen hoffen, die Mehrheit zu erringen.«'*°

Die Vereinigungsfreiheit sei also in Europa deshalb gefihrlich, weil es
grofie oder starke Parteien gibe, die »aulerstande sind, eine Mehr-
heit zu werden«.”™ In Amerika dagegen verhindere die Gleichheit der
gesellschaftlichen Bedingungen eine Machtkonzentration bei Gruppie-
rungen, deren Kurs nicht mehrheitsfihig ist. Zudem resultiere aus den
egalitiren Strukturen ohnehin ein im Vergleich zu Europa homogenes
gesellschaftliches Meinungsbild."”” Tocqueville folgert deshalb: »In ei-
nem Lande wie den Vereinigten Staaten, wo die Meinungen sich nur
durch Schattierungen unterscheiden, kann die Vereinigungsfreiheit
sozusagen unbeschrinkt bleiben«.'

Es sollte deutlich geworden sein, in welchem Sinne das Assoziati-
onswesen nach Tocqueville als intermediire Gewalt zu begreifen ist. Als
funktionale Aquivalente des Adelsstandes stellt das moderne Assoziati-
onswesen erstens ein wirksames Mittel kollektiven Handelns dar, es ist

120 Tocqueville 1987 [1835], S. 288.

121 Tocqueville 1987 [1835], S. 288.

122 Vgl. Tocqueville 1987 [1835], S. 288. Ein weiterer bedeutender Faktor ist die An-
nahme der 6konomischen Egalitit. Tocqueville (1987 [1840], S. 462) bemerkt
hierzu: »Dieselbe Cleichheit aber, die den Despotismus erleichtert, mafiigt ihn;
wir haben gesehen, wie die 6ffentlichen Sitten mit zunehmender Ahnlichkeit
und Gleichheit der Menschen freundlicher und sanfter werden; wenn kein Biir-
ger so grofRe Macht oder so groflen Reichtum besitzt, so fehlen der Tyrannei ge-
wissermafien die Gelegenheit und der Schauplatz. Da die Vermdégen aller mit-
telmafig sind, halten sich die Leidenschaften naturgemafd zuriick«.

123 Tocqueville 1987 [1835], S. 288.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

zweitens ein wesentliches Instrument der Interessenreprisentation ge-
geniiber dem Staat und kann daher notfalls drittens (im verfassungs-
rechtlichen Rahmen) als Druckmittel gegeniiber dem politischen Zen-
trum fungieren."™ Die Bedeutung des Assoziationswesens fiir die ame-
rikanische Demokratie, als Bollwerk gegen den demokratischen Exzess,
manifestiert sich fir Tocqueville demnach zuvorderst auf der Ebene der
intermediiren Gewalt.

Aber: Auf dieser institutionellen Ebene ist die Gefahr des Despotis-
mus und der Tyrannei fiir Tocqueville noch nicht gebannt. Davon zeugt
nicht zuletzt die Charakterisierung des Assoziationswesens als Lebens-
kraft und Zerstorungsursache. Es sind insbesondere kulturelle Faktoren,
denen Tocqueville die grofite Bedeutung fiir die Stabilitit der amerika-
nischen Demokratie beimisst. Nur diese kénnen erkliren, warum die
Gefahren der Gleichheit gebannt wiirden. Hoffmann konstatiert in die-
sem Zusammenhang mit Recht: »Es hief3e [...] Tocqueville misszuverste-
hen, wenn man in ihm einen frithen Soziologen politischer Verfassungs-
ordnungen und in seiner Aufmerksamkeit fiir die Vereine nur ein Pli-
doyer fiir mehr biirgerschaftliches Engagement und intermediire Ge-
walten sehen wollte«.”® Tocqueville interessiert sich nicht nur fiir dufle-
re Faktoren, sondern auch und vor allem, wie er immer wieder betont,
fiir die Sitten der Amerikaner. Nur im Lichte einer sittlichen Prigung
der Biirger haben die dufieren Faktoren fiir Tocqueville eine freiheits-
sichernde Bedeutung.

Ad 3: Tocqueville betont, dass er den Begrift Sitten in dem Sinne
gebraucht, »den die Alten dem Wort mores geben«.”® Gemeint seien

124 In dieser Hinsicht hat Tocqueville lange vor der Renaissance des amerikani-
schen Zivilgesellschaftsdiskurses einen gehérigen Einfluss auf den amerikani-
schen Pluralismus ausgeubt. Vgl. hierzu auch Warren (2001, S. 29-30): »Long
before the current wave of interestin civil society and its associational structure,
the literature of American pluralism followed Tocquevilles problematic[...].
While political parties are crucial, so are the variety of interest groups and other
kind of associations that populate the American social landscape. We find this
emphasis carried through in more contemporary work.«

125 Hoffmann 2003, S. 8.

126 Tocqueville 1987 [1835], S. 432.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

61


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

nicht nur die eingelebten »Gewohnheiten des Herzens«, sondern der
Ausdruck beziehe sich dariiber hinaus »auf die Gesamtheit der Ideen,
aus denen die geistigen Gewohnheiten sich bilden«.”” Der Begriff der
Sitte beschreibt »den ganzen sittlichen und geistigen Zustand eines Vol-
kes«.”?® Nur auf Basis dieser »sozial-moralischen Grundlagen«'® liefSe
sich in Amerika die unheilsame Vereinzelung der Biirger verhindern.

In diesem Zusammenhang verdient nun Tocquevilles Freiheits-
begrift besondere Aufmerksambkeit, denn in diesem — und nicht im
Assoziationswesen — sieht er den allgemeinsten Ausdruck fiir den Er-
folg der Amerikaner: »Die Amerikaner haben den Individualismus, die
Frucht der Gleichheit, durch die Freiheit bekimpft, und sie haben ihn

130

besiegt.«”*° Dieser zentralen Aussage liegt — darauf weist Tocqueville

an anderer Stelle hin — ein demokratischer Begriff der Freiheit zugrunde,

Bl Vom aristokratischen

welchen er fir den einzig zeitgemifen hilt.
Freiheitsbegriff®* unterscheidet er sich zuvorderst durch den univer-
sellen Geltungsbereich. Das Freiheitsrecht ist hier kein besonderes,
sondern ein allgemeines. Dieser moderne Freiheitsbegriff bleibt zu-

nichst rein negativ bestimmt:

»Nach dem modernen, dem demokratischen und — ich wage zu
sagen— dem richtigen Begriff von Freiheit hat jeder Mensch von
Ceburt an ein gleiches und unverjahrbares Recht, in allem, was sich

127 Tocqueville 1987 [1835], S. 432.

128 Tocqueville 1987 [1835], S. 432.

129 Hoffmann 2003, S. 9.

130 Tocqueville 1987 [1840], S. 155.

131 Tocqueville 1954, S. 141, vgl. auch Aron 1965, S. 16.

132 In der aristokratischen Freiheit konne man »die Anwendung eines gemeinsa-
men Rechtes sehen oder den Genuf3 eines Vorrechtes. Frei sein wollen in sei-
nen Handlungen oder in einigen seiner Handlungen, nicht weil alle Menschen
ein allgemeines Recht auf Unabhangigkeit haben, sondern weil man selbst ein
besonderes Recht besitzt, unabhingig zu bleiben, das war es, was man im Mit-
telalter unter Freiheit verstand, und so hat man sie auch fast immer in allen
aristokratischen Gesellschaften begriffen« (Tocqueville 1954, S.140). Vgl. dazu
auch Aron 1965, S.18.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

ausschliefdlich auf ihn selbst bezieht, unabhingig von seinen Mit-
menschen zu leben und sein Geschick nach eigenem Vermoégen zu
gestalten — wobei vorausgesetzt wird, dafs er von der Natur die not-
wendigen geistigen Fahigkeiten erhalten hat, sich selbst zu leiten«.®®

Eine solche rein negativ bestimmte Freiheit ist jedoch ein unzurei-
chendes Gegengewicht zur demokratischen Vereinzelung. Das Konzept
muss, um seinen Zweck zu erfillen, um eine positive Komponente er-
weitert werden. Dieser positive Inhalt muss fiir Tocqueville die hochste
Geltung besessen haben, denn nur dieser bewahrt die Biirger davor,
»unwiderruflich im Zustand der Kindheit«?* festgehalten zu werden.
Den Gefahren des demokratischen Zeitalters kann nur durch eine
erweiterte Auffassung von Freiheit begegnet werden:

»Die Freiheit allein kann dagegen in derartigen Gesellschaften die ih-
nen eigenen Laster erfolgreich bekimpfen und sie auf dem Abhan-
ge, den sie hinabgleiten, zuriickhalten. Nur sie vermag die Birger aus
der Vereinzelung, in der gerade die Unabhangigkeit ihrer Lage sie le-
ben |af3t, herauszuziehen, um sie zu nétigen, sich einander zu ndhern;
sie, die Freiheit, erwdrmt und vereinigt sie jeden Tag aufs neue durch
die Notwendigkeit, sich in der Behandlung gemeinsamer Angelegen-
heiten miteinander zu besprechen, einander zu liberzeugen und sich
wechselseitig gefillig zu sein. Sie allein ist fahig, die Biirger dem Kult
des Geldes und den taglichen kleinlichen Plagen ihrer Privatangele-
genheiten zu entreifien, um sie jeden Augenblick das Vaterland (iber
und neben ihnen wahrnehmen und fiihlen zu lassen«.®

Die geistigen Wurzeln von Tocquevilles eigentiimlicher Bestimmung
von Freiheit sind dann auch, darauf hat Hennis aufmerksam gemacht,
weniger im klassischen Liberalismus und schon gar nicht bei Montes-
quieu zu suchen, sondern vielmehr bei Jean-Jacques Rousseau:

133 Tocqueville 1954, S.141.
134 Tocqueville 1987 [1840], S. 463.
135 Tocqueville 1969 [1856], S. 13.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

63


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

»Tocqueville ist so wenig wie Rousseau ein Liberaler — oder wenn, so
sind sie beide schon von sehr besonderer Art. Nie interessiert sie die
staatliche Ordnung im Sinne des birgerlichen Liberalismus aus Griin-
denderSicherungder Freiheit fiir das Individuum; das Individuum be-
darf gewiss der Freiheit, auch der Sicherung dieser Freiheit, aber diese
Freiheit ist eine aktive, sich der sozialen und politischen Ordnung zu-
wendende, von ihr stindig in Anspruch genommene, eben die des Ci-
toyen, nicht die des Bourgeois [..]. [Dliese Freiheit vereinigt die Men-
schen, sie ist nicht die des sich in den Privatraum zuriickziehenden
einzelnen«

Insofern auch Tocquevilles Hauptinteresse darin liegt, dass sich die
Biirger »mit den 6ffentlichen Angelegenheiten [...] befassen« und sie
damit »ihren persénlichen Interessen entzogen und ab und zu aus
ihrer Selbstschau herausgerissen«® werden, kann davon ausgegangen
werden, dass sein politisches Denken »vom sittlichen Geiste Rousse-

aus inspiriert«®

ist. Bei der Beantwortung der Frage, wie bzw. wo die
»seelische Disposition zur Freiheit [..] kultiviert werden«* kann, sind
die Positionen Tocquevilles und Rousseaus dann aber radikal verschie-
den. Dies ist die Weggabelung, an der sich Tocqueville von Rousseau
verabschiedet.

Die Erledigung des Problems der Vereinzelung geschieht bei Rous-

140

seau bekanntlich auf dem Wege der »Sozialkontraktierung«.'*° Im cont-

136 Vgl. Hennis1982, S. 393—394. Genau in diesem Sinne ist dann auch folgende Be-
merkung Tocquevilles (1987 [1840], S. 158—159) zum Verhaltnis von Freiheit und
Gleichheit zu interpretieren: »In Frankreich betrachten viele Leute die Gleich-
heit der gesellschaftlichen Bedingungen als ein erstes und die politische Frei-
heit als ein zweites Ubel. Sind sie gezwungen, die eine zu ertragen, so suchen
sie zumindest der anderen zu entgehen. Ich aber sage, dafd es fiir die Bekdmp-
fung der Ubel, die die Gleichheit hervorrufen kann, nur ein wirksames Heilmit-
tel gibt: es ist die politische Freiheit«.

137  Tocqueville 1987 [1840], S. 154.

138 Hennis1982, S.399.

139 Hennis1982, S.394.

140 Hennis 1982, S. 406. In der »Sozialkontraktierung« sieht Hennis (1982, S. 406)
noch einen gemeinsamen Grundgedanken von Rousseau und Tocqueville, wo-

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

rat social ist ausdriicklich kein Platz fiir irgendeine Form intermediirer

Assoziation.' Fiir Rousseau ist die Souverinitit nicht nur unveriufler-

lich, sondern auch unteilbar. Aus einem Netzwerk partieller Assoziatio-

nen wird fir ihn daher niemals Gemeinwohl hervorgehen:

»If, when adequately informed people deliberate, the citizens were to
have no communication among themselves, the general will would al-
ways result from the large number of differences, and the deliberation
would always be good. But when factions, partial associations at the
expense of the whole, are formed, the will of each of these associa-
tions becomes general with reference to its members and particular
with reference to the state. One can say, then, that there are no longer
as many voters as there are men, but merely as many as there are asso-
ciations. The differences become less numerous and produce a result
thatisless general. Finally when one of these associations is so big that
it prevails over all the others, the resultis no longer a general will, and
the opinion that prevails is merely a private opinion.«'#*

Moderne freiwillige Vereinigungen reprisentieren allenfalls Partikular-

interessen und stehen deshalb nicht nur nicht im Zentrum von Rousse-

aus Konzeption von Zivilgesellschaft, sondern werden letztlich als frei-
heitsgefihrdende Einrichtungen eingestuft.

141

142

bei bei beiden Denkern »die neue Wissenschaft der Verbindungen (associati-
ons) nurdie wichtigste Teildisziplin«darstelle. Die Frage istjedoch, wie viel Ver-
wandtschaft hier tatsachlich ausgemacht werden kann. Denn Rousseau akzep-
tiert ganz explizit nur die eine moralische Gemeinschaft, welche sich um den vo-
lonté générale formiert. Bei Rousseau kann man also, wenn iiberhaupt nur von
einer sneuen Wissenschaft der Verbindung« sprechen. Dieser Singular hat wenig
mit dem pluralistischen Assoziationskonzept zu tun, das Tocqueville im Sinn
hatte.

Hierin liegt auch der Bruch Rousseaus mit Montesquieu begriindet, vgl. Ehren-
berg1999, S.156.

Rousseau 1978, S. 61. Vgl. dazu auch Ehrenberg 1999, S. 156.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

65


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Bei Tocqueville verhilt es sich ganz anders. Obzwar er durchaus auch
andere Faktoren beriicksichtigt,*
gen, von denen die »politischen Vereine [...] nur eine Einzelheit inmitten

stellt das reiche Netz von Vereinigun-

des gewaltigen Gemildes«** darstellten, fiir Tocqueville den entschei-
denden Teil der freiheitlichen Einrichtungen dar, die den Individualis-
mus bekimpfen, besser: sittlich bindigen und einhegen. Gerade hier, in
den politischen, vor allem aber in den biirgerlichen Vereinen findet die
Kultivierung der seelischen Disposition zur Freiheit statt.

Zunichst geht Tocqueville aufgrund sozial-struktureller und konsti-
tutioneller Gegebenheiten in der Neuen Welt von der schlichten Not-
wendigkeit der Vereinigung aus.™ Um nicht »der Ohnmacht« zu verfal-
len, die sich aus den egalitiren Bedingungen ergibt, miissen die Biirger

146 Andererseits garantiere die Ge-

»lernen, sich freiwillig beizustehenc.
setzeslage in Amerika nicht nur die Selbstvertretung des Volkes, sondern
dariiber hinaus auch ausgeprigte féderale Strukturen, die dazu fihr-
ten, dass jeder Teil des Landes »ein eigenes politisches Leben« habe, was
wiederum »die Gelegenheiten zu gemeinsamem Handeln der Biirger ins

unabsehbare«*”

steigern wiirde. In der Behandlung gemeinschaftlicher
Angelegenheiten identifiziert Tocqueville dann den entscheidenden psy-
chologischen Hebel: Hier wiirde jeder Mensch bemerken, »dass er von

seinen Mitmenschen nicht so unabhingig ist, wie er zuerst dachte, und

143 Neben den Vereinen verweist Tocqueville vor allem auf »die christliche Religi-
on, die sich als einheitsstiftendes und die Gefahren der Tyrannei dimpfendes
sozialintegratives Gegengewicht gerade wegen der strikten Trennung von Staat
und Kirche bewéhren kann. Die heilsame politische Wirkung des Christentums
beruht fiir Alexis de Tocqueville mafigeblich darauf, dass es in den Vereinig-
ten Staaten nicht politisiert und wegen der klugen Selbstbeschrankung der
Geistlichkeit dem politischen Konflikt enthoben ist« (Offe 2004, S. 44). Zur frei-
heitsverbiirgenden Rolle der Religion vgl. sonst auch Tocqueville 1987 [1835],
S. 433-454,1987 [1840], S. 34—46.

144 Tocqueville 1987 [1840], S.160.

145 Tocqueville (1987 [1840], S.161) nennt dies die »zwangslaufige Beziehung zwi-
schen den Vereinigungen und der Gleichheit«.

146 Tocqueville 1987 [1840], S.162.

147 Tocqueville 1987 [1840], S.155.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

daer, um ihre Unterstiitzung zu erlangen, ihnen oft beistehen muf3«.*®
So werde aus einer Notwendigkeit eine innere Einstellung:

»Die freien Einrichtungen, die die Bewohner der Vereinigten Staaten
besitzen, und die politischen Rechte, von denen sie einen so regen
Gebrauch machen, erinnern jeden Biirger bestindig und in unzih-
ligen Formen daran, daf} er in Gesellschaft lebt. Sie lenken seinen
Ceist immerzu auf diesen Gedanken, daf} Pflicht wie Vorteil den
Menschen gebieten, sich ihren Mitmenschen nitzlich zu erweisen;
und weil er keinen besonderen Grund sieht, sie zu hassen, insofern
er weder jemals ihr Sklave noch ihr Herr ist, neigt sein Herz leicht
zum Wohlwollen. Man befasst sich mit dem &ffentlichen Wohl zuerst
notgedrungen, dann aus freien Stiicken; was Uberlegung war, wird
Instinkt, und durch stetes Arbeiten fiir das Wohl seiner Mitbiirger
nimmt man schliefllich die Gewohnheit und die Neigung an, ihnen
zu dienen.«'¥

Das potenteste Mittel, diese Neigungen zu verbreiten, sind die Assozia-
tionen.

3.2.2 Zur Reifikationsproblematik
(Neo-)Tocqueville'scher Positionen

Wie soeben herausgearbeitet wurde, spielt das Assoziationswesen
im Rahmen der demokratietheoretischen Uberlegungen Alexis de
Tocquevilles eine herausragende Rolle. Seine berithmte Forderung,
wonach die Assoziationslehre den Status einer »Grundwissenschaft«
annehmen miisse, »weil von deren Fortschritt [...] der Fortschritt aller

anderen«*°

abhinge, beruht auf der Uberzeugung, dass Assoziatio-
nen freiheitsverbiirgende Einrichtungen darstellen, mit denen der
demokratische Individualismus bekimpft werden kann. Allerdings,

darauf wurde ebenfalls bereits hingewiesen, bilden die Assoziationen

148 Tocqueville 1987 [1840], S. 154.
149 Tocqueville 1987 [1840], S. 158.
150 Tocqueville 1987 [1840], S.166.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

67


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

nicht das normative Fundament seiner Uberlegungen. In normativer
Hinsicht stellen diese ndmlich lediglich Mittel zum Zweck dar: Sie
gelten ihm als Orte der Kultivierung einer seelischen Disposition zur
Freiheit. Abstrakter formuliert, fasst er sie als Kollektivinstanzen mo-
tivationaler Prigung, deren entscheidender psychologischer Hebel in
der Abhingigkeitserfahrung eines jeden Assoziationsmitglieds liegt,
welche mit der Zeit in eine Neigung zum 6ffentlichen Engagement und
eine Identifikation mit dem Gemeinwesen umschlage. Assoziationen
stellen fur Tocqueville (wie spiter fir Robert D. Putnam) gleichsam
Erinnerungsposten gesellschaftlicher Verantwortung dar: Die Assozia-
tion lehrt den Menschen, dass er auf seine Mitmenschen angewiesen
ist und dass er seinem Gegeniiber aus freien Stiicken Unterstiitzung
zukommen lassen muss, wenn er selbst welche erfahren will.™™ Aus
dieser Notwendigkeit erwachse alsbald eine innere instinkthafte Ein-
stellung.”* So bemerkt Tocqueville, dass die Ausitbung des Rechtes der
Vereinigungsfreiheit, sobald sie »in die Gewohnheiten und Sitten einge-

'3 sei, in eine Empfindsambkeit fiir »den Wert des 6ffentlichen

gangen«
Wohlwollens«** miinde. Tocquevilles Konzeption einer vereinigenden
Freiheit qua Assoziation weist deutliche »Anklinge an republikanische
Ideale der moralisch und kognitiv kompetenten Selbstbestimmung
einer politischen Gemeinschaft«**® auf.

Doch iiberzeugend ist diese Argumentation nicht. Insbesondere
bleibt vollig im Dunkeln, wie genau die Empfindsambkeit fiir das Wohl-
wollen des Vereinskameraden mit der Empfindsambkeit fir »den Wert
des éffentlichen Wohlwollens«**® in Zusammenhang steht. Die Beriick-
sichtigung republikanischer Elemente im Freiheitsbegriff basiert auf

einer ideologischen Verzerrung, die sich in einer normativen Uberhé-

151 Tocqueville 1987 [1840], S. 154.

152 Vgl. Tocqueville 1987 [1840], S. 158.
153 Tocqueville 1987 [1835], S. 285.

154 Tocqueville 1987 [1840], S. 154.

155 Offe 2004, S. 71.

156 Tocqueville 1987 [1840], S.154.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

hung des Assoziationswesens ausdriickt. Dabei wird die deskriptive
und die normative Ebene des Konzeptes kurzgeschlossen.

Das damit verbundene Reifizieren normativer Gehalte lisst sich
auch anhand sogenannter Neo-Tocqueville'scher Positionen veran-
schaulichen. Bei Robert Putnam und der sich daran anschlief}enden
zivilgesellschaftlichen Assoziations- und Sozialkapitalforschung™’
spielt die Kategorie Zivilgesellschaft — und zwar ein spezifisch von
Tocqueville inspiriertes Verstindnis — eine herausragende Rolle. Die
Spuren Tocquevilles sind unverkennbar: Wie Tocqueville geht Putnam
davon aus, dass eine funktionierende Demokratie auf eine lebendige
Zivilgesellschaft angewiesen ist, insbesondere weil hier die sozial-mo-
ralischen Grundlagen der Demokratie gelegt wiirden.”s® Er stimmt auch
mit Tocqueville dariiber ein, dass die Vereinzelung der Biirger und da-
mit verbunden der Verlust 6ffentlicher Tugenden die grofdte Bedrohung
fiir die moderne Demokratie darstellen. Auf der Suche nach einem
probaten Mittel gegen diese Gefahr verweist Putnam, sich wiederum
auf Tocqueville berufend, auf die politisch-moralische Bedeutung des
Assoziationswesens. Denn eben jene »networks of civic engagement«'*
sind nach Putnam die zentralen Agenten fiir den Aufbau und die Pfle-
ge von sozialem Vertrauen und generalisierter Reziprozititsnormen.
Dieser Zusammenhang wird konzeptionell mit dem Begriff Sozialka-
pital eingefangen, definiert als »features of social organization such
as networks, norms, and social trust that facilitate coordination and
cooperation for mutual benefit«.'®®

Putnams Sozialkapitalkonzepthat die Vereinssoziologie aus der Ver-
senkung gerettet und international zahlreiche empirische Forschungs-
arbeiten zum gesellschaftlichen Mehrwert des Assoziationswesens an-

157 Vgl. Putnam, Leonardi und Nanetti 1993; Putnam 1995.

158 Insofern stellt er in Putnam et al. (1993, S. 1) seine Arbeiten in die »sociocultu-
ral tradition of political analysis«, als deren berithmtester Vertreter Alexis de
Tocqueville gelte.

159 Putnam 1995, S. 66.

160 Putnam 1995, S. 67.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

69


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

gestoflen.’ Im Mittelpunkt dieser Neo-Tocqueville'schen Ansitze steht
die Annahme, dass das Assoziationswesen wichtige politische und so-
ziale Integrationsleistungen erbringt. Der Erklirung dieses Zusammen-
hangs liegt typischerweise eine »doppelte Argumentationsfigur«*** zu-
grunde, bei der Sozialisations- und Transferannahmen kombiniert wer-
den:

»Fahigkeiten und Dispositionen wie Initiative, Aufmerksamkeit, Ver-
trauen, Organisationsfihigkeit, egalitire Einstellungen und Toleranz
gegeniiber Fremden, dieim Vereinsleben erworben und verstarkt wer-
den, verbreiten sich Uber ihre jeweiligen sozialen, thematischen und
temporaren Entstehungszusammenhinge hinaus und kénnen einen
wesentlichen Beitrag zur demokratischen politischen Kultur darstel-
Ien.<<163

Diese Argumentation konzentriert sich auf gesellige Face-to-face-Asso-

ziationen als »organisatorische[s] Substrat«*** der Zivilgesellschaft. Nur

diese boten aufgrund ihrer Strukturbesonderheiten®® und aufgrund
der sich in diesem Kontext etablierenden genuinen Handlungslogik

161 Vgl. z.B. Coffe und Geys 2007; Freitag, GrieRhaber und Traunmiiller 2009; Nobis
2011; Paxton 2007; Stolle und Rochon 1998.

162 Braun 2006, S. 4498.

163 Offe und Fuchs 2001, S. 429—430. Fiir eine kritische Auseinandersetzung mit die-
ser Argumentationsfigur vgl. z.B. Braun 2005; Roth 2004.

164 Braun 2005, S.131.

165 Mit Blick auf die Strukturbesonderheiten des Assoziationswesens in verglei-
chender Abgrenzung zu komplexen Organisationen wird etwa erstens auf die
»enge Verkniipfung von Rational- und Motivationalstruktur« (Siewert 1984,
S.152) verwiesen. Gesellige Face-to-face-Assoziationen zeichnen sich demnach
durch eine»ldentitdt der Ziele der Organisation mit den Interessen der Mitglie-
der« (Horch 1992, S. 44) oder durch eine Identitit von »Bestandszweck und Mit-
gliedschaftsmotivation« (Stichweh 2000, S. 25) aus. Daraus wiirden zweitens
relativ flache Hierarchien und ein geringer Grad an Formalisierung resultieren,
vgl. Offe und Fuchs 2001, S. 425.

166 Fiir den Versuch, eine genuine Handlungslogik assoziativer Zusammenhange
zu entwerfen, vgl. Strob 1999.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

die entsprechenden Rahmenbedingungen fiir die konstatierten Sozia-
lisations- und Transferprozesse in Form der Entstehung von sozialem
Vertrauen und von Normen generalisierter Reziprozitit.'”” Das ent-
scheidende Merkmal liegt fiir Putnam in der iiberwiegend horizontalen
Strukturierung des Handlungskontextes dieser Art von Vereinigung.'*®

Eine solchermafien normativ aufgeladene Betonung der Soziali-
sationsfunktion des Freizeitvereinswesens steht zunehmend in der
Kritik. In Bezug auf die heutige Vereinsrealitit wird zu Recht gefragt,
ob diese Hoffnung nicht iiberzogen und schlicht zu verallgemeinernd
ist."® Nach Braun kénnen derzeit »die vielfiltigen Vorstellungen vom
Verein als >Katalysator« sozialer wie auch politischer Dispositionen
und Kompetenzen bestenfalls als Thesen mit Plausibilititsanspruch

7 In der Forschung ist sowohl die Sozialisations- als auch die

gelten«.
Transferannahme umstritten. Auf allgemeiner Ebene wurde mehrfach
die Pauschalisierung dieser Annahmen angemahnt. So differenziert
Putnam zwar hinsichtlich horizontaler und vertikaler Strukturierung
von Handlungskontexten. Der Mehrwert in Bezug auf politische In-
tegration, also der positive Zusammenhang von Vereinsengagement,
politischem Vertrauen und Partizipationsbereitschaft an demokrati-
schen Prozessen, sei aber beispielsweise unabhingig von einer explizit
politischen Ausrichtung der Vereinigung: »Participation in civic orga-
nizations inculcates skills of cooperation as well as a sense of shared
responsibility for collective endeavours. [...] These effects, it is worth
noting, do not require that the manifest purpose of the association be

7 Solche Formulierungen laden zu Kritik ein. Bezugnehmend

political«.
auf divergierende Ergebnisse der vorhandenen empirisch-vergleichen-
den Forschung zum Zusammenhang zwischen »Assoziationsdichte
und demokratischer Entwicklung« stellt z.B. Roth lapidar fest: »Warum

einem Kuchenbasar oder dem Picknicken mit Vereinsmitgliedern eine

167 Vgl. hierzu z.B. Offe und Fuchs 2001, S. 419-430.

168 Vgl. Putnam, Leonardi und Nanetti 1993, S.173.

169 Vgl.z.B. Braun 2003, S.101; GeifRel et al. 2004, S. 9; Stolle und Rochon 1998, S. 57.
170 Braun 2010, S.1.

171 Putnam, Leonardi und Nanetti 1993, S. 90.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

n


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

dhnliche politische Bedeutung zukommen soll wie z.B. der Mitarbeit
in einer Birgerinitiative oder der Teilnahme an einem Protestmarsch,
lasst sich nur schwer begriinden.«”

Mit Verweis auf weitere ungeklirte Fragen kann der Vorwurf einer
Pauschalisierung und Romantisierung des gesellschaftlichen Mehr-
werts des Assoziationswesens zusitzlich erhirtet werden. Erstens ist
strittig, in welchem Ausmaf} die Mitglieder tatsichlich »solche um-
fassenden Sozialisationsprozesse in Vereinen durchlaufen«.”” Bislang
mangelt es nicht nur an theoretischen Konzepten. Selbst dort, wo sich in
empirischen Studien die postulierte Korrelation zwischen Vereinsmit-
gliedschaft und sozialer bzw. politischer Aufgeschlossenheit bestitigt
findet, kann bei fehlenden Paneldaten nicht beurteilt werden, ob dies

174 zuriick-

tatsichlich auf Prozesse »organisationaler Sozialisation«
fiuhrbar ist. Schliefilich konnte es sich einfach um Selektionseffekte
handeln.'” Dies wird beispielsweise von biographieanalytischen Stu-
dien untermauert, die eine lebensweltlich-biographische Passung von
Engagementformen konstatieren.””® Im Hintergrund steht dabei die
These, dass »das soziale und politische Engagement [..] im Kontext

eines biographisch erworbenen Habitus bzw. kulturellen Kapitals«'”” zu

172 Roth 2004, S. 49.

173 Braun 2006, S. 4501. Dass es sich hierbei um eine relativ starke Sozialisations-
annahme handelt, wird spatestens dann deutlich, wenn »in einschlagigen For-
schungsarbeiten z.B. davon ausgegangen [wird], dass sich in Vereinen eine be-
sondere Wertsphare etabliere« (Braun 2010, S. 2—-3). Diese starke Sozialisations-
annahme ldsst sich auch anzweifeln, da sich der Verein gerade durch die Eigen-
schaft»Partialintegration«von seinem Vorganger, der Korporation, unterschei-
det. So hat der moderne Verein eben »nicht mehr den Charakter einer den ein-
zelnen schicksalhaft pragenden Lebensgruppe« (Mayntz 1971, S.18). Schon aus
diesem Grund ware eine vorsichtigere Einschatzung der Sozialisationsannah-
me anzuraten.

174 Braun 2006, S. 4503

175 Tatsachlich gibt es einige wenige Untersuchungen in der Langsschnittperspek-
tive, die allerdings zu widerspriichlichen Ergebnissen kommen. Fiir einen Uber-
blick vgl. Freitag, GrieRhaber und Traunmiiller 2009, S. 505-506.

176  Vgl. z.B. Corsten, Kauppert und Rosa 2008; Jakob 2003.

177  Munsch 2011, S. 52.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

verstehen ist. Zweitens besteht die Frage, warum gerade freiwillige Ver-
einigungen als besonders potente Brutstitten fir Biirgertugenden oder
Sozialkapital anzusehen sein sollten.””® Insbesondere Diskussionen um
einen Wandel der freiwilligen Vereinigung von einer Wertgemeinschaft
zum Dienstleistungsunternehmen und um das neue Ehrenamt lassen
Zweifel entstehen.”” Schliefilich ist zu fragen, was gerade dafiir spre-
chen sollte, dass in Richtung allgemeiner ziviler Werte sozialisiert wird?
Dieser letzte kritische Punkt ist mit der Transferannahme verbunden
und erhellt sich mit Blick auf Assoziationen der sogenannten »bad civil
society«*®°:

»Fiir ihre Mitglieder bieten solche Zusammenschliisse durchaus
einige der Segnungen dessozialen Kapitals¢, denn sie schaffen mog-
licherweise untereinander Vertrauen, Geborgenheit und wechselsei-
tige Unterstiitzung. Zentrale demokratische Tugenden wie Zivilitat
im Sinne von Toleranz, Anerkennung, Respekt und Gewaltfreiheit
vermitteln sie jedoch nicht — schon gar nicht gegenliber Menschen,

die nicht in ihren Gruppen aktiv sind.«®

Putnam liefert keine stichhaltigen Argumente fiir die Erklirung des
Ubergangs von trust zu social trust oder von norms of reciprocity zu gene-
ralized norms of reciprocity. Kritisch angemahnt wird daher, dass diese
Generalisierungsannahmen als genereller Wirkungszusammenhang
bislang weder theoretisch noch empirisch erhirtet werden konnten
und gegenliufige Wirkungsmechanismen™* nur unzureichend ana-

178  Vgl. hierzu kritisch auch Cohen 1999, S. 217, 219.

179 Zum Dienstleistungsunternehmen vgl. z.B. Rauschenbach, Sachfle und Olk
1996, zum neuen Ehrenamt vgl. z.B. Olk 1987. Vgl. insgesamt auch Braun 2003,
S.95.

180 Chambers und Kopstein 2001.

181 Roth 2004, S. 45.

182 Das galte z.B. in Hinblick auf fundamentalistische Vereinigungen jedweder
Couleur, vgl. Roth 2004, S. 45.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

13


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Iytisch beriicksichtigt werden."® Tatsichlich robuste Argumente fiir
die Primisse, dass das Assoziationswesen in Richtung allgemeiner
ziviler Werte sozialisiert, finden sich weder bei Tocqueville noch bei
Putnam. Stattdessen beruht die Generalisierungsannahme auf einer
Vermischung von Beschreibung und Norm.

3.2.3 Realistische Korrekturen: Max Webers Soziologie
des Vereinswesens im Verhaltnis
zu Alexis de Tocquevilles Assoziationslehre

Tocquevilles eigentiimliche Demokratie- und Zivilgesellschaftskon-
zeption ldsst sich schlagwortartig auf die logische Begriffsfolge Indi-
vidualismus — Freiheit — Assoziation bringen. Demnach begegnen die
Amerikaner den unheilvollen Gefahren demokratischer Vereinzelung
mit einer republikanischen Freiheitsidee, welche im Assoziationskon-
text ihre formativ-sozialisatorische Basis hat. Jedoch ist sowohl die
Sozialisations- als auch die Transferannahme umstritten. Der Vorwurf
einer normativen Uberhéhung in Form einer Romantisierung und
Pauschalisierung der freiheitsverbiirgenden Funktion des Assoziati-
onswesens ist nicht von der Hand zu weisen.

Die kritische Erérterung der therapeutischen Dimension von Toc-
quevilles politischem Denken erlaubt nun die Frage, wie die weberia-
nische Soziologie zu dieser Problemldsung steht. Der Versuch einer
Verhiltnisbestimmung muss zunichst der Tatsache Rechnung tragen,
dass es in der Sekundirliteratur zwei verschiedene, sich widerspre-
chende Interpretationsvarianten gibt. Die erste Variante, als deren
Reprisentant zum Beispiel Claus Offe gelten kann, betont die Differen-
zen zwischen Tocqueville und Weber. Demnach liuft die Weber’sche
Position auf einen streng individualistischen und voluntaristischen
Freiheitsbegrift hinaus, bei dem im Gegensatz zu Tocqueville jegli-
che »Anklinge an republikanische Ideale der moralisch und kognitiv

183 Vgl. z.B. Cohen 1999, S. 220; CeifRel et al. 2004, S.10; Gutmann 1998, S. 6; Tamir
1998, S. 229-230.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

kompetenten Selbstbestimmung einer politischen Gemeinschaft [..]

getilgt«

184 seien. Bei Weber bleibe insofern

»zwangslaufig ungeklart, welchen Normen oder Prinzipien diejeni-
gen folgen, die sich im Genuf ihrer Freiheit befinden [..]. Nachdem
der Cebrauch der menschlichen Vernunft einerseits und der Nutzen
gemehrten Wohlstands andererseits als Leitsterne des biirgerlichen
Freiheitsgebrauchs verabschiedet sind, erschopft sich der Freiheitsge-
brauch in den authentischen, aber fiir andere weder vorschreibbaren
noch nachpriif- und einsehbaren Lebensauferungen der individu-
ellen Person, einer zum Eigenwert werdenden Engagiertheit und
Hingabe —an was auch immer.«'®

Weit entfernt also sei Webers (vereinzelndes) Freiheitsideal von Toc-

quevilles Konzeption einer vereinigenden Freiheit. Insofern liefde sich

in Webers Werk auch kein amerikanischer Freiheitsbegriff ausfindig

machen:

»Bei aller anfinglichen Begeisterung und anhaltenden Sympathie fiir
die besonderen Bedingungen einer freiheitlichen Lebensfithrung, wie
er [Weber; DV.] sie in den USA angetroffen hat, gravitiert seine Ana-
lyse zur Einebnung der Unterschiede, zur Erwartung einer Europdisie-
rung Amerikas und zu einem integralen Modell einer einheitlichen,
von der Mechanik des Gelderwerbs getriebenen Rationalisierung, Bii-
rokratisierung und Sakularisierung.«'®

Offe erkennt also durchaus, dass Weber ein ambivalentes Amerikabild

zeichnet. Die anfingliche Begeisterung und anhaltende Sympathie

Webers fiir Amerika verdeutliche durchaus, dass die USA fiir »ihn trotz
aller Vorbehalte ein >Bild der Freiheit< bot.«'®” Entscheidend sei aber,
dass diese normative Dimension in Webers theoretischem Werk an

184
185
186
187

Offe 2004, S. 71. Vgl. auch Lassman 1993, S.113.
Offe 2004, S. 71.
Offe 2004, S. 68.
Offe 2004, S. 63.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

75


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

keiner Stelle reflektiert und aufgearbeitet werde. Weil anderenfalls, so
vermutet Offe, viele von Webers »begrifflichen und zeitdiagnostischen
Primissen ins Wanken« geraten wiren, degradiere er kurzerhand den
»amerikanischen Exzeptionalismus zum Ubergangsphinomen«."®® Die
fehlende theoretische Reflexion des amerikanischen Freiheitsideals
sei bei Weber »durch einen GestaltschlieRungs- und Konsistenzzwang
seiner eigenen theoretischen Konstruktionen motiviert«.”®® Nach Offe
besteht also zwischen Tocqueville und Weber zwar Einigkeit in dia-
gnostischer, jedoch nicht in therapeutischer Hinsicht. Wihrend bei
Tocqueville in gleichsam kommunitaristischer Manier Wertbindung
durch Gemeinschaft (Assoziation) konzipiert sei, sei Webers Ausweg
streng individualistisch und personalistisch. Statt Assoziation, so konnte
man diese Auslegung zusammenfassen, bilde also bei Weber Dissoziation
dasletzte Glied in der Kette.”® Es tut sich ein uniiberbriickbarer Graben
zwischen Webers politischem Denken und der Zivilgesellschaftsfor-
schung auf, sobald die Annahme leitend wird, Weber vertrete einen
streng individualistischen Freiheitsbegriff. Denn: Eine Antwort auf
das Problem der Normativitit muss gar nicht erst gesucht werden,
da es als solches iiberhaupt nicht gestellt wird. Wo es nur um heroi-
sche Selbstbehauptung gegeniiber der »ethischen Irrationalitit der
Welt«"' geht, wird das ethische Ideal der Zivilgesellschaftsdebatte, die
Frage nach einer Vermittlung individueller und kollektiver Interessen,
iiberhaupt nicht berithrt. Nicht anders sieht es in analytisch-deskrip-
tiver Hinsicht aus. Dann reduzieren sich auch Webers Vorschlige zur
institutionellen Gestaltung politischer Prozesse auf einen, wie Offe
meint, staatstechnischen Institutionenbegriff, deren Wert nur in einer
»Steuerungsfunktion bei der Eliten-Auslese«"* gesehen wird.

188 Offe 2004, S. 67-68.

189 Offe 2004, S. 68.

190 Diesen Einwanden Offes muss, wenn die Weber’sche Soziologie fiir die Zivilge-
sellschaftsdebatte fruchtbar gemacht werden soll, konstruktiv begegnet wer-
den. Diese Auseinandersetzung wird daher auf das anschliefRende Kapitel ver-
legt.

191  Weber1988a [1921], S. 553.

192 Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 174.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Die zweite Variante betont dagegen die Affinitit der beiden Denker
und geht dabei den Spuren Tocquevilles im Werk Webers nach. Die logi-
sche Begriffsfolge miisse demnach also auch bei Letzterem Individualis-
mus — Freiheit — Assoziation lauten. Diese Interpretation konnte daher
auch als Neo-Tocqueville'sche Lesart von Weber bezeichnet werden.

Den zentralen Ankniipfungspunkt dieser Rekonstruktionsversu-
che bilden weniger Webers Grundbegriffe oder seine allgemeinen
theoretischen Konstruktionen, sondern seine historisch-materialen
Analysen. Hier lokalisiere Weber zuweilen »Augenblicke der Offnung
fiir die moderne Freiheit«, verstanden als »ausgezeichnete histori-
sche Situationen, in denen viel, wenn nicht alles auf die verwirklichte
Intention von Subjekten ankommt«.”® Mit Blick auf seine Amerikastu-
dien kénne dann zu Webers historischer Analyse der amerikanischen
Zivilgesellschaft vorgestofen werden.”* Im Fokus stehen dann die reli-
gionssoziologischen Studien zur protestantischen Ethik, insbesondere
die Uberlegungen zum amerikanischen Sektenwesen.'”® Dabei werden
Webers Uberlegungen zum asketischen Rationalismus vom soziodkono-
mischen in den soziopolitischen Kontext iibertragen. Die innerweltliche
Berufsethik des asketischen Protestantismus wird als normatives Fun-
dament fiir politisch-ethische Handlungen rekonstruiert, die wiederum
in den puritanischen Sekten, der Urform des Vereins, ihre formativ-
sozialisatorische Basis finden.”® Dieser hier zu beobachtenden argu-

193 Henrich, Offe und Schluchter 1988, S. 165.

194 Vonder historisch-materialen Analyse ausgehend, bieten sich neben den Ame-
rikastudien weitere Optionen zur Lokalisierung solcher Freiheitsmomente an.
Schluchter hat Webers Uberlegungen zur Russischen und Franzésischen Re-
volution im Auge (vgl. Henrich, Offe und Schluchter 1988, S.166). Man konnte
in diesem Zusammenhang aber auch an Webers Studie der mittelalterlichen
okzidentalen Stadt denken (vgl. Weber 1980 [1921-1922], S. 741-757) oder an
Webers Grenzfille des Typus der unmittelbaren Demokratie: die »nordame-
rikanische township« bzw. den »schweizerischen Kleinkanton« (Weber 1980
[1921-1922], S.169-170).

195 Vgl. Kalberg 2009, 2013; Kim 2002, 2004.

196 Vgl. Kalberg 2009, S.119. Zur inneren Wahlverwandtschaft zwischen Demokra-
tie und Sekte vgl. dariiber hinaus Weber 1980 [1921-1922], S. 724.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

77


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

mentativen Anniherung an die Tocqueville'sche Analysestrategie zum
Trotz scheint es doch fraglich, ob sich, gestiitzt auf Webers Amerikastu-
dien, tatsichlich eine nicht nur historisch, sondern dariiber hinaus auch
theoretisch gehaltvolle Position zur Zivilgesellschaft extrahieren lisst.

Das Potential dieses Zugangs ist indes nicht deshalb begrenzt, weil
hier die Weber’sche Argumentationsfigur vom Okonomischen ins Po-
litisch-Soziale tibertragen wird. Diesen Wechsel des Blickwinkels hat-
te Weber selbst am Ende der Protestantischen Ethik empfohlen, um nicht
auf das »Gebiet der Wert- und Glaubensurteile« abzudriften, das seiner
Ansicht nach die Rede von »Fachmenschen ohne Geist, GenufSmenschen
ohne Herz« markiert: »Die Aufgabe wire vielmehr: die in der vorstehen-
den Skizze ja nur angeschnittene Bedeutung des asketischen Rationalis-
mus nun auch fiir den Inhalt der sozialpolitischen Ethik, also fiir die Art
der Organisation und der Funktion der sozialen Gemeinschaften vom
Konventikel bis zum Staat aufzuzeigen.«*’

Zwar mag Weber in den amerikanischen Verhiltnissen tatsichlich

8 erkannt haben.

letzte »Reservate fiir jenen >Zauber der Freiheit«
Webers Zeitdiagnose fiir Amerika darf aber nicht umstandslos von
einer empirisch-historischen in eine allgemein-theoretische und nor-
mativ-therapeutische Perspektive umgedeutet werden.”® Tatsichlich
tiberwiegen auch im amerikanischen Kontext die kulturkritischen Mo-
mente.**° Bei aller Begeisterung fiir die amerikanischen Verhiltnisse:
Sie reprisentieren fiir Weber keine universalhistorischen Auswege,
die Paradoxie der Rationalisierung vermag dauerhaft auch hier nicht
aufler Kraft gesetzt zu werden. Wenn Kalberg etwa in »Max Weber’s
Analysis of the Unique American Civic Sphere« mit Rekurs auf Weber
die Urspriinge und Ausdehnungen der einzigartigen amerikanischen
Zivilgesellschaft untersucht, so ist das Stichwort unique im Titel des

197 Weber1986a [1920], S. 204—205.

198 Offe 2004, S.77.

199 Weber beschrinkt seine Uberlegungen zur Wahlverwandtschaft zwischen Sek-
te und Demokratie ganz explizit auf eine bestimme historische Epoche, vgl.
Weber 1980 [1921-1922], S. 724.

200 Vgl. Kalberg 2009; Offe 2004, S. 77-88.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Aufsatzes mit Bedacht gewihlt.” Es schrinkt die Analyse riumlich,
vor allem aber auch zeitlich ein. Dann aber werden auch die Schwierig-
keiten dieses Zugangs in Bezug auf die Moglichkeiten einer Explikation
einer Form von freiheitsverbiirgender normativer politischer Theo-
rie des Vereinswesens deutlich: Es ist unklar, wie man, orientiert am
Tocquevilleschen Bezugsrahmen, iiber eine rein historische Analyse
(und Kritik) hinauskommen soll, um das nétige Abstraktionsniveau zu
erreichen, welches einem kritischen Dialog mit dem zeitgendssischen
theoretischen Zivilgesellschaftsdiskurs gewachsen wire. Hinzu kommt,
dass Weber selbst sich jeglichen Strategien, die auf die normative Ver-
klarung empirischer Beschreibungen hinauslaufen, explizit verwehrt.
So warnt er kategorisch vor der Annahme,

»dafd eine srealistische« Wissenschaft vom Ethischen, d.h. die Aufzei-
gung der faktischen Einfliisse, welche die jeweilig in einer Gruppe
von Menschen vorwiegenden ethischen Ueberzeugungen durch de-
ren sonstige Lebensbedingungen erfahren und umgekehrt wieder
auf diese gelbt haben, ihrerseits eine >Ethik< ergebe, welche jemals
iiber das Geltensollende etwas aussagen konne.«*

Weil Weber sich dem »Unableitbarkeitsprinzip<*>® verpflichtet, ist ihm je-
der Kurzschluss von Beschreibung und Norm suspekt.

Selbst wenn man die Orts- und Zeitgebundenheit akzeptiert und
die Analyse folglich explizit auf den empirisch-historischen Einzelfall
beschrinkt, gibt es Zweifel daran, ob sich die protestantische Ethik in
Verbindung mit dem amerikanischen Sektenwesen als normativ gehalt-
volle Vision der Zivilgesellschaft angemessen rekonstruieren lisst. Um
wirklich im Sinne der normativen Logik des Zivilgesellschaftsdiskurses
ausgelegt werden zu konnen, miisste der Nachweis erbracht werden,
dass mit der protestantischen Ethik eine wie auch immer geartete

201 Kalberg 2009.
202 Weber1985a [1922], S. 502.
203 Steinvorth 1994, S. 446.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

79


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Vorstellung von generalisiertem Gemeinwohl historisch handlungs-
wirksam geworden ist.*®* Was den Sozialcharakter des puritanischen
Berufsmenschen angeht, stellt Weber jedoch zunichst einen »weltbe-

herrschenden Individualismus«*®®

ins Zentrum. Als zivilgesellschaftlich
konnen zwei Elemente dieses Sozialcharakters gelten. Zum einen ist
der weltbeherrschende Individualismus mit einer antiautoritiren Skepsis

gegeniiber der Staatsgewalt verbunden,**

zum anderen geht dieser
Individualismus nicht mit sozialer Vereinzelung einher, sondern sorgt
im Gegenteil fir historisch neuartige Formen der Vergesellschaftung

und Vergemeinschaftung.

»Der weltbeherrschende Individualismus des Puritanismus brach-
te [...] eine starke Ausrichtung auf das Heil des Individuums mit sich
und gleichzeitig eine ebenso starke Ausrichtung aufeine Gemeinschaft:
man musste den Willen Gottes erfiillen, indem man méglichst sein
Reich auf Erden schuf. [..] Daher betrachteten die Glaubigen das
Bemithen um das Vorankommen ihrer Gemeinden nie unter rein
utilitaristischen oder kognitiven Gesichtspunkten, sondern als festen
Bestandteil ihrer religidsen Pflichten.«**”

Aus diesen antiautoritiren und kohisiven Tendenzen kann durchaus

eine »revolutionire Kraft«*°®

entstehen. Die Frage ist nur, ob diese
revolutionire Kraft auch zwingend eine zivilgesellschaftliche Kraft sein
wird. Gerade im Kontext der protestantischen Sekten ist eine starke
Fokussierung auf die Binnenmoral zu beobachten.*®® Die Aspekte der

innerweltlichen Askese und der methodisch-rationalen Lebensfithrung

204 Zur Frage nach den Méglichkeiten einer Institutionalisierung von Gemeinwohl
vgl. Sigmund 2008.

205 Kalberg 2013, S.128-131.

206 Vgl.Offe2004,S. 76. Der puritanische Berufsmensch hatte »die religiése Pflicht,
bei einem VerstoRR der Obrigkeit gegen die Gebote Gottes gegen diese sillegiti-
mec<Autoritit zu protestieren und sie zu stlirzen« (Kalberg 2013, S. 130).

207 Kalberg 2013, S.137.

208 Offe 2004, S. 76.

209 Zur Solidaritat der Glaubensbriider vgl. Weber 1980 [1921-1922], S. 30.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

erzeugen zwar »zwangsliufig einen robusten und auf Eigenverantwor-
tung bedachten Individualismus«,*® der freilich nicht nur in ékono-
mischer, sondern auch in politischer Hinsicht folgenreich sein kann.
Diese Prognose kann dazu verleiten, die Sekten im Sinne Tocquevilles
als freiheitsverbiirgende Einrichtungen normativ zu qualifizieren. So
interpretiert beispielsweise Kim das puritanische Sektenumfeld als
»disciplinary and (trans)formative site in which certain moral traits and
civic virtues are cultivated via collective emphasis on individual achieve-
ment and ethical qualities.«*" Was aber, so muss gefragt werden, spricht
zwingend dafiir, dass das Sektenwesen auch (jenseits der Binnenmoral)
als Brutstitte sittlicher Einstellungen in Erscheinung tritt? Die Zweifel-
haftigkeit dieser Annahme lisst sich schon mit Blick auf die radikalen
Auswiichse der Reformationsbewegung, wie beispielsweise die Exzesse
des Tauferreichs zu Miinster, vor Augen fithren.*”* Damit ist klar, dass
die Transferannahme nicht nur bei Tocqueville, sondern auch bei einer
Neo-Tocqueville’schen Auslegung von Webers Assoziationslehre sowohl
theoretisch, als auch empirisch hochst streitbar ist. Aufgrund der Be-
tonung partikularistischer Strukturmerkmale des Sektenwesens bei
Weber verschirft sich diese Problematik im Verhiltnis zu anderen Neo-
Tocqueville'schen Ansitzen sogar.*

Wenn man sich von einer normativen Qualifizierung von Webers As-
soziationslehre verabschieden muss, stellt sich die Frage, ob Webers
Verhiltnis zu Tocquevilles Problemlésung noch auf eine andere Art
bestimmt werden kann. Kann Webers Soziologie des Vereinswesens
tiberhaupt einen konstruktiven Beitrag fiir die oben herausgearbeitete
Kritik und den damit verbundenen Vorwurf einer Pauschalisierung und

210 Kalberg 2013, S.129.

211 Kim 2000, S. 208.

212 Vgl. z.B. Diillmen 1974.

213 Die Sekte wird von Weber als freie Gemeinschaft von Individuen auf Basis ihrer
religiosen Qualifikationen beschrieben. Das partikularistische Strukturmerk-
mal der Sekte ergibt sich insbesondere aus der Tatsache, dass die Mitglied-
schaft streng an das Vorliegen dieser spezifisch religiosen Qualifikationen ge-
bunden ist, vgl. Weber 1980 [1921-1922], S. 351.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

81


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Romantisierung der freiheitsverbiirgenden Funktion des Assoziations-
wesens leisten?

Eine vom normativen Ballast befreite Rekonstruktion von Webers
Soziologie des Vereinswesens kann fiir die zivilgesellschaftliche Asso-
ziationsforschung fruchtbar gemacht werden. Sie ist weniger den his-
torisch-materialen Studien verpflichtet, sondern bewegt sich mehr auf
der grundbegrifflichen Ebene theoretischer Konstruktionen. Die Asso-
ziationslehre wird dann nicht mehr mit dem Ziel rekonstruiert, gleich-
sam gegen Offe ein normatives amerikanisches Freiheitsideal zu explizie-
ren. Statt normativer Uberhdhung steht realistische Korrektur im Zen-
trum. Die vergleichende Betrachtung der Assoziationslehren Tocquevil-
les und Webers hat folglich nur das Ziel zu veranschaulichen, dass die
Weber’sche Variante, gerade weil sie den Kurzschluss von normativer
und deskriptiver Ebene vermeidet, als kritisches Korrektiv gegeniiber
der (Neo-)Tocqueville’schen Fassung gelesen werden kann.

Eskommtdaraufan, Webers fragmentarische Uberlegungen zur So-
ziologie des Vereinswesens so weit zu systematisieren, dass seine Sicht
auf die Strukturbesonderheiten der Assoziation klar zum Ausdruck
kommt. Denn obwohl er an verschiedenen Stellen auf die soziologische
Bedeutsamkeit des Assoziationswesens aufmerksam macht — auf dem
Soziologentag 1910 explizit eine intensive Auseinandersetzung mit dem

214 _ hat er seine Uberlegungen allenfalls rudi-

Vereinswesen fordert
mentir ausgearbeitet und an keiner Stelle in abgeschlossener Form
dargelegt.

Um sich den Spezifika von Webers Vereinsbegrift zu nihern, ist es
sinnvoll, sich mit Ferdinand Ténnies’ Uberlegungen zur Soziologie des
Vereinswesens zu befassen. Tonnies hatte 1887 in seiner Schrift Gemein-
schaft und Gesellschaft™™ als erster Soziologe einen analytischen Vereins-
begriff eingefiihrt, der in der Folge auch fiir Max Weber einen wichti-
gen Referenzpunkt darstellt. Im Rahmen seines Begriffsdualismus von
Gemeinschaft und Gesellschaft rechnet Ténnies den >Verein« eindeutig

214 Vgl. Weber 1988 [1924], S. 441.
215  Tonnies1887.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

der Seite der Gesellschaft zu. Der Aquivalenzbegriff auf Gemeinschaftssei-
te ist derjenige der >Genossenschaft«. Die Gemeinsambkeit beider Kollek-
tivinstanzen ist ihre Konzeption als Einheit, Tonnies nennt diese Form

26 (im Ge-

geschlossener sozialer Beziehungssysteme »Verbindungen«
gensatz zu offenen Biindnissen). Der Unterschied zwischen der Genos-
senschaft als gemeinschaftlicher Verbindung und dem Verein als gesell-
schaftlicher Verbindung ist in der jeweiligen ontologischen Konzeption
der Einheit — und damit in der Unterscheidung von Wesen- und Kiirwil-
len - zu suchen.” Der Genossenschaft liegt die Annahme eines ontolo-

gischen Holismus zugrunde:

»Die psychologische oder metaphysische Essenz einer Genossen-
schaft [...] geht immer darin auf, Wille zu sein, d.h. Leben zu haben
und in einem [..] Zusammenleben seiner Mitglieder zu bestehen.
Sie fithrt daher immer zuriick auf die urspriingliche Einheit der We-
senwillen [...]. Aber die Willenssphire des Ganzen muf als vor allen
einzelnen Willensspharen vorhanden und sie involvierend gedacht
werden, so dafd Freiheit und Eigentum der Menschen nur vorhan-
den sind als Modifikationen der Freiheit und des Eigentums des
Gemeinwesens.«*'®

Deutlich wird hier, dass die Einheit der Genossenschaft als urspriing-
lich und organisch gedacht wird, sie ist »Naturproduct« und »Gewor-
denes«.”™ Deshalb stellt sich die Frage nach einem Garanten dieser
Einheit fiir Tonnies tiberhaupt nicht. Beim Verein sieht es anders aus:
Die Einheit des Vereins ist eine quasivertraglich garantierte, strate-
gisch-instrumentelle Einheit zur Verfolgung gemeinsamer, letztlich
jedoch individueller Interessen. Deren anthropologische Basis ist die

216 Tonnies 1887, S. 227.

217 Vgl. Tonnies 1887, S. 261. Bei Tonnies bezeichnet>Wesenwille«den natiirlichen,
gemeinschaftsorientierten Willen, der aus affektiven Bindungen entsteht (z.B.
Familie), wahrend >Kiirwille< den rationalen, zweckgerichteten Willen meint,
der typisch fiir gesellschaftliche Beziehungen ist (z.B. Vertrage).

218 Tonnies 1887, S. 261—262.

219 Tonnies 1887, S. 261.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

83


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

individuelle Willkiir, fir die eine rationale Zweck-Mittel-Abwigung
kennzeichnend ist.?*® Der Verein wird so zur modernen Maschine.?”
Er ist »ein in Gedanken gemachtes oder fingiertes Wesen, welches sei-
nen Urhebern dient, um ihre gemeinsame Willkiir in irgendwelchen
Beziehungen auszudriicken: nach dem Zwecke, wofiir er als Mittel und
Ursache bestimmt ist, muf$ hier in erster Linie gefragt werden«.*** Ton-
nies’ Verein ist, in der Sprache der modernen Soziologie, damit mehr
Organisation als Gruppe. Seine Bestimmung der zentralen Merkmale des
Vereins decken sich mit denjenigen der modernen Organisationssozio-
logie**: Erstens weist der Verein einen Gebildecharakter auf, d.h., er ist
ein kollektiver Akteur mit angebbarem Mitgliederkreis, dessen Bestand
unabhingig vom Wechsel der Mitglieder garantiert ist und der in der
Konsequenz zum angebbaren Mitgliederkreis das Merkmal sozialer
Schliefung beinhaltet. Das zweite zentrale Merkmal ist die spezifische
Zweckorientierung. In Bezug auf den jeweiligen Zweck erfolgt drittens
der Mitteleinsatz (zumindest der Intention nach) rational, d.h., man
kann als weiteres Merkmal den formal-rationalen Organisationscharak-
ter festhalten. Tonnies’ Verdienst liegt darin, die spezifische Modernitit
des Vereinsprinzips klar erkannt zu haben. Bei seiner dualistischen
Konzeption fallen allerdings die bei Tocqueville so prominenten ge-
meinschaftsstiftenden Merkmale (Solidaritit und Zusammenhalt) samt
ihren Konsequenzen weitgehend unter den Tisch.

Vor dem Hintergrund der Ténnies’schen Konzeption kann nun
Webers Vereinsbegriff herausgearbeitet werden. Dass sich Weber zu-
nichst an Ténnies orientiert, zeigt sich daran, dass der Vereinsbegriff
auch bei ihm in enger Verbindung zum Begriff der Vergesellschaftung
steht. Idealtypisch beruht der Zusammenhalt des Vereins nach Weber
nicht auf »subjektiv gefiihlter (affektueller oder traditionaler) Zusam-
mengehirigkeit«, charakteristisch fiir Vergemeinschaftung, sondern auf
»rational (wert- oder zweckrational) motiviertem Interessenausgleich

220 Vgl. Ténnies 1887, S.151.
221 Vgl. Ténnies 1887, S. 261.
222 Tonnies 1887, S. 261.

223 Vgl. Mayntz1971, S. 36.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

oder auf ebenso motivierter Interessenverbindung«.”** Bei Weber tritt
im Vergleich zu Tonnies sogar das Herrschaftsmoment noch stirker
in den Fokus: »Jeder Verein, zu dem man gehort, stellt dar ein Herr-
schaftsverhiltnis zwischen Menschen«.””® Weber unterscheidet weiter
zwischen formalen und faktischen Herrschaftsverhiltnissen im Verein.
Hitte man es in der Regel formell noch mit einem Majorititsherr-
schaftsverhiltnis zu tun, so sei »in Wirklichkeit die Herrschaft stets
eine Minorititsherrschaft, zuweilen eine Diktatur einzelner«.??® Herr-
schaft als konstitutives Moment der Binnenverhiltnisse im Verein
driickt auch die Definition des Vereins in den soziologischen Grundbe-
griffen aus: »Verein soll ein vereinbarter Verband heifden, dessen gesatzte
Ordnungen nur fir die kraft persénlichen Eintritts Beteiligten Geltung
beanspruchen«.””” Dass hier Herrschaft mitgedacht wird, zeigt sich im
iibergeordneten Begriff des Verbandes. Der Verband, als »eine nach au-
Ren regulierend beschrinkte oder geschlossene soziale Beziehung«,**®
ist gekennzeichnet durch das Vorhandensein einer sanktionsméichtigen
Leitungsebene, die die Einhaltung der Verbandsordnung garantiert.
Betrachtet man die Legitimititsgrundlage, so wird deutlich, dass es
sich um ein besonderes Herrschaftsverhiltnis handelt: Die Herrschaft
beruht nimlich nicht auf Zwang, sondern auf voluntaristischem Ein-
verstindnis. Der Verein ist mithin kein Zwangsverband, sondern ein
Zweckverband, der auf freiwilliger (rationaler) Vereinbarung beruht.
Schon der Beitritt erfolgt freiwillig und die Ordnung des Vereins ist des
Weiteren nicht von auflen oktroyiert, sondern kommt innerverbandlich
qua Vereinbarung zustande. Dies ist Zeichen fiir die besondere Autono-
mie des Vereins auch im Auflenverhiltnis.*”® Die Ordnung beansprucht
indes nur fiir die beteiligten Mitglieder Geltung.

224 Weber1980 [1921-1922], S. 21.

225 Weber1988 [1924], S. 444.

226 Weber1988 [1924], S. 444.

227 Weber1980 [1921-1922], S. 28.

228 Weber1980 [1921-1922], S.169.

229 Diese besondere Autonomie gilt nach Weber auch als ein entscheidendes
Merkmal fiir die potentiell revolutionare Kraft des Assoziationswesens. Vgl. da-
zu auch Offe 2004, S. 76.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

85


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Allerdings darf die Betonung des Herrschaftsmoments im Rahmen
der Weber’'schen Assoziationslehre auch nicht iiberbewertet werden.
Die herrschaftssoziologischen Uberlegungen beziehen sich auf den
Verband im Allgemeinen, in Bezug auf den Sondertypus des Vereins
relativiert Weber seine Annahmen. Fiir diesen erwigt er auch Mog-
lichkeiten der herrschaftsfremden Verbandsverwaltung: »Verbinde konnen
bestrebt sein, die — in einem gewissen Minimalumfang unvermeidlich —
mit Vollzugsfunktionen verbundenen Herrschaftsgewalten tunlichst zu
reduzieren«.”®® Eine solche Minimalisierung von Herrschaft ist aber
nach Weber empirisch an GréRe, Raum und soziale Stellung gebunden.
Sie sei nur bei »kleinen Verbinden, deren simtliche Genossen ortlich
versammelt werden konnen und sich untereinander kennen und als
sozial gleich werten, im Héchstmaf erreichbar«.”

Neben der Relativierung des Herrschaftsmoments fokussiert Weber
auch gemeinschaftsbildende Aspekte des Vereinswesens, ein Faktor, der
beim Ténnies’schen Begriffsdualismus unberiicksichtigt blieb. Obwohl
auch Weber die Einheit des Vereins als Vergesellschaftung konzipiert, er-
wagt er Moglichkeiten, Bedingungen und Konsequenzen einer sich dar-
an anschliefenden sogenannten iibergreifenden Vergemeinschaftung:

»Wir stellten schon frither allgemein fest, dafd fast jeder auf rein
freiwilligem Beitritt ruhende Zweckverband iiber den primaren Er-
folg hinaus, auf den das vergesellschaftete Handeln ausgerichtet

230 Weber 1980 [1921-1922], S. 26.

231 Weber 1980 [1921—1922], S. 26. Dieser Spezialfall der Minimierung von Herr-
schaft wird falschlicherweise in vielen vereinssoziologischen Studien zum all-
gemeinen Strukturmerkmal freiwilliger Vereinigungen erklart (vgl. z.B. Horch
1992). Dies ist ein weiteres Merkmal Gberhchter Vorstellungen vom Verein.
Dass die Annahme einer direktdemokratischen Entscheidungsfindung in der
Vereinspraxis, insbesondere in der modernen, ausdifferenzierten Vereins- und
Verbandsrealitit, unrealistisch ist, zeigt Teubner (vgl. 1978) in seiner Studie
Organisationsdemokratie und Verbandsverfassung. Neuere historische Vereinsfor-
schung ndhrt sogar Zweifel auch an der historischen Giiltigkeit dieser Annahme,
vgl. Nathaus 2010.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

ist, Beziehungen zwischen den Beteiligten zu stiften pflegt, wel-
che Grundlage eines unter Umstdnden auf ganz heterogene Erfolge
ausgerichteten Gemeinschaftshandelns werden koénnen: an die
Vergesellschaftung knipft sich regelmifig eine »>ibergreifende«
Vergemeinschaftung.«**

Weber konkretisiert daraufhin die Bedingungen iibergreifender Ver-
gemeinschaftung. Voraussetzung sei der personliche Kontakt, bei

dem »Riicksicht auf persénlich-menschliche Eigenschaften«***

genom-
men werde. Ausschliefden konne man dies z.B. fir die borsenmifiige
(Markt-)Vergesellschaftung wie fir solche, bei denen der Zutritt von
»einer rein formalen Bedingung oder Leistung abhingig«®* ist. Als
Beispiel fiir Letztere nennt Weber reine wirtschaftliche Zweckgemein-
schaften. Das Ausbleiben einer iibergreifenden Vergemeinschaftung
werde »im allgemeinen iiberall um so mehr zur Regel, je rationaler und
spezialisierter der Zweck der Vereinigung ist«***,

Es entspricht Webers niichternem Blick auf das Vereinswesen, dass
er mit den Uberlegungen zur iibergreifenden Vergemeinschaftung nicht
nur auf Solidaritit und Zusammenhalt abzielt, sondern auch auf Mecha-
nismen sozialer Schlieffung: Wo Zutritt nicht lediglich an formale oder
leistungsabhingige Faktoren (im Falle ausbleibender Vergemeinschaf-
tung) gekniipft ist, muss soziale Auslese am Werk sein:

»Immerhin gibt es der Vergesellschaftungen sehr viele, bei denen
einerseits die Zulassung, ausdriicklich oder stillschweigend, gewisse
spezifische Qualifikationen voraussetzt und bei denen andererseits,
im Zusammenhang damit, jene (ibergreifende Vergemeinschaftung
regelmaflig stattfindet. [...]. Eine religiose Sekte nicht nur, sondern
ebenso ein geselliger Verein, etwa ein Kriegerverein, selbst ein
Kegelklub a8t im allgemeinen niemanden zur Beteiligung zu, des-

232 Weber 1980 [1921-1922], S. 205. Vgl. dazu auch Lichtblau 2000, S. 429.
233  Weber1980 [1921-1922], S. 205.
234 Weber1980 [1921-1922], S. 205.
[ 1,

235 Weber1980 [1921-1922], S. 205.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

87


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

sen Gesamtpersonlichkeit von den anderen Beteiligten verworfen
wird.«236

Mit dem Merkmal sozialer Schlieffung stehen nach Weber weitere
entscheidende soziale Sachverhalte und Dynamiken in Verbindung.
Diese kommen in den Blick, wenn man fragt, welche Effekte und Me-
chanismen mit der Auslesefunktion des Vereins einhergehen. Weber
beschreibt eine Dimension von Vorteilen der Mitgliedschaft jenseits
des direkten Werts der Interessenverbindung, so vor allem dkonomisch
verwertbare »Legitimationen« und »Konnexionen«.”®” Aufgrund dieser
Anreize zur Mitgliedschaft jenseits des direkten Nutzens der Res-
sourcenzusammenlegung sei es »etwas Alltigliches, dass Leute einem
religiésen oder studentischen oder politischem Verband angehéren, ob-
wohl ihnen die dort gepflegten Interessen an sich durchaus gleichgiiltig
sind«.?® Legitimationen bedeuten letztendlich sozial (und wirtschaftlich)
verwertbare Prestigevorteile, die mit der Vereinsmitgliedschaft einher-
gehen. Konnexionen dagegen sind durch die Mitgliedschaft entstehende,
ebenfalls wirtschaftlich verwertbare personliche Beziehungsnetzwerke.
Diese quasi beildufig abfallenden Gewinne einer Mitgliedschaft wiir-
den nun einen nicht zu unterschitzenden »Anreiz zur Beteiligung an

der Gemeinschaft«**’

ausiiben. Die gegenliufige Tendenz sei aber das
Bestreben, die sich bietenden »Vorteile zu monopolisieren«.**® Diese
Konstellation setze in der Folge die beschriebenen Mechanismen der
Schliefung in Gang. Die dynamische Perspektive kommt in den Blick,
wenn man sich mit Weber vergegenwirtigt, dass nicht nur die Aufnah-
me, sondern auch der Verbleib im Verband in der Regel an personliche
Qualititen gebunden ist. Mit diesem Bewdihrungsgedanken, der bei-
spielsweise in der Studie zu den protestantischen Sekten eine iiberaus

prominente Rolle spielt, riicken bei Weber auch Fragen motivationaler

236 Weber 1980 [1921-1922], S. 205.
237 Weber1980 [1921-1922], S. 205.
238 Weber 1980 [1921-1922], S. 205.
239 Weber 1980 [1921-1922], S. 205.

240 Weber1980 [1921-1922], S. 205-206.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Prigung qua Vereinsmitgliedschaft (sozialisatorische Wirkung) in den
Fokus.

Zusammenfassend hat Weber in Anschluss an Tonnies den Ver-
ein zunichst als voluntaristischen Zweckverband charakterisiert. Im
Gegensatz zu Tonnies beriicksichtigt Weber dariiber hinaus jedoch
die Moglichkeit einer sich an die reine Interessenverbindung an-
schlieRenden iibergreifenden Vergemeinschaftung. Daraus ergeben sich
Momente organischer Solidaritit, die iiber die reine Zweckverbindung
hinausgehen. Erginzt wird dieser Gedanke der Kohision durch das
Charakteristikum der sozialen SchliefSung mit den sich anschlieRenden
sozialen Sachverhalten und Dynamiken.

Auf Basis dieser Uberlegungen zu den Strukturbesonderheiten des
Vereinswesens kann nun die Frage nach dem Verhiltnis von Webers und
Tocquevilles Assoziationslehre gestellt werden. In der Konfrontation
mit der Tocquevilleschen Konzeption, so wird bei der vergleichen-
den Betrachtung deutlich, hat die Weber’sche Assoziationslehre statt
normativer Uberhdhung und ideologischer Verzerrung einiges an kriti-
schen Anstof3en zu bieten. Beiden Konzeptionen gemeinsam ist indes
noch die Verortung des Vereins zwischen Gruppe und Organisation, d.h.
zwischen Solidaritits- und Zweckorientierung: Weber fasst den Verein
als vereinbarten Verband mit Tendenzen zur itbergreifenden Verge-
meinschaftung auf. Im selben Duktus ging zuvor Tocqueville davon aus,
dass der Verein zunichst eine notgedrungene, rein auf Abhingigkeit
beruhende Interessenverbindung darstellt, dann aber regelmifiig und
aus freien Stiicken in eine Verbindung in gegenseitigem Wohlwollen
umschlage.” In diesem Aspekt ist Webers Vereinsbegriff Tocquevilles
weit niher als demjenigen Ténnies’.

Von dieser Gemeinsamkeit abgesehen sind aber insbesondere die
Differenzen interessant. Erst aus den Unterschieden ergibt sich das
kritische Potential der Weber’'schen Assoziationslehre. Vor allem drei
Punkte sind in dieser Hinsicht von Bedeutung: Im Gegensatz zu Toc-
queville thematisiert Weber erstens den Zusammenhang von Herrschaft
und Verein. Abgesehen von dem Sonderfall kleiner, 6rtlich gebundener

241 Vgl. Tocqueville 1987 [1840], S. 158.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

89


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

und sozial homogener Vereine attestiert er jedem Verein ein (auf Ein-
verstindnis beruhendes) Herrschaftsverhiltnis. Diese Ansicht steht
quer zur Annahme der neueren Vereinssoziologie, wonach die direkt-
demokratische Entscheidungsfindung wesentliches Strukturmerkmal

freiwilliger Vereinigungen sei.***

Zweitens fokussiert Weber explizit
den Zusammenhang von Verein und sozialer Ausgrenzung. Damit wider-
spricht er vielen gingigen Vereinsdefinitionen, die unter Betonung
des Charakters der Freiwilligkeit von einer prinzipiellen Offenheit des
Vereinslebens fiir jede und jeden ausgehen.** Nach Weber ist das Phi-
nomen der sozialen Auslese insbesondere fiir jene vergesellschafteten
Verbandstypen charakteristisch, in denen iibergreifende Vergemein-
schaftung stattfindet. Daraus liefie sich die These ableiten, wonach
mit der Entstehung eines Gemeinschaftsgefiihls der Faktor Ausgren-
zung zunehmend an Bedeutung gewinnt.*** Doch der Faktor Exklusion
ist auch noch in einem anderen Sinne bedeutsam. Er fithrt zu einer
alternativen Konzeption des Zusammenhangs von Sozialisation und
Vereinsmitgliedschaft, der dritten und vielleicht wichtigsten Differenz

242 Vgl. Braun 2005; Horch 1992. Die Rede vom Verein als Schule der Demokratie be-
ruht im Wesentlichen auf der Verallgemeinerung und Verabsolutierung dieser
Annahme.

243 Stellvertretend sei hier nur auf die Vereinsdefinition von Bithler, Kanitz und Sie-
wert (1978, S. 43; Hervorhebung DV.) hingewiesen: »Ein Vereinist [...] eine sozia-
le Gruppe (bzw. Organisation), die sich anhand der freiwilligen, formalen, nicht
ausschlieflenden Mitgliedschaft abgrenzt, ein Vereinsziel und Mitgliederhandeln
aufweist, sich lokal begrenzt und dauerhaft angelegt sein soll«.

244 Die Umkehrthese lautet dann: Je »rationaler und spezialisierter der Zweck der
Vereinigung« (Weber 1980 [1921-1922], S. 205), desto weniger wahrscheinlich
ist soziale Auslese nach personlichen Merkmalen. Beide Thesen lassen sich in
der Gegeniiberstellung verschiedener Vereinsformen alltagsweltlich plausibi-
lisieren. Man vergleiche etwa die Mitgliedschaftsbedingungen von Rotary und
ADAC. Es kann wohl davon ausgegangen werden, dass bei Ersterem im Ver-
gleich zu Letzterem die soziale Auslese nach informellen Kriterien eine groflere
Bedeutung hat. Ebenso darf angenommen werden, dass die soziale Durchmi-
schung bei Sportvereinen tendenziell grofer sein diirfte als bei vielen kulturel-
len oder politischen Vereinen, deren Ziele sich viel schwieriger rationalisieren
und spezialisieren lassen.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

zwischen der Weber’schen und der Tocqueville'schen Assoziationslehre.
Zwar teilen beide Konzeptionen noch die Annahme motivationaler
Prigung qua Mitgliedschaft. Im Vergleich ist die Weber’sche Variante
allerdings offener und neutraler gehalten, da der normative Uberhang
konsequent vermieden wird. Erstens kniipft Weber die Dynamiken
motivationaler Prigung an bestimmte konkrete Bedingungen (itber-
greifende Vergemeinschaftung, Exklusivitit) und umgeht damit die
verallgemeinernde und verabsolutierende Annahme einer Zwangsliu-
figkeit dieses Prozesses. Zweitens ist die Annahme iiber die Richtung
motivationaler Prigung bei Weber frei von ideologischer Verzerrung;
einer Verzerrung, die — wie gesehen — der politisch-moralischen Deu-
tung Tocquevilles durch die Vermischung von Beschreibung und Norm
anhaftet. Es ist vielleicht kein Zufall, dass schon in der Studie zum
amerikanischen Sektenwesen nicht die politisch-moralische, sondern
die 6konomische Relevanz der Zusammenschliisse im Vordergrund
steht.** Der Zusammenhang zwischen Mitgliedschaft und Ausbildung
einer methodisch-rationalen Lebensfithrung macht in erster Linie
keine guten Staatsbiirger (Citoyens), sondern gute Wirtschaftsbiirger
(Bourgeois). Auf den von Tocqueville bekriftigten Zusammenhang von
Vereinsmitgliedschaft und Biirgertugend geht Weber jedenfalls an
anderer Stelle nur kurz und duflerst polemisch ein:

»[J]eder Verein, auch ein solcher, der das prinzipiell vermeiden will,
[..] attrahiert [..] in irgendeiner Weise >weltanschauungsmafige«
Inhalte. In gewissem Sinne, kdnnte man behaupten: Sogar auch ein
deutscher Kegelklub, in deutlicherem Mafie schon ein Gesangsverein.
Meine Herren —um dabei zu bleiben —, die Bliite des Gesangsvereins-
wesens in Deutschland iibt m.E. betrichtliche Wirkungen auch auf
Cebieten aus, wo man es nicht gleich vermutet, z.B. auf politischem
Cebiete. Ein Mensch, der tiglich gewohnt ist, gewaltige Empfin-
dungen aus seiner Brust durch seinen Kehlkopf herausstromen zu
lassen, ohne irgendeine Beziehung zu seinem Handeln, ohne daf3
also die adaquate Abreaktion dieses ausgedriickten machtigen Ge-
fihls in entsprechend machtigen Handlungen erfolgt [..], das wird

245 Vgl. Weber1986b [1920]).

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

9


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

ein Mensch, der, kurz gesagt, sehr leicht ein>guter Staatsbiirger<wird,
im passiven Sinne des Wortes.«*4¢

Die beiden Beispiele zeigen, dass Weber offenbar von einer relativen Of-
fenheit hinsichtlich der konkreten inhaltlichen Ausgestaltung der ver-
mittelten Werte und Normen ausgeht. D.h. nicht, dass diese Ausgestal-
tung nach Weber beliebig ist, vielmehr sei sie im Wesentlichen abhin-
gig von spezifischen Idealen, die bewusst oder unbewusst in einem Ver-
ein gepflegt wiirden, wobei der zugrundeliegende psychologische Hebel
in der Notwendigkeit liege, sich im Verein gemaf} der Ideale zu bewih-
ren.*¥

Es muss also festgehalten werden, dass nicht die Weber’sche, son-
dern die Tocqueville'sche Assoziationslehre deutliche Ziige einer Verle-
genheitslosung trigt, mehr noch: Die Weber’sche Assoziationslehre bie-
tet fruchtbare kritische Anstof3e, die explizit auf die Schwachstellen der
Tocquevilleschen Variante abzielen. Sie steht damit in einem kritisch-
konstruktiven Verhiltnis zur Tocqueville'schen. Uber diese realistischen
Korrekturen hinaus leistet sie indes nichts. Es ist nicht moglich, aus ihr
eine normative Position, etwa im Sinne eines amerikanischen Freiheits-
ideals, abzuleiten. Diese (Selbst-)Beschrinkung muss, trotz aller Paral-
lelen zu Tocqueville, auch auf Webers zeitdiagnostische Untersuchun-
genim Allgemeinen bezogen werden. Weil Weber am »Unableitbarkeits-

248 festhilt, kommt der von ihm analysierte Rationalisierungs-

prinzip«
prozess mit seinen paradoxen Folgen nicht als Ausgangspunkt der Ex-
plikation eines (wie auch immer gearteten) normativen Fundaments in
Frage: Webers politisches Denken ist zwar auf diese kritischen Zeitdia-
gnosen bezogen, lasst sich aber nicht direkt daraus ableiten. Der heu-
ristische Wert der Rekonstruktion dieser Zusammenhinge kann ledig-
lich darin liegen, den erweiterten Kontext von Webers politischem Den-

ken derart zu entfalten, dass daraus zugleich eine Heranfithrung seines

246 Weber1988 [1924], S. 445.
247 Vgl. Weber 1988 [1924], S. 443.
248 Steinvorth 1994, S. 446.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Assoziationswesen als freiheitsverbiirgende Einrichtung?

Ansatzes an den Zivilgesellschaftsdiskurs resultiert. Hierzu muss einer-
seits der Verweis auf die zeitdiagnostischen Parallelen zum Ansatz Toc-
quevilles, andererseits das kritische Potential des weberianischen Ansat-
zes hinsichtlich der Assoziationslehre gerechnet werden.

Im nichsten Abschnitt riickt die Frage nach der therapeutischen
Ebene von Max Webers politischem Denken in den Fokus. Hier muss
geklirt werden, ob Webers theoretische Konstruktionen auch jenseits
kritischer Anstof3e, gleichsam in positiver Manier, an die normative
Logik der Zivilgesellschaftsdebatte anschlussfihig sind.

https:/idol. 12.02.2028, 10:32:31. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (I XEm.

93


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 12.02.2026, 10:

:31. httpsy//www.Inlibra.com/de/agb - Open Access - [{c)Exm—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

