Die archaischen Gesellschaften, die Marcel Mauss im Essai beschreibt, wer-
den durch die zentrale Bedeutung der Gabe fiir ganz unterschiedliche Bereiche
charakterisiert. Gabenrituale befrieden Konflikte und bestimmen die soziale Ord-
nung, sie sind wirtschaftlichen Aktivititen mit mehreren beteiligten Parteien als
vertrauensstiftende MafRnahme vorangestellt, dienen als Rahmen fiir Verhandlun-
gen und ermoglichen (oder erzwingen) regelmifRige Begegnungen. Gaben stiften,
ganz allgemein, eine Beziehung zwischen den Menschen. Diese Omniprisenz der
Gabe und die Bestimmung der archaischen Gesellschaften durch die Logik der Gabe
sind gleichzeitig Ausgangspunkt und argumentativer Kern der politischen Vision,
die Mauss aus der Gabe entwickelt.

Im vorangegangenen zweiten Teil wurden verschiedene theoretische Angebote
referiert, die die Logik und ein daraus ableitbares Ordnungsprinzip der Gabe kon-
kreter machen. Der dritte Teil stellt nun eine darauf aufbauende Riickkehr zur
Mauss’schen Vision dar. Mauss nimmt mithilfe der Logik der Gabe seine eigene
Lebenswelt, das Frankreich der 1920er Jahre, in den Blick und entwickelt ausge-
hend von den Erkenntnissen aus den archaischen Gesellschaften eine soziale und
politische Agenda fiir die Gesellschaft, in der er selbst lebt. Diese Agenda zielt
auf eine Verbesserung der Lebensverhiltnisse ab, die er konkret mit der Harmo-
nisierung und Solidarisierung des Zusammenlebens verbindet. Die archaischen
Gesellschaften werden diesbeziiglich zum Vorbild fur die nichtarchaischen, die
zentrale Bedeutung der Gabenmoral charakterisiert somit einen Typus von Ge-
sellschaft, »auf den wir unsere eigenen Gesellschaften — nach ihren eigenen Ver-
hiltnissen — gerne wiirden zusteuern sehen« (Mauss, 1990, 164).

Hier werden zwei Dinge deutlich: Erstens macht Mauss klar, dass im Frank-
reich seiner Zeit (das in seiner institutionellen Organisation unserer gegenwirti-
gen Gesellschaft dhnlicher ist als die archaischen Gesellschaften) die Gabe an Be-
deutung verloren hat. Zweitens nimmt er diesen Bedeutungsverlust als etwas Ne-
gatives wahr und erklirt die Etablierung einer angepassten Form der Gabenmoral
zum normativen Ziel. Damit wird weiterhin deutlich, dass Mauss die Entwicklung
von »archaischen« zu »zivilisierten« Gesellschaftsformen nicht ausschlieflich als
Erfolgsgeschichte versteht. Wenngleich er explizit nicht fiir ein »Zuriick zu den
Stammesgesellschaften« pliddiert, spricht er sich angesichts der Krisenhaftigkeit
(vgl. ebd., 19) seiner Gesellschaft doch dafir aus, von anderen Formen des Zusam-
menlebens zu lernen und den negativen Entwicklungen der Moderne die Logik
der Gabe entgegenzusetzen. Konkret geht es ihm um die Kritik an der Domi-
nanz einer utilitaristischen Logik auch auflerhalb der Sphire der Okonomie und
an der Entsolidarisierung der Menschen untereinander. Mauss macht deutlich,
dass er in der Gabenmoral eine Grundlage des menschlichen Zusammenlebens
sieht. Gleichzeitig stellt er fest, dass weite Teile der wirtschaftlichen Praxis und
»des industriellen und des kommerziellen Rechts« (ebd., 159) mit dieser Moral in
Konflikt stehen. Die Zunahme der Bedeutung des berechnenden Eigennutzens

am 12.02.2026, 17:04:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber die Wirtschaft hinaus, die Mauss mit dem Utilitarismus verbindet, ist mit
dieser Grundlage unvereinbar:

»Wiederholt haben wir darauf hingewiesen, wie wenig diese Okonomie des Ge-
schenkaustausches sich in den Rahmen der sogenannten natiirlichen Wirtschaft,
den Utilitarismus fiigte. Alle Phinomene des wirtschaftlichen Lebens der unter-
suchten Volker (und diese sind gute Vertreter der grofien neolithischen Zivilisa-
tionen) und all die Uberreste jener Traditionen in Gesellschaften, die uns niher-
stehen, und selbst in unseren eigenen Briuchen, entziehen sich dem Schema der
wenigen Okonomen, die versucht haben, die verschiedenen Wirtschaftsformen
miteinander zu vergleichen« (Mauss, 1990, 166).

Die Untersuchungen zur Gabenmoral lassen sich nicht auf eine »primitive Wirt-
schaft« (ebd., 166) reduzieren, sondern geben Auskunft iiber Grundsitzliches, sie
enthiillen zentrale Bedingungen fiir ein gelungenes Zusammenleben; Bedingun-
gen, die Mauss im Frankreich der 1920er nicht als selbstverstindlich gegeben
erachtet.

Um diese Bedenken und die Rolle der Gabe als Gegenmittel nachvollziehen zu
konnen, ist es zunichst notwendig zu verstehen, was die untersuchten »archai-
schen« Gesellschaften von der Lebensrealitit in Frankreich zu Mauss‘ Lebzeiten
und damit auch von anderen Gesellschaften unterscheidet, die als »modern« be-
zeichnet werden.

am 12.02.2026, 17:04:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11 Die Ablosung der Gabengesellschaft

Wie in den vorangegangenen Ausfithrungen (besonders in Teil 1) gezeigt wurde,
ist die Welt der Gabe ganz wesentlich eine Welt der Vertrautheit. Es handelt sich
in der Regel um kleine Gemeinschaften, die ihre internen Angelegenheiten mithil-
fe des Gabentausches und dessen Orientierung stiftenden Regeln verhandeln und
16sen. Uber die Grenze der Gemeinschaft hinaus ist es der Modus der Gabe, der
einen Umgang mit anderen Gruppen ermdglicht und stabile Beziehungen trotz
auftretender Konkurrenz und Interessenkonflikten stiftet. Auftauchende Fremde
werden im Ritus der Gabe auf ihre Vertrauenswiirdigkeit, auf die Kenntnis der
sozialen Regeln sowie auf ihre Bereitschaft zur Interaktion gepriift. Die Fremd-
heit wird iiberwunden und der Fremde verwandelt sich in einen anerkannten
Interaktionspartner. Spielregeln werden etabliert, Vertrauen wird aufgebaut und
durch weitere erfolgreiche Gaben untermauert. Dann folgen Verhandlungen iiber
das Verhiltnis zueinander und die Losung von konkreten Fragen, wie die Auf-
teilung von Jagdgriinden oder die Etablierung von Verwandtschaft durch Heirat.
Im Laufe dieser Begegnungen und im Anschluss an die vertrauensstiftende Gabe
finden auch profane Austausche statt; Markttausch — nun nicht mehr zwischen
Fremden, sondern aufbauend auf einem Mindestmafd an Wissen iibereinander.
Konflikte werden innerhalb dieses iiberschaubaren Rahmens der Gemeinschaft
oder zwischen den Gemeinschaften gelost, Regelverstofie mithilfe von sozialen
Sanktionen, wie dem Ausschluss aus den Interaktionen, bestraft.

Es herrscht ein konstantes Geben und Nehmen, ein Netz aus Abhingigkeit,
Verpflichtung und Verschuldung, aus Anerkennen und Anerkanntwerden. Soziale
Beziehungen werden mithilfe der Gabe gestiftet, bestitigt und reproduziert. Eine
Interaktion oder gar ein Tausch mit Fremden, die fremd bleiben sollen, ist in
diesem Kontext undenkbar:

»Die Begegnung mit dem Fremden macht die schmale Grenze zwischen Anerken-
nung und Ablehnung deutlich. Entweder findet das Angebot statt und wird ak-
zeptiert, dann herrscht Friede. Oder es gibt kein Angebot, und der Andere bleibt
eine Bedrohung; das kann die Beibehaltung des Zustands der Feindseligkeit sowie
die Méglichkeit des Krieges bedeuten« (Hénaff, 2009, 229).

am 12.02.2026, 17:04:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ng

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Die Riten der Gabe als Modus zu akzeptieren bedeutet, dass eine Interaktion nur
dann moglich ist, wenn die Fremdheit iberwunden und Vertrauen hergestellt
wird. Jenseits dieser Uberwindung der Fremdheit und ohne das damit einher-
gehende Wissen iiber die Vertrauenswiirdigkeit des anderen gibt es keine ver-
lassliche Vereinbarung und keinen Rechtsrahmen, der den Austausch mit einem
Fremden absichern wiirde. Die Uberwindung der Fremdheit mithilfe der Gabe
wiederum bedarf der Erfillung umfassender und vielseitiger Bedingungen. Al-
le Interaktionspartner miissen die rituellen Regeln, die Position der anderen in
der sozialen Hierarchie und die fiir diese Position entsprechenden Gaben ken-
nen, damit der Gabentausch gelingt. Diese Bedingungen stellen sicher, dass alle
angemessen anerkannt werden und die absichernden Regeln allen bekannt sind.

Das Herstellen von Vertrauen, Anerkennung und damit der Grundlage fir
weitere Interaktionen ist ein personliches Ringen um das Verhiltnis zueinander,
das durchaus scheitern kann. Ein friedlicher Umgang miteinander wire dann
allerdings ausgeschlossen.

Die Grenzen dieses Verfahrens liegen in seinem enormen Aufwand begriin-
det, weshalb die Gabe in Kontexten scheitert, in denen Interaktionen mit vielen
Fremden unvermeidlich werden. Je grofRer die Gemeinschaften werden, je mehr
Migration geschieht und je bedeutender der Handel mit unbekannten Gruppen
wird, desto offensichtlicher wird, dass andere »Verfahren der gegenseitigen An-
erkennung gefunden werden« miissen (Hénaff, 2009, 209).

1.1 Die Grenzen der Gabe

Moderne Gesellschaften begegnen dieser Herausforderung in der Regel dadurch,
dass dem Markt und dem Handel ebenso zentrale Rollen zugesprochen werden,
wie der Herrschaft des Rechts und dem arbeitsteiligen Zusammenwirkens von
Menschen innerhalb von Organisationen. Die wachsende Rolle des Marktes in
modernen Gesellschaften bedeutet die Ablosung einiger Regeln, die in gabentau-
schenden Gesellschaften relevant waren. Der Markt macht eine Interaktion auch
mit jenen Menschen moglich, die Fremde sind und Fremde bleiben. Um unter
diesen Umstinden Austausch zu ermdglichen und diesen abzusichern, miissen
neue Regeln formuliert werden, die fiir alle am Austausch beteiligten Menschen
gelten, und es miissen Institutionen etabliert werden, die die Einhaltung die-
ser Regeln garantieren. Diese Regeln betreffen vor allem die Frage nach einem
gerechten Austauschverhiltnis, also nach einer Aquivalenz zwischen den ausge-
tauschten Giitern. Diese Frage kann in der Welt der Gabe nicht sinnvollerweise
gestellt werden, da eine erfolgreiche Gabe keine Aquivalenz vorsieht. Vielmehr
wird sie dadurch charakterisiert, dass am Ende der Begegnung ein Uberschuss
bleibt und eben keine Symmetrie hergestellt wurde (vgl. Adloff, 2018, 73). Aus-

am 12.02.2026, 17:04:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11 Die Ablésung der Gabengesellschaft

schlaggebend ist nicht ein abstrakt festgelegtes Aquivalenzverhiltnis, sondern die
Wahrnehmung der Gabe als angemessen und ihre Annahme durch den Empfin-
ger. Angemessenheit wird dabei nicht nur durch das Verhiltnis der Gabe zu ei-
nem anderen Gegenstand bemessen. Vielmehr ist es wichtig, dass die Gabe die
Beziehung zwischen Geber und Nehmer richtig widerspiegelt, die Position des
Empfingers anerkennt und zum richtigen Zeitpunkt angeboten wird.

Der Austausch in der Marktsituation lagert dagegen den Umgang mit Unsi-
cherheit an ein Verfahren aus: den Austausch von Giitern und Dienstleistungen
unter Einhaltung gewisser Regeln auf dem Markt. Dem Verfahren wird durch
eben diese Regeln ein Rahmen gegeben, der trotz der Fremdheit der handelnden
Personen und dem damit einhergehenden Unwissen iiber den anderen fir rela-
tive Sicherheit beziiglich der Einhaltung der getroffenen Abmachung sorgen soll.
Zu diesem Rahmen zihlen rechtliche Bestimmungen und Sanktionsmechanis-
men ebenso wie die Festschreibung gewisser Austauschverhiltnisse (so z.B. das
Wucherverbot) mithilfe des Geldes, das selbst wiederum Gesetzmifigkeiten un-
terliegt, die dem einzelnen Tauschprozess vorausgehen. Es wird damit unnétig,
das Gegeniiber auf seine Kenntnis simtlicher Regeln »abzuklopfen«. Vertrauen
ist jenseits des Minimalvertrauens unnétig, Vertrauen in den abstrakten Rechts-
rahmen und die ihn garantierenden Institutionen geniigt. Es bedarf hier also nur
einer minimalen Anerkennung: Der andere muss als eine Person (an-)erkannt
werden, die iiber Ressourcen verfiigt, die geeignet sind, um die eigenen Bediirf-
nisse zu befriedigen, und diese zum Tausch gegen etwas anderes bereitstellt. Die
Absicherung der Einhaltung der Regeln hingt nicht letzten Endes von den bei-
den aufeinandertreffenden Interaktionspartnern ab, sondern von einem dritten
- dem Staat und seinen Gesetzen.

Alain Caillé beschreibt diesen Ubergang von kleinen Gesellschaften zu grofRen
und komplexen modernen Gesellschaften als die Entwicklung von einer »Primi-
ren Sozialitit« zu einer »Sekundiren Sozialitit« (Caillé, 2008, 205). Gesellschaf-
ten, die durch »Primire Sozialitit« geprigt werden, zeichnen sich dadurch aus,
dass es moglich ist, Kenntnisse iiber alle potentiellen Interaktionspartner mithil-
fe der Gabe und ihren Riten zu gewinnen. Moderne Gesellschaften zeichnen sich
jedoch durch die Hiufigkeit von Interaktionen mit Fremden aus. Ausreichende
Kenntnis tiber alle potentiellen Interaktionspartner, wie sie nétig wire, um Ver-
trautheit oder Vertrauen herzustellen, lisst sich in diesen Gesellschaften nicht
gewinnen. An die Stelle des Ordnungsprinzips Gabe treten daher in modernen
Gesellschaften die Ordnungsprinzipien des Marktes mit seinem Tauschhandel
und des Staates mit seinen hierarchischen und biirokratischen Strukturen sowie
verbrieften (Biirger-)Rechten. Fiir beide spielt die Logik der Gabe keine bedeuten-
de Rolle. Sie operieren mithilfe ganz eigener Handlungslogiken und Regeln, die
das Aufeinandertreffen von Individuen und deren Verhalten vorstrukturieren und
regulieren. So ist es auf dem Markt und in der Interaktion mit Behérdenvertretern

am 12.02.2026, 17:04:28.

n9


https://doi.org/10.14361/9783839456613-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

nicht notwendig, sich auf das Gegeniiber, seine Geschichte und Persénlichkeit voll
einzulassen. Vielmehr reicht es aus, im Fall des Marktes die Bediirfnisse des an-
deren zu erkennen und mit den eigenen in Einklang zu bringen. Und fiir einen
Behérdengang ist vor allem das Wissen um die eigenen Rechte, Anspriiche und
Pflichten relevant.

Aufgrund dieser den Bedarf an und die Abhingigkeit von persénlicher Inter-
aktion und freien Aushandlungsprozessen drastisch reduzierenden Wirkung des
Marktes und des Staates bezeichnet Frank Adloff Markt und Staat als Interdepen-
denzunterbrecher (Adloff, 2018, 122), die in modernen Gesellschaften wirken. Die
Entpersonalisierung der Interaktionen und die damit einhergehende Entsolidari-
sierung, die Mauss beklagt, wirken versachlichend (ebd., 119). Die Anspriiche der
Einzelnen hingen nicht mehr von einer persénlichen Verausgabung ab, sondern
von einer unpersonlichen Bewertung anhand allgemeiner Regeln auf der Grund-
lage von Gleichheits- und Gerechtigkeitsanspriichen. Und in Marktsituationen ist
die Frage, ob die jeweiligen Anliegen in einem Aushandlungsprozess miteinander
in Einklang gebracht werden kénnen, nicht an die Wertschitzung gebunden, wel-
che die Interagierenden fiireinander zeigen, sondern an eine Einigung iiber die
auszutauschenden materiellen Giiter. Von dieser Versachlichung der Interaktion,
so die Idee, profitieren letztlich alle. Aushandlungsprozesse werden berechenba-
rer und Anspriiche klarer bewertbar (vgl. Lessenich und Mau, 2005, 258).

1.2 Moderne zwischen Funktionalitat und Intentionalitat

Die beiden charakteristischen Organisationsprinzipien Markt und Staat sind Teil
eines modernen liberalen Gesellschaftsentwurfes, der darauf abzielt, ein friedli-
ches Zusammenleben auch fiir den extremen Fall zu ermdglichen, dass die Indi-
viduen die die Gesellschaft bilden, ausschliefilich ihren eigenen Nutzen im Blick
haben. Der Markt ist als Idee auch deshalb so wirkmichtig geworden, weil er ver-
spricht, die unterschiedlichen eigenniitzigen Handlungen zu einem maximalen
kollektiven Gesamtnutzen zu aggregieren:

»Auf die das Handeln der Wirtschaftssubjekte regulierende Ethiken, so Adam
Smith, konnte verzichtet werden, weil der letzten Endes zuverlassiger und effek-
tiver wirkende Marktmechanismus ihre Funktion iibernahm. Funktionalitat sollte
Intentionalitit ersetzen« (Miinkler, 2003, 19).

Und der Staat verkorpert mit seinen Institutionen und dem Gewaltmonopol die
Garantie der Rechte des Einzelnen, seiner Freiheiten und der Behandlung der
Biirger als Gleiche. Markt und Staat versprechen, unabhingig von den individu-
ellen Eigenschaften und den (guten oder schlechten) Intentionen der einzelnen

am 12.02.2026, 17:04:28.


https://doi.org/10.14361/9783839456613-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11 Die Ablésung der Gabengesellschaft

Gesellschaftsmitglieder, einen guten Zustand fiir alle funktional herzustellen und
zu sichern, so dass Intentionalitit nicht mehr benétigt wird.!

Die Gabe vermag ein solches Versprechen fiir grofie und komplexe moderne
Gesellschaften nicht zu geben, da sie nichts anderes ist als die Materialisierung
der eigenen Intention, in eine Interaktion und damit einen Aushandlungspro-
zess iber die Regeln des Miteinanders einzutreten. Bleibt die erste Gabe aus
oder scheitert sie, gibt es keine iibergeordneten Mechanismen, die einen Konflikt
verhindern.

Zusitzlich hingt die Frage, welche Auswirkungen Gabenpraktiken entfalten,
entscheidend von der Intention der Interagierenden ab. Eine scheinbar selbstlose
Spende kann Machtanspriiche ausdriicken und Abhingigkeiten etablieren, wenn
die Gebenden sie spiter mit Forderungen verkniipfen (einige empirische Beispiele
siehe Kapitel 15.1).

Sich ausschliefilich auf gabenférmige Handlungen der Menschen zu verlas-
sen, birgt daher ernstzunehmende Risiken: Sie beinhalten notwendigerweise ein
Moment der Freiwilligkeit, sind nie vollkommen verpflichtend und kénnen da-
her auch ausbleiben. Diese Tatsache ist besonders dann problematisch, wenn ein
mogliches Ausbleiben der Gaben zu Unterversorgung mit wichtigen Giitern und
Dienstleistungen wie zum Beispiel in der Grundversorgung mit Nahrungsmitteln
oder medizinischer Versorgung fithren wiirde. Zusitzlich kénnen die Auswirkun-
gen von Gabenpraktiken nicht mit Sicherheit vorausgesagt werden. Sie hingen
vielmehr von den Intentionen der handelnden Personen, die in grofen und kom-
plexen Gesellschaften nicht mithilfe von sozialen Sanktionen beeinflusst werden
konnen, und dem jeweiligen Kontext ab, in dem die Interaktion stattfindet.

Die geschilderten Grenzen der Gabe und die Schwierigkeiten, die mit der Im-
plementierung von Gabenpraktiken besonders in modernen Gesellschaften ein-
hergehen, geben erste Hinweise darauf, weshalb das Prinzip der Gabe fur die
gesellschaftliche Organisation und Ordnung in der Moderne eine wesentlich ge-
ringere Rolle spielt, als dies in den tiberschaubaren »archaischen« Gesellschaften
der Fall war. Die Unsicherheiten des Gabensystems und die Notwendigkeit einer
individuellen Aushandlung wiirden in groflen und komplexen Gesellschaften zu
einem erheblichen Mehraufwand gegeniiber dem Tausch auf dem Markt und bii-
rokratischen Prozessen in der Verwaltung fithren. In 6konomische Begriffe gefasst
verursacht die menschliche Begegnung im Gabentausch demgegeniiber Mehrkos-
ten, das heiflt, die Transaktionskosten wiirden steigen. Dieser Uberschuss wird
in modernen Gesellschaften zu einer Belastung und durch funktionale Mechanis-
men vermieden, die ohne solche »Reibungsverluste der Humanitit« auskommen.

1 Max Weber beschreibt diese, ihn beunruhigende Entwicklung (vgl. Thaa, 2005, 30f.) mit den
Metaphern Versteinerung, Mechanisierung und tote Maschinerie, die mit einer kiihlen Sachlichkeit
funktioniere (Weber, 1981, 188f. in Thaa, 2005, 30f).

am 12.02.2026, 17:04:28.

121


https://doi.org/10.14361/9783839456613-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Teil lll: Von »archaischen« zu »modernen« Gesellschaften - die Gabe zwischen Markt und Staat

Ausgehend von Mauss und der Gabe wird im Folgenden anhand unterschied-
licher Debatten die Frage gestellt, wie die Konsequenzen zu bewerten sind, die
eine Gesellschaft tragen muss, in der die (verpflichtenden) Gelegenheiten zur zwi-
schenmenschlichen Verstindigung, zu Aushandlungsprozessen und zur Vermitt-
lung von Anerkennung wegfallen, die in den institutionalisierten Gabenpraktiken
regelmiflig stattfinden.

am 12.02.2026, 17:04:28.



https://doi.org/10.14361/9783839456613-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

