
6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken

aus der Perspektive von Migration

Die Formulierung des Titels soll Migrant*innen als Akteur*innen bzw. ihr ak-

tives Engagement im Prozess der Subjektbildung in denMittelpunkt der Auf-

merksamkeit rücken (Mecheril 2014, 12). Migration greift in den Prozess der

Subjektbildung ein,weil durch sie bisherige Kontexte der Subjektbildung auf-

gegeben, unterbrochen, abgebrochen, relativiert, erweitert werden. Doch gilt

sowohl für die bisherigen als auch für die neuen subjektbildenden Kontex-

te: »Self-defintion does not occur in a vacuum, but in a world already defi-

ned« (Friedman 1994, 117). Für Migrant*innen, die ihr Selbst in unterschied-

lich definierten Kontexten hervorbringen, bedeutet das, dass sie jeweils mit

unterschiedlichen normativen Vorgaben konfrontiert sind. Mit der Hervor-

bringung des Selbst unter sich ändernden Konditionen beschäftigt sich dieses

Kapitel. Es fragt nach der Bedeutung früherer Kontexte sowie nach der Be-

deutung des Verhältnisses früherer und aktueller Kontexte für das Jetzt der

Subjektbildung, nach Praktiken der Selbstkonstruktion und nach der Rolle

der Anderen in diesem Prozess.

Subjektivitäten konstituieren sich laut Mecheril entlang wirkmächtiger,

hierarchisch strukturierter Differenzordnungen (a.a.O., 16). Imwissenschaft-

lichen Migrationsdiskurs wird die Subjektivation von Migrant*innen häu-

fig entlang einer Differenzordnung thematisiert, die auf der Dualität von

Herkunfts- und Migrationsland beruht und die das jeweilige Verhältnis von

Migrant*innen zu den beiden Ländern als Kriterium für die Konstruktion von

Subjekttypen nimmt.

Verena Vordermeyer unterscheidet z.B. zwischen dem »fremden Einhei-

mischen« (Vordermeyer 2012, 49), der sich die Assimilation an das Migra-

tionsland zum »Grundsatz seiner Lebensweise« (ebd.) macht, dem »Nostal-

giker« (a.a.O., 55), den ein »sehnsüchtiges Verlangen nach der vergangenen

Zeit« (ebd.) kennzeichnet und dem Aufnahmeland eher ablehnend gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Global Age, Migration und Medien

übersteht sowie dem »Grenzgänger« (a.a.O., 62), der sich des »Angebots bei-

der Länder und Kulturen« (a.a.O., 63) bedient und eine eindeutige Zuordnung

ausschlägt.

Das Risiko einer Typenbildung, die sich allein am Kriterium der natio-

nal-kulturellen Zuordnung bzw. Abgrenzung festmacht, besteht darin, dass

das im alltäglichen Diskurs vorherrschende dualistische Denken in der For-

schung reproduziert wird. Das soll nicht heißen, dass das jeweilige Verhältnis

zu Herkunfts- und Migrationsland keinen starken Einfluss auf die Selbstkon-

struktionen und Selbstpraktiken von Migrant*innen ausüben würde, aber es

ist nicht der einzige Bestimmungsfaktor. Migrantische Subjektivitäten sind

komplexer und vielfältiger.

Um das Risiko einer Verkürzung migrantischer Selbstkonstruktionen zu

reduzieren,werde ich keine Typenbildung vornehmen, sondern nach den sub-

jektbildendenMomenten im Denken, Fühlen, Handeln suchen, wie sie in den

Interviews von Migrant*innen geäußert wurden, und diese unter Bezug auf

existierende Denkangebote theoretisch einordnen.

6.1 Strukturierende Strukturen

Menschen, die migrieren, transportieren Erfahrungen, Geschehnisse, ange-

eignete Kompetenzen und Vorlieben; sie haben das Leben vor der Migration

in sich. Sogar bei Migrant*innen der 2. und 3. Generation ist dieses Früher,

das sie vielleicht nur vermittelt durch ihre Eltern kennen, als kollektives Ge-

dächtnis präsent: »Das algerische Dasein wird immer in mir sein«, erklärt die

38-jährige Anina, die Algerien im Alter von 15 Jahren verlassen hat.

Wie sich mit dem von Pierre Bourdieu entwickelten Habituskonzept be-

gründen lässt, ist dieses Früher bedeutsam für aktuelle Subjektkonstruktio-

nen. Ichwerde ausgehend von diesemKonzept dieWirkkraft des sozialen und

kulturellen Früher auf aktuelle Selbstversuche untersuchen und dabei insbes.

darauf achten, wie das Früher und das Heute zueinander in Beziehung ge-

setzt werden.

Habitusformen (s. auch 3.3) erzeugen Bourdieu zufolge »Systeme dau-

erhafter und übertragbarer Dispositionen […], die wie geschaffen sind, als

strukturierende Strukturen zu fungieren, d.h. als Erzeugungs- und Ord-

nungsgrundlagen für Praktiken und Vorstellungen […]« (Bourdieu 1987, 98).

Bourdieu verweist damit auf die aktive Präsenz früherer Erfahrungen in

Gestalt von Wahrnehmungs-, Denk-, Handlungsschemata. Er geht davon

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 217

aus, dass das Früher nicht einfach abgeschüttelt werden kann, auch wenn

er keine deterministische Beziehung zwischen dem Früher und aktuellen

Handlungspraktiken annimmt. Dem Habitus eigne vielmehr die Fähigkeit,

»in völliger (kontrollierter) Freiheit Hervorbringungen zu erzeugen, die stets

in den historischen und sozialen Grenzen seiner eigenen Erzeugung liegen

[…]« (a.a.O., 103). Dem Habitus verschiedener Individuen können, selbst

wenn sie sich in vergleichbaren Lebenssituationen befinden, unterschiedli-

che Erlebnis- und Handlungsformen entspringen, wie Bourdieu allgemein

formuliert. Mit Blick auf die vorliegende Empirie soll im Folgenden eine

Konkretisierung des Erlebens und Handelns und ihrer subjektbildenden

Funktionen erfolgen.

6.1.1 Das frühere Leben in mir

Ressource und/oder Hindernis

Das bisherige Leben schließt nicht nur die eigene Geschichte, sondern auch

die Familiengeschichte ein. Diese Geschichten erscheinen den Migrant*in-

nen teilweise als Ressource, teilweise als Hindernis; überwiegend werden die

biografischen und familialen Erfahrungen als Ressource beschrieben.

Anisa beispielsweise erzählt von den französischen, indischen, angoli-

schen, kreolischen Wurzeln einschließlich der auf diese Wurzeln bezogenen

Sprachen, die sich in ihrer mauretanischen Familie mischen, woraus sie

schließt, dass einem die Welt offenstehen müsse. Schon immer sei sie Teil

eines »Schmelztiegels« gewesen, dem sie durch ihre Migration ins europäi-

sche Ausland eine weitere territorial-kulturelle Facette hinzugefügt hat. Ist

es bei Anisa die Familiengeschichte, aus der sie für ihre Selbstkonstruktion

schöpft, so bezieht sich Erdar, der aus dem Iran geflüchtet ist, auf die

iranische Poesie, die seine Emotionen und Vorstellungen inspiriere: »Mein

Hang zur Poesie«, erklärt er, »das ist auf jeden Fall etwas, das aus meiner

Heimat kommt […]. Das bringt mein Herz in Schwingung«. Wenn diese Äu-

ßerungen an anderer Stelle ergänzt werden durch die Bemerkung »ich mag

diese Feinheit (in der Sprache, d.A.) und wenn er diese Feinheit dem rauen

Umgangston gegenüberstellt, den er zuweilen im Migrationsland hört, dann

entwirft er sich als emotional sensibler Mensch, dem der kommunikative

Umgang miteinander viel bedeutet. Der von Erdar der Poesie zugeschriebene

emotionale Gehalt dürfte auch deshalb so prägend für seine Persönlichkeit

sein, weil, wie Langer schreibt, »die Projektion von Gefühlen in Gegenstände

der äußeren Welt die erste Weise des Symbolisierens (ist) und somit des

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Global Age, Migration und Medien

Begreifens von Gefühlen« (Langer 1965, 127). Zu diesen Gegenständen der

äußeren Welt kann auch die Sprache gezählt werden; die heutige Lektüre

von Gedichten lässt die tief in Arifs Ich eingelagerten Gefühle neu aufleben.

Luca wurde durch Erfahrungen, die er als Kind während seiner Aufent-

halte bei der serbischen Großmutter gemacht hat, zu seinem heutigen Leben

als Drehbuchautor und Künstler inspiriert. Die Großmutter, die im Wald ge-

lebt habe, habe ihm viele Geschichten erzählt und wenn sie alleine war, habe

sie »Audiotagebücher« geführt, die er heute noch alle besitze. Das Leben der

Großmutter, das für ihn für Freiheit, Anarchie, Fantasie stehe, wurde für Luca

zum Modell: »Wenn ich groß bin, ich will wie meine Oma sein«, habe er sich

als Kind gedacht.

Ähnlich früh datiert Rogers die Entstehung seines Habitus. Aber es hat

ganz anders angefangen als bei Luca. Rogers ist nicht in einer Familie auf-

gewachsen, sondern in den Straßen Kampalas; »street rat« sei er genannt

worden. Er habe ab dem 8. Lebensjahr, nachdem seine Eltern gestorben wa-

ren, auf der Straße gelebt. Dort habe er Kinder gesehen, die mit dem Bus in

die Schule fuhren und Rogers beschloss, das Leben auf der Straße zu been-

den. Er bemühte sich um die Aufnahme in eine Schule und es gelang ihm.

Als Jugendlicher gründete er mit zwei Unterstützern aus westlichen Ländern

ein Waisenhaus und wurde schließlich mit 18 Jahren dessen Leiter. Durch-

setzungskraft, Entschlossenheit, Entscheidungskompetenz, Ausdauer form-

ten seinen Habitus, der auch im Migrationsland weiterwirkt, aber in Wider-

spruch zu seiner aktuellen Lebenssituation gerät, wie seine Worte erkennen

lassen: »Rogers, machst Du das? Rogers, das ist falsch. Rogers, das ist richtig.

Rogers, wo bist Du? Rogers, was machst Du? Ich habe alles alleine gemacht,

wie ich will. Dann war ich hier. Ich habe kein Geld. Ich habe keinen Job, ich

habe nichts.Wenn ich was kaufen will, ich muss meine Freundin fragen«. Ro-

gers Habitus ist brüchig geworden, weil die Autonomie, die er sich in Uganda

als Voraussetzung für diesen Habitus erarbeitet hat, imMigrationsland fehlt.

Wenn BourdieusThese stimmt, dass neue Habitusformen stets innerhalb der

Grenzen eines existierenden Habitus bleiben, dann ist zu erwarten, dass Ro-

gers alles daran setzen wird, seine Autonomie zurückzugewinnen. In seiner

Visualisierung deutet sich das an.

Rogers positioniert sich etwas erhöht zwischen Uganda und Deutschland

und formuliert als sein Ziel: »Wenn ich in Deutschland bin, ich habe Deutsch-

land unter Kontrolle undUganda auch«.Kontrolle bedeutet für ihn, ein selbst-

bestimmtes Leben zu führen.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 219

Abb. 12: Im Sinne seines Habitus (Rogers, 28 Jahre)

Wie Rogers Beispiel zeigt, kann der biografisch erworbene Habitus als

Ressource in Frage gestellt werden, wenn die ihm entspringenden Denk- und

Handlungsschemata nicht realisiert werden können oder wenn sie aufWider-

spruch stoßen. Letzteres erlebt Daria, die in Rumänien aufgewachsen ist und

die die »rumänische Seele« in enger Verbindung mit Schafen sieht. Das Schaf

und sein Wesen ist für Daria Vorlage für einen Habitus, von dem auch sie

sich geprägt sieht. Doch dieser Habitus kontrastiere zu einem Habitus, der

in der IT-Branche vorherrsche, wo sie arbeitet. Dort sei der »Löwe« gefragt.

»Entweder ist man Löwe oder man ist Schaf«, erklärt Daria und markiert da-

mit das Dilemma, in dem sie steckt; denn ihre Sympathien gelten dem vom

Schaf inspirierten Selbstkonzept.

Im Fall transnationaler Mobilität ist das Risiko groß, dass der einstmals

erworbeneHabitus unbrauchbar oder dysfunktional erscheint,was aber nicht

heißt, dass er bedeutungslos wird. Wäre er das, würde Daria nicht in das Di-

lemma geraten, das sie beschreibt und Rogers würde nichtmit einer Situation

hadern, in der er sich nicht als selbstbestimmtes Subjekt realisieren kann.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Global Age, Migration und Medien

Im Habitus, den Migrant*innen in ihrem Leben vor der Migration erwor-

ben haben, sind Orientierungen, Kompetenzen, Handlungsmuster, Selbst-

entwürfe eingewoben, die als Ressourcen genutzt werden können, wenn es

im neuen Lebenskontext Anker gibt, an denen sich diese Schemata festma-

chen lassen. Sind dagegen die Voraussetzungen für die Realisierung dieser

Vorlagen weggebrochen oder stoßen sie auf Ablehnung, erzeugt dies eine

Konfliktsituation. Wahrscheinlicher dürfte es ein, dass der Habitus sowohl

Elemente aufweist, die weiterentwickelt werden können als auch solche, die

als unbrauchbar oder nicht realisierbar erscheinen, was zu einer Neuformu-

lierung auffordert.

Verlust/Verbundenheit versus Abgrenzung/Loslösung

»Ich vermisse dieses Land so viel. Uganda vermisse ich so viel – von Freund-

lichkeit der Menschen […] Essen, Wetter, alles. So viel. Vermisse wirklich!«,

erklärt der 43-jährige Brian, der vor 9 Jahren Uganda verlassen hat und aus

politischen Gründen seither nicht zurückkehren konnte, auch nicht für einen

Besuch. Die Verlusterfahrung von Migrant*innen bildet den einen Pol eines

Spannungsfeldes, dem Abgrenzungsversuche als der andere Pol gegenüber

stehen. Diesen Polen korrespondiert häufig das Gegensatzpaar Verbunden-

heit versus Loslösung. Seine Verbundenheit mit Mosambik drückt Hamzo so

aus: »Ich möchte, dass Mosambik nicht weit weg ist«. Ähnlich äußert sich

Samira, wenn sie sagt: »Für mich muss immer die Sonne sein«. Es ist die

marokkanische Sonne, die sie sich herbeiwünscht. Die Sonne wird von Mi-

grant*innen aus südlichen Ländern häufig als Symbol für das Verlorengegan-

gene genannt. Für Lila ist der Trockenfisch Tilapia Symbol und Bindeglied zu

ihrem Herkunftsland Uganda. Dieses Bindeglied ist ihr so wichtig, dass sie

ihrer in Uganda lebenden Schwester, die sie besuchen will, droht: »Wenn Du

keinen Fisch mitbringst, dann kommst Du nicht, dann hole ich Dich nicht

ab vom Flughafen« (s. 3.3). Wie lange die Verlusterfahrung anhält, ist offen.

Lila lebt seit zehn Jahren im Migrationsland. Elena, die vor drei Jahren aus

Belarus migriert ist, deutet an, dass sie Belarus immer vermissen wird, wenn

sie sagt: »Ich werde nie von mir sagen können, dass ich eine Deutsche bin.

Weil ich bin einfach in einer anderen Kultur aufgewachsen, ich hab’ einen

kulturellen Hintergrund, den ich vermisse«. Dieses Zitat verknüpft das Ver-

missen des Herkunftslandes mit Elenas Selbstkonstruktion. Der Verweis auf

den kulturellen Hintergrund kann als Verweis auf einen Habitus gelesen wer-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 221

den, der sich in Interaktionmit diesemHintergrund gebildet hat und der nun

als Pendant einer subjektbildenden Interaktion fehlt.

Es finden sich aber auch Äußerungen, die von Verlust und Loslassen oder

von Abgrenzung und Loslassen handeln. Eine Verbindung von Verlust und

Loslassen zeigt sich in diesem Zitat, das von dem 30-jährigen Arib stammt,

der seit fünf Jahren in Deutschland lebt: »Ich bin noch dort (Marokko) in den

Strukturen (.) und hier (Deutschland) bin ich sehr eingegliedert und er betont

nochmals: »Ich bin hier in München sehr, sehr eingegliedert«. Nach 30 Jahren

Leben imMigrationsland beginnt auch Erdar sich zu lösen, in seinenWorten:

»Ich merke, dass ich jetzt langsam meinen eigenen Weg gehe, versuche mich

zu lösen von meiner Vergangenheit«. Er ist natürlich auch schon mit 14 Jah-

ren, als er den Iran verließ, seinen eigenenWeg gegangen, aber mental macht

er sich erst jetzt auf den Weg.

Bei Anina dagegen, die mit 15, also im vergleichbaren Alter wie Erdar mi-

grierte, war es von Anfang an ein Abgrenzen, das ihr Verhältnis zu Algerien,

genauer ihr Verhältnis zu der dort von Islamisten eingeführten Kopftuch-

Fatwa prägte. Ihre Flucht war ein Akt der Rebellion gegen die islamistische

Norm, den weiblichen Körper durch Verschleierung verschwinden und damit

ihr Schicksal allein von einer genormtenGeschlechtlichkeit bestimmen zu las-

sen (s. 4.2.3). Doch sie sagt auch: »Das algerische Dasein wird immer in mir

sein«. Sie dürfte damit das Dasein meinen, gegen das sie rebelliert, aber auch

das Dasein in ihrer »feministischen« Familie, das sie mit den Kompetenzen

der Rebellion ausstattete.

Auch die Migration von Mateusz stand im Zeichen einer ungewünschten

Entwicklung in seinem Herkunftsland Polen. Nicht er, sondern seine Eltern

trafen die Entscheidung, Polen zu verlassen als das Kriegsrecht in Polen 1981

verhängt wurde.Heute ist seine Distanzierung zumHerkunftsland in der Ab-

lehnung politischer Positionen begründet, die er dort bei Besuchen antreffe.

Er reise schon mit »einem geladenen Gefühl« an und wenn er auf solche Po-

sitionen treffe, gieße er »dann noch ein bisschen Öl ins Feuer«. Dies evoziert

eine bestimmte Selbstkonstruktion; der Öl ins Feuer gießende Mateusz wird

von diesem als »Ich, der Provokateur« getitelt. Diese Selbstkonstruktion je-

doch verändere sich, nach zwei Wochen sei er versöhnlicher, um am Ende

wieder froh zu sein, ins Migrationsland zurückkehren zu können.

Ob die von den Migrant*innen geschilderten Beziehungen zum Her-

kunftsland eher im Zeichen des Verlusts und Verbundenheit oder im Zeichen

von Abgrenzung und Loslösung stehen, hängt von der dort erlebten Ge-

schichte, von den Gründen und Umständen der Migration und von dem

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Global Age, Migration und Medien

im Migrationsland erlangten Status ab. Wer sich zur Migration gezwungen

sah, scheint eher den Verlust zu betonen, wer sich selbst zur Migration

entschlossen hat, scheint stärker der Abgrenzung zuzuneigen. Vor allem

aber sind es bewegliche Beziehungen, in denen sich Verbundenheit und Los-

lösen im Hinblick auf unterschiedliche Lebensaspekte mischen und immer

wieder neu durchmischt werden. Aber unabhängig davon, welche Mischung

das aktuelle Denken und Fühlen bestimmt, das gelebte oder auch erzählte

Leben im Herkunftsland bleibt präsent und mit ihm die dort gebildeten

Habitusformen, selbst dann, wenn man sich von ihnen abgrenzt.

6.1.2 Transterritoriale Verortungen

Habe ich im vorangegangenen Abschnitt auf die Wahrnehmung des Her-

kunftslandes durch Migrant*innen fokussiert, so soll nun das Verhältnis

zwischen Herkunfts- und Migrationsland aus der Sicht von Migrant*innen

genauer beleuchtet werden. In den Interviews wird dieses Verhältnis immer

wieder thematisiert und auffallend oft fällt in diesem Zusammenhang das

Wort »dazwischen«. Dieses Dazwischen habe ich bereits als metaphorisches

Schema eingeführt (s. 4.2.2); nun soll noch stärker die subjektbildende Kraft

dieser Metaphorik ins Zentrum der Aufmerksamkeit gerückt werden.

»Ich bin irgendwo definitiv zwischen diesen Polen, natürlich mit mehr

Stärke hierhin (ins Migrationsland, d.A.), aber ich werde niemals ganz hier

sein und ich werde dort wahrscheinlichmit der Zeit immer weniger sein, aber

ich werde immer bleiben, alleine durch die Sprache, durch die Poesie, durch

das Gefühl […]«, sagt Erdar, der, wie erwähnt, seit 30 Jahren im Migrations-

land lebt. Erdar tariert sein Verhältnis zu den beiden Ländern aus. Er vermu-

tet, wird eindeutig, korrigiert sich wieder. Das einzig Gewisse ist die Position

zwischen den Ländern. Ähnliches drückt Brian in seiner Visualisierung aus.

Brians Arme greifen nach beiden Ländern, seine Beine sind gegrätscht,

scheinbar bereit, überall aufzusetzen. Aber das passiert nicht. Es sind nur

noch die Zehen, die Uganda berühren, während kein Fuß Deutschland er-

reicht. Aus der Person sprechen Zweifel, wohin sie gehört; sie ist »nicht mehr

ganz« in Uganda und »noch nicht« in Deutschland oder »vielleicht« gehört

sie doch zu beiden Ländern, wie Brian begleitend mündlich und schriftlich

kommentiert.

Was bedeutet dieses Dazwischen? Wie wird es gelebt und empfunden?

Die Migrant*innen berichten von einem gedanklich-emotionalen und einem

physischen Pendeln sowie von Vermischungen. Vara drückt ihr gedanklich-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 223

Abb. 13: Zwischenposition (Brian, 43 Jahre)

emotionales Pendeln in diesen Worten aus: »(.) man ist irgendwie in Gedan-

ken, im Geist, in der Seele, in Gefühlen, in alles woanders auch«. Das Wo-

anders ist Syrien; das Wort »auch« sagt, dass ihre Gedanken dort sind, aber

nicht nur dort, sondern auch noch woanders. Nala beschreibt ihr physisches

Pendeln zwischen Uganda und Österreich: »Wenn ich dort bin und ich bin

einer von dort. Ich spreche die Sprache, ich kann dort das Essen essen, ko-

chen. Ich bin in diesem Moment dort. Und wenn ich jetzt hier bin – mein

Alltag ist Österreich«. Nala scheint in ein jeweils anderes Kostüm zu schlüp-

fen, wenn sie sich in dem einen oder anderen Land aufhält. Dieses Kostüm,

das für ihre Subjektivität steht, orientiert sich an den Alltagen da und dort,

die sie voneinander trennt.

Das Dazwischen kann aber auch als Vermischung gelebt werden, wie Ele-

na schildert. Sie bezieht sich zunächst auf ihr Herkunftsland Belarus und

dann auf das Migrationsland Deutschland: »Wenn man damit aufgewachsen

ist, dann wird das schon ein Teil von dir. Und das Deutsche ist halt das, was

noch oben drauf kommt […], aber wahrscheinlich ist das dann nicht so tief in

mir«. Das Deutsche erscheint in diesem Zitat wie das Sahnehäubchen auf ei-

nem Stück Kuchen, ohne in die Substanz des Kuchens einzudringen. Dass es

vielleicht doch tiefer gehen könnte, fällt ihr anhand ihrer Visualisierung auf

bzw. an der Diskrepanz zwischen dem Bild und ihrer realen Erscheinung.

Sie sagt: »Also, mein Bild von mir selbst ist doch von der russischen Kultur

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Global Age, Migration und Medien

geprägt, weil, obwohl ich jetzt mit Jeans hier dasitze, habe ich mich selbst

in einem Kleidchen gemalt«. An einer früheren Stelle im Interview hat sie

erzählt, dass es in Belarus üblich sei, dass Frauen Kleider tragen. Das Selbst-

bild in Elenas Kopf stimmt nicht mehr mit ihrem aktuellen Outfit überein.

Sie scheint das nicht akzeptieren zu wollen, denn sie erklärt: »Okay, das (die

Jeans tragende Elena, d.A.) hat jetzt keine Bedeutung«. Chiara und Hamzo

dagegen messen der wahrgenommenen Vermischung subjektbildender Ele-

mente aus verschiedenen national-kulturellen Kontexten explizit Bedeutung

zu. Sie habe im Migrationsland gelernt insbes. größere Pünktlichkeit, stellt

Chiara fest und registriert das als Gewinn. Hamzo findet, er sei »deutscher«

geworden. Besonders, wenn er sich in Mosambik aufhalte, »ertappe« er sich

dabei, »dass etwas deutsch in mir steckt«. Er scheint unsicher zu sein, wie

er diese deutschen Einlagerungen bewerten soll, denn was er da aus seiner

Sicht eingelagert hat, ist »Ruhe haben wollen« und das »Meckern« über zu

laute Musik der Nachbarn. Mit solchen Einlagerungen geht er auf Distanz zu

den Menschen in seinem Herkunftsland, wo laute Musik normal sei.

Weder das Pendeln zwischen Herkunfts- und Migrationsland noch das

Vermischen unterschiedlicher Denk- und Handlungsschemata verläuft ohne

Gefühle, die implizit und explizit geäußert werden. Anina, die ihre Subjekti-

vität ebenfalls als eineMischung unterschiedlicher kultureller Einflüsse schil-

dert, erklärt ausdrücklich, dass sie diesen »Mischmasch« liebe. Sie bringt ihre

Gefühle mit dem im Herkunftsland erfahrenen Zwang zur Eindeutigkeit in

Zusammenhang, den sie so formuliert: »Man kommt zur Welt als Algerierin,

man stirbt als Algerierin. Man kommt zur Welt als Muslimin, man stirbt als

Muslimin«. Ganz im Sinne des metaphorischen Schemas »Kämpferin«, dem

ich ihre Geschichte zugeordnet habe, bekennt sie sich auch emotional zu ih-

rem Ausscheren aus vorgegebenen Habitusformen, denn, wie sie erklärt, sie

liebt den Mischmasch.

An dieser Stelle möchte ich auf das bereits in Kapitel 2.2.1 vorgestellte

Konzept Transmigration zurückkommen, mit dem die physische Mobilität

zwischen Herkunfts- und Migrationsland kategorisiert wird. Es besagt, dass

Transmigant*innen ihren Bezugsrahmen in mehr als einem Ort haben, dass

sie sich nicht vom Migrationsland abgrenzen, meistens mehrere Sprachen

sprechen und sich zwischen mehreren Orten bewegen (Kühn 2012, 47). Der

Begriff Transmigration lässt sich auch auf die mentale Mobilität anwenden.

Transmigrant*innen erweitern ihr soziokulturelles Kapital, sie bilden häufig

transnationale Netzwerke und bekommen die Chance, ihr Selbst als Misch-

form, die sich aus verschiedenen kulturellen Quellen speist, zu konstruieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 225

Transmigration wird aber nicht nur als bereichernd erlebt, sondern oft als

einmühevoller Prozess, durchsetzt von Verunsicherungen, Zweifeln und fort-

währenden Herausforderungen.

Exkurs: Heimat

DemThema Heimat will ich den folgenden Exkurs widmen. Es wurde häufig

in Zusammenhangmit der Positionierung zu Herkunfts- undMigrationsland

angesprochen und wenn nicht, habe ich gefragt: »Haben Sie eine Heimat?

Wenn ja, wo ist sie?« oder »Welche Bedeutung hat Heimat für Sie?«. Ich wollte

dieses Thema, das im öffentlichen Diskurs über Migration eine brisante Rolle

spielt, aus der Sicht derer beleuchten, die von diesem Diskurs betroffen sind.

Niemand aus dem Kreis der interviewten Migrant*innen hat Heimat ein-

deutig bestimmt, auch wenn es zunächst so schien. »Heimat ist hier« (im

Migrationsland, d.A.), erklärt Erdar und relativiert im Folgenden. »Ich glau-

be schon. Das ist meine Heimat und trotzdem nicht hundertprozentig«. Lila

setzt umgekehrt an: »Meine Heimat ist, wenn du mich fragst, das Erste, was

kommt, sag’ ich Uganda« und dann relativiert auch sie »aber dann muss ich

sagen, nein, meine Heimat ist, wo ich lebe, wo ich jetzt bin« und sie relati-

viert abermals: »Mein Kern ist Uganda«. Der Begriff »Kern« lässt an den tra-

dierten Habitus denken, dem Denk-und Handlungsformen entspringen, die

weiterwirken, ohne dass das erlauben würde, Uganda eindeutig als Heimat

zu bestimmen.

In den Interviews zeichnet sich die Tendenz ab, von mehreren Heima-

ten zu sprechen, wobei das, was als Heimat verstanden wird, an verschie-

denen Kriterien festgemacht wird z.B. an dem formalen Kriterium Geburts-

ort, an sozialen Kriterien wie Familie und Freunde oder am Kriterium des

Wohlfühlens. Die einzelnen Heimaten können von Migrant*innen auf un-

terschiedliche Kriterien bezogen sein. Am wenigsten wird die Staatsangehö-

rigkeit als Kriterium für Heimat genannt. Dies bestätigt die Annahme von

Brooks/Simpson, die schreiben: »›Home‹ […] can be seen to have multiple di-

mensions and is not about nationality and terrritory as such, but focuses on

the Self« (Brooks/Simpson 2013, 19).

Ausgangs- und Bezugspunkt für die Bestimmung von Heimat ist auch in

dieser Studie das Selbst, das als Heimat bezeichnet, wo seine Existenz be-

gann, wo es sich im Verbund mit anderen Menschen weiß, wo es seinen All-

tag gestaltet, wo seine emotionalen Bedürfnisse einen Widerhall finden, wo

es sein »Hier und Jetzt gut leben« kann. Dieses Heimatverständnis verknüpft

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Global Age, Migration und Medien

Selbst und Raum; imaginiert wird kein administrativ bestimmter sondern ein

gelebter Raum (Waldenfels 1985, 195f.).

Es gibt aber auch Stimmen, die Heimat als konfliktbeladenes Thema an-

sprechen. Eine dieser Stimmen gehört der 44-jährigen Lara, die seit 21 Jahren

imMigrationsland lebt und arbeitet, aber ihre sozialen Bedürfnisse dort nicht

erfüllt sieht und sich zugleich innerlich von ihrem Herkunftsland entfernt

hat. Sie stellt fest: »Ich gehöre zu keinem Land und das ist das Problem«. Das

mache sie traurig. Auch bei dem 40-jährigen Jaro, der seit 28 Jahren im Mi-

grationsland lebt, weckt das Thema Heimat starke Emotionen. Er kommt im

Interview selbst auf dieses Thema zu sprechen; es scheint, dass er bereits das

Thema als Angriff auf sich erlebt. Es sei eine »diskreditierende Frage, über-

haupt mich fragen zu müssen ›was ist Deine Heimat‹?«, erklärt er. Dieser

Frage liege der Zwang zugrunde, sich identifizieren zu müssen. Aber womit

soll er sich identifizieren? Jaro lebte bis zum 12. Lebensjahr in Serbien und

fühlte sich als Jugoslawe, aber dann zerfiel dieses Jugoslawien im Zuge der

kriegerischen Konflikte in den Jahren 1991–19991 . und er war plötzlich aus

externer Sicht nur noch Serbe. Jaro kommentiert: »Ich bin doch Jugoslawe,

ach, jetzt bin ich Serbe«. Diese Worte klingen nicht so, als ob er diese Neube-

stimmung adaptieren würde. Jugoslawien als Heimat aber gibt es nicht mehr

und das Migrationsland ist für ihn möglicherweise auch nicht zur Heimat

geworden, worauf die Bemerkung schließen lässt, dass er dort zwar »Partizi-

pient« sei, aber auch Außenstehender. Der vorhin erwähnte Zusammenhang

von Selbst und Raum existiert für Jaro nicht mehr und so erscheint es fol-

gerichtig, wenn er gegen eine tatsächliche oder vermeintliche Erwartung an

eine Positionierung seines Selbst im Raum rebelliert.

Heimat ist ein schillernder, emotional stark besetzter, von verschiedenen,

oft gleichzeitig geltenden Definitionen durchzogener Begriff, der im Verlauf

einer Biografie Veränderungen erfahren kann. Mateusz erzählt, er habe sich

als Schüler geweigert, die deutsche Nationalhymne aufzuschreiben, weil er

das als Verrat an seiner polnischen Herkunft empfunden hätte. Er hatte Po-

len mit seinen Eltern verlassen als er drei Jahre alt war. Es ist zu vermuten,

dass Polen als Heimat in der Familie sehr präsent war. Heute, als 40-Jähriger

sagt er: »Ich passe in keine Schublade«. Es ergeht ihm ähnlich wie Jaro; auch

er kann und will sein Selbst nicht an einen fixen Ort binden, wie ihn eine

1 Die Konflikte umfassen den Krieg in Slowenien 1991, den Kroatienkrieg 1991-1994, den

Bosnienkrieg 1992–1995, den kroatisch-bosnischen Krieg 1992–1994, den Kosovokrieg

1998–1999.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 227

Schublade verkörpert. Er formuliert in seiner Visualisierung ein Alternativ-

modell, das ihn im Zentrum verschiedener Kulturkreise zeigt. Er bezeichnet

sich als Kulturhybride, dessen Selbst sich aus den Schnittflächen verschiede-

ner Kulturkreise und Territorien speist, eine transterritoriale und transkultu-

relle Verortung, die ihm gut tue, »deswegen habe ich ein lächelndes Gesicht«,

sagt er. Die paar Wolken, die ab und zu auftauchten, »ziehen auch wieder

vorbei, dann ist wieder alles gut«, meint Mateusz.

Abb. 14: Das Selbst als Ergebnis kulturell-territorialer

Schnittflächen (Mateusz, 40 Jahre)

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Global Age, Migration und Medien

6.2 Praktiken der Selbstkonstruktion

Migrant*innen treten als Akteur*innen auf. Ihr Handeln generiert sich auf

der Basis eines Habitus, der ein biografisches Früher enthält, aber auch die

Möglichkeit zu Neuem und der stets im Dienste von Subjektkonstruktionen

steht. Foucault hat solches Handeln als »Technologie des Selbst« (Foucault

1993, 26ff.) bezeichnet. Ich werde ausgehend von dieser Terminologie und ih-

rer Implikationen den Begriff »Praktiken der Selbstkonstruktion« verwenden,

umdas Selbst als Konstruktion und die Rolle vonMigrant*innen als Konstruk-

teur*innen noch stärker zu betonen. Ich sehe diese Betonung in Übereinstim-

mung mit Foucault, denn nicht anders als die »Technologien des Selbst« sind

die Praktiken der Selbstkonstruktion darauf gerichtet, dem Einzelnen zu er-

möglichen, »aus eigener Kraft oder mit Hilfe anderer eine Reihe von Opera-

tionen an seinem Körper oder seiner Seele, seinemDenken, seinem Verhalten

und seiner Existenzweise vorzunehmen […]« (a.a.O., 26). Diese Praktiken sind

eingebettet in eine »Kultur der Sorge« (a.a.O., 37), die einen reflektierenden

Blick auf das Selbst evozieren. Dieser Blick ist im Fall von Migration in be-

sonderer Weise gefordert, denn Migration bedeutet eine Zäsur im bisherigen

Selbst und in den Praktiken, die dieses Selbst herstellen. Der folgende Ab-

schnitt beschäftigt sich mit der Frage, wie sich Migrant*innen dieser Zäsur

stellen, welche Praktiken aktualisiert oder neu entwickelt werden, um am En-

de ein Subjektmodell vorzustellen, das Rosi Braidotti ins Gespräch gebracht

hat: das nomadische Subjekt (Braidotti 1994).

6.2.1 Unterwerfung und Autonomie

Praktiken der Selbstkonstruktion changieren zwischen Autonomie und Un-

terwerfung, die nach Andreas Reckwitz »zwei Seiten des gleichen Prozesses«

(Reckwitz 2006, 10) darstellen. Reckwitz meint damit, dass der Einzelne erst

dadurch zu einem autonomen Subjekt avanciert, wenn er sich bestimmten

Regeln der Rationalität, des Kapitalismus, der Moralität unterwirft (a.a.O.,

9). Diese Doppelbedeutung sei bereits in dem Begriff Subjekt enthalten, der

zugleich »das in die Höhe Erhobene und das Unterworfene« (ebd.) bezeich-

ne. Im Sinne dieses Subjektmodells unterscheidet Käte Meyer-Drawe zwi-

schen Praktiken der Unterwerfung und Praktiken der Befreiung, mit deren

Hilfe sich das Individuum als Subjekt konstituiere (Meyer-Drawe 1990, 156).

Es könnte sein, dass sie mit dem Begriff Befreiung den Spielraum des Sub-

jekts noch etwas weiter absteckt als Reckwitz und wenn das stimmt, kommt

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 229

sie Butlers Argumentation nahe, die die Reflexion als Bedingung einer erwei-

terten Subjektformung beschreibt. Das Subjekt bringe sich zwar, so Butler im

Anschluss an Foucault, unter Bezug auf Codes, Vorschriften, Normen hervor,

aber dieses Hervorbringen sei kein bloßer Effekt der Norm, es setze vielmehr

die Reflexion in Gang, durch die sich Spielräume eröffneten (Butler 2003, 28).

Unter Bezug auf Foucault würde ich sagen, nicht nur die Norm, sondern auch

die Sorge um sich selbst, stimuliert reflexive Akte.

Ein Subjekt, das sich selbst hervorbringt, ist in Bewegung. Wie Joachim

Renn und Jürgen Straub es formulieren, ist diesem Subjekt eine »transitori-

sche Identität« (Renn/Straub 2002, 13) eigen, die sich nicht als »vorgezeichne-

te, substanziell bestimmte und zeitlebens stabile Einheit« (ebd.) beschreiben

lässt.

Was Migrant*innen angeht, deren Sozialisation in verschiedenen Län-

dern und Kontinenten stattgefunden hat, kann ich zwar nicht sagen, wie sehr

ihre Sozialisation und die damit verbundene Subjektformung im Zeichen der

Doppelbedeutung von Autonomie und Unterwerfung stand. Aber seit sie im

Migrationsland angekommen sind, sind sie mit diesem Modell der Subjekt-

formung konfrontiert. Sie sollen sich im Hinblick auf die im neuen Umfeld

gültigen Normen als autonome Subjekte hervorbringen, doch zunächst sind

ihnen weder die Normen vertraut, noch wissen sie, welche Praktiken erfor-

derlich sind, um sich unter den Bedingungen dieser Normen selbst hervor-

zubringen. Reflexivität ist unverzichtbar; dies erklärt die große Bedeutung,

die Praktiken der Selbstvergewisserung in den Interviews bekommen.

6.2.2 Praktiken der Selbstvergewisserung

Im Spektrum der von den Migrant*innen genannten Praktiken der Selbst-

vergewisserung dominieren Praktiken, die auf Stärken verweisen wie positiv

konnotierte Orientierungen, Strategien, Fähigkeiten, Leistungen sowie auf

positiv gewertete Selbstbilder, die durch diese Praktiken forciert werden.

»Ich bin zielorientiert; wenn ich etwas erreichen will, erreiche ich es«,

erklärt Malika in Übereinstimmung mit der ihr zugeordneten Schlüsselme-

taphorik »Entwicklung« (s. 4.2.1). Neben kognitiven Orientierungen wie Ziel-

und Leistungsorientierung, Ehrgeiz werden emotional gefärbte Orientierun-

gen genannt wie Selbstvertrauen oder auch die Liebe zum Schönen wie Dani

formuliert: »I have love for beautiful things or ideas of beauty«. Amar nennt

seinen Kampf für Gerechtigkeit als positiv konnotierte moralische Orientie-

rung, für Luca ist es ganz allgemein die Orientierung am Positiven, in seinen

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Global Age, Migration und Medien

Worten »tief in meinem Innern überwiegt immer das Positive«, mit der er

sich seiner selbst zu vergewissern sucht. Als strategische Stärken werden von

den Migrant*innen das Ergreifen von Chancen, das Nicht-Aufgeben, Wider-

stand, Zähigkeit genannt.Wenn die 40-jährige Lara erklärt, »ich versuche im-

mer das Beste herauszuholen«, dann ist sie dem 21-jährigen Fatih ähnlich, der

von sich sagt: »Wenn ich eine Chance habe, dannmache ich bis Ende«. Prakti-

ken des Nicht-Aufgebens und der Widerständigkeit zeigen sich auffallend oft

bei Migrantinnen aus afrikanischen Ländern. Lila hat sich diese Strategie zu

eigen gemacht, wie sie erzählt: »Ich gebe nicht auf einfach«. Nabou erklärt:

»Ich lasse nicht los, lass’ auch niemand mich runterkriegen«.

Die genannten Orientierungen und Strategien speisen sich aus dem Sich-

Besinnen auf die eigenen Fähigkeiten. z.B. auf die Lernfähigkeit, die Alina

bei sich feststellt, wenn sie sagt: »Mein Kopf kann richtig gut lernen« oder

auf die Fähigkeit, unterschiedliche Situationen zu händeln, in Costas Wor-

ten: »I can manage between different situations. I think that’s a good thing«.

Auch Sprachkompetenz,Wahrnehmungs- und Entwicklungskompetenz wer-

den als Ergebnis der Selbstreflexion erwähnt. Nabou hält fest: »Ich hab’ mich

viel entwickelt, viel anpassen«. In dieser Äußerung steckt die von Reckwitz

benannte Dialektik, die Selbstkonstruktion in den Kontext von Anpassung

stellt. Anpassung bedeutet für Nabou nicht, sich selbst aufzugeben, erklärt

sie doch an anderer Stelle, wie kurz vorher zitiert, dass sie sich nicht »run-

terkriegen« lässt.

Die Praktiken der Selbstvergewisserung enthalten schließlich auch den

Verweis auf Leistungserfolge, die in Worten zum Ausdruck kommen wie »ich

kann es noch nicht glauben, dass ich so viel geschafft habe«, »ich habe sehr

gute Ergebnisse bei der Deutschsprachprüfung« oder »sie können mich als

führenden Kopf bezeichnen«.

Den ins Bewusstsein gerufenen Orientierungen, Strategien, Fähigkeiten,

Leistungserfolgen entsprechen Selbstbilder, die sich nach beruflicher, politi-

scher, privater Betonung unterscheiden lassen. Beruflich geprägte Selbstbil-

der stehen im Vordergrund, was sich dadurch erklärt, dass Arbeit und Be-

ruf im Zentrum der Wünsche von Migrant*innen steht. »Ich bin eine Team-

arbeiterin«, findet Alina, die sich damit als qualifiziert für ihre Tätigkeit in

einer Arztpraxis mit mehreren Mitarbeiter*innen erklärt. Malika sieht sich

bereits durch ihren Namen, der Hilfe und Spende bedeute (diese Bedeutung

bezieht sich auf ihren tatsächlichen Namen, nicht auf das hier verwendete

Synonym) für den von ihr angestrebten Beruf als Pflegepädagogin bestimmt.

Ihre Selbstvergewisserung verweist auf eine Genese ihres Selbstbildes, die im

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 231

Leben vor der Migration begann ebenso wie bei Luca, der sich als Autor und

Künstler, der gerne Geschichten erzählt, charakterisiert, ein Selbstentwurf,

der am Vorbild seiner serbischen Künstlerfamilie anknüpft.

Politisch orientiert sind Selbstbilder, die Anina und Nabou für sich re-

klamieren und die sich wesentlich durch Kampfbereitschaft auszeichnen, zu

der die beiden aus Algerien und Senegal stammenden Frauen durch erfah-

rene Demütigung und Diskriminierung herausgefordert wurden. Für Anina

begannen solche Erfahrungen bereits im Herkunftsland Algerien, wo sie ge-

zwungen werden sollte, sich zu verschleiern. Dem setzte sie Widerstand ent-

gegen. »Ich bin eine kleine Rebellin; ich bin nicht jemand, der zu allem Ja und

Amen sagt«, erklärt sie. Nabous Kampfbereitschaft bildete sich dagegen erst

im Migrationsland angesichts von Demütigungen und Gewalt in der dort ge-

schlossenen Ehe. Emotionale Säule dieser politischen Selbstbilder ist häufig

der Stolz, den afrikanische Frauen äußern, wie Nabou, die sagt: »Ich bin eine

schwarze Frau, bin ich sehr stolz auf mich« oder Lila, die erklärt: »Ich bin Lila,

Afrikanerin, stolz, Kämpferin«.

Eine privat-familiale Orientierung spricht aus Selbstbildern, mit denen

sich Migrant*innen als »zufriedene Person«, als »gute Mutter« oder als »Ge-

fühlsmensch« schildern. Als »Gefühlsmensch« sieht sichMateusz, den er vom

Image eines Ingenieurs abgrenzt, dem er die Merkmale »kühl, blass, gefühls-

kalt, nüchtern, imDetail grübeln, das Eigentliche vergessen« zuschreibt – das

Erstaunliche, Mateusz ist Ingenieur. Der »Gefühlsmensch«, so könnte man

interpretieren, ist sein Ideal, das er in sich fühlt, das er aber nicht leben kann,

weil der berufliche Alltag ihm Anderes abverlangt. Der Gefühlsmensch hat

transitorische Züge, die auf ein Subjekt im Aufbruch, im Übergang verwei-

sen.

Wenngleich die Praktiken der Selbstvergewisserung vornehmlich positiv

akzentuiert werden, werden auch empfundene Schwächen benannt, die dem

Positiven in die Quere kommen. Rogers fühlt sich manchmal wie eine »dum-

meKuh«,wenn er seine Freundin umGeld bittenmuss,was er als Autonomie-

verlust registriert. »Ich bin leider so leise«, findet Alina, womit sie ausdrückt,

dass sie ihrer Stimme nicht genug Gewicht gibt. Vara erlebt sich durch das

Leben in der Fremde und durch die Ungewissheit, wann sie nach Syrien zu-

rückkehren kann, energielos. Sie sei alt geworden, erklärt die 34-Jährige. Ihr

Thema ist das Ringen um Balance, wie in dem von ihr zugeordneten meta-

phorischen Schema beschrieben. Arif identifiziert sich mit einem Vogel, der

nichtmehr fliegen kann, und dochmit festen Beinen auf seinemBalkon steht.

Nicht nur in dieser, sondern auch in den anderen Selbstbeschreibungen, un-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Global Age, Migration und Medien

abhängig davon, ob sie auf Stärken oder Schwächen abstellen, zeigen sich

Ambivalenzen. Die im Zuge der Selbstvergewisserung stimulierte Reflexivi-

tät ruft neben den Schwächen auch hoffnungsvolle, in die Zukunft gerichtete

Momente auf, die meist stärker erscheinen als der Blick auf das Ungenügen-

de oder Fehlende. Beispiele für zukunftsbezogenen Praktiken der Selbstver-

gewisserung ist die Äußerung von Samira, sie wolle selbstbewusst ihren Weg

gehen oder der Selbstentwurf von Malika als Engel, dessen Freiheit Malika

betont und in Anspruch nehmen will oder die Visualisierung von Anina, die

sich als ein Mädchen mit lockigem Haar zeichnet und dies als ihr Marken-

zeichen definiert, das für ihre Entschlossenheit steht, ihr Frausein nicht zu

verbergen, wie es aus ihrer Sicht die islamistische Tradition von ihr verlangt.

Die skizzierten Praktiken der Selbstvergewisserung bestätigen den Habi-

tusansatz insofern, als in ihnen sowohl das Früher aufblitzt als auch Chan-

cen für Neuanfänge Konturen erhalten. Die genannten Stärken werden nicht

so reflektiert, als hätte man sie ausschließlich in und durch Migrationser-

fahrungen gewonnen. Wahrscheinlich ist, dass sie durch diese Erfahrungen

mobilisiert wurden, weil sie den Migrant*innen vielversprechend erscheinen

und infolgedessen ein größeres Gewicht in ihrem Verhaltensrepertoire be-

kommen, weiterentwickelt, verfeinert und mit neuen Akzenten versetzt wer-

den genauso wie das Nachdenken über Schwächen zu deren Bearbeitung und

Modifizierung führen kann.

Wie werden die Praktiken der Selbstvergewisserung, die zugleich Prak-

tiken der Selbstkonstruktion sind, zu Unterwerfung und Autonomie positio-

niert? Leistungs- und Zielorientierung, Lernbereitschaft, Selbstbehauptung

stellen gesellschaftliche Normen in westlichen, kapitalistisch strukturierten

Ländern dar. Sie werden, wie im Vorangegangenen beschrieben, auch von

Migrant*innen adaptiert und wenn ich Reckwitz folge, dann sind darin Akte

der Unterwerfung zu sehen, die zugleich das Individuum zu einem Subjekt

machen. Folgt man dagegen Meyer-Drawe, Butler und Foucault, dann darf

man fragen, ob sich in den Akten der Selbstvergewisserung nur Unterwer-

fung widerspiegelt oder ob diese Praktiken nicht auch Elemente enthalten,

die nicht in der Unterwerfung aufgehen, sondern neues Territorium betreten

lassen.

Ist nicht das Mädchen mit lockigem Haar, die stolze Afrikanerin, die sich

nicht unterkriegen lassen will oder der Engel, der freier als Menschen ist, eine

Kampfansage an gesellschaftliche Normen, die in diesen Fällen Frauen in ein

bestimmtes Geschlechterverhältnis zwingen, das sie von ihrem Subjektsein

abschneidet und damit ein Austritt aus dem Zwang gesellschaftlicher Regeln?

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 233

Es geht um eine Normativität, der Frauen im Herkunfts- und im Migrati-

onsland begegnen. Gerade diese doppelte Erfahrung geschlechtsspezifischer

Ungleichheiten hier und dort, könnte, wie Butler schreibt, »einen Schauplatz

der Unterbrechung im Horizont der Normativität eröffnen und implizit nach

der Einsetzung neuer Normen verlangen […]« (Butler 2003, 34).

6.2.3 Praktiken der Hybridisierung

Zeitgenössische Theoretiker*innen thematisieren die Praktiken der Selbst-

konstruktion mit Blick auf die Erosion kultureller Grenzen und damit ein-

hergehender kultureller Vielfalt. Die Dynamik der Modern sei, wie Wolfgang

Welsch festhält, von einer Pluralisierung gekennzeichnet, die sich nicht nur

im »Nahraum der Gesellschaft (vollziehe), sondern bis in den Binnenraum

der Individuen vor(dringe)« (Welsch 1990, 179). Unter den Bedingungen ge-

sellschaftlicher Pluralisierung müsse das Leben des modernen Subjekts zu

einem »Leben im Plural« (Welsch 1991, 352) werden, »sowohl im Sinne ei-

nes Lebens inmitten unterschiedlicher sozialer und kultureller Kontexte als

auch im Sinne eines Lebens, das in sichmehrere solcher Entwürfe durchläuft,

konstelliert, verbindet« (ebd.). Je mehr die auf Subjektbildung gerichteten

theoretischen Perspektiven über nationale Grenzen hinausgehen, desto mehr

schiebt sich das Konzept Hybridität als Erklärungsmodell für Subjektformen

der Gegenwartsgesellschaft ins Blickfeld. Unter Hybridität versteht Reckwitz

die »Koppelung und Kombination unterschiedlicher Codes verschiedener kul-

tureller Herkunft in einer Ordnung des Subjekts« (Reckwitz 2006, 19). Hybri-

dität ist laut Nederveen tief in der Menschheitsgeschichte verwurzelt, aber

angesichts moderner Verkehrs- und Kommunikationstechnologien sowie von

Migrationsbewegungen nehme die Geschwindigkeit der Hybridisierung und

deren Intensität zu (Nederveen 2005, 399). Hybridität sei ein Merkmal un-

serer Zeit, da Grenzüberschreitungen jeglicher Art ein Merkmal unserer Zeit

seien (a.a.O., 424).

Während ich in Kapitel 2.1.3 Hybridität bzw. Hybridisierung als weltweit

beobachtbares Makrophänomen beschrieben habe, will ich nun der Frage

nachgehen, wie sich die Implikationen dieses Phänomens in den Praktiken

der Selbstkonstruktion von Migrant*innen widerspiegeln.

Praktiken des Arrangierens/hybride Arrangements

Anina, die erklärt, dass das Reden über Identität ein »Identitätsblabla« sei,

wehrt sich einerseits gegen die Festlegung auf eine Identität, die ihre ur-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Global Age, Migration und Medien

sprüngliche Herkunft leugnet und anderseits gegen jegliche identitätsbezo-

gene Eindeutigkeit. Man habe sie und ihre Familie in Algerien gezwungen,

»uns als Araber und Muslime zu definieren obwohl wir ursprünglich Ima-

zighen2 sind«. Im Westen seien Imazighen als Berber bekannt, doch diese

Bezeichnung nutze sie nicht, weil sie von dem Wort Barbaren abgeleitet sei.

Imazighen dagegen bedeute der »freie Mensch«, eine Subjektform, die ihren

Erfahrungen und ihren Intentionen sehr viel näher kommt. Ein freierMensch

kennt keine Begrenzung; Anina sieht sich von verschiedenen Kulturen beein-

flusst: »Von den Türken haben wir Architektur und Essen bekommen […]. Ich

habe etwas von Tunesien genommen, von den Franzosen habe ich etwas ge-

nommen. Heute nehme ich halt sehr, sehr viel auch von den Deutschen«.

Anina wechselt bei der Beschreibung verschiedener Einflüsse von »bekom-

men« zu »nehmen«, womit sie ihren aktiven Part betont. Sie schafft ein hy-

brides Arrangement als Potential ihrer Subjektivität, das sie als »sehr schöne

Mischung« bezeichnet. Bei solchen Arrangements geht es nicht – an dieser

Stelle sei an das Zitat von Tschernokoshewa erinnert – »um eine absolute Dif-

ferenz zwischen Eigenem und Fremdem, sondern um die Durchlässigkeit von

Grenzen, um die teilweise Präsenz des Einen im Anderen, um Austausch, Zu-

sammenführung, Verbindung […]« (Tschernokoshewa 2015, 81).WennHamzo

erklärt »Ich bin ein afrikanischer Mosambikaner, lebend in Deutschland, also

integrierter Mosambikaner«, dann drückt sich in diesen Worten die teilweise

Präsenz des Einen im Anderen aus; es mischen sich in Hamzo afrikanische,

mosambikanische und deutsche Elemente. Das Moment der Zusammenfüh-

rung spricht Dia an, wenn er sagt: »Ich kenne jetzt fünf Sprachen. Ich bin

fünf Personen zusammen«. »Man sucht sich zusammen«, so konstruiert auch

Erdar seine hybride Existenz. Diese letzte Bemerkung verweist darauf, dass

die Entwicklung einer hybriden Persönlichkeit kein bloßes Vermischen ist,

sondern ein selektiver Prozess, bei dem ausgewählt wird, was zusammen-

passt und was nicht (Babka/Posselt 2012, 13). Ron konkretisiert das Zusam-

menführen und Zusammenpassen verschiedener kultureller Orientierungen

und Haltungen in folgender Passage, die so beginnt: »Ich bin von kameruni-

scher Kultur und habe ich auch die deutsche Kultur in mir. Und die beiden

gehen eigentlich, passen eigentlich gut zusammen«. Die Zusammenführung

verschiedener kultureller Elemente gelingt nicht deshalb, weil diese Elemente

2 Imazighen ist eine Sammelbezeichnung für bestimmte indigene Ethnien der nordafri-

kanischen Länder Marokko, Algerien, Tunesien, Libyen und Mauretanien.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 235

einander ähnlich oder identisch sind, sondern weil sie sich ergänzen. Als Ka-

meruner möchte er mit Menschen reden, erzählt Ron und als Deutscher sei

er ehrgeizig, zielorientiert, genau, fleißig. Während Ron mit dieser Bemer-

kung noch eine Differenzierung zwischen angeeigneten Neigungen, Eigen-

schaften, Fähigkeiten in den zwei Territorien vornimmt, schildert er wenig

später im Interview eine hybride Konstellation, seine Worte: »Nehme ich ein

bisschen von jeder Kultur und dann setz’ ich das einfach in die Welt«. Es ist

nicht ein Nebeneinander von Verschiedenem was er da in die Welt setzt, son-

dern ein zusammengefasstes Ganzes, in dem das Verschiedene füreinander

durchlässig wird.

Praktiken der Hybridisierung im Modus des Arrangierens gehen einher

mit einem Transzendieren binärer Kategorien (Nederveen 2005, 424), ein Vor-

gang, der in neue Selbstkonstruktionen mündet, wie ein Zitat von Hamzo

illustriert: »Ich bin nicht der Hamzo, der gegangen ist, sondern ich bin der

Hamzo, der kommt«.

Offenheit

Offenheit ist ein weiteres subjektbildendes Merkmal, das Praktiken der Hy-

bridisierung charakterisiert und in den Interviews in verschiedenen Facetten

auftaucht. »Ich lebe mit einem Deutschen, einem Japaner oder Südkoreaner

als ob es ein Kameruner wäre«, bemerkt Ron. Der Kontext, in dem diese Äu-

ßerung steht, macht klar, dass Ron nicht sagen will, er würde alle wie Ka-

meruner behandeln oder nur insofern, als Kameruner in erster Linie für ihn

Menschen sind, so wie dies auch Angehörige anderer Ethnien für ihn sind

und wie er sich auch selbst definiert. Er identifiziere sich weder als Schwarz-

afrikaner noch als Kameruner, sagt er: »Ich identifiziere mich als Mensch«.

Dieses Selbstverständnis begründet seine Offenheit für verschiedene ethni-

sche und kulturelle Einflüsse undmache ihn zum »Weltbürger«, wie er an an-

derer Stelle erklärt. Offenheit ist auch für Anisa ein Thema, mit dem sie sich

im Interview beschäftigt. Sie sieht darin eine ihr eigene Wesenseigenschaft,

möglicherweise entstanden durch die hybride Konstellation ihrer mauretani-

schen Familie: »Ich bin offen auch von meiner Seele her«, lauten ihre Worte.

WennOffenheit betont wird, dann heißt das auch,wasman nicht ist, oder

sein möchte, nämlich verschlossen, ab- oder ausgrenzend. Dia argumentiert

mit seinem Bekenntnis zur Offenheit explizit gegen eine Haltung, die für ihn

das Gegenteil von Offenheit wäre: »Ich bin nicht Rassist. Ich bin offen. Ich

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Global Age, Migration und Medien

bin okay, ich bin Moslem. Ich bin Sunnit. Ich mag meine Religion, aber ich

respektiere alle Religionen«.

Die von den zitierten Migrant*innen für sich in Anspruch genomme-

ne Offenheit bezieht sich auf andere Menschen, Ethnien, Kulturen, Religio-

nen, auf das Neue allgemein. Offenheit sei, so Anisa, ein Türöffner »zu an-

deren Kulturen, zu anderen Geschichten, zu anderen Leuten«. Deshalb sind

laut Anisa auch Sprachen als Türöffner so wichtig. Sie selbst spricht zehn

Sprachen.Mehrsprachigkeit ist für Migrant*innen durchwegs eine Selbstver-

ständlichkeit.

Offen sein für Diversität ist eine der Voraussetzungen für den Wandel

von Selbstkonstruktionen. Anisa bringt Offenheit und Wandel ausdrücklich

in einen Zusammenhang, denn sie plädiert sowohl für die Bejahung verschie-

dener kultureller Einflüsse, wie im vorangegangenen Abschnitt dargelegt als

auch für einenWandel des Selbst, wenn sie sagt: »Identität ist etwas, was sich

ständig verändert und man muss halt für diese Entwicklung offen sein«.

Renn/Straub unterstützen die Annahme eines Zusammenhangs von Of-

fenheit undWandel mit einem theoretischen Argument, wonach Identität ei-

ne Synthese nicht nur von Differentem, sondern von Heterogenem ist, das

nicht als »stabiler Zustand oder Status quo vorzustellen« (Renn/Straub 2002,

19) ist. In diesem Sinne argumentiert auch Nederveen, der zugleich die Rich-

tung desWandels angibt, wenn er schreibt: »Identity becomes more fluid and

multicircuit« (Nederveen 2008, 9).

Offenheit im Interesse sich wandelnder Subjektkonstruktionen ist ein Er-

fordernis der Gegenwartsgesellschaft, in der Menschen wechselnden Lebens-

verhältnissen ausgesetzt sind. Das gilt auch und in besonderemMaße fürMi-

grant*innen, ist doch die Konfrontation mit Differenzen undWidersprüchen

je nach Herkunft für sie noch komplexer, noch existentieller. Das Scheitern

existiert für Migrant*innen angesichts dieser Herausforderungen als stän-

diges Risiko, sei es, dass sie sich dem Neuen verschließen oder dass sie die

Balance zwischen Autonomie und Unterwerfung auf Kosten ihrer Autonomie

nicht aufrechterhalten können.

Flexibilität

Sowohl die Herstellung hybrider Arrangements als auch praktizierte Offen-

heit erfordern Flexibilität z.B. in Form eines Pendelns zwischen diversen Ori-

entierungen, Lebensstilen, Kommunikations- und Beziehungsformen. Chia-

ra, deren Leben sich aus verschiedenen territorial-kulturellen Quellen speist,

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 237

sagt es so: »Flexibel sein, ja, okay, flexiblel sein. Muss man sehr flexibel sein«.

Die erforderliche Flexibilität wird von den Migrant*innen auf verschiedene

Bereiche bezogen, manchmal ganz generell auf das Leben, wie Chiara es in

diesem Zitat tut, oder auf die ästhetische Inszenierung der eigenen Person,

wie Lila, die zu ihrer Art sich zu kleiden sagt: »Wenn ich das Gefühl habe, okay,

jetzt was Afrikanisches, dann trag’ ich was Afrikanisches, aber nicht immer«.

Amar schildert sein flexibles Kommunikationsverhalten: »Manchmal spricht

der Deutsche,manchmal der Franzose,manchmal der Senegalese […] und das

alles zusammen, nicht getrennt. Die sind eine Einheit, meine Persönlichkei-

ten. Das ist alles das – ist meine Persönlichkeit«. Amar verwendet zunächst

den Plural »Persönlichkeiten«, um dann in den Singular zu wechseln, was ver-

mutlich als Korrektur gedacht ist, denn es geht ihm ja um eine Person, die

Verschiedenes in sich vereint. Diese kleine sprachliche Korrektur verweist auf

die große Frage, wie Flexibilität in Verbindungmit Hybridität Subjektivitäten

formt, ob es zu einem Nebeneinander verschiedener Selbste kommt oder zu

einem Selbst mit verschiedenen Facetten oder ob das Selbst mit einem neuen

Programmantritt (Zima 2017, 366). In diesen Überlegungen steckt die nächste

Frage, nämlich die nach Kohärenz imZuge der Flexibilisierung,Offenheit und

Hybridisierung. In westlichen Kulturen gibt es die Erwartung an kohärente

Selbstkonstruktionen. Wer diese Erwartung nicht erfüllt, gilt als unzuverläs-

sig, suspekt wenig glaubwürdig. Zima spricht sich gegen Kohärenz um jeden

Preis aus (a.a.O, 367).

Dennoch bleibt die Frage, wie sich Menschen unter den Bedingungen von

Hybridität zusammenhalten, ob sie sich als eine oder mehrere Persönlichkei-

ten erleben, ob sie dem Risiko der Persönlichkeitsspaltung ausgesetzt sind.

Reckwitz prognostiziert eine Instabilität hybrider Subjektformen (Reckwitz

2006, 19). Hybride kulturelle Muster produzieren nach Reckwitz »Bruchlini-

en«, die die davon betroffene Subjektform instabil mache (ebd.).

Welsch’ Überlegungen weisen in eine andere Richtung. Es gehe nicht dar-

um, Differentes zu bewältigen im Sinne des Negierens von Differenzen, son-

dern um das Vermögen, Übergänge zwischen dem Differenten herzustellen

(Welsch 1991, 360), es gehe, wie auch Helga Bilden ausführt, um die Kommu-

nikation zwischen disparaten Elementen (Bilden 2012, 203f.), es gehe um das

Vermögen der Transversalität oder Querschwingung, das einen neuen Typus

von Selbst ankündige (Welsch 1991, 361).

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Global Age, Migration und Medien

Exkurs: Das nomadische Subjekt

Rosi Braidotti hat dieses,mit demVermögen der Transversalität ausgestattete

Subjekt konkretisiert und ihm einen Namen gegeben: das nomadische Sub-

jekt (Braidotti 1994). Sie entwickelte ihre Überlegungen hierzu anhand ihrer

eigenen Biografie, die sie durch verschiedene Länder führte, wodurch sie ei-

nen breitenWissens- und Erfahrungshorizont entwickeln konnte. Eine solche

Biografie enthalte die Chance, über vorgegebene Kategorien hinauszuden-

ken, ohne dass man die Erfahrung machen muss, dass alles zusammenbricht

(a.a.O., 4) sowie als weitere Chance, verschiedene Erfahrungen zusammen zu

weben, also Praktiken des Arrangierens ins Spiel zu bringen. »The nomadic

subject as a performative image«, schreibt Braidotti »allows me to weave tog-

ether different levels of my experience […]« (a.a.O., 7).

Bewegung und Mobilität sind die entscheidenden Merkmale des Noma-

dischen, die eine mentale und/oder geografische Qualität haben können. Das

Nomadische in Form dieser beiden Merkmale taucht auch in den Interviews

dieser Studie auf.Wenn sie ein Tier wäre,wäre sie einWal, kommentiert Alex-

andra ihre Visualisierung. Was ihr an Walen gefalle, sei »dass die immer im

Meer sind und dass sie überall reisen können«.

Alexandra spricht bezogen auf ihre Visualisierung von einem geografi-

schen Reisen, aber ihr Aufbruch ins Migrationsland war auch ein Aufbruch

zu neuen Bildungschancen. Sie dürfte ein Reisen im ursprünglichen und me-

taphorischen Sinn meinen. Andere Migrant*innen, die sich als »Wanderer«,

»Weltbürger«, »Weltenbummler« bezeichnen, sprechen ebenfalls zunächst

das geografische Reisen an, lassen aber keinen Zweifel daran, dass dieses

Reisen auch eine mentale Seite hat, dass es z.B., wie Anisa bemerkt, als

innere Bereicherung erlebt wird.

Manche Migrant*innen fragen sich, was das Nomadische aus ihnen

macht. Diese Frage spricht aus folgender Passage: »Ich bin eigentlich eine

kurdische Frau. Es ist meine Identität. Ich halte meine Kultur, ich halte mei-

ne Sprache, meine Familie […], meine Religion. Aber auf der anderen Seite,

ich lerne Kultur in Österreich, ich war auch in der Kirche […]. Ist interessant

für mich. Eigentlich ich schaue alles, lerne alles […]«. Noch verankert die

seit drei Jahren im Migrationsland lebende Jasmin ihr Selbstverständnis im

Herkunftsland. Zugleich rückt sie diese Verankerung sprachlich in unmit-

telbare Nähe zu ihrem Interesse an der Kultur des Migrationslandes, was

dafür spricht, dass sie zumindest implizit davon ausgeht, dieses Interesse

könnte Einfluss auf ihr Selbstverständnis nehmen. Nabou dagegen sieht sich

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 239

Abb. 15: »Wenn ich ein Wal wäre « (Alexandra, 28 Jahre)

schon auf dem Weg zu einem neuen Selbst. Sie sagt: »Ich bin noch nicht

angekommen, wo ich möchte. Aber ich bin auch nicht, wo ich war«. Nabous

Selbstverständnis, so kann man ihre Äußerung interpretieren, verändert

sich auf diesem Weg. Wer wandert, lässt sich treiben oder hat ein Ziel. Die

interviewten Migrant*innen haben durchwegs bestimmte Ziele. Nabou hat

ein Ziel, aber das verrät sie der Forscherin nicht. Jasmin möchte als Lehrerin

arbeiten, was sie schon im Iran gemacht hat. Es würde sie sehr glücklich

machen, wenn sie anderen Migrant*innen Deutsch- und Farsiunterricht

geben könnte. Daria möchte selbstbewusster im Arbeitsleben auftreten, was

ihr aufgrund der wahrgenommenen Diskrepanz zwischen ihrer Sozialisation

in Rumänien und der am aktuellen Arbeitsplatz in der IT-Branche gefragten

»Löwenmentalität« nicht leicht fällt.

[…]

Das Wandern im physischen und mentalen Sinn begann nicht erst mit

dem Aufbruch ins Migrationsland; vielleicht wäre es zu diesem Aufbruch gar

nicht gekommen, wenn es nicht eine vorausgehende Disposition dazu gege-

ben hätte. Den Interviewpartner*innen war es wichtig, auf diese Disposition

hinzuweisen. »Ich bin eine, die muss immer was machen. Ich kann nicht in

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Global Age, Migration und Medien

Ruhe sitzen«, erzählt Alina oder Samira, die von sich sagt: »Ich habe immer

was gemacht und studiert, gearbeitet«. Auch Ron konstatiert eine Kontinui-

tät des Nomadischen in seinem Leben: »Ich war immer in Bewegung. Und

so ist es einfach geblieben. Also, ich bleibe selten ruhig«. Für Arif und seine

Freunde im Libanon gab es schon als Kinder einen Traum: »Unser Traum war

immer Amerika oder England«. Für Arif ist es dann Deutschland geworden.

Zygmunt Baumann stellt das Nomadische in einen gesellschaftlichen

Kontext. Er sieht es im Widerspruch zum Sesshaften, das in der »solid-

stabilen Phase der Moderne« (Baumann 2003, 20) dominiert habe. Die

Gegenwartsgesellschaft lasse sich durch die Metaphern »Flüchtigkeit« und

»Flüssigkeit« beschreiben, die das Lösen von Bremsen, die Beseitigung von

Hemmnissen und Deregulierung implizierten (a.a.O., 8ff.). Tradierte Orien-

tierungsmuster stünden im Zuge dieser Entwicklung nicht mehr als Gerüst

zur Verfügung, an dem sich Lebenspläne festmachen ließen (a.a.O., 22).

Sein Ansatz ist auf aktuelle Lebenswelten allgemein bezogen, die auch

migrantische Lebenswelten einschließen, die noch intensiver vom Nomadi-

schen geprägt sind, zumal diese immer auch physische Mobilität bedeutet

die mit dem Leben im Migrationsland nicht endet, sondern in Form physi-

schen Pendelns zwischen Herkunfts- und Migrationsland oder auch in Form

ausgeprägter Kommunikationsbeziehungen zum Herkunftsland fortgesetzt

wird. Dass das migrantische Pendeln mit dem Risiko der Verflüssigung von

Bindungen und Traditionen einhergeht, soll nicht in Abrede gestellt werden.

Braidotti stellt diesem Risiko eine Perspektive gegenüber, die dieses nicht nur

relativiert, sondern das Nomadische als neue Lebensform präsentiert. »[…]

nomadism consists not so much in being homeless, as in being capable of

recreating your home everywhere.The nomad carries her/his essential belon-

gings with her/him wherever s/he goes and can recreate a home base any-

where« (Braidotti 1994, 16).

Es fällt auf, dass in der Studie »Transnational leben« die weiblichen In-

terviewpartner*innen mehr und differenzierter über das Nomadische spre-

chen als männliche Interviewpartner. Das muss nicht heißen, dass Männer

weniger nomadische Erfahrungenmachen, sie sprechen nur nicht so viel dar-

über. Eine Erklärung dafür könnte sein, dass Aufbruch und sich auf den Weg

machen zum männlichen Selbstverständnis gehören, weshalb es nicht aus-

drücklich thematisiert wird. Weibliche Migranten dagegen, haben das weib-

liche, auf Sorge und Familienarbeit ausgerichtete Rollenmodell, das auf Sess-

haftigkeit verpflichtet, häufig bewusst aufgebrochen. In der auf Migration

bezogenen Genderforschung wurde der ausdrückliche Wunsch von Frauen,

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 241

durch Migration der traditierten Genderordnung zu entkommen, als typi-

sches Motiv festgestellt wie u.a. Brooks/Simpson als Ergebnis ihrer Studie

über polnische Migrant*innen festhalten: »Women seek to escape the cons-

traints of a traditional gender order and find new freedom in their host do-

main« (Brooks/Simpson 2013, 161).

Ein Handeln, das sich gegen Erwartungen stellt, stimuliert verstärkte Re-

flexion, führt dieses Handeln doch an Grenzen, die überschritten und/oder

neu verhandelt werden (a.a.O., 159), das geplant und begründet wird, was

notwendig mit einer verbalen Symbolisierung einhergeht.

6.3 Die Anderen

Stand bislang das einzelne migrantische Subjekt als Konstrukteur seiner

selbst im Mittelpunkt, so soll nun die Rolle der Anderen im Prozess der

Selbstkonstruktion genauer beleuchtet werden. Subjektivität entsteht nicht

in der Separierung des Einzelnen von der Welt, sondern – so Hartmut Rosa –

in der Bezogenheit des Einzelnen auf die Welt, eine Bezogenheit, die leiblich,

reflexiv, kognitiv und/oder emotional geprägt sein kann (Rosa 2016, 187).

Die menschliche Existenz sei geradezu Bezogenheit (a.a.O., 235) oder wie

Altmeyer/Thomä es ausdrücken »Subjektivität ist durch Intersubjektivität

vermittelt (Altmeyer/Thomä 2006, 26).

6.3.1 Die dialogische Existenz

Charles Tylor geht ebenso wie Altmeyer und Rosa von einer dialogischen Exis-

tenz desMenschen aus (Taylor 1993, 21), eine Annahme, die Rosa in Anlehnung

an Martin Buber (1994) in folgende Worte fasst: »Subjekt und Welt (nehmen)

erst aus der Beziehung heraus Gestalt an (Rosa 2016, 440).

Angewiesenheit

Ich und Du, Ich und die Anderen, Ich und die Welt, so lassen sich die unver-

zichtbaren Pole einer dialogischen Existenz beschreiben. Die Welt ist alles,

was uns begegnet (a.a.O., 20), wozu nach Meyer-Drawe, die die Ichentwick-

lung als »Spiegelspiel von Subjekt, Mitsubjekt und Dingwelt« (Meyer-Drawe

1990, 20) betrachtet, auch die materielle Welt zählt, die an dieser Stelle nicht

thematisiert wird (s. dazu 3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Global Age, Migration und Medien

Woraus resultiert die Angewiesenheit auf ein soziales Gegenüber? Für

Altmeyer/Thomä hat sie aus psychoanalytischer Sicht ihren Ursprung in der

Trennung, die Menschen durch ihre Geburt erfahren. Diese Erfahrung kon-

stituiere eine Entwicklungsaufgabe des Menschen, die in die Gegenrichtung

weist und fordert, mit anderen Menschen in Verbindung zu kommen (Alt-

meyer/Thomä 2006, 7). Menschen entwickelten sich, so Benjamin ebenfalls

aus psychoanalytischer Sicht, nicht jenseits, sondern »in und durch Bezie-

hungen« (Benjamin 1990, 22).

Meyer-Drawe argumentiert aus phänomenlogischer Perspektive: »Für

sich selbst ist der Mensch (.) ein Niemand, ein outis, der erst in der Begeg-

nung mit dem Anderen zu einem Jemand […] wird« (Meyer-Drawe 1990, 115).

Was diese Begegnung so unentbehrlich mache, sei der Blick des Anderen,

der an das heranreiche, »was ich selbst nicht sehen kann, es sei denn durch

die Resonanz seines Blicks« (a.a.O., 117). Menschen gehörten dem Reich

des Sichtbaren an, könnten sich selbst aber nur fragmentarisch sehen, was

einen Fleck in ihrer Autonomie bedeute und zugleich eine Öffnung für den

Anderen (a.a.O., 116).

Die subjektkonstituierenden Begegnungen mit den Anderen leben aus ei-

ner Vielzahl von Sprachen, nicht nur ausWorten, auch aus Gesten, Berührun-

gen, Blicken, aus Klängen und Bildern (Taylor 1993, 21). »Wenn mir die Vor-

aussetzungen der Anrede abhanden gekommen sind, habe ich kein ›Du‹, an

das ich mich wenden kann, und dann habe ich ›mich selbst‹ verloren« (Butler

2003, 43), beschreibt Butler die Konsequenzen fehlender Kommunikations-

möglichkeiten. Dieses Butler-Zitat gibt der Äußerung einer Migrantin Ge-

wicht, die erklärt: »Ohne Sprache würde ich wirklich sterben; sie empfindet,

was mit Butler theoretisch angesprochen wurde, wenn sie sagt: »[…] Spra-

che hat etwas mit Identität zu tun […]. Ich kann mit Leuten kommunizieren.

Ich kannmeine Gefühle ausdrücken«. Die dialogische Existenz desMenschen

wird von den interviewtenMigrant*innen auf unterschiedlicheWeise und auf

unterschiedlichen Ebenen zum Ausdruck gebracht. Nala bettet ihr Selbst ent-

sprechend ihres metaphorischen Konzepts »Vernetzung« in das Ganze des

Universums ein, denn sie sagt: »Ich bin ein Teil von dem Ganzen (.). mein

Körper, mein Geist, ich bin ein Teil, ich bin überall, […] ein Teil dieser Erde

[…]«. Arib dagegen verortet sich lokal, wenn er erklärt: »Ich bin hier in Mün-

chen sehr eingegliedert«, doch er lebt durch Musik eine dialogische Existenz,

die weit über die lokalen Grenzen hinausgeht, wie in Kapitel 5.4.2 dargestellt

wurde. Arib tritt mit Musiker*innen aus verschiedenen Regionen der Welt in

einen Dialog, durch den hybride Klangwelten und neue Musikformen entste-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 243

hen. Für Ron bedeutet die dialogische Existenz im Beruf »mit Leuten spre-

chen, Lösungen suchen, einarbeiten, […], zusammen denken und zusammen

eine Lösung finden«. Er bevorzuge dafür die leibliche Begegnung; telefoniere

selten, sondern suche die Kollegen, Kunden und Lieferanten auf, um ihr Ge-

sicht zu sehen und im Gedächtnis zu behalten. Das Gesicht liefert Blicke und

eine Mimik, die Worte relativieren, ergänzen, differenzieren, was die dialo-

gische Komplexität erhöht. Amar beschreibt seine Angewiesenheit auf An-

dere als ein seine Biografie von jeher bestimmendes Phänomen. »Ich kann

nicht isoliert leben, das kann ich nicht«. Er brauche Menschen um sich her-

um. Er hätte nie in einem Dorf leben können. Er sei ein »Großstadtmensch«,

ein Wort, das Raum und Mensch miteinander verbindet. Es veranschaulicht

Rosas These, dass Subjekt und Welt erst aus der Beziehung heraus Gestalt

annehmen, was in dem zusammengesetzten Substantiv »Großstadtmensch«

verbal zum Ausdruck kommt. Auch die in Kapitel 5.1 diskutierte digital ge-

stützte Kommunikation von Migrant*innen liefert zahlreiche Beispiele, die

die Angewiesenheit auf ein soziales Gegenüber belegen und illustrieren.

Dialogische Positionierung

Menschen stehen derWelt nicht gegenüber, sie finden sich in einerWelt, sind

in sie geworfen (Rosa 2016, 63), aber sie nehmen zu dieserWelt auch Stellung.

Ich nenne das dialogische Positionierung, die unterschiedlich konnotiert sein

kann.

Emotional-intuitiv positioniert sich Chiara, die erklärt: »Ich hab’ Angst,

allein zu sein«; nicht das schöne Auto oder die große Wohnung seien das

Wichtigste, sondern das gute Leben mit Anderen. Intuition bestimmt Ali-

nas Positionierung gegenüber Anderen. Sie spüre sofort, ob ihr ein anderer

Mensch gut tue oder nicht und wisse dann, wen sie kennenlernen möchte

und wen nicht. Diese Fähigkeit habe sie schon als Kind besessen, wie ihr ihre

Mutter erzählt habe.

Zusätzlich positioniert sich Alina differenzorientiert, wenn sie sagt: »Ich

(bin) anders als meine Landsleute«. Sie brauche kein Haus in Bosnien, wie

alle ihre Freunde. Ihr Haus sei die Familie und ihre Familie sei überwiegend

im Migrationsland. Erdar erinnert sich an seine differenzorientierte Positio-

nierung in der deutschen Schule, die er mit 15 besucht habe. »Ich war durch

und durch Iraner. Ich konnte überhaupt nicht ihre Gedanken (die der deut-

schen Mitschüler, d.A.) verstehen, ich hab’ nicht verstanden, warum sie sich

mit Sachen beschäftigen, warum sie über Sachen lachen, die ich überhaupt

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Global Age, Migration und Medien

nicht wichtig fand und was denen wichtig ist, war mir überhaupt nicht wich-

tig«. Aus demNicht-Verstehen, das vermutlich wechselseitig existierte, konn-

te leicht ein Konflikt werden: »Dann bin ich rot geworden, dann bin ich ag-

gressiv geworden«. Die differenzorientierte Positionierung verwandelte sich

in eine konfliktorientierte Positionierung, ein Hinweis darauf, dass sich Posi-

tionierungen verändern können oder auch, wie im Fall von Alina, dass es im

Hinblick auf verschiedene Bereiche verschiedene Positionierungen nebenein-

ander geben kann.

Als soziokulturell-territoriale Positionierung bezeichne ich es, wenn sich

Migrant*innen in einer Mitte situieren z.B. in der Mitte des Universums, wie

Nala es tut, als sie ihre Visualisierung (s. Abb. 11) kommentiert: »Und das bin

ich in der Mitte. Und ich brauche alle. Und ich genieße alle«.

Auch die in diesem Kapitel bereits vorgestellte Visualisierung, die Ma-

teusz gezeichnet hat (s. Abb. 14), kann als Illustration einer soziokulturell-

territorialen Positionierung betrachtet werden. Mateusz, ich erinnere, posi-

tioniert sich im Zentrum des Bildes und vernetzt und verbindet sich davon

ausgehend mit vielen verschiedenen Kulturen. Der Wunsch bzw. die Forde-

rung nach einer soziokulturell-territorialen Positionierung, die keine sozialen

oder nationalen Grenzen kennt, schwingt auch in dieser Äußerung von Jaro

mit: »Es gibt kein Wir hier und kein Ihr dort«. Er stelle sich die Frage nach

Zugehörigkeit nur mehr selten. Jaro lehnt nicht die soziale Verbundenheit ab,

sondern eine Verbundenheit, die einteilt, trennt und eine verordnete, hier-

archisierende Zugehörigkeit herstellt, die Migrant*innen nicht gerade einen

Vorzugsplatz einräumt.Die von Jaro wahrgenommene, extern verordnete Zu-

gehörigkeit, bringt er leicht ironisch in folgendem Satz zum Ausdruck: »Ich

bin doch Jugoslawe, ach, jetzt bin ich Serbe« (s. Exkurs Heimat 6.1).

Als ressourcenorientierte Positionierung lässt sich die Bemerkung von

Hamzo interpretieren, der, wie schonmehrmals erwähnt, erklärt: »Ich bin ein

Stück Blume« und zwar »ein Stück Farbe einer Blume«.Dieses Stück Farbe sei

seine Unterschiedlichkeit, die er mitbringe und die für das Zusammenleben

im Migrationsland wichtig sei. Hamzo markiert seine Besonderheit als An-

satzpunkt für dialogische Verbundenheit und konkretisiert damit eine These

von Butler, die schreibt: »Die Einzigartigkeit des Anderen ist mir ausgesetzt,

aber meine ist auch ihm ausgesetzt, was nicht heißt, dass wir gleich sind, es

heißt, dass wir durch unsere Singularität aneinander gebunden sind« (Butler

2003, 47).

Die Positionierung von Migrant*innen im Rahmen ihrer dialogischen

Existenz kann mehrfach gerichtet sein, auf die Welt allgemein, auf das

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 245

Herkunftsland, auf das Migrationsland, auf weitere Länder, die im Verlauf

der Migration zum vorrübergehenden Aufenthaltsort geworden sind. Mehr-

fache Positionierungen fügen sich nicht notwendig harmonisch ineinander;

sie können Migrant*innen auch in Konflikte stürzen z.B. wenn Berufsent-

scheidungen im Migrationsland von der Familie im Herkunftsland nicht

gutgeheißen werden (s.2.3.2) Es kann auch zu Entfremdungen kommen,

wenn sich Migrant*innen gegenüber Familie und Freunden im Herkunfts-

land nicht mehr so positionieren, wie es von ihnen erwartet wird. Auf diese

Möglichkeit verweisen Brooks/Simpson mit dieser These: »Migration can be

understood as a process of estrangement, a process of becoming estranged

from that which was inhabited at home« (Brooks/Simpson 2013, 18). Vara,

die sich auf ein Treffen mit ihrer syrischen Familie in einem Nachbarland

vorbereitet, scheint dieses Risiko zu spüren, denn sie sagt: »Ich hab’ Angst.

Ich hab’ echt sehr viel Angst.Wer sind die Leute, die ich jetzt treffen werde?«.

6.3.2 Anerkennung/Resonanz, Anrufungen

Wenn sich Menschen in ihrer Bezogenheit auf die Welt positionieren, dann

zielen sie auf eine Reaktion. Anerkennung und Resonanz sind die Konzepte,

mit denen ich die Relevanz dieser Reaktion allgemein und für Migrant*innen

im Besondern bestimmen möchte.

Anerkennung und Resonanz als Beziehungsmodus

Anerkennung ist nach Benjamin »die entscheidende Reaktion, die ständige

Begleitmusik der Selbstbehauptung« (Benjamin 1990, 24). Sie ist die Voraus-

setzung für die Entwicklung von Selbstbewusstsein, das in der Beziehung zu

Anderen entsteht und durch sie vermittelt wird. Das Kind, so Benjamin im

Anschluss an die psychoanalytische Säuglingsforschung, habe von Geburt an

den Wunsch, sich mit der Welt in Beziehung zu setzen […]« (a.a.O., 21) und

Reaktionen beim Gegenüber auszulösen. Dieses Gegenüber solle nicht nur

Spiegel sein, sondern der unabhängige Andere, der auf seine eigene Art und

Weise auf das Kind reagiert (a.a.O., 27). Auf Ähnliches stellt Rosa mit dem

Konzept Resonanz3 ab. Nach Rosa ist Resonanz ein Grundbedürfnis und ei-

ne Grundfähigkeit des Menschen; sie äußere sich nicht als Echo, sondern als

3 Auch Rosa thematisiert aus der Resonanzperspektive die Entwicklung des kindlichen

Selbst, bezieht das Konzept Resonanz aber darüber hinaus auf die Gesamtheit der

Weltbeziehungen des Menschen in der Moderne.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Global Age, Migration und Medien

Antwortbeziehung, in der jede Seite eine eigene Stimme habe (Rosa 2016,

296). Rosa illustriert diese Beziehung mit zwei Stimmgabeln, schlägt man ei-

ne Stimmgabel an, beginne die zweite, in räumlicher Nähe sich befindende

Stimmgabel mitzuschwingen, aber sie schwinge in ihrer eigenen Frequenz

(a.a.O., 282). Rosa ist wie Benjamin und Altmeyer/Thomä davon überzeugt,

dassMenschen existentiell vomVerlangen nach Resonanz geprägt sind, durch

dessen Erfüllung sie zu einem Selbst werden. Resonanzen erfolgen laut Rosa

nicht notwendig in Worten, sondern auch durch »Berührungen, durch Stim-

men, durch Wechselblicke mit der Mutter oder dem Vater bzw. mit signifi-

kanten Anderen […]« (a.a.O., 215).

Die Unverzichtbarkeit von Resonanz schließt nicht aus, dass das Ver-

langen danach unerfüllt bleibt. Schon Kindern kann die Aufmerksamkeit

und die Zuwendung versagt bleiben. Nicht-Anerkennung des Anderen kann

»schmerzhafte Wunden hinterlassen, sie kann ihren Opfern einen lähmen-

den Selbsthass aufbürden« (Taylor 1993, 15); sie kann zu einem Werkzeug

ihrer Unterdrückung werden (a.a.O., 14).

Migrant*innen sind einerseits wie alle Menschen auf Anerkennung und

Resonanz angewiesen, andererseits begründet Migration das mehrfache Ri-

siko der Nicht-Anerkennung oder Verkennung. Ein solches existiert mit Blick

auf das Herkunftsland durch die räumliche Entfernung, durch ungenügende

Kommunikationsmöglichkeiten, durch ein Auseinanderdriften der jeweiligen

Lebensstile und/oder aufgrund mangelnder Akzeptanz der Migration durch

die Zurückgebliebenen.

Im Migrationsland kann die Anerkennung durch Vorurteile gegenüber

Migrant*innen, durch deren Ablehnung oder Marginalisierung, durch Un-

verständnis, durch die Entwertung von Bildungs- und Berufsabschlüssen blo-

ckiert werden. Solche Reaktionen sind natürlich auch Resonanzen, die aber

nicht der Entwicklung von Resonanzachsen dienen, sondern solche Achsen

verhindern.

Im Interviewmaterial finden sich eine Reihe von Praktiken, in denen sich

das Bemühen um Anerkennung/Resonanz durch Migrant*innen ausdrückt.

Das identifizierte starke Interesse am Erlernen der im Migrationsland ge-

sprochenen Sprache, das sich auch in der Suche nach Lernmöglichkeiten au-

ßerhalb der offiziellen Sprachkurse vermittelt, belegt die Bedeutung, die dem

wechselseitigen Verstehen als Voraussetzung für Resonanz zugemessen wird.

Interaktion war für Anina der Schlüssel zur Herstellung von Resonanzbezie-

hungen in dem kleinen Dorf, in das sie nach ihrer Ankunft imMigrationsland

gezogen war. Sie sei aktiv auf die Dorfbewohner*innen zugegangen, was im-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 247

plizit oder explizit von dem Wissen stimuliert war, dass »Interaktion keine

Einbahnstraße (ist), sondern eine Straße mit Gegenverkehr« (Benjamin 2010,

67). Sie verbucht es als Erfolg, dass sie keinWeihnachten alleine verbracht ha-

be, sondern als Muslimin in diesem christlichen Dorf immer von den Dorf-

bewohner*innen eingeladen worden war. Chiara sichert sich Anerkennung

und Resonanz durch ihre helfende Beziehung, die sie durch ihr ehrenamtli-

ches Engagement in der Kinder- und Jugendarbeit entwickelt hat. Mateusz

versuchte sich durch seine schulischen Leistungen im Gymnasium Anerken-

nung zu verschaffen. Das bestandene Abitur hat er, so lassen seine Worte

erkennen, als eine Art Eintrittskarte in die Gesellschaft des Migrationslandes

betrachtet. Er berichtet: »Man hat sich selber einfach gefeiert, in der Klasse,

da gab es ein T-Shirt, also mit so einem Augustiner Helles, Münchner Elite,

ja«. Über die erhoffte Anerkennung aber fiel ein Schatten, als ein Lehrer an-

gesichts des bestandenen Abiturs zu ihm sagte: »Insbesondere für sie freut

es uns ganz besonders«. Diese Bemerkung betont nicht nur sein Anderssein,

sondern enthält auch eine Abwertung. Noch heute, nach ca. 25 Jahren be-

schäftigt Mateusz die Frage, ob ihn dieser Lehrer für »minderbemittelt« hielt,

ob die Botschaft dieses Satzes lautet: »Na ja, für Sie, dass sie es geschafft ha-

ben, das hätte ja wohl keiner erwartet«. Der Satz des Lehrers ist ein Beispiel

dafür, wie das Bemühen um Anerkennung ins Leere laufen kann, wie es an

Vorurteilen abprallen kann.

Eine andere Form von Leistung, die Jaro praktiziert, um sich seinen Ar-

beitskollegen als kompetenter Gesprächspartner zu zeigen, ist das mediale

Verfolgen des Weltgeschehens. Er lese im Laufe der Woche acht Tages- und

Wochenzeitungen aus verschiedenen europäischen Ländern, um sich auf Dis-

kussionen am Arbeitsplatz vorzubereiten und nicht argumentativ zu unter-

liegen, sondern Argumente parieren zu können. Mit diesen medialen Prak-

tiken präsentiert sich Jaro als eine Person, deren Interessen sich nicht nur

innerhalb nationaler Grenzen bewegen, sondern die als weltoffen anerkannt

werden möchte.

Anrufungen

Anerkennung und Resonanz sind, wie erwähnt, kein Echo. Sie enthalten ei-

ne bestimmte Erwartung an den Anderen, anders gesagt, sie sprechen ein

bestimmtes Selbst an, was als Anrufung bezeichnet wird.

Ich rekurriere als Ausgangspunkt dieses Abschnitts auf folgende, von Na-

dine Rose gestellte Frage und beziehe sie auf die an Migrant*innen gerichte-

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Global Age, Migration und Medien

ten Anrufungen. Die Frage lautet: »Als wer und wie wird jemand,mit welchen

Effekten angerufen und wie wird (.) mit diesen Anrufungen umgegangen?«

(Rose 2014, 58).

Anrufungen basieren laut Rose auf einer bestimmten Differenzordnung

z.B. auf einer patriarchalen oder einer rassistischen (a.a.O., 62). Sie legen

nahe, dass sich Menschen entsprechend dieser Anrufung entwerfen z.B. als

Verantwortlicher, als Führungsfigur, als Abweichender oder Abgewerteter; in-

sofern nehmen sie auf Subjektkonstruktionen Einfluss.Migrant*innen erfah-

ren solche Anrufungen oft beiläufig, beim Ein- und Aussteigen aus dem Bus

oder auf der Straße, wie Nabou berichtet. Eines Tages habe ein Mann im Mi-

grationsland im Vorbeigehen zu ihr gesagt: »Neger fort, hau ab, heim«. An-

rufungen wie diese, die einer rassistischen Differenzordnung entspringen,

tragen den Stempel des Nationalen, der sich als vorrangige Deutungsmacht

über das Verhältnis zwischen Nabou und dem Mann auf der Straße stülpte.

Weitere Anrufungen, von denen Migrant*innen in der Studie »Trans-

national leben« berichten, lassen sich nach ethnisierenden, impliziten und

expliziten Anrufungen unterscheiden, die aus dem Migrationsland und aus

dem Herkunftsland kommen können. Elena berichtet, dass ihr in ihrem

Herkunftsland Belarus gesagt wurde, »dass mein Satzbau und die Wege,

Gedanken auszudrücken, dass ich aus dem Deutschen übersetze«. In dieser

Rückmeldung steckt eine ethnisierende Anrufung, die Elena zu verstehen

gibt, du bist eine Andere geworden. Die Schlüsselmetapher »Dazwischen«,

die ich Elena zugeordnet habe, könnte sich aus Anrufungen dieser Art spei-

sen. Lara dagegen erfährt ethnisierende Anrufungen im Migrationsland,

in dem sie seit 21 Jahren lebt. Sie sagt: »Hier bin ich und ich werde immer

die Ausländerin sein« und sie ergänzt wenig später »Ausländer bleiben

Ausländer. Das ist so«. Diese Überzeugung basiert auf Beobachtungen am

Arbeitsplatz, auf dem Umgang der Kolleg*innen mit ihr, die sie häufig nicht

einladen, wenn sie mittags gemeinsam Essen gehen und auf der gehörten

Kritik an einem Kollegen, der ebenfalls Migrant ist.

Anrufungen können explizit oder wie im Fall von Lara implizit durchHan-

deln erfolgen. Sie können verwirrend, beleidigend, bedrohlich oder auch un-

terstützend sein. Malika erinnert sich an einen Satz, den ihre »Gastmutter«

vor 18 Jahren in Zusammenhang mit einem gemeinsamen Kinobesuch zu ihr

gesagt hat: »Ich weißMalika, dass du ganz romantisch bist und deswegen ha-

be ich diesen Film ausgesucht«. Dieser Satz enthält eine Anrufung, die Malika

in ein Licht gerückt hat, in dem sie gerne gesehen werden wollte.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 249

Dia dagegen scheint sich gegen eine implizite Anrufung zu wehren, wenn

er sagt: »Ich bin nicht gefährlich. Ich bin ein guter Vater […], das ist mein

Drama«. Er nimmt an, dass er als geschiedener Mann und Migrant, der Be-

such vom Jugendamt bekommen hat, als schlechter Vater gelten könnte, dem

man das geteilte Sorgerecht für seinen Sohn nicht übertragen will. Implizi-

te Anrufungen erfährt auch Rogers in der U-Bahn, wenn er beobachtet, dass

Menschen bei seinem Anblick die Taschen fester an sich drücken. Er lese in

der Mimik dieser Menschen: »Schwarzer Mann – könnte mir was nehmen«.

Rogers grinst, als er diese Szene schildert.

Anrufungen müssen nicht zwangsläufig übernommen werden. Es gibt

mehr oder weniger große Handlungsspielräume, je nachdem, woher die An-

rufung kommt, ob sie in einer hierarchischen Konstellation erfolgt, ob sich

Migrant*innen in einer emotionalen oder formalen Abhängigkeit zu den An-

rufenden befinden. Dia hat weniger Spielraum,wenn ihm das Jugendamt das

Sorgerecht nicht erteilt als Rogers, der sich mit Humor über die wahrgenom-

menen Anrufungen hinwegsetzen kann, weil er den Menschen in der U-Bahn

nicht verpflichtet ist. Dennoch: Die empfangenen Blicke gehen ihm nach.

Lila hat im Umgang mit Anrufungen diesen Weg gefunden, den sie der

Forscherin erklärt: »Ich bin so ein Mensch, wenn du mich akzeptierst, ich ak-

zeptiere dich; wenn Du mich nicht akzeptierst, das ist dein Problem«. Diese

Haltung hat sich Lila in der Konfrontation mit vielen Anrufungen »erarbei-

tet«, die sie abgewertet und gedemütigt haben, bis sie anfing, dagegen zu

halten. Ich erinnere an ihre Entgegnung auf eine Ablehnung im Bewerbungs-

gespräch, die mit ihrer mangelnden Sprachkompetenz begründet wurde. Sie

hatte daraufhin dem Verhandlungsführer, der Dialekt sprach, entgegnet, er

würde auch kein gutes Deutsch sprechen und hat letztlich die Stelle bekom-

men. Im Zuge der Auseinandersetzung mit abwertenden Anrufungen dürfte

sich das metaphorische Konzept »kämpferisch« (s. 4.2.3) herausgebildet ha-

ben, mit dem Lila den offensiven Umgang mit Anrufungen zu einer Lebens-

strategie gemacht hat.

Anrufungen haben zwar keine deterministischeWirkung, sie könnenWi-

derspruch, Widerstand, Gegendefinitionen evozieren, doch angesichts der

Unverzichtbarkeit von Anerkennung und Resonanz führen Gegenstrategien

auf eine Gratwanderung, der erfolgreich gemeistert werden kann und zu-

gleich das Risiko des Scheiterns birgt.

Zusammenfassend: Die Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken von

Migrant*innen sind wie für alle Menschen der Gegenwartsgesellschaft

eingebettet in grundlegende Bedingungen des Menschseins sowie in die

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Global Age, Migration und Medien

strukturellen Herausforderungen der Gegenwart, die von einer Erosion

tradierter Wertesysteme, von erhöhter Mobilität, globaler Vernetzung und

interkulturellen Begegnungen gekennzeichnet sind. Migrant*innen erfah-

ren dies alles in intensivierter Form. Sie haben sich physisch und mental

auf den Weg gemacht, grenzüberschreitende Vernetzung ist ihr tägliches

Erfahrungs- und Wirkungsfeld, sie bewegen sich zwischen Wertesystemen,

die hier wie dort instabil geworden sind, das Aufeinandertreffen kultu-

reller Differenzen erfahren sie unmittelbar und ständig. Sie können gar

nicht anders als ihre bisherigen Selbstkonstruktionen zu überdenken und

im Hinblick auf ihre neuen und alten Lebenskontexte zu bearbeiten. Wie

diese Studie zeigt, entwickeln Migrant*innen transnationale Tendenzen

bezogen auf Beziehungsnetze, Beziehungsgestaltung, Essgewohnheiten,

berufliche Orientierungen, Medienhandeln und Mediengestaltung häufig in

Verbindung mit einer Hybridisierung, durch die disparate Elemente zusam-

mengefügt und zu Neuem kombiniert werden in Form hybrider Klang- und

Bilderwelten, hybrider Verhaltensrepertoires und Selbstentwürfe.

Diesen Tendenzen stehen auf verschiedenen Ebenen des gesellschaftli-

chen und alltäglichen Lebens national und hierarchisch geprägte Ordnungs-

modelle gegenüber, die angesichts der Infragestellung kultureller, sozialer,

territorialer Grenzen durch Migrant*innen umso vehementer ins Spiel ge-

bracht werden und die anstehende gesellschaftliche Innovationen zu blockie-

ren versuchen.

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007 - am 13.02.2026, 10:00:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

