6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken
aus der Perspektive von Migration

Die Formulierung des Titels soll Migrant*innen als Akteur*innen bzw. ihr ak-
tives Engagement im Prozess der Subjektbildung in den Mittelpunkt der Auf-
merksambkeit riicken (Mecheril 2014, 12). Migration greift in den Prozess der
Subjektbildung ein, weil durch sie bisherige Kontexte der Subjektbildung auf-
gegeben, unterbrochen, abgebrochen, relativiert, erweitert werden. Doch gilt
sowohl fir die bisherigen als auch fir die neuen subjektbildenden Kontex-
te: »Self-defintion does not occur in a vacuum, but in a world already defi-
ned« (Friedman 1994, 117). Fiir Migrant®innen, die ihr Selbst in unterschied-
lich definierten Kontexten hervorbringen, bedeutet das, dass sie jeweils mit
unterschiedlichen normativen Vorgaben konfrontiert sind. Mit der Hervor-
bringung des Selbst unter sich dndernden Konditionen beschiftigt sich dieses
Kapitel. Es fragt nach der Bedeutung fritherer Kontexte sowie nach der Be-
deutung des Verhiltnisses fritherer und aktueller Kontexte fir das Jetzt der
Subjektbildung, nach Praktiken der Selbstkonstruktion und nach der Rolle
der Anderen in diesem Prozess.

Subjektivititen konstituieren sich laut Mecheril entlang wirkmichtiger,
hierarchisch strukturierter Differenzordnungen (a.a.0., 16). Im wissenschaft-
lichen Migrationsdiskurs wird die Subjektivation von Migrant*innen hiu-
fig entlang einer Differenzordnung thematisiert, die auf der Dualitit von
Herkunfts- und Migrationsland beruht und die das jeweilige Verhiltnis von
Migrant*innen zu den beiden Landern als Kriterium fiir die Konstruktion von
Subjekttypen nimmt.

Verena Vordermeyer unterscheidet z.B. zwischen dem »fremden Einhei-
mischen« (Vordermeyer 2012, 49), der sich die Assimilation an das Migra-
tionsland zum »Grundsatz seiner Lebensweise« (ebd.) macht, dem »Nostal-
giker« (a.a.0., 55), den ein »sehnsiichtiges Verlangen nach der vergangenen
Zeit« (ebd.) kennzeichnet und dem Aufnahmeland eher ablehnend gegen-

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Global Age, Migration und Medien

iibersteht sowie dem »Grenzginger« (a.a.0., 62), der sich des »Angebots bei-
der Linder und Kulturen« (a.a.0., 63) bedient und eine eindeutige Zuordnung
ausschligt.

Das Risiko einer Typenbildung, die sich allein am Kriterium der natio-
nal-kulturellen Zuordnung bzw. Abgrenzung festmacht, besteht darin, dass
das im alltdglichen Diskurs vorherrschende dualistische Denken in der For-
schung reproduziert wird. Das soll nicht heiflen, dass das jeweilige Verhaltnis
zu Herkunfts- und Migrationsland keinen starken Einfluss auf die Selbstkon-
struktionen und Selbstpraktiken von Migrant*innen ausiiben wiirde, aber es
ist nicht der einzige Bestimmungsfaktor. Migrantische Subjektivititen sind
komplexer und vielfiltiger.

Um das Risiko einer Verkiirzung migrantischer Selbstkonstruktionen zu
reduzieren, werde ich keine Typenbildung vornehmen, sondern nach den sub-
jektbildenden Momenten im Denken, Fithlen, Handeln suchen, wie sie in den
Interviews von Migrant*innen geduflert wurden, und diese unter Bezug auf
existierende Denkangebote theoretisch einordnen.

6.1 Strukturierende Strukturen

Menschen, die migrieren, transportieren Erfahrungen, Geschehnisse, ange-
eignete Kompetenzen und Vorlieben; sie haben das Leben vor der Migration
in sich. Sogar bei Migrant*innen der 2. und 3. Generation ist dieses Frither,
das sie vielleicht nur vermittelt durch ihre Eltern kennen, als kollektives Ge-
dichtnis prisent: »Das algerische Dasein wird immer in mir seing, erklirt die
38-jihrige Anina, die Algerien im Alter von 15 Jahren verlassen hat.

Wie sich mit dem von Pierre Bourdieu entwickelten Habituskonzept be-
grinden lisst, ist dieses Frither bedeutsam fiir aktuelle Subjektkonstruktio-
nen. Ich werde ausgehend von diesem Konzept die Wirkkraft des sozialen und
kulturellen Frither auf aktuelle Selbstversuche untersuchen und dabei insbes.
darauf achten, wie das Frither und das Heute zueinander in Beziehung ge-
setzt werden.

Habitusformen (s. auch 3.3) erzeugen Bourdieu zufolge »Systeme dau-
erhafter und tbertragbarer Dispositionen [..], die wie geschaffen sind, als
strukturierende Strukturen zu fungieren, d.h. als Erzeugungs- und Ord-
nungsgrundlagen fir Praktiken und Vorstellungen [...]« (Bourdieu 1987, 98).
Bourdieu verweist damit auf die aktive Prisenz fritherer Erfahrungen in
Gestalt von Wahrnehmungs-, Denk-, Handlungsschemata. Er geht davon

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

aus, dass das Frither nicht einfach abgeschiittelt werden kann, auch wenn
er keine deterministische Beziehung zwischen dem Frither und aktuellen
Handlungspraktiken annimmt. Dem Habitus eigne vielmehr die Fihigkeit,
»in volliger (kontrollierter) Freiheit Hervorbringungen zu erzeugen, die stets
in den historischen und sozialen Grenzen seiner eigenen Erzeugung liegen
[..]J« (a.a.0., 103). Dem Habitus verschiedener Individuen kénnen, selbst
wenn sie sich in vergleichbaren Lebenssituationen befinden, unterschiedli-
che Erlebnis- und Handlungsformen entspringen, wie Bourdieu allgemein
formuliert. Mit Blick auf die vorliegende Empirie soll im Folgenden eine
Konkretisierung des Erlebens und Handelns und ihrer subjektbildenden
Funktionen erfolgen.

6.1.1 Das friihere Leben in mir

Ressource und/oder Hindernis

Das bisherige Leben schlief3t nicht nur die eigene Geschichte, sondern auch
die Familiengeschichte ein. Diese Geschichten erscheinen den Migrant*in-
nen teilweise als Ressource, teilweise als Hindernis; iiberwiegend werden die
biografischen und familialen Erfahrungen als Ressource beschrieben.

Anisa beispielsweise erzihlt von den franzésischen, indischen, angoli-
schen, kreolischen Wurzeln einschliellich der auf diese Wurzeln bezogenen
Sprachen, die sich in ihrer mauretanischen Familie mischen, woraus sie
schlief’t, dass einem die Welt offenstehen miisse. Schon immer sei sie Teil
eines »Schmelztiegels« gewesen, dem sie durch ihre Migration ins europii-
sche Ausland eine weitere territorial-kulturelle Facette hinzugefiigt hat. Ist
es bei Anisa die Familiengeschichte, aus der sie fir ihre Selbstkonstruktion
schopft, so bezieht sich Erdar, der aus dem Iran gefliichtet ist, auf die
iranische Poesie, die seine Emotionen und Vorstellungen inspiriere: »Mein
Hang zur Poesie«, erklirt er, »das ist auf jeden Fall etwas, das aus meiner
Heimat kommt [...]. Das bringt mein Herz in Schwingung«. Wenn diese Au-
Rerungen an anderer Stelle erginzt werden durch die Bemerkung »ich mag
diese Feinheit (in der Sprache, d.A.) und wenn er diese Feinheit dem rauen
Umgangston gegeniiberstellt, den er zuweilen im Migrationsland hort, dann
entwirft er sich als emotional sensibler Mensch, dem der kommunikative
Umgang miteinander viel bedeutet. Der von Erdar der Poesie zugeschriebene
emotionale Gehalt diirfte auch deshalb so prigend fir seine Personlichkeit
sein, weil, wie Langer schreibt, »die Projektion von Gefithlen in Gegenstinde
der dufleren Welt die erste Weise des Symbolisierens (ist) und somit des

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

217


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Global Age, Migration und Medien

Begreifens von Gefithlen« (Langer 1965, 127). Zu diesen Gegenstinden der
dueren Welt kann auch die Sprache gezihlt werden; die heutige Lektiire
von Gedichten lisst die tief in Arifs Ich eingelagerten Gefiihle neu aufleben.

Luca wurde durch Erfahrungen, die er als Kind wihrend seiner Aufent-
halte bei der serbischen Grofimutter gemacht hat, zu seinem heutigen Leben
als Drehbuchautor und Kiinstler inspiriert. Die GrofRmutter, die im Wald ge-
lebt habe, habe ihm viele Geschichten erzihlt und wenn sie alleine war, habe
sie »Audiotagebiicher« gefiihrt, die er heute noch alle besitze. Das Leben der
GrofSmutter, das fiir ihn fiir Freiheit, Anarchie, Fantasie stehe, wurde fiir Luca
zum Modell: »Wenn ich grof$ bin, ich will wie meine Oma sein«, habe er sich
als Kind gedacht.

Ahnlich frith datiert Rogers die Entstehung seines Habitus. Aber es hat
ganz anders angefangen als bei Luca. Rogers ist nicht in einer Familie auf-
gewachsen, sondern in den Straflen Kampalas; »street rat« sei er genannt
worden. Er habe ab dem 8. Lebensjahr, nachdem seine Eltern gestorben wa-
ren, auf der Strafle gelebt. Dort habe er Kinder gesehen, die mit dem Bus in
die Schule fuhren und Rogers beschloss, das Leben auf der Strafie zu been-
den. Er bemiihte sich um die Aufnahme in eine Schule und es gelang ihm.
Als Jugendlicher griindete er mit zwei Unterstiitzern aus westlichen Lindern
ein Waisenhaus und wurde schliefSlich mit 18 Jahren dessen Leiter. Durch-
setzungskraft, Entschlossenheit, Entscheidungskompetenz, Ausdauer form-
ten seinen Habitus, der auch im Migrationsland weiterwirkt, aber in Wider-
spruch zu seiner aktuellen Lebenssituation gerit, wie seine Worte erkennen
lassen: »Rogers, machst Du das? Rogers, das ist falsch. Rogers, das ist richtig.
Rogers, wo bist Du? Rogers, was machst Du? Ich habe alles alleine gemacht,
wie ich will. Dann war ich hier. Ich habe kein Geld. Ich habe keinen Job, ich
habe nichts. Wenn ich was kaufen will, ich muss meine Freundin fragen«. Ro-
gers Habitus ist briichig geworden, weil die Autonomie, die er sich in Uganda
als Voraussetzung fiir diesen Habitus erarbeitet hat, im Migrationsland fehlt.
Wenn Bourdieus These stimmt, dass neue Habitusformen stets innerhalb der
Grenzen eines existierenden Habitus bleiben, dann ist zu erwarten, dass Ro-
gers alles daran setzen wird, seine Autonomie zuriickzugewinnen. In seiner
Visualisierung deutet sich das an.

Rogers positioniert sich etwas erh6ht zwischen Uganda und Deutschland
und formuliert als sein Ziel: »Wenn ich in Deutschland bin, ich habe Deutsch-
land unter Kontrolle und Uganda auch«. Kontrolle bedeutet fiir ihn, ein selbst-
bestimmtes Leben zu fithren.

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

Abb. 12: Im Sinne seines Habitus (Rogers, 28 Jahre)

Wie Rogers Beispiel zeigt, kann der biografisch erworbene Habitus als
Ressource in Frage gestellt werden, wenn die ihm entspringenden Denk- und
Handlungsschemata nicht realisiert werden kénnen oder wenn sie auf Wider-
spruch stofen. Letzteres erlebt Daria, die in Ruméanien aufgewachsen ist und
die die »ruménische Seele« in enger Verbindung mit Schafen sieht. Das Schaf
und sein Wesen ist fir Daria Vorlage fiir einen Habitus, von dem auch sie
sich gepragt sieht. Doch dieser Habitus kontrastiere zu einem Habitus, der
in der IT-Branche vorherrsche, wo sie arbeitet. Dort sei der »Léwe« gefragt.
»Entweder ist man Léwe oder man ist Schaf, erklirt Daria und markiert da-
mit das Dilemma, in dem sie steckt; denn ihre Sympathien gelten dem vom
Schaf inspirierten Selbstkonzept.

Im Fall transnationaler Mobilitit ist das Risiko grof3, dass der einstmals
erworbene Habitus unbrauchbar oder dysfunktional erscheint, was aber nicht
heifdt, dass er bedeutungslos wird. Wire er das, wiirde Daria nicht in das Di-
lemma geraten, das sie beschreibt und Rogers wiirde nicht mit einer Situation
hadern, in der er sich nicht als selbstbestimmtes Subjekt realisieren kann.

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

219


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Global Age, Migration und Medien

Im Habitus, den Migrant*innen in ihrem Leben vor der Migration erwor-
ben haben, sind Orientierungen, Kompetenzen, Handlungsmuster, Selbst-
entwiirfe eingewoben, die als Ressourcen genutzt werden kénnen, wenn es
im neuen Lebenskontext Anker gibt, an denen sich diese Schemata festma-
chen lassen. Sind dagegen die Voraussetzungen fiir die Realisierung dieser
Vorlagen weggebrochen oder stofen sie auf Ablehnung, erzeugt dies eine
Konfliktsituation. Wahrscheinlicher diirfte es ein, dass der Habitus sowohl
Elemente aufweist, die weiterentwickelt werden konnen als auch solche, die
als unbrauchbar oder nicht realisierbar erscheinen, was zu einer Neuformu-
lierung auffordert.

Verlust/Verbundenheit versus Abgrenzung/Loslésung

»Ich vermisse dieses Land so viel. Uganda vermisse ich so viel — von Freund-
lichkeit der Menschen [...] Essen, Wetter, alles. So viel. Vermisse wirklich!«,
erklirt der 43-jahrige Brian, der vor 9 Jahren Uganda verlassen hat und aus
politischen Griinden seither nicht zuriickkehren konnte, auch nicht fiir einen
Besuch. Die Verlusterfahrung von Migrant*innen bildet den einen Pol eines
Spannungsfeldes, dem Abgrenzungsversuche als der andere Pol gegeniiber
stehen. Diesen Polen korrespondiert hiufig das Gegensatzpaar Verbunden-
heit versus Loslgsung. Seine Verbundenheit mit Mosambik driickt Hamzo so
aus: »Ich méchte, dass Mosambik nicht weit weg ist«. Ahnlich dufert sich
Samira, wenn sie sagt: »Fiir mich muss immer die Sonne sein«. Es ist die
marokkanische Sonne, die sie sich herbeiwiinscht. Die Sonne wird von Mi-
grant*innen aus siidlichen Lindern hiufig als Symbol fiir das Verlorengegan-
gene genannt. Fiir Lila ist der Trockenfisch Tilapia Symbol und Bindeglied zu
ihrem Herkunftsland Uganda. Dieses Bindeglied ist ihr so wichtig, dass sie
ihrer in Uganda lebenden Schwester, die sie besuchen will, droht: »Wenn Du
keinen Fisch mitbringst, dann kommst Du nicht, dann hole ich Dich nicht
ab vom Flughafen« (s. 3.3). Wie lange die Verlusterfahrung anhailt, ist offen.
Lila lebt seit zehn Jahren im Migrationsland. Elena, die vor drei Jahren aus
Belarus migriert ist, deutet an, dass sie Belarus immer vermissen wird, wenn
sie sagt: »Ich werde nie von mir sagen kénnen, dass ich eine Deutsche bin.
Weil ich bin einfach in einer anderen Kultur aufgewachsen, ich hab’ einen
kulturellen Hintergrund, den ich vermisse«. Dieses Zitat verkniipft das Ver-
missen des Herkunftslandes mit Elenas Selbstkonstruktion. Der Verweis auf
den kulturellen Hintergrund kann als Verweis auf einen Habitus gelesen wer-

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

den, der sich in Interaktion mit diesem Hintergrund gebildet hat und der nun
als Pendant einer subjektbildenden Interaktion fehlt.

Es finden sich aber auch Auflerungen, die von Verlust und Loslassen oder
von Abgrenzung und Loslassen handeln. Eine Verbindung von Verlust und
Loslassen zeigt sich in diesem Zitat, das von dem 30-jihrigen Arib stammt,
der seit fiinf Jahren in Deutschland lebt: »Ich bin noch dort (Marokko) in den
Strukturen (.) und hier (Deutschland) bin ich sehr eingegliedert und er betont
nochmals: »Ich bin hier in Miinchen sehr, sehr eingegliedert«. Nach 30 Jahren
Leben im Migrationsland beginnt auch Erdar sich zu lésen, in seinen Worten:
»Ich merke, dass ich jetzt langsam meinen eigenen Weg gehe, versuche mich
zu l6sen von meiner Vergangenheit«. Er ist natiirlich auch schon mit 14 Jah-
ren, als er den Iran verlief3, seinen eigenen Weg gegangen, aber mental macht
er sich erst jetzt auf den Weg.

Bei Anina dagegen, die mit 15, also im vergleichbaren Alter wie Erdar mi-
grierte, war es von Anfang an ein Abgrenzen, das ihr Verhiltnis zu Algerien,
genauer ihr Verhiltnis zu der dort von Islamisten eingefithrten Kopftuch-
Fatwa pragte. Ihre Flucht war ein Akt der Rebellion gegen die islamistische
Norm, den weiblichen Kérper durch Verschleierung verschwinden und damit
ihr Schicksal allein von einer genormten Geschlechtlichkeit bestimmen zu las-
sen (s. 4.2.3). Doch sie sagt auch: »Das algerische Dasein wird immer in mir
sein«. Sie diirfte damit das Dasein meinen, gegen das sie rebelliert, aber auch
das Dasein in ihrer »feministischen« Familie, das sie mit den Kompetenzen
der Rebellion ausstattete.

Auch die Migration von Mateusz stand im Zeichen einer ungewiinschten
Entwicklung in seinem Herkunftsland Polen. Nicht er, sondern seine Eltern
trafen die Entscheidung, Polen zu verlassen als das Kriegsrecht in Polen 1981
verhingt wurde. Heute ist seine Distanzierung zum Herkunftsland in der Ab-
lehnung politischer Positionen begriindet, die er dort bei Besuchen antreffe.
Er reise schon mit »einem geladenen Gefithl« an und wenn er auf solche Po-
sitionen treffe, giefle er »dann noch ein bisschen Ol ins Feuer«. Dies evoziert
eine bestimmte Selbstkonstruktion; der Ol ins Feuer gieRende Mateusz wird
von diesem als »Ich, der Provokateur« getitelt. Diese Selbstkonstruktion je-
doch verindere sich, nach zwei Wochen sei er verséhnlicher, um am Ende
wieder froh zu sein, ins Migrationsland zuriickkehren zu kénnen.

Ob die von den Migrant*innen geschilderten Beziehungen zum Her-
kunftsland eher im Zeichen des Verlusts und Verbundenheit oder im Zeichen
von Abgrenzung und Loslésung stehen, hingt von der dort erlebten Ge-
schichte, von den Griinden und Umstinden der Migration und von dem

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

221


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Global Age, Migration und Medien

im Migrationsland erlangten Status ab. Wer sich zur Migration gezwungen
sah, scheint eher den Verlust zu betonen, wer sich selbst zur Migration
entschlossen hat, scheint stirker der Abgrenzung zuzuneigen. Vor allem
aber sind es bewegliche Beziehungen, in denen sich Verbundenheit und Los-
l6sen im Hinblick auf unterschiedliche Lebensaspekte mischen und immer
wieder neu durchmischt werden. Aber unabhingig davon, welche Mischung
das aktuelle Denken und Fiihlen bestimmt, das gelebte oder auch erzihlte
Leben im Herkunftsland bleibt prasent und mit ihm die dort gebildeten
Habitusformen, selbst dann, wenn man sich von ihnen abgrenzt.

6.1.2  Transterritoriale Verortungen

Habe ich im vorangegangenen Abschnitt auf die Wahrnehmung des Her-
kunftslandes durch Migrant*innen fokussiert, so soll nun das Verhiltnis
zwischen Herkunfts- und Migrationsland aus der Sicht von Migrant*innen
genauer beleuchtet werden. In den Interviews wird dieses Verhiltnis immer
wieder thematisiert und auffallend oft fillt in diesem Zusammenhang das
Wort »dazwischen«. Dieses Dazwischen habe ich bereits als metaphorisches
Schema eingefithrt (s. 4.2.2); nun soll noch stirker die subjektbildende Kraft
dieser Metaphorik ins Zentrum der Aufmerksambkeit geriickt werden.

»Ich bin irgendwo definitiv zwischen diesen Polen, natiirlich mit mehr
Starke hierhin (ins Migrationsland, d.A.), aber ich werde niemals ganz hier
sein und ich werde dort wahrscheinlich mit der Zeit immer weniger sein, aber
ich werde immer bleiben, alleine durch die Sprache, durch die Poesie, durch
das Gefiihl [...]J«, sagt Erdar, der, wie erwahnt, seit 30 Jahren im Migrations-
land lebt. Erdar tariert sein Verhiltnis zu den beiden Lindern aus. Er vermu-
tet, wird eindeutig, korrigiert sich wieder. Das einzig Gewisse ist die Position
zwischen den Lindern. Ahnliches driickt Brian in seiner Visualisierung aus.

Brians Arme greifen nach beiden Lindern, seine Beine sind gegritscht,
scheinbar bereit, iiberall aufzusetzen. Aber das passiert nicht. Es sind nur
noch die Zehen, die Uganda berithren, wihrend kein Fufy Deutschland er-
reicht. Aus der Person sprechen Zweifel, wohin sie gehort; sie ist »nicht mehr
ganz« in Uganda und »noch nicht« in Deutschland oder »vielleicht« gehort
sie doch zu beiden Lindern, wie Brian begleitend miindlich und schriftlich
kommentiert.

Was bedeutet dieses Dazwischen? Wie wird es gelebt und empfunden?
Die Migrant*innen berichten von einem gedanklich-emotionalen und einem
physischen Pendeln sowie von Vermischungen. Vara driickt ihr gedanklich-

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

ADbb. 13: Zwischenposition (Brian, 43 Jahre)

emotionales Pendeln in diesen Worten aus: »(.) man ist irgendwie in Gedan-
ken, im Geist, in der Seele, in Gefiihlen, in alles woanders auch«. Das Wo-
anders ist Syrien; das Wort »auch« sagt, dass ihre Gedanken dort sind, aber
nicht nur dort, sondern auch noch woanders. Nala beschreibt ihr physisches
Pendeln zwischen Uganda und Osterreich: »Wenn ich dort bin und ich bin
einer von dort. Ich spreche die Sprache, ich kann dort das Essen essen, ko-
chen. Ich bin in diesem Moment dort. Und wenn ich jetzt hier bin — mein
Alltag ist Osterreich«. Nala scheint in ein jeweils anderes Kostiim zu schliip-
fen, wenn sie sich in dem einen oder anderen Land aufhilt. Dieses Kostiim,
das fiir ihre Subjektivitit steht, orientiert sich an den Alltagen da und dort,
die sie voneinander trennt.

Das Dazwischen kann aber auch als Vermischung gelebt werden, wie Ele-
na schildert. Sie bezieht sich zunichst auf ihr Herkunftsland Belarus und
dann auf das Migrationsland Deutschland: »Wenn man damit aufgewachsen
ist, dann wird das schon ein Teil von dir. Und das Deutsche ist halt das, was
noch oben drauf kommt [...], aber wahrscheinlich ist das dann nicht so tief in
mir«. Das Deutsche erscheint in diesem Zitat wie das Sahnehiubchen auf ei-
nem Stiick Kuchen, ohne in die Substanz des Kuchens einzudringen. Dass es
vielleicht doch tiefer gehen konnte, fillt ihr anhand ihrer Visualisierung auf
bzw. an der Diskrepanz zwischen dem Bild und ihrer realen Erscheinung.
Sie sagt: »Also, mein Bild von mir selbst ist doch von der russischen Kultur

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

223


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Global Age, Migration und Medien

gepragt, weil, obwohl ich jetzt mit Jeans hier dasitze, habe ich mich selbst
in einem Kleidchen gemalt«. An einer fritheren Stelle im Interview hat sie
erzihlt, dass es in Belarus tiblich sei, dass Frauen Kleider tragen. Das Selbst-
bild in Elenas Kopf stimmt nicht mehr mit ihrem aktuellen Outfit iberein.
Sie scheint das nicht akzeptieren zu wollen, denn sie erklirt: »Okay, das (die
Jeans tragende Elena, d.A.) hat jetzt keine Bedeutung«. Chiara und Hamzo
dagegen messen der wahrgenommenen Vermischung subjektbildender Ele-
mente aus verschiedenen national-kulturellen Kontexten explizit Bedeutung
zu. Sie habe im Migrationsland gelernt insbes. grofere Piinktlichkeit, stellt
Chiara fest und registriert das als Gewinn. Hamzo findet, er sei »deutscher«
geworden. Besonders, wenn er sich in Mosambik aufhalte, »ertappe« er sich
dabei, »dass etwas deutsch in mir steckt«. Er scheint unsicher zu sein, wie
er diese deutschen Einlagerungen bewerten soll, denn was er da aus seiner
Sicht eingelagert hat, ist »Ruhe haben wollen« und das »Meckern« iiber zu
laute Musik der Nachbarn. Mit solchen Einlagerungen geht er auf Distanz zu
den Menschen in seinem Herkunftsland, wo laute Musik normal sei.

Weder das Pendeln zwischen Herkunfts- und Migrationsland noch das
Vermischen unterschiedlicher Denk- und Handlungsschemata verliuft ohne
Gefiihle, die implizit und explizit geduflert werden. Anina, die ihre Subjekti-
vitit ebenfalls als eine Mischung unterschiedlicher kultureller Einfliisse schil-
dert, erklart ausdriicklich, dass sie diesen »Mischmasch« liebe. Sie bringt ihre
Gefithle mit dem im Herkunftsland erfahrenen Zwang zur Eindeutigkeit in
Zusammenhang, den sie so formuliert: »Man kommt zur Welt als Algerierin,
man stirbt als Algerierin. Man kommt zur Welt als Muslimin, man stirbt als
Muslimin«. Ganz im Sinne des metaphorischen Schemas »Kimpferin«, dem
ich ihre Geschichte zugeordnet habe, bekennt sie sich auch emotional zu ih-
rem Ausscheren aus vorgegebenen Habitusformen, denn, wie sie erklirt, sie
liebt den Mischmasch.

An dieser Stelle mochte ich auf das bereits in Kapitel 2.2.1 vorgestellte
Konzept Transmigration zuriickkommen, mit dem die physische Mobilitit
zwischen Herkunfts- und Migrationsland kategorisiert wird. Es besagt, dass
Transmigant®*innen ihren Bezugsrahmen in mehr als einem Ort haben, dass
sie sich nicht vom Migrationsland abgrenzen, meistens mehrere Sprachen
sprechen und sich zwischen mehreren Orten bewegen (Kithn 2012, 47). Der
Begrift Transmigration lasst sich auch auf die mentale Mobilitit anwenden.
Transmigrant*innen erweitern ihr soziokulturelles Kapital, sie bilden hiufig
transnationale Netzwerke und bekommen die Chance, ihr Selbst als Misch-
form, die sich aus verschiedenen kulturellen Quellen speist, zu konstruieren.

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

Transmigration wird aber nicht nur als bereichernd erlebt, sondern oft als
ein mithevoller Prozess, durchsetzt von Verunsicherungen, Zweifeln und fort-
wihrenden Herausforderungen.

Exkurs: Heimat

Dem Thema Heimat will ich den folgenden Exkurs widmen. Es wurde hiufig
in Zusammenhang mit der Positionierung zu Herkunfts- und Migrationsland
angesprochen und wenn nicht, habe ich gefragt: »Haben Sie eine Heimat?
Wenn ja, wo ist sie?« oder »Welche Bedeutung hat Heimat fiir Sie?«. Ich wollte
dieses Thema, das im 6ffentlichen Diskurs iiber Migration eine brisante Rolle
spielt, aus der Sicht derer beleuchten, die von diesem Diskurs betroffen sind.

Niemand aus dem Kreis der interviewten Migrant*innen hat Heimat ein-
deutig bestimmt, auch wenn es zunichst so schien. »Heimat ist hier« (im
Migrationsland, d.A.), erklart Erdar und relativiert im Folgenden. »Ich glau-
be schon. Das ist meine Heimat und trotzdem nicht hundertprozentig«. Lila
setzt umgekehrt an: »Meine Heimat ist, wenn du mich fragst, das Erste, was
kommt, sag’ ich Uganda« und dann relativiert auch sie »aber dann muss ich
sagen, nein, meine Heimat ist, wo ich lebe, wo ich jetzt bin« und sie relati-
viert abermals: »Mein Kern ist Uganda«. Der Begriff »Kern« lisst an den tra-
dierten Habitus denken, dem Denk-und Handlungsformen entspringen, die
weiterwirken, ohne dass das erlauben wiirde, Uganda eindeutig als Heimat
zu bestimmen.

In den Interviews zeichnet sich die Tendenz ab, von mehreren Heima-
ten zu sprechen, wobei das, was als Heimat verstanden wird, an verschie-
denen Kriterien festgemacht wird z.B. an dem formalen Kriterium Geburts-
ort, an sozialen Kriterien wie Familie und Freunde oder am Kriterium des
Wohlfithlens. Die einzelnen Heimaten konnen von Migrant*innen auf un-
terschiedliche Kriterien bezogen sein. Am wenigsten wird die Staatsangeho-
rigkeit als Kriterium fiir Heimat genannt. Dies bestitigt die Annahme von
Brooks/Simpson, die schreiben: »Homex [...] can be seen to have multiple di-
mensions and is not about nationality and terrritory as such, but focuses on
the Self« (Brooks/Simpson 2013, 19).

Ausgangs- und Bezugspunkt fiir die Bestimmung von Heimat ist auch in
dieser Studie das Selbst, das als Heimat bezeichnet, wo seine Existenz be-
gann, wo es sich im Verbund mit anderen Menschen weif3, wo es seinen All-
tag gestaltet, wo seine emotionalen Bediirfnisse einen Widerhall finden, wo
es sein »Hier und Jetzt gut leben« kann. Dieses Heimatverstindnis verkniipft

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

225


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Global Age, Migration und Medien

Selbst und Raum; imaginiert wird kein administrativ bestimmter sondern ein
gelebter Raum (Waldenfels 1985, 195f.).

Es gibt aber auch Stimmen, die Heimat als konfliktbeladenes Thema an-
sprechen. Eine dieser Stimmen gehort der 44-jihrigen Lara, die seit 21 Jahren
im Migrationsland lebt und arbeitet, aber ihre sozialen Bediirfnisse dort nicht
erfullt sieht und sich zugleich innerlich von ihrem Herkunftsland entfernt
hat. Sie stellt fest: »Ich gehére zu keinem Land und das ist das Problem«. Das
mache sie traurig. Auch bei dem 40-jahrigen Jaro, der seit 28 Jahren im Mi-
grationsland lebt, weckt das Thema Heimat starke Emotionen. Er kommt im
Interview selbst auf dieses Thema zu sprechen; es scheint, dass er bereits das
Thema als Angriff auf sich erlebt. Es sei eine »diskreditierende Frage, iiber-
haupt mich fragen zu miissen >was ist Deine Heimat<«, erklirt er. Dieser
Frage liege der Zwang zugrunde, sich identifizieren zu milssen. Aber womit
soll er sich identifizieren? Jaro lebte bis zum 12. Lebensjahr in Serbien und
fithlte sich als Jugoslawe, aber dann zerfiel dieses Jugoslawien im Zuge der
kriegerischen Konflikte in den Jahren 1991-1999' . und er war plétzlich aus
externer Sicht nur noch Serbe. Jaro kommentiert: »Ich bin doch Jugoslawe,
ach, jetzt bin ich Serbe«. Diese Worte klingen nicht so, als ob er diese Neube-
stimmung adaptieren wiirde. Jugoslawien als Heimat aber gibt es nicht mehr
und das Migrationsland ist fir ihn moéglicherweise auch nicht zur Heimat
geworden, worauf die Bemerkung schlief3en lisst, dass er dort zwar »Partizi-
pient« sei, aber auch Auenstehender. Der vorhin erwihnte Zusammenhang
von Selbst und Raum existiert fiir Jaro nicht mehr und so erscheint es fol-
gerichtig, wenn er gegen eine tatsichliche oder vermeintliche Erwartung an
eine Positionierung seines Selbst im Raum rebelliert.

Heimat ist ein schillernder, emotional stark besetzter, von verschiedenen,
oft gleichzeitig geltenden Definitionen durchzogener Begriff, der im Verlauf
einer Biografie Verinderungen erfahren kann. Mateusz erzihlt, er habe sich
als Schiiler geweigert, die deutsche Nationalhymne aufzuschreiben, weil er
das als Verrat an seiner polnischen Herkunft empfunden hitte. Er hatte Po-
len mit seinen Eltern verlassen als er drei Jahre alt war. Es ist zu vermuten,
dass Polen als Heimat in der Familie sehr prisent war. Heute, als 40-Jihriger
sagt er: »Ich passe in keine Schublade«. Es ergeht ihm Zhnlich wie Jaro; auch
er kann und will sein Selbst nicht an einen fixen Ort binden, wie ihn eine

1 Die Konflikte umfassen den Krieg in Slowenien 1991, den Kroatienkrieg 1991-1994, den
Bosnienkrieg 1992—1995, den kroatisch-bosnischen Krieg 1992-1994, den Kosovokrieg
1998-1999.

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration 227

Schublade verkérpert. Er formuliert in seiner Visualisierung ein Alternativ-
modell, das ihn im Zentrum verschiedener Kulturkreise zeigt. Er bezeichnet
sich als Kulturhybride, dessen Selbst sich aus den Schnittflichen verschiede-
ner Kulturkreise und Territorien speist, eine transterritoriale und transkultu-
relle Verortung, die ihm gut tue, »deswegen habe ich ein lichelndes Gesichtx,
sagt er. Die paar Wolken, die ab und zu auftauchten, »ziehen auch wieder
vorbei, dann ist wieder alles gut«, meint Mateusz.

Abb. 14: Das Selbst als Ergebnis kulturell-territorialer
Schnittflichen (Mateusz, 40 Jahre)

Do Kultw /Ly bide

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Global Age, Migration und Medien

6.2 Praktiken der Selbstkonstruktion

Migrant®innen treten als Akteur*innen auf. Ihr Handeln generiert sich auf
der Basis eines Habitus, der ein biografisches Frither enthilt, aber auch die
Moglichkeit zu Neuem und der stets im Dienste von Subjektkonstruktionen
steht. Foucault hat solches Handeln als »Technologie des Selbst« (Foucault
1993, 26fL.) bezeichnet. Ich werde ausgehend von dieser Terminologie und ih-
rer Implikationen den Begriff »Praktiken der Selbstkonstruktion« verwenden,
um das Selbst als Konstruktion und die Rolle von Migrant*innen als Konstruk-
teur*innen noch stirker zu betonen. Ich sehe diese Betonung in Ubereinstim-
mung mit Foucault, denn nicht anders als die »Technologien des Selbst« sind
die Praktiken der Selbstkonstruktion darauf gerichtet, dem Einzelnen zu er-
moglichen, »aus eigener Kraft oder mit Hilfe anderer eine Reihe von Opera-
tionen an seinem Korper oder seiner Seele, seinem Denken, seinem Verhalten
und seiner Existenzweise vorzunehmen [...]J« (a.a.0., 26). Diese Praktiken sind
eingebettet in eine »Kultur der Sorge« (a.a.0., 37), die einen reflektierenden
Blick auf das Selbst evozieren. Dieser Blick ist im Fall von Migration in be-
sonderer Weise gefordert, denn Migration bedeutet eine Zisur im bisherigen
Selbst und in den Praktiken, die dieses Selbst herstellen. Der folgende Ab-
schnitt beschiftigt sich mit der Frage, wie sich Migrant*innen dieser Zisur
stellen, welche Praktiken aktualisiert oder neu entwickelt werden, um am En-
de ein Subjektmodell vorzustellen, das Rosi Braidotti ins Gesprich gebracht
hat: das nomadische Subjekt (Braidotti 1994).

6.2.1 Unterwerfung und Autonomie

Praktiken der Selbstkonstruktion changieren zwischen Autonomie und Un-
terwerfung, die nach Andreas Reckwitz »zwei Seiten des gleichen Prozesses«
(Reckwitz 2006, 10) darstellen. Reckwitz meint damit, dass der Einzelne erst
dadurch zu einem autonomen Subjekt avanciert, wenn er sich bestimmten
Regeln der Rationalitit, des Kapitalismus, der Moralitit unterwirft (a.a.0.,
9). Diese Doppelbedeutung sei bereits in dem Begriff Subjekt enthalten, der
zugleich »das in die Hohe Erhobene und das Unterworfene« (ebd.) bezeich-
ne. Im Sinne dieses Subjektmodells unterscheidet Kite Meyer-Drawe zwi-
schen Praktiken der Unterwerfung und Praktiken der Befreiung, mit deren
Hilfe sich das Individuum als Subjekt konstituiere (Meyer-Drawe 1990, 156).
Es konnte sein, dass sie mit dem Begriff Befreiung den Spielraum des Sub-
jekts noch etwas weiter absteckt als Reckwitz und wenn das stimmt, kommt

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

sie Butlers Argumentation nahe, die die Reflexion als Bedingung einer erwei-
terten Subjektformung beschreibt. Das Subjekt bringe sich zwar, so Butler im
Anschluss an Foucault, unter Bezug auf Codes, Vorschriften, Normen hervor,
aber dieses Hervorbringen sei kein bloRer Effekt der Norm, es setze vielmehr
die Reflexion in Gang, durch die sich Spielriume erdffneten (Butler 2003, 28).
Unter Bezug auf Foucault wiirde ich sagen, nicht nur die Norm, sondern auch
die Sorge um sich selbst, stimuliert reflexive Akte.

Ein Subjekt, das sich selbst hervorbringt, ist in Bewegung. Wie Joachim
Renn und Jirgen Straub es formulieren, ist diesem Subjekt eine »transitori-
sche Identitit« (Renn/Straub 2002, 13) eigen, die sich nicht als »vorgezeichne-
te, substanziell bestimmte und zeitlebens stabile Einheit« (ebd.) beschreiben
lasst.

Was Migrant*innen angeht, deren Sozialisation in verschiedenen Lin-
dern und Kontinenten stattgefunden hat, kann ich zwar nicht sagen, wie sehr
ihre Sozialisation und die damit verbundene Subjektformung im Zeichen der
Doppelbedeutung von Autonomie und Unterwerfung stand. Aber seit sie im
Migrationsland angekommen sind, sind sie mit diesem Modell der Subjekt-
formung konfrontiert. Sie sollen sich im Hinblick auf die im neuen Umfeld
giiltigen Normen als autonome Subjekte hervorbringen, doch zunichst sind
ihnen weder die Normen vertraut, noch wissen sie, welche Praktiken erfor-
derlich sind, um sich unter den Bedingungen dieser Normen selbst hervor-
zubringen. Reflexivitit ist unverzichtbar; dies erklirt die grofie Bedeutung,
die Praktiken der Selbstvergewisserung in den Interviews bekommen.

6.2.2 Praktiken der Selbstvergewisserung

Im Spektrum der von den Migrant*innen genannten Praktiken der Selbst-
vergewisserung dominieren Praktiken, die auf Stirken verweisen wie positiv
konnotierte Orientierungen, Strategien, Fihigkeiten, Leistungen sowie auf
positiv gewertete Selbstbilder, die durch diese Praktiken forciert werden.
»Ich bin zielorientiert; wenn ich etwas erreichen will, erreiche ich es«,
erklirt Malika in Ubereinstimmung mit der ihr zugeordneten Schliisselme-
taphorik »Entwicklung« (s. 4.2.1). Neben kognitiven Orientierungen wie Ziel-
und Leistungsorientierung, Ehrgeiz werden emotional gefirbte Orientierun-
gen genannt wie Selbstvertrauen oder auch die Liebe zum Schonen wie Dani
formuliert: »I have love for beautiful things or ideas of beauty«. Amar nennt
seinen Kampf fiir Gerechtigkeit als positiv konnotierte moralische Orientie-
rung, fir Luca ist es ganz allgemein die Orientierung am Positiven, in seinen

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

229


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Global Age, Migration und Medien

Worten »tief in meinem Innern iiberwiegt immer das Positive«, mit der er
sich seiner selbst zu vergewissern sucht. Als strategische Stirken werden von
den Migrant*innen das Ergreifen von Chancen, das Nicht-Aufgeben, Wider-
stand, Zihigkeit genannt. Wenn die 40-jdhrige Lara erklart, »ich versuche im-
mer das Beste herauszuholen«, dann ist sie dem 21-jdhrigen Fatih dhnlich, der
von sich sagt: »Wenn ich eine Chance habe, dann mache ich bis Ende«. Prakti-
ken des Nicht-Aufgebens und der Widerstindigkeit zeigen sich auffallend oft
bei Migrantinnen aus afrikanischen Lindern. Lila hat sich diese Strategie zu
eigen gemacht, wie sie erzihlt: »Ich gebe nicht auf einfach«. Nabou erklirt:
»Ich lasse nicht los, lass’ auch niemand mich runterkriegenc.

Die genannten Orientierungen und Strategien speisen sich aus dem Sich-
Besinnen auf die eigenen Fihigkeiten. z.B. auf die Lernfihigkeit, die Alina
bei sich feststellt, wenn sie sagt: »Mein Kopf kann richtig gut lernen« oder
auf die Fihigkeit, unterschiedliche Situationen zu hindeln, in Costas Wor-
ten: »I can manage between different situations. I think that’s a good thing«.
Auch Sprachkompetenz, Wahrnehmungs- und Entwicklungskompetenz wer-
den als Ergebnis der Selbstreflexion erwihnt. Nabou halt fest: »Ich hab’ mich
viel entwickelt, viel anpassen«. In dieser Aulerung steckt die von Reckwitz
benannte Dialektik, die Selbstkonstruktion in den Kontext von Anpassung
stellt. Anpassung bedeutet fiir Nabou nicht, sich selbst aufzugeben, erklirt
sie doch an anderer Stelle, wie kurz vorher zitiert, dass sie sich nicht »run-
terkriegen« ldsst.

Die Praktiken der Selbstvergewisserung enthalten schlieflich auch den
Verweis auf Leistungserfolge, die in Worten zum Ausdruck kommen wie »ich
kann es noch nicht glauben, dass ich so viel geschafft habe«, »ich habe sehr
gute Ergebnisse bei der Deutschsprachpriifung« oder »sie konnen mich als
fithrenden Kopf bezeichnen.

Den ins Bewusstsein gerufenen Orientierungen, Strategien, Fihigkeiten,
Leistungserfolgen entsprechen Selbstbilder, die sich nach beruflicher, politi-
scher, privater Betonung unterscheiden lassen. Beruflich geprigte Selbstbil-
der stehen im Vordergrund, was sich dadurch erklirt, dass Arbeit und Be-
ruf im Zentrum der Wiinsche von Migrant®innen steht. »Ich bin eine Team-
arbeitering, findet Alina, die sich damit als qualifiziert fiur ihre Titigkeit in
einer Arztpraxis mit mehreren Mitarbeiter*innen erklirt. Malika sieht sich
bereits durch ihren Namen, der Hilfe und Spende bedeute (diese Bedeutung
bezieht sich auf ihren tatsichlichen Namen, nicht auf das hier verwendete
Synonym) fiir den von ihr angestrebten Beruf als Pflegepidagogin bestimmt.
Thre Selbstvergewisserung verweist auf eine Genese ihres Selbstbildes, die im

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

Leben vor der Migration begann ebenso wie bei Luca, der sich als Autor und
Kinstler, der gerne Geschichten erzihlt, charakterisiert, ein Selbstentwurf,
der am Vorbild seiner serbischen Kinstlerfamilie ankniipft.

Politisch orientiert sind Selbstbilder, die Anina und Nabou fiir sich re-
klamieren und die sich wesentlich durch Kampfbereitschaft auszeichnen, zu
der die beiden aus Algerien und Senegal stammenden Frauen durch erfah-
rene Demiitigung und Diskriminierung herausgefordert wurden. Fiir Anina
begannen solche Erfahrungen bereits im Herkunftsland Algerien, wo sie ge-
zwungen werden sollte, sich zu verschleiern. Dem setzte sie Widerstand ent-
gegen. »Ich bin eine kleine Rebellin; ich bin nicht jemand, der zu allem Ja und
Amen sagtx, erklirt sie. Nabous Kampfbereitschaft bildete sich dagegen erst
im Migrationsland angesichts von Demiitigungen und Gewalt in der dort ge-
schlossenen Ehe. Emotionale Siule dieser politischen Selbstbilder ist hiufig
der Stolz, den afrikanische Frauen duflern, wie Nabou, die sagt: »Ich bin eine
schwarze Frau, bin ich sehr stolz auf mich« oder Lila, die erklirt: »Ich bin Lila,
Afrikanerin, stolz, Kimpferin«.

Eine privat-familiale Orientierung spricht aus Selbstbildern, mit denen
sich Migrant*innen als »zufriedene Person, als »gute Mutter« oder als »Ge-
fithlsmensch« schildern. Als »Gefithlsmensch« sieht sich Mateusz, den er vom
Image eines Ingenieurs abgrenzt, dem er die Merkmale »kiihl, blass, gefiihls-
kalt, niichtern, im Detail griibeln, das Eigentliche vergessen« zuschreibt — das
Erstaunliche, Mateusz ist Ingenieur. Der »Gefithlsmensch«, so kénnte man
interpretieren, ist sein Ideal, das er in sich fiihlt, das er aber nicht leben kann,
weil der berufliche Alltag ihm Anderes abverlangt. Der Gefithlsmensch hat
transitorische Ziige, die auf ein Subjekt im Aufbruch, im Ubergang verwei-
sen.

Wenngleich die Praktiken der Selbstvergewisserung vornehmlich positiv
akzentuiert werden, werden auch empfundene Schwichen benannt, die dem
Positiven in die Quere kommen. Rogers fiihlt sich manchmal wie eine »dum-
me Kuh«, wenn er seine Freundin um Geld bitten muss, was er als Autonomie-
verlust registriert. »Ich bin leider so leise«, findet Alina, womit sie ausdriickt,
dass sie ihrer Stimme nicht genug Gewicht gibt. Vara erlebt sich durch das
Leben in der Fremde und durch die Ungewissheit, wann sie nach Syrien zu-
riickkehren kann, energielos. Sie sei alt geworden, erklirt die 34-Jahrige. Ihr
Thema ist das Ringen um Balance, wie in dem von ihr zugeordneten meta-
phorischen Schema beschrieben. Arif identifiziert sich mit einem Vogel, der
nicht mehr fliegen kann, und doch mit festen Beinen auf seinem Balkon steht.
Nicht nur in dieser, sondern auch in den anderen Selbstbeschreibungen, un-

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

231


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Global Age, Migration und Medien

abhingig davon, ob sie auf Stirken oder Schwichen abstellen, zeigen sich
Ambivalenzen. Die im Zuge der Selbstvergewisserung stimulierte Reflexivi-
tit ruft neben den Schwichen auch hoffnungsvolle, in die Zukunft gerichtete
Momente auf, die meist stirker erscheinen als der Blick auf das Ungeniigen-
de oder Fehlende. Beispiele fiir zukunftsbezogenen Praktiken der Selbstver-
gewisserung ist die Auferung von Samira, sie wolle selbstbewusst ihren Weg
gehen oder der Selbstentwurf von Malika als Engel, dessen Freiheit Malika
betont und in Anspruch nehmen will oder die Visualisierung von Anina, die
sich als ein Midchen mit lockigem Haar zeichnet und dies als ihr Marken-
zeichen definiert, das fiir ihre Entschlossenheit steht, ihr Frausein nicht zu
verbergen, wie es aus ihrer Sicht die islamistische Tradition von ihr verlangt.

Die skizzierten Praktiken der Selbstvergewisserung bestitigen den Habi-
tusansatz insofern, als in ihnen sowohl das Frither aufblitzt als auch Chan-
cen fiir Neuanfinge Konturen erhalten. Die genannten Stirken werden nicht
so reflektiert, als hitte man sie ausschlieRlich in und durch Migrationser-
fahrungen gewonnen. Wahrscheinlich ist, dass sie durch diese Erfahrungen
mobilisiert wurden, weil sie den Migrant*innen vielversprechend erscheinen
und infolgedessen ein grofieres Gewicht in ihrem Verhaltensrepertoire be-
kommen, weiterentwickelt, verfeinert und mit neuen Akzenten versetzt wer-
den genauso wie das Nachdenken iiber Schwichen zu deren Bearbeitung und
Modifizierung fithren kann.

Wie werden die Praktiken der Selbstvergewisserung, die zugleich Prak-
tiken der Selbstkonstruktion sind, zu Unterwerfung und Autonomie positio-
niert? Leistungs- und Zielorientierung, Lernbereitschaft, Selbstbehauptung
stellen gesellschaftliche Normen in westlichen, kapitalistisch strukturierten
Lindern dar. Sie werden, wie im Vorangegangenen beschrieben, auch von
Migrant*innen adaptiert und wenn ich Reckwitz folge, dann sind darin Akte
der Unterwerfung zu sehen, die zugleich das Individuum zu einem Subjekt
machen. Folgt man dagegen Meyer-Drawe, Butler und Foucault, dann darf
man fragen, ob sich in den Akten der Selbstvergewisserung nur Unterwer-
fung widerspiegelt oder ob diese Praktiken nicht auch Elemente enthalten,
die nicht in der Unterwerfung aufgehen, sondern neues Territorium betreten
lassen.

Ist nicht das Midchen mit lockigem Haar, die stolze Afrikanerin, die sich
nicht unterkriegen lassen will oder der Engel, der freier als Menschen ist, eine
Kampfansage an gesellschaftliche Normen, die in diesen Fillen Frauen in ein
bestimmtes Geschlechterverhiltnis zwingen, das sie von ithrem Subjektsein
abschneidet und damit ein Austritt aus dem Zwang gesellschaftlicher Regeln?

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

Es geht um eine Normativitt, der Frauen im Herkunfts- und im Migrati-
onsland begegnen. Gerade diese doppelte Erfahrung geschlechtsspezifischer
Ungleichheiten hier und dort, kénnte, wie Butler schreibt, »einen Schauplatz
der Unterbrechung im Horizont der Normativitit erffnen und implizit nach
der Einsetzung neuer Normen verlangen [...]« (Butler 2003, 34).

6.2.3  Praktiken der Hybridisierung

Zeitgenossische Theoretiker*innen thematisieren die Praktiken der Selbst-
konstruktion mit Blick auf die Erosion kultureller Grenzen und damit ein-
hergehender kultureller Vielfalt. Die Dynamik der Modern sei, wie Wolfgang
Welsch festhilt, von einer Pluralisierung gekennzeichnet, die sich nicht nur
im »Nahraum der Gesellschaft (vollziehe), sondern bis in den Binnenraum
der Individuen vor(dringe)« (Welsch 1990, 179). Unter den Bedingungen ge-
sellschaftlicher Pluralisierung miisse das Leben des modernen Subjekts zu
einem »Leben im Plural« (Welsch 1991, 352) werden, »sowohl im Sinne ei-
nes Lebens inmitten unterschiedlicher sozialer und kultureller Kontexte als
auch im Sinne eines Lebens, das in sich mehrere solcher Entwiirfe durchliuft,
konstelliert, verbindet« (ebd.). Je mehr die auf Subjektbildung gerichteten
theoretischen Perspektiven iiber nationale Grenzen hinausgehen, desto mehr
schiebt sich das Konzept Hybriditit als Erklirungsmodell fiir Subjektformen
der Gegenwartsgesellschaft ins Blickfeld. Unter Hybriditat versteht Reckwitz
die »Koppelung und Kombination unterschiedlicher Codes verschiedener kul-
tureller Herkunft in einer Ordnung des Subjekts« (Reckwitz 2006, 19). Hybri-
ditit ist laut Nederveen tief in der Menschheitsgeschichte verwurzelt, aber
angesichts moderner Verkehrs- und Kommunikationstechnologien sowie von
Migrationsbewegungen nehme die Geschwindigkeit der Hybridisierung und
deren Intensitit zu (Nederveen 2005, 399). Hybriditit sei ein Merkmal un-
serer Zeit, da Grenziiberschreitungen jeglicher Art ein Merkmal unserer Zeit
seien (a.2.0., 424).

Wahrend ich in Kapitel 2.1.3 Hybriditat bzw. Hybridisierung als weltweit
beobachtbares Makrophinomen beschrieben habe, will ich nun der Frage
nachgehen, wie sich die Implikationen dieses Phinomens in den Praktiken
der Selbstkonstruktion von Migrant*innen widerspiegeln.

Praktiken des Arrangierens/hybride Arrangements

Anina, die erklirt, dass das Reden iiber Identitit ein »Identititsblabla« sei,
wehrt sich einerseits gegen die Festlegung auf eine Identitit, die ihre ur-

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

233


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Global Age, Migration und Medien

spriingliche Herkunft leugnet und anderseits gegen jegliche identititsbezo-
gene Eindeutigkeit. Man habe sie und ihre Familie in Algerien gezwungen,
»uns als Araber und Muslime zu definieren obwohl wir urspriinglich Ima-
zighen® sind«. Im Westen seien Imazighen als Berber bekannt, doch diese
Bezeichnung nutze sie nicht, weil sie von dem Wort Barbaren abgeleitet sei.
Imazighen dagegen bedeute der »freie Mensche, eine Subjektform, die ihren
Erfahrungen und ihren Intentionen sehr viel niher kommt. Ein freier Mensch
kennt keine Begrenzung; Anina sieht sich von verschiedenen Kulturen beein-
flusst: »Von den Tiirken haben wir Architektur und Essen bekommen [...]. Ich
habe etwas von Tunesien genommen, von den Franzosen habe ich etwas ge-
nommen. Heute nehme ich halt sehr, sehr viel auch von den Deutschen«.
Anina wechselt bei der Beschreibung verschiedener Einfliisse von »bekom-
men« zu »nehmen«, womit sie ihren aktiven Part betont. Sie schafft ein hy-
brides Arrangement als Potential ihrer Subjektivitit, das sie als »sehr schéne
Mischung« bezeichnet. Bei solchen Arrangements geht es nicht — an dieser
Stelle sei an das Zitat von Tschernokoshewa erinnert — »um eine absolute Dif-
ferenz zwischen Eigenem und Fremdem, sondern um die Durchldssigkeit von
Grenzen, um die teilweise Prisenz des Einen im Anderen, um Austausch, Zu-
sammenfithrung, Verbindung [...]« (Tschernokoshewa 2015, 81). Wenn Hamzo
erklirt »Ich bin ein afrikanischer Mosambikaner, lebend in Deutschland, also
integrierter Mosambikaner«, dann driickt sich in diesen Worten die teilweise
Prisenz des Einen im Anderen aus; es mischen sich in Hamzo afrikanische,
mosambikanische und deutsche Elemente. Das Moment der Zusammenfiih-
rung spricht Dia an, wenn er sagt: »Ich kenne jetzt fiinf Sprachen. Ich bin
fiinf Personen zusammenc. »Man sucht sich zusammenc, so konstruiert auch
Erdar seine hybride Existenz. Diese letzte Bemerkung verweist darauf, dass
die Entwicklung einer hybriden Personlichkeit kein blofles Vermischen ist,
sondern ein selektiver Prozess, bei dem ausgewdhlt wird, was zusammen-
passt und was nicht (Babka/Posselt 2012, 13). Ron konkretisiert das Zusam-
menfihren und Zusammenpassen verschiedener kultureller Orientierungen
und Haltungen in folgender Passage, die so beginnt: »Ich bin von kameruni-
scher Kultur und habe ich auch die deutsche Kultur in mir. Und die beiden
gehen eigentlich, passen eigentlich gut zusammenc. Die Zusammenfithrung
verschiedener kultureller Elemente gelingt nicht deshalb, weil diese Elemente

2 Imazighen ist eine Sammelbezeichnung fiir bestimmte indigene Ethnien der nordafri-
kanischen Lander Marokko, Algerien, Tunesien, Libyen und Mauretanien.

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

einander dhnlich oder identisch sind, sondern weil sie sich erginzen. Als Ka-
meruner mdochte er mit Menschen reden, erzihlt Ron und als Deutscher sei
er ehrgeizig, zielorientiert, genau, fleifdig. Wihrend Ron mit dieser Bemer-
kung noch eine Differenzierung zwischen angeeigneten Neigungen, Eigen-
schaften, Fihigkeiten in den zwei Territorien vornimmt, schildert er wenig
spiter im Interview eine hybride Konstellation, seine Worte: »Nehme ich ein
bisschen von jeder Kultur und dann setz’ ich das einfach in die Welt«. Es ist
nicht ein Nebeneinander von Verschiedenem was er da in die Welt setzt, son-
dern ein zusammengefasstes Ganzes, in dem das Verschiedene fiireinander
durchlissig wird.

Praktiken der Hybridisierung im Modus des Arrangierens gehen einher
mit einem Transzendieren binirer Kategorien (Nederveen 2005, 424), ein Vor-
gang, der in neue Selbstkonstruktionen miindet, wie ein Zitat von Hamzo
illustriert: »Ich bin nicht der Hamzo, der gegangen ist, sondern ich bin der
Hamzo, der kommtx.

Offenheit
Offenheit ist ein weiteres subjektbildendes Merkmal, das Praktiken der Hy-
bridisierung charakterisiert und in den Interviews in verschiedenen Facetten
auftaucht. »Ich lebe mit einem Deutschen, einem Japaner oder Sitdkoreaner
als ob es ein Kameruner wire«, bemerkt Ron. Der Kontext, in dem diese Au-
Berung steht, macht klar, dass Ron nicht sagen will, er wiirde alle wie Ka-
meruner behandeln oder nur insofern, als Kameruner in erster Linie fiir ihn
Menschen sind, so wie dies auch Angehdrige anderer Ethnien fiir ihn sind
und wie er sich auch selbst definiert. Er identifiziere sich weder als Schwarz-
afrikaner noch als Kameruner, sagt er: »Ich identifiziere mich als Mensch«.
Dieses Selbstverstindnis begriindet seine Offenheit fir verschiedene ethni-
sche und kulturelle Einfliisse und mache ihn zum »Weltbiirger«, wie er an an-
derer Stelle erklirt. Offenheit ist auch fiir Anisa ein Thema, mit dem sie sich
im Interview beschiftigt. Sie sieht darin eine ihr eigene Wesenseigenschaft,
moglicherweise entstanden durch die hybride Konstellation ihrer mauretani-
schen Familie: »Ich bin offen auch von meiner Seele her«, lauten ihre Worte.
Wenn Offenheit betont wird, dann heift das auch, was man nicht ist, oder
sein mochte, nimlich verschlossen, ab- oder ausgrenzend. Dia argumentiert
mit seinem Bekenntnis zur Offenheit explizit gegen eine Haltung, die fiir ihn
das Gegenteil von Offenheit wire: »Ich bin nicht Rassist. Ich bin offen. Ich

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

235


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Global Age, Migration und Medien

bin okay, ich bin Moslem. Ich bin Sunnit. Ich mag meine Religion, aber ich
respektiere alle Religionenc.

Die von den zitierten Migrant*innen fiir sich in Anspruch genomme-
ne Offenheit bezieht sich auf andere Menschen, Ethnien, Kulturen, Religio-
nen, auf das Neue allgemein. Offenheit sei, so Anisa, ein Tiaréffner »zu an-
deren Kulturen, zu anderen Geschichten, zu anderen Leuten«. Deshalb sind
laut Anisa auch Sprachen als Tiir6ffner so wichtig. Sie selbst spricht zehn
Sprachen. Mehrsprachigkeit ist fitr Migrant*innen durchwegs eine Selbstver-
standlichkeit.

Offen sein fiir Diversitit ist eine der Voraussetzungen fiir den Wandel
von Selbstkonstruktionen. Anisa bringt Offenheit und Wandel ausdriicklich
in einen Zusammenhang, denn sie plidiert sowohl fiir die Bejahung verschie-
dener kultureller Einfliisse, wie im vorangegangenen Abschnitt dargelegt als
auch fiir einen Wandel des Selbst, wenn sie sagt: »Identitit ist etwas, was sich
stindig verindert und man muss halt fiir diese Entwicklung offen sein«.

Renn/Straub unterstiitzen die Annahme eines Zusammenhangs von Of-
fenheit und Wandel mit einem theoretischen Argument, wonach Identitit ei-
ne Synthese nicht nur von Differentem, sondern von Heterogenem ist, das
nicht als »stabiler Zustand oder Status quo vorzustellen« (Renn/Straub 2002,
19) ist. In diesem Sinne argumentiert auch Nederveen, der zugleich die Rich-
tung des Wandels angibt, wenn er schreibt: »Identity becomes more fluid and
multicircuit« (Nederveen 2008, 9).

Offenheit im Interesse sich wandelnder Subjektkonstruktionen ist ein Er-
fordernis der Gegenwartsgesellschaft, in der Menschen wechselnden Lebens-
verhiltnissen ausgesetzt sind. Das gilt auch und in besonderem Mafe fiir Mi-
grant*innen, ist doch die Konfrontation mit Differenzen und Widerspriichen
je nach Herkunft fiir sie noch komplexer, noch existentieller. Das Scheitern
existiert fiir Migrant®*innen angesichts dieser Herausforderungen als stin-
diges Risiko, sei es, dass sie sich dem Neuen verschliefien oder dass sie die
Balance zwischen Autonomie und Unterwerfung auf Kosten ihrer Autonomie
nicht aufrechterhalten kénnen.

Flexibilitat

Sowohl die Herstellung hybrider Arrangements als auch praktizierte Offen-
heit erfordern Flexibilitit z.B. in Form eines Pendelns zwischen diversen Ori-
entierungen, Lebensstilen, Kommunikations- und Beziehungsformen. Chia-
ra, deren Leben sich aus verschiedenen territorial-kulturellen Quellen speist,

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

sagt es so: »Flexibel sein, ja, okay, flexiblel sein. Muss man sehr flexibel sein«.
Die erforderliche Flexibilitit wird von den Migrant*innen auf verschiedene
Bereiche bezogen, manchmal ganz generell auf das Leben, wie Chiara es in
diesem Zitat tut, oder auf die dsthetische Inszenierung der eigenen Person,
wie Lila, die zu ihrer Art sich zu kleiden sagt: »Wenn ich das Gefiihl habe, okay,
jetzt was Afrikanisches, dann trag ich was Afrikanisches, aber nicht immer«.
Amar schildert sein flexibles Kommunikationsverhalten: »Manchmal spricht
der Deutsche, manchmal der Franzose, manchmal der Senegalese [...] und das
alles zusammen, nicht getrennt. Die sind eine Einheit, meine Persénlichkei-
ten. Das ist alles das — ist meine Personlichkeit«. Amar verwendet zunichst
den Plural »Personlichkeiten«, um dann in den Singular zu wechseln, was ver-
mutlich als Korrektur gedacht ist, denn es geht ihm ja um eine Person, die
Verschiedenes in sich vereint. Diese kleine sprachliche Korrektur verweist auf
die grofRe Frage, wie Flexibilitit in Verbindung mit Hybriditat Subjektivititen
formt, ob es zu einem Nebeneinander verschiedener Selbste kommt oder zu
einem Selbst mit verschiedenen Facetten oder ob das Selbst mit einem neuen
Programm antritt (Zima 2017, 366). In diesen Uberlegungen steckt die nichste
Frage, nimlich die nach Kohirenz im Zuge der Flexibilisierung, Offenheit und
Hybridisierung. In westlichen Kulturen gibt es die Erwartung an kohirente
Selbstkonstruktionen. Wer diese Erwartung nicht erfiillt, gilt als unzuverlis-
sig, suspekt wenig glaubwiirdig. Zima spricht sich gegen Kohirenz um jeden
Preis aus (a.a.0, 367).

Dennoch bleibt die Frage, wie sich Menschen unter den Bedingungen von
Hybriditit zusammenhalten, ob sie sich als eine oder mehrere Personlichkei-
ten erleben, ob sie dem Risiko der Persénlichkeitsspaltung ausgesetzt sind.
Reckwitz prognostiziert eine Instabilitit hybrider Subjektformen (Reckwitz
2006, 19). Hybride kulturelle Muster produzieren nach Reckwitz »Bruchlini-
en«, die die davon betroffene Subjektform instabil mache (ebd.).

Welsch’ Uberlegungen weisen in eine andere Richtung. Es gehe nicht dar-
um, Differentes zu bewiltigen im Sinne des Negierens von Differenzen, son-
dern um das Vermégen, Uberginge zwischen dem Differenten herzustellen
(Welsch 1991, 360), es gehe, wie auch Helga Bilden ausfithrt, um die Kommu-
nikation zwischen disparaten Elementen (Bilden 2012, 203f.), es gehe um das
Vermogen der Transversalitit oder Querschwingung, das einen neuen Typus
von Selbst ankiindige (Welsch 1991, 361).

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

237


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Global Age, Migration und Medien

Exkurs: Das nomadische Subjekt

Rosi Braidotti hat dieses, mit dem Vermégen der Transversalitit ausgestattete
Subjekt konkretisiert und ihm einen Namen gegeben: das nomadische Sub-
jekt (Braidotti 1994). Sie entwickelte ihre Uberlegungen hierzu anhand ihrer
eigenen Biografie, die sie durch verschiedene Linder fithrte, wodurch sie ei-
nen breiten Wissens- und Erfahrungshorizont entwickeln konnte. Eine solche
Biografie enthalte die Chance, tiber vorgegebene Kategorien hinauszuden-
ken, ohne dass man die Erfahrung machen muss, dass alles zusammenbricht
(a.2.0., 4) sowie als weitere Chance, verschiedene Erfahrungen zusammen zu
weben, also Praktiken des Arrangierens ins Spiel zu bringen. »The nomadic
subject as a performative imagex, schreibt Braidotti »allows me to weave tog-
ether different levels of my experience [...]J« (2.2.0., 7).

Bewegung und Mobilitit sind die entscheidenden Merkmale des Noma-
dischen, die eine mentale und/oder geografische Qualitit haben konnen. Das
Nomadische in Form dieser beiden Merkmale taucht auch in den Interviews
dieser Studie auf. Wenn sie ein Tier wire, wire sie ein Wal, kommentiert Alex-
andra ihre Visualisierung. Was ihr an Walen gefalle, sei »dass die immer im
Meer sind und dass sie tiberall reisen kénnen«.

Alexandra spricht bezogen auf ihre Visualisierung von einem geografi-
schen Reisen, aber ihr Aufbruch ins Migrationsland war auch ein Aufbruch
zu neuen Bildungschancen. Sie diirfte ein Reisen im urspriinglichen und me-
taphorischen Sinn meinen. Andere Migrant*innen, die sich als »Wanderer,
»Weltbiirger«, »Weltenbummler« bezeichnen, sprechen ebenfalls zunichst
das geografische Reisen an, lassen aber keinen Zweifel daran, dass dieses
Reisen auch eine mentale Seite hat, dass es z.B., wie Anisa bemerkt, als
innere Bereicherung erlebt wird.

Manche Migrant*innen fragen sich, was das Nomadische aus ihnen
macht. Diese Frage spricht aus folgender Passage: »Ich bin eigentlich eine
kurdische Frau. Es ist meine Identitit. Ich halte meine Kultur, ich halte mei-
ne Sprache, meine Familie [...], meine Religion. Aber auf der anderen Seite,
ich lerne Kultur in Osterreich, ich war auch in der Kirche [...]. Ist interessant
fiir mich. Eigentlich ich schaue alles, lerne alles [..]J«. Noch verankert die
seit drei Jahren im Migrationsland lebende Jasmin ihr Selbstverstindnis im
Herkunftsland. Zugleich riickt sie diese Verankerung sprachlich in unmit-
telbare Nihe zu ihrem Interesse an der Kultur des Migrationslandes, was
dafiir spricht, dass sie zumindest implizit davon ausgeht, dieses Interesse
konnte Einfluss auf ihr Selbstverstindnis nehmen. Nabou dagegen sieht sich

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

Abb. 15: »Wenn ich ein Wal wire [...]J« (Alexandra, 28 Jahre)

schon auf dem Weg zu einem neuen Selbst. Sie sagt: »Ich bin noch nicht
angekommen, wo ich méchte. Aber ich bin auch nicht, wo ich war«. Nabous
Selbstverstindnis, so kann man ihre Auflerung interpretieren, verindert
sich auf diesem Weg. Wer wandert, l4sst sich treiben oder hat ein Ziel. Die
interviewten Migrant*innen haben durchwegs bestimmte Ziele. Nabou hat
ein Ziel, aber das verrit sie der Forscherin nicht. Jasmin mochte als Lehrerin
arbeiten, was sie schon im Iran gemacht hat. Es wiirde sie sehr gliicklich
machen, wenn sie anderen Migrant*innen Deutsch- und Farsiunterricht
geben konnte. Daria mochte selbstbewusster im Arbeitsleben auftreten, was
ihr aufgrund der wahrgenommenen Diskrepanz zwischen ihrer Sozialisation
in Ruminien und der am aktuellen Arbeitsplatz in der IT-Branche gefragten
»Lowenmentalitit« nicht leicht fillt.

Das Wandern im physischen und mentalen Sinn begann nicht erst mit
dem Aufbruch ins Migrationsland; vielleicht wire es zu diesem Aufbruch gar
nicht gekommen, wenn es nicht eine vorausgehende Disposition dazu gege-
ben hitte. Den Interviewpartner*innen war es wichtig, auf diese Disposition
hinzuweisen. »Ich bin eine, die muss immer was machen. Ich kann nicht in

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

239


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Global Age, Migration und Medien

Rubhe sitzenc, erzdhlt Alina oder Samira, die von sich sagt: »Ich habe immer
was gemacht und studiert, gearbeitet«. Auch Ron konstatiert eine Kontinui-
tit des Nomadischen in seinem Leben: »Ich war immer in Bewegung. Und
so ist es einfach geblieben. Also, ich bleibe selten ruhig«. Fiir Arif und seine
Freunde im Libanon gab es schon als Kinder einen Traum: »Unser Traum war
immer Amerika oder England«. Fiir Arif ist es dann Deutschland geworden.

Zygmunt Baumann stellt das Nomadische in einen gesellschaftlichen
Kontext. Er sieht es im Widerspruch zum Sesshaften, das in der »solid-
stabilen Phase der Moderne« (Baumann 2003, 20) dominiert habe. Die
Gegenwartsgesellschaft lasse sich durch die Metaphern »Fliichtigkeit« und
»Flussigkeit« beschreiben, die das Losen von Bremsen, die Beseitigung von
Hemmnissen und Deregulierung implizierten (a.a.0., 8ff.). Tradierte Orien-
tierungsmuster stiinden im Zuge dieser Entwicklung nicht mehr als Geriist
zur Verfiigung, an dem sich Lebenspline festmachen liefRen (a.a.0., 22).

Sein Ansatz ist auf aktuelle Lebenswelten allgemein bezogen, die auch
migrantische Lebenswelten einschlieflen, die noch intensiver vom Nomadi-
schen geprigt sind, zumal diese immer auch physische Mobilitit bedeutet
die mit dem Leben im Migrationsland nicht endet, sondern in Form physi-
schen Pendelns zwischen Herkunfts- und Migrationsland oder auch in Form
ausgeprigter Kommunikationsbeziehungen zum Herkunftsland fortgesetzt
wird. Dass das migrantische Pendeln mit dem Risiko der Verfliissigung von
Bindungen und Traditionen einhergeht, soll nicht in Abrede gestellt werden.
Braidotti stellt diesem Risiko eine Perspektive gegeniiber, die dieses nicht nur
relativiert, sondern das Nomadische als neue Lebensform prisentiert. »[...]
nomadism consists not so much in being homeless, as in being capable of
recreating your home everywhere. The nomad carries her/his essential belon-
gings with her/him wherever s/he goes and can recreate a home base any-
where« (Braidotti 1994, 16).

Es fillt auf, dass in der Studie »Transnational leben« die weiblichen In-
terviewpartner*innen mehr und differenzierter itber das Nomadische spre-
chen als mannliche Interviewpartner. Das muss nicht heiffen, dass Manner
weniger nomadische Erfahrungen machen, sie sprechen nur nicht so viel dar-
tiber. Eine Erklirung dafir konnte sein, dass Aufbruch und sich auf den Weg
machen zum mannlichen Selbstverstindnis gehéren, weshalb es nicht aus-
driicklich thematisiert wird. Weibliche Migranten dagegen, haben das weib-
liche, auf Sorge und Familienarbeit ausgerichtete Rollenmodell, das auf Sess-
haftigkeit verpflichtet, hiufig bewusst aufgebrochen. In der auf Migration
bezogenen Genderforschung wurde der ausdriickliche Wunsch von Frauen,

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

durch Migration der traditierten Genderordnung zu entkommen, als typi-
sches Motiv festgestellt wie u.a. Brooks/Simpson als Ergebnis ihrer Studie
iiber polnische Migrant*innen festhalten: »Women seek to escape the cons-
traints of a traditional gender order and find new freedom in their host do-
main« (Brooks/Simpson 2013, 161).

Ein Handeln, das sich gegen Erwartungen stellt, stimuliert verstirkte Re-
flexion, fiithrt dieses Handeln doch an Grenzen, die iiberschritten und/oder
neu verhandelt werden (a.a.0., 159), das geplant und begriindet wird, was
notwendig mit einer verbalen Symbolisierung einhergeht.

6.3 Die Anderen

Stand bislang das einzelne migrantische Subjekt als Konstrukteur seiner
selbst im Mittelpunkt, so soll nun die Rolle der Anderen im Prozess der
Selbstkonstruktion genauer beleuchtet werden. Subjektivitit entsteht nicht
in der Separierung des Einzelnen von der Welt, sondern — so Hartmut Rosa —
in der Bezogenheit des Einzelnen auf die Welt, eine Bezogenheit, die leiblich,
reflexiv, kognitiv und/oder emotional geprigt sein kann (Rosa 2016, 187).
Die menschliche Existenz sei geradezu Bezogenheit (a.a.0., 235) oder wie
Altmeyer/Thomi es ausdriicken »Subjektivitit ist durch Intersubjektivitit
vermittelt (Altmeyer/Thomi 2006, 26).

6.3.1 Die dialogische Existenz

Charles Tylor geht ebenso wie Altmeyer und Rosa von einer dialogischen Exis-
tenz des Menschen aus (Taylor 1993, 21), eine Annahme, die Rosa in Anlehnung
an Martin Buber (1994) in folgende Worte fasst: »Subjekt und Welt (nehmen)
erst aus der Beziehung heraus Gestalt an (Rosa 2016, 440).

Angewiesenheit

Ich und Du, Ich und die Anderen, Ich und die Welt, so lassen sich die unver-
zichtbaren Pole einer dialogischen Existenz beschreiben. Die Welt ist alles,
was uns begegnet (a.a2.0., 20), wozu nach Meyer-Drawe, die die Ichentwick-
lung als »Spiegelspiel von Subjekt, Mitsubjekt und Dingwelt« (Meyer-Drawe
1990, 20) betrachtet, auch die materielle Welt zihlt, die an dieser Stelle nicht
thematisiert wird (s. dazu 3.3).

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

241


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Global Age, Migration und Medien

Woraus resultiert die Angewiesenheit auf ein soziales Gegeniiber? Fiir
Altmeyer/Thomi hat sie aus psychoanalytischer Sicht ihren Ursprung in der
Trennung, die Menschen durch ihre Geburt erfahren. Diese Erfahrung kon-
stituiere eine Entwicklungsaufgabe des Menschen, die in die Gegenrichtung
weist und fordert, mit anderen Menschen in Verbindung zu kommen (Alt-
meyer/Thom3 2006, 7). Menschen entwickelten sich, so Benjamin ebenfalls
aus psychoanalytischer Sicht, nicht jenseits, sondern »in und durch Bezie-
hungen« (Benjamin 1990, 22).

Meyer-Drawe argumentiert aus phinomenlogischer Perspektive: »Fiir
sich selbst ist der Mensch (.) ein Niemand, ein outis, der erst in der Begeg-
nung mit dem Anderen zu einem Jemand [...] wird« (Meyer-Drawe 1990, 115).
Was diese Begegnung so unentbehrlich mache, sei der Blick des Anderen,
der an das heranreiche, »was ich selbst nicht sehen kann, es sei denn durch
die Resonanz seines Blicks« (a.a.0., 117). Menschen gehérten dem Reich
des Sichtbaren an, konnten sich selbst aber nur fragmentarisch sehen, was
einen Fleck in ihrer Autonomie bedeute und zugleich eine Offnung fiir den
Anderen (a.a.0., 116).

Die subjektkonstituierenden Begegnungen mit den Anderen leben aus ei-
ner Vielzahl von Sprachen, nicht nur aus Worten, auch aus Gesten, Berithrun-
gen, Blicken, aus Klingen und Bildern (Taylor 1993, 21). »Wenn mir die Vor-
aussetzungen der Anrede abhanden gekommen sind, habe ich kein >Dus, an
das ich mich wenden kann, und dann habe ich >mich selbst« verloren« (Butler
2003, 43), beschreibt Butler die Konsequenzen fehlender Kommunikations-
méglichkeiten. Dieses Butler-Zitat gibt der Auflerung einer Migrantin Ge-
wicht, die erklirt: »Ohne Sprache wiirde ich wirklich sterben; sie empfindet,
was mit Butler theoretisch angesprochen wurde, wenn sie sagt: »[..] Spra-
che hat etwas mit Identitit zu tun [...]. Ich kann mit Leuten kommunizieren.
Ich kann meine Gefithle ausdriicken«. Die dialogische Existenz des Menschen
wird von den interviewten Migrant*innen auf unterschiedliche Weise und auf
unterschiedlichen Ebenen zum Ausdruck gebracht. Nala bettet ihr Selbst ent-
sprechend ihres metaphorischen Konzepts »Vernetzung« in das Ganze des
Universums ein, denn sie sagt: »Ich bin ein Teil von dem Ganzen (.). mein
Korper, mein Geist, ich bin ein Teil, ich bin tiberall, [...] ein Teil dieser Erde
[...]J«. Arib dagegen verortet sich lokal, wenn er erklart: »Ich bin hier in Miin-
chen sehr eingegliedert«, doch er lebt durch Musik eine dialogische Existenz,
die weit iber die lokalen Grenzen hinausgeht, wie in Kapitel 5.4.2 dargestellt
wurde. Arib tritt mit Musiker*innen aus verschiedenen Regionen der Welt in
einen Dialog, durch den hybride Klangwelten und neue Musikformen entste-

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

hen. Fir Ron bedeutet die dialogische Existenz im Beruf »mit Leuten spre-
chen, Losungen suchen, einarbeiten, [...], zusammen denken und zusammen
eine Losung finden«. Er bevorzuge dafiir die leibliche Begegnung; telefoniere
selten, sondern suche die Kollegen, Kunden und Lieferanten auf, um ihr Ge-
sicht zu sehen und im Gedichtnis zu behalten. Das Gesicht liefert Blicke und
eine Mimik, die Worte relativieren, erginzen, differenzieren, was die dialo-
gische Komplexitit erhoht. Amar beschreibt seine Angewiesenheit auf An-
dere als ein seine Biografie von jeher bestimmendes Phinomen. »Ich kann
nicht isoliert leben, das kann ich nicht«. Er brauche Menschen um sich her-
um. Er hitte nie in einem Dorf leben kénnen. Er sei ein »Grofstadtmenschc,
ein Wort, das Raum und Mensch miteinander verbindet. Es veranschaulicht
Rosas These, dass Subjekt und Welt erst aus der Beziehung heraus Gestalt
annehmen, was in dem zusammengesetzten Substantiv »Grof3stadtmensch«
verbal zum Ausdruck kommt. Auch die in Kapitel 5.1 diskutierte digital ge-
stiitzte Kommunikation von Migrant*innen liefert zahlreiche Beispiele, die
die Angewiesenheit auf ein soziales Gegeniiber belegen und illustrieren.

Dialogische Positionierung

Menschen stehen der Welt nicht gegeniiber, sie finden sich in einer Welt, sind
in sie geworfen (Rosa 2016, 63), aber sie nehmen zu dieser Welt auch Stellung.
Ich nenne das dialogische Positionierung, die unterschiedlich konnotiert sein
kann.

Emotional-intuitiv positioniert sich Chiara, die erklart: »Ich hab’ Angst,
allein zu sein«; nicht das schéne Auto oder die grofle Wohnung seien das
Wichtigste, sondern das gute Leben mit Anderen. Intuition bestimmt Ali-
nas Positionierung gegeniiber Anderen. Sie spiire sofort, ob ihr ein anderer
Mensch gut tue oder nicht und wisse dann, wen sie kennenlernen maochte
und wen nicht. Diese Fihigkeit habe sie schon als Kind besessen, wie ihr ihre
Mutter erzahlt habe.

Zusitzlich positioniert sich Alina differenzorientiert, wenn sie sagt: »Ich
(bin) anders als meine Landsleute«. Sie brauche kein Haus in Bosnien, wie
alle ihre Freunde. Ihr Haus sei die Familie und ihre Familie sei tiberwiegend
im Migrationsland. Erdar erinnert sich an seine differenzorientierte Positio-
nierung in der deutschen Schule, die er mit 15 besucht habe. »Ich war durch
und durch Iraner. Ich konnte iiberhaupt nicht ihre Gedanken (die der deut-
schen Mitschiiler, d.A.) verstehen, ich hab’ nicht verstanden, warum sie sich
mit Sachen beschiftigen, warum sie iiber Sachen lachen, die ich iiberhaupt

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

243


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Global Age, Migration und Medien

nicht wichtig fand und was denen wichtig ist, war mir iberhaupt nicht wich-
tig«. Aus dem Nicht-Verstehen, das vermutlich wechselseitig existierte, konn-
te leicht ein Konflikt werden: »Dann bin ich rot geworden, dann bin ich ag-
gressiv geworden«. Die differenzorientierte Positionierung verwandelte sich
in eine konfliktorientierte Positionierung, ein Hinweis darauf, dass sich Posi-
tionierungen verindern kénnen oder auch, wie im Fall von Alina, dass es im
Hinblick auf verschiedene Bereiche verschiedene Positionierungen nebenein-
ander geben kann.

Als soziokulturell-territoriale Positionierung bezeichne ich es, wenn sich
Migrant®innen in einer Mitte situieren z.B. in der Mitte des Universums, wie
Nala es tut, als sie ihre Visualisierung (s. Abb. 11) kommentiert: »Und das bin
ich in der Mitte. Und ich brauche alle. Und ich geniefRe alle«.

Auch die in diesem Kapitel bereits vorgestellte Visualisierung, die Ma-
teusz gezeichnet hat (s. Abb. 14), kann als Illustration einer soziokulturell-
territorialen Positionierung betrachtet werden. Mateusz, ich erinnere, posi-
tioniert sich im Zentrum des Bildes und vernetzt und verbindet sich davon
ausgehend mit vielen verschiedenen Kulturen. Der Wunsch bzw. die Forde-
rung nach einer soziokulturell-territorialen Positionierung, die keine sozialen
oder nationalen Grenzen kennt, schwingt auch in dieser Aulerung von Jaro
mit: »Es gibt kein Wir hier und kein Ihr dort«. Er stelle sich die Frage nach
Zugehorigkeit nur mehr selten. Jaro lehnt nicht die soziale Verbundenheit ab,
sondern eine Verbundenheit, die einteilt, trennt und eine verordnete, hier-
archisierende Zugehorigkeit herstellt, die Migrant*innen nicht gerade einen
Vorzugsplatz einrdumt. Die von Jaro wahrgenommene, extern verordnete Zu-
gehorigkeit, bringt er leicht ironisch in folgendem Satz zum Ausdruck: »Ich
bin doch Jugoslawe, ach, jetzt bin ich Serbe« (s. Exkurs Heimat 6.1).

Als ressourcenorientierte Positionierung lisst sich die Bemerkung von
Hamzo interpretieren, der, wie schon mehrmals erwihnt, erklirt: »Ich bin ein
Stiick Blume« und zwar »ein Stiick Farbe einer Blume«. Dieses Stiick Farbe sei
seine Unterschiedlichkeit, die er mitbringe und die fiir das Zusammenleben
im Migrationsland wichtig sei. Hamzo markiert seine Besonderheit als An-
satzpunkt fir dialogische Verbundenheit und konkretisiert damit eine These
von Butler, die schreibt: »Die Einzigartigkeit des Anderen ist mir ausgesetzt,
aber meine ist auch ihm ausgesetzt, was nicht heif3t, dass wir gleich sind, es
heifdt, dass wir durch unsere Singularitit aneinander gebunden sind« (Butler
2003, 47).

Die Positionierung von Migrant*innen im Rahmen ihrer dialogischen
Existenz kann mehrfach gerichtet sein, auf die Welt allgemein, auf das

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

Herkunftsland, auf das Migrationsland, auf weitere Linder, die im Verlauf
der Migration zum vorritbergehenden Aufenthaltsort geworden sind. Mehr-
fache Positionierungen fiigen sich nicht notwendig harmonisch ineinander;
sie kénnen Migrant*innen auch in Konflikte stiirzen z.B. wenn Berufsent-
scheidungen im Migrationsland von der Familie im Herkunftsland nicht
gutgeheiflen werden (s.2.3.2) Es kann auch zu Entfremdungen kommen,
wenn sich Migrant*innen gegentiber Familie und Freunden im Herkunfts-
land nicht mehr so positionieren, wie es von ihnen erwartet wird. Auf diese
Moglichkeit verweisen Brooks/Simpson mit dieser These: »Migration can be
understood as a process of estrangement, a process of becoming estranged
from that which was inhabited at home« (Brooks/Simpson 2013, 18). Vara,
die sich auf ein Treffen mit ihrer syrischen Familie in einem Nachbarland
vorbereitet, scheint dieses Risiko zu spiiren, denn sie sagt: »Ich hab’ Angst.
Ich hab echt sehr viel Angst. Wer sind die Leute, die ich jetzt treffen werde?«.

6.3.2  Anerkennung/Resonanz, Anrufungen

Wenn sich Menschen in ihrer Bezogenheit auf die Welt positionieren, dann
zielen sie auf eine Reaktion. Anerkennung und Resonanz sind die Konzepte,
mit denen ich die Relevanz dieser Reaktion allgemein und fiir Migrant*innen
im Besondern bestimmen maochte.

Anerkennung und Resonanz als Beziehungsmodus

Anerkennung ist nach Benjamin »die entscheidende Reaktion, die stindige
Begleitmusik der Selbstbehauptung« (Benjamin 1990, 24). Sie ist die Voraus-
setzung fir die Entwicklung von Selbstbewusstsein, das in der Beziehung zu
Anderen entsteht und durch sie vermittelt wird. Das Kind, so Benjamin im
Anschluss an die psychoanalytische Siuglingsforschung, habe von Geburt an
den Wunsch, sich mit der Welt in Beziehung zu setzen [..]« (a.2.0., 21) und
Reaktionen beim Gegeniiber auszulésen. Dieses Gegeniiber solle nicht nur
Spiegel sein, sondern der unabhingige Andere, der auf seine eigene Art und
Weise auf das Kind reagiert (a.a.0., 27). Auf Ahnliches stellt Rosa mit dem
Konzept Resonanz? ab. Nach Rosa ist Resonanz ein Grundbediirfnis und ei-
ne Grundfihigkeit des Menschen; sie dufiere sich nicht als Echo, sondern als

3 Auch Rosa thematisiert aus der Resonanzperspektive die Entwicklung des kindlichen
Selbst, bezieht das Konzept Resonanz aber dariber hinaus auf die Gesamtheit der
Weltbeziehungen des Menschen in der Moderne.

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

245


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Global Age, Migration und Medien

Antwortbeziehung, in der jede Seite eine eigene Stimme habe (Rosa 2016,
296). Rosa illustriert diese Beziehung mit zwei Stimmgabeln, schligt man ei-
ne Stimmgabel an, beginne die zweite, in riumlicher Nihe sich befindende
Stimmgabel mitzuschwingen, aber sie schwinge in ihrer eigenen Frequenz
(a.2.0., 282). Rosa ist wie Benjamin und Altmeyer/Thom3i davon itberzeugt,
dass Menschen existentiell vom Verlangen nach Resonanz geprigt sind, durch
dessen Erfiillung sie zu einem Selbst werden. Resonanzen erfolgen laut Rosa
nicht notwendig in Worten, sondern auch durch »Berithrungen, durch Stim-
men, durch Wechselblicke mit der Mutter oder dem Vater bzw. mit signifi-
kanten Anderen [...]J« (2.2.0., 215).

Die Unverzichtbarkeit von Resonanz schliefdt nicht aus, dass das Ver-
langen danach unerfiillt bleibt. Schon Kindern kann die Aufmerksamkeit
und die Zuwendung versagt bleiben. Nicht-Anerkennung des Anderen kann
»schmerzhafte Wunden hinterlassen, sie kann ihren Opfern einen lihmen-
den Selbsthass aufbiirden« (Taylor 1993, 15); sie kann zu einem Werkzeug
ihrer Unterdriickung werden (a.a.0., 14).

Migrant®innen sind einerseits wie alle Menschen auf Anerkennung und
Resonanz angewiesen, andererseits begriindet Migration das mehrfache Ri-
siko der Nicht-Anerkennung oder Verkennung. Ein solches existiert mit Blick
auf das Herkunftsland durch die riumliche Entfernung, durch ungeniigende
Kommunikationsméglichkeiten, durch ein Auseinanderdriften der jeweiligen
Lebensstile und/oder aufgrund mangelnder Akzeptanz der Migration durch
die Zuriickgebliebenen.

Im Migrationsland kann die Anerkennung durch Vorurteile gegeniiber
Migrant*innen, durch deren Ablehnung oder Marginalisierung, durch Un-
verstindnis, durch die Entwertung von Bildungs- und Berufsabschliissen blo-
ckiert werden. Solche Reaktionen sind natiirlich auch Resonanzen, die aber
nicht der Entwicklung von Resonanzachsen dienen, sondern solche Achsen
verhindern.

Im Interviewmaterial finden sich eine Reihe von Praktiken, in denen sich
das Bemithen um Anerkennung/Resonanz durch Migrant*innen ausdriickt.
Das identifizierte starke Interesse am Erlernen der im Migrationsland ge-
sprochenen Sprache, das sich auch in der Suche nach Lernméglichkeiten au-
3erhalb der offiziellen Sprachkurse vermittelt, belegt die Bedeutung, die dem
wechselseitigen Verstehen als Voraussetzung fir Resonanz zugemessen wird.
Interaktion war fiir Anina der Schliissel zur Herstellung von Resonanzbezie-
hungen in dem kleinen Dorf, in das sie nach ihrer Ankunft im Migrationsland
gezogen war. Sie sei aktiv auf die Dorfbewohner*innen zugegangen, was im-

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

plizit oder explizit von dem Wissen stimuliert war, dass »Interaktion keine
Einbahnstrafie (ist), sondern eine Strafle mit Gegenverkehr« (Benjamin 2010,
67). Sie verbucht es als Erfolg, dass sie kein Weihnachten alleine verbracht ha-
be, sondern als Muslimin in diesem christlichen Dorf immer von den Dorf-
bewohner*innen eingeladen worden war. Chiara sichert sich Anerkennung
und Resonanz durch ihre helfende Beziehung, die sie durch ihr ehrenamtli-
ches Engagement in der Kinder- und Jugendarbeit entwickelt hat. Mateusz
versuchte sich durch seine schulischen Leistungen im Gymnasium Anerken-
nung zu verschaffen. Das bestandene Abitur hat er, so lassen seine Worte
erkennen, als eine Art Eintrittskarte in die Gesellschaft des Migrationslandes
betrachtet. Er berichtet: »Man hat sich selber einfach gefeiert, in der Klasse,
da gab es ein T-Shirt, also mit so einem Augustiner Helles, Miinchner Elite,
ja«. Uber die erhoffte Anerkennung aber fiel ein Schatten, als ein Lehrer an-
gesichts des bestandenen Abiturs zu ihm sagte: »Insbesondere fiir sie freut
es uns ganz besonders«. Diese Bemerkung betont nicht nur sein Anderssein,
sondern enthilt auch eine Abwertung. Noch heute, nach ca. 25 Jahren be-
schiftigt Mateusz die Frage, ob ihn dieser Lehrer fiir »minderbemittelt« hielt,
ob die Botschaft dieses Satzes lautet: »Na ja, fiir Sie, dass sie es geschafft ha-
ben, das hitte ja wohl keiner erwartet«. Der Satz des Lehrers ist ein Beispiel
dafiir, wie das Bemithen um Anerkennung ins Leere laufen kann, wie es an
Vorurteilen abprallen kann.

Eine andere Form von Leistung, die Jaro praktiziert, um sich seinen Ar-
beitskollegen als kompetenter Gesprachspartner zu zeigen, ist das mediale
Verfolgen des Weltgeschehens. Er lese im Laufe der Woche acht Tages- und
Wochenzeitungen aus verschiedenen europiischen Lindern, um sich auf Dis-
kussionen am Arbeitsplatz vorzubereiten und nicht argumentativ zu unter-
liegen, sondern Argumente parieren zu konnen. Mit diesen medialen Prak-
tiken présentiert sich Jaro als eine Person, deren Interessen sich nicht nur
innerhalb nationaler Grenzen bewegen, sondern die als weltoffen anerkannt
werden mochte.

Anrufungen
Anerkennung und Resonanz sind, wie erwihnt, kein Echo. Sie enthalten ei-
ne bestimmte Erwartung an den Anderen, anders gesagt, sie sprechen ein
bestimmtes Selbst an, was als Anrufung bezeichnet wird.

Ich rekurriere als Ausgangspunkt dieses Abschnitts auf folgende, von Na-
dine Rose gestellte Frage und beziehe sie auf die an Migrant*innen gerichte-

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

247


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Global Age, Migration und Medien

ten Anrufungen. Die Frage lautet: »Als wer und wie wird jemand, mit welchen
Effekten angerufen und wie wird (.) mit diesen Anrufungen umgegangen?«
(Rose 2014, 58).

Anrufungen basieren laut Rose auf einer bestimmten Differenzordnung
z.B. auf einer patriarchalen oder einer rassistischen (a.a.0., 62). Sie legen
nahe, dass sich Menschen entsprechend dieser Anrufung entwerfen z.B. als
Verantwortlicher, als Fithrungsfigur, als Abweichender oder Abgewerteter; in-
sofern nehmen sie auf Subjektkonstruktionen Einfluss. Migrant*innen erfah-
ren solche Anrufungen oft beiliufig, beim Ein- und Aussteigen aus dem Bus
oder auf der Strafle, wie Nabou berichtet. Eines Tages habe ein Mann im Mi-
grationsland im Vorbeigehen zu ihr gesagt: »Neger fort, hau ab, heim«. An-
rufungen wie diese, die einer rassistischen Differenzordnung entspringen,
tragen den Stempel des Nationalen, der sich als vorrangige Deutungsmacht
tiber das Verhiltnis zwischen Nabou und dem Mann auf der Strafie stiilpte.

Weitere Anrufungen, von denen Migrant*innen in der Studie »Trans-
national leben« berichten, lassen sich nach ethnisierenden, impliziten und
expliziten Anrufungen unterscheiden, die aus dem Migrationsland und aus
dem Herkunftsland kommen kénnen. Elena berichtet, dass ihr in ihrem
Herkunftsland Belarus gesagt wurde, »dass mein Satzbau und die Wege,
Gedanken auszudriicken, dass ich aus dem Deutschen iibersetze«. In dieser
Riickmeldung steckt eine ethnisierende Anrufung, die Elena zu verstehen
gibt, du bist eine Andere geworden. Die Schliisselmetapher »Dazwischenc,
die ich Elena zugeordnet habe, konnte sich aus Anrufungen dieser Art spei-
sen. Lara dagegen erfihrt ethnisierende Anrufungen im Migrationsland,
in dem sie seit 21 Jahren lebt. Sie sagt: »Hier bin ich und ich werde immer
die Auslinderin sein« und sie erginzt wenig spiter »Auslinder bleiben
Auslinder. Das ist so«. Diese Uberzeugung basiert auf Beobachtungen am
Arbeitsplatz, auf dem Umgang der Kolleg“innen mit ihr, die sie hiufig nicht
einladen, wenn sie mittags gemeinsam Essen gehen und auf der gehérten
Kritik an einem Kollegen, der ebenfalls Migrant ist.

Anrufungen kénnen explizit oder wie im Fall von Lara implizit durch Han-
deln erfolgen. Sie kénnen verwirrend, beleidigend, bedrohlich oder auch un-
terstiitzend sein. Malika erinnert sich an einen Satz, den ihre »Gastmutter«
vor 18 Jahren in Zusammenhang mit einem gemeinsamen Kinobesuch zu ihr
gesagt hat: »Ich weif Malika, dass du ganz romantisch bist und deswegen ha-
be ich diesen Film ausgesucht«. Dieser Satz enthilt eine Anrufung, die Malika
in ein Licht geriickt hat, in dem sie gerne gesehen werden wollte.

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken aus der Perspektive von Migration

Dia dagegen scheint sich gegen eine implizite Anrufung zu wehren, wenn
er sagt: »Ich bin nicht gefihrlich. Ich bin ein guter Vater [...], das ist mein
Dramax. Er nimmt an, dass er als geschiedener Mann und Migrant, der Be-
such vom Jugendamt bekommen hat, als schlechter Vater gelten konnte, dem
man das geteilte Sorgerecht fiir seinen Sohn nicht tibertragen will. Implizi-
te Anrufungen erfihrt auch Rogers in der U-Bahn, wenn er beobachtet, dass
Menschen bei seinem Anblick die Taschen fester an sich driicken. Er lese in
der Mimik dieser Menschen: »Schwarzer Mann — kénnte mir was nehmenc.
Rogers grinst, als er diese Szene schildert.

Anrufungen missen nicht zwangsliufig ibernommen werden. Es gibt
mehr oder weniger grofie Handlungsspielriume, je nachdem, woher die An-
rufung kommt, ob sie in einer hierarchischen Konstellation erfolgt, ob sich
Migrant*innen in einer emotionalen oder formalen Abhingigkeit zu den An-
rufenden befinden. Dia hat weniger Spielraum, wenn ihm das Jugendamt das
Sorgerecht nicht erteilt als Rogers, der sich mit Humor iitber die wahrgenom-
menen Anrufungen hinwegsetzen kann, weil er den Menschen in der U-Bahn
nicht verpflichtet ist. Dennoch: Die empfangenen Blicke gehen ihm nach.

Lila hat im Umgang mit Anrufungen diesen Weg gefunden, den sie der
Forscherin erklirt: »Ich bin so ein Mensch, wenn du mich akzeptierst, ich ak-
zeptiere dich; wenn Du mich nicht akzeptierst, das ist dein Problem«. Diese
Haltung hat sich Lila in der Konfrontation mit vielen Anrufungen »erarbei-
tet«, die sie abgewertet und gedemiitigt haben, bis sie anfing, dagegen zu
halten. Ich erinnere an ihre Entgegnung auf eine Ablehnung im Bewerbungs-
gesprich, die mit ihrer mangelnden Sprachkompetenz begriindet wurde. Sie
hatte darauthin dem Verhandlungsfiihrer, der Dialekt sprach, entgegnet, er
wiirde auch kein gutes Deutsch sprechen und hat letztlich die Stelle bekom-
men. Im Zuge der Auseinandersetzung mit abwertenden Anrufungen diirfte
sich das metaphorische Konzept »kampferisch« (s. 4.2.3) herausgebildet ha-
ben, mit dem Lila den offensiven Umgang mit Anrufungen zu einer Lebens-
strategie gemacht hat.

Anrufungen haben zwar keine deterministische Wirkung, sie kénnen Wi-
derspruch, Widerstand, Gegendefinitionen evozieren, doch angesichts der
Unverzichtbarkeit von Anerkennung und Resonanz fithren Gegenstrategien
auf eine Gratwanderung, der erfolgreich gemeistert werden kann und zu-
gleich das Risiko des Scheiterns birgt.

Zusammenfassend: Die Selbstkonstruktionen und Selbstpraktiken von
Migrant*innen sind wie fur alle Menschen der Gegenwartsgesellschaft
eingebettet in grundlegende Bedingungen des Menschseins sowie in die

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

249


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Global Age, Migration und Medien

strukturellen Herausforderungen der Gegenwart, die von einer Erosion
tradierter Wertesysteme, von erhéhter Mobilitdt, globaler Vernetzung und
interkulturellen Begegnungen gekennzeichnet sind. Migrant*innen erfah-
ren dies alles in intensivierter Form. Sie haben sich physisch und mental
auf den Weg gemacht, grenziiberschreitende Vernetzung ist ihr tigliches
Erfahrungs- und Wirkungsfeld, sie bewegen sich zwischen Wertesystemen,
die hier wie dort instabil geworden sind, das Aufeinandertreffen kultu-
reller Differenzen erfahren sie unmittelbar und stindig. Sie konnen gar
nicht anders als ihre bisherigen Selbstkonstruktionen zu itberdenken und
im Hinblick auf ihre neuen und alten Lebenskontexte zu bearbeiten. Wie
diese Studie zeigt, entwickeln Migrant*innen transnationale Tendenzen
bezogen auf Beziehungsnetze, Beziehungsgestaltung, Essgewohnheiten,
berufliche Orientierungen, Medienhandeln und Mediengestaltung hiufig in
Verbindung mit einer Hybridisierung, durch die disparate Elemente zusam-
mengefiigt und zu Neuem kombiniert werden in Form hybrider Klang- und
Bilderwelten, hybrider Verhaltensrepertoires und Selbstentwiirfe.

Diesen Tendenzen stehen auf verschiedenen Ebenen des gesellschaftli-
chen und alltiglichen Lebens national und hierarchisch geprigte Ordnungs-
modelle gegeniiber, die angesichts der Infragestellung kultureller, sozialer,
territorialer Grenzen durch Migrant*innen umso vehementer ins Spiel ge-
bracht werden und die anstehende gesellschaftliche Innovationen zu blockie-
ren versuchen.

hittps://dolorg/10.14361/9783830460467-007 - am 12.02.2028, 10:00:55. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839460467-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

