»zum Entsetzen deutlich«
Zur Prosa Adalbert Stifters

1. Poetik der Entwirrung

Stifters Schriften stehen im Zeichen der Klarheit. Der Intention nach su-
chen die programmatischen Aussagen des Autors, die dem Begriff in Brie-
fen, Kunstberichten und Aufsétzen eine gleichbleibend zentrale Rolle zu-
weisen, den Anschluss an eine Asthetik klassischer Prigung. Demgemif}
fasst Stifter sein Vorhaben in einem Schreiben an den Verleger Gustav He-
ckenast vom Herbst 1861 mit implizitem Hinweis auf Goethe zusammen:

Seit meiner Kindheit ist es mir eigen gewesen, nach Klarheit zu streben, in der
Jugend nach Klarheit in den Dingen, spater nach Klarheit in mir. Unklarheit in
mir selber ist mir das peinigendste Gefiihl."

Wie Goethe rekurriert Stifter nicht auf eine biblisch verbiirgte claritas dei,
sondern greift die schulphilosophischen Koordinaten des 18. Jahrhun-
derts auf und artikuliert aus der Retrospektive des Alters den schon frith
gefassten Plan einer Entwicklung von der sinnlichen Verworrenheit der
Affekte zu einer leidenschaftslosen und deshalb sittlich héheren Klarheit
des Bewusstseins. Im Einvernehmen mit den Parametern der klassischen
Asthetik folgt Stifters »Wille zur Klarheit«> den Vorstellungen des Wohlge-
ordneten, der ungestorten Ubersicht und der integrativen Leistung einer
Einheit des Mannigfaltigen.? Der Brief kennzeichnet demzufolge das Ziel,
die quélende Erregung des Subjekts in einen Zustand der stoischen Abge-
klartheit, des Gleichgewichts und der Selbstbeherrschung zu tiberfithren,*

L Stfter PRA XX, S. 19 (an Heckenast, 31. Oktober — 2. November 1861). Der Brief,
der die Freundschaft zum Verleger ausdriicklich nach dem Vorbild derjenigen zwischen
Gocthe und Schiller stilisiert, greift zwei Passagen aus dem Faust auf: Erstens die Verse
308f. aus dem »Prolog im Himmel«: »Wenn er mir jetzt auch nur verworren dient: [/] So
werd’ ich ihn bald in die Klarheit fithren« (Goethe 1999, Bd. 7/1, S. 27), und zweitens
das Restimee im Abschied-Gedicht aus den »Paralipomena«: »Wer schildert gern den
Wirrwarr des Gefiihles [/] Wenn ihn der Weg zur Klarheit aufgefiihret« (ebd., S. 730).
Vgl. dazu: Zimmermann 2000.

2 Gump 1927,S. 7.

3 Vgl. etwa die Ausfithrungen zum Aufsatz Einfachheit und Klarheit von Karl Philipp Moritz
im Kapitel »Asthetische Deutlichkeitc (1750~1800) dieser Arbeit.

4 Stifter PRA XX, S.19f: »Kurz nach Empfang Ihres Schreibens entstand in mir
das Ringen, meiner groflen Erregung in der Hinsicht Herr zu werden, dafl ich sie
tiberschaute, und daf§ ich im ferneren Verlaufe den Inhalt meines Geistes in Folge

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und objektiviert dieses Unternehmen mit einer von »falsche[m] Pathos«
gereinigten Kunst sachlichen Erzdhlens.” Anhand dieser Strategie der
epischen Niichternheit entwirft Stifter Grundsitze, die mit dem dramati-
schen Antiklassizismus eines Biichner nicht schirfer kontrastieren kénn-
ten: An der strikten Ablehnung jeder Ubertreibung orientiert, bemisst
Stifter die Schonheit wahrer Kunst am normativen Kriterium des Maf3-
haltens.® Nichts scheint daher abwegiger zu sein, als ihn einer Asthetik
des Deutlichen einzugliedern, betrifft diese doch eine extreme Steigerung
der Klarheit.

Zu klar

Bei ndherer Betrachtung treten im Brief an Heckenast jedoch bedeutsame
Abweichungen vom zitierten Referenztext hervor, die schon auf der Ober-
flache der sprachlichen Organisation ins Auge springen. Durch die drei-
bzw. vierfache Wiederholung des Wortes »Klarheit« wird das klassische
Kunstprogramm mit monotoner und nachdriicklicher Geste beschwort.
So macht sich ein Zug bemerkbar, der den Absichtserkldrungen des Au-
tors widerstrebt: Die Anstrengung um kunstvolles Maf droht, selbst in
Mafilosigkeit auszuarten. Hélt man sich an die Stimmen der zeitgendssi-
schen Rezeption, sind Stifters literarische Texte in narrativer Hinsicht von
dieser Spannung entscheidend geprigt. Loben die Rezensionen an den
friihen Erzéhlungen mehrheitlich noch die »Klarheit der Darstellung« als
wahrhaft poetisch,” sorgt der fur Stifter charakteristische Hang zur aus-
ufernden Detailschilderung von der zweiten Hilfte der 1840er-Jahre an
zusehends fiir Irritationen: In den Naturbeschreibungen sei eine »hollén-

Threr Handlung mir zum festen Bewuf}tsein brichte. Das war nicht so leicht. Meine
Freude war groff, dafl ich sie meinen Freunden erzéhlte, aber ich konnte gerade durch
sie nicht zur Abkldrung kommen, ich mufite meinem Geiste Zeit lassen, durch sich ins
Gleichgewicht zu kommenc.

Mit Bezug auf die Uberarbeitung des vierten Kapitels des Witiko hilt der Brief an

Heckenast fest: »Mein bewegtes nur in seinem eigenen Zustande berechtigtes Gefiihl,

kam in das Gedicht, und machte dort ein falsches Pathos, was im Epischen das

Allergefihrlichste ist, und héchstens in der Lirik etwas entschuldigt werden konnte.

Zum Gliicke kam ich dahinter, und gerade das Sachliche des Gedichtes machte mich

cher klar mit mir« (Stifter PRA XX, S. 20).

6 Stifter PRA XVIII, S. 194: »Maf’halten diirfte das schwerste aber sicherste Merkmal des
wahren Kiinstlers sein«. Selbstredend geht es hier nicht um eine logische, sondern um
eine genuin dsthetische Wahrheit, die seit Herder und Goethe mit Vorliebe auf Klarheit
und Schonheit gereimt wird (vgl. Koepke 2003).

7 Enzinger 1968, S. 67.

[

256

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dische Kleinmalerei« am Werk,® die — der »anatomischen Zergliederung«
gleich? - eine desintegrative Dynamik entfalte und bei der Konzentration
auf »die Klarheit des Einzelbildes« einen ganzheitlichen Zusammenhang
vermissen lasse.!’ Stifter wird in der Folge keineswegs nur von seinem
prominentesten Gegner Friedrich Hebbel angeklagt,'' nichts zu erzih-
len und stattdessen eine »Uberfiille« nebensichlicher Kleinigkeiten aus-
zumalen.”? Das »ldstige Zuviel«'® an digressiven Passagen sorgt bei der
iiberwiltigenden Mehrheit der Kritiker fiir die Wahrnehmung eines quasi
wissenschaftlichen Stils, der in der Breite der Beschreibungen zwar sehr
»instruktiv, aber nicht eigentlich dichterisch« se1,'* weil er die dsthetische
lusion zerstore und beim Leser Langeweile hervorrufe. Den Texten wird
eine hyperrealistische Tendenz vorgehalten, die sich in der literarischen
Landschaftsmalerei als »gemeine Deutlichkeit« nach Art der Daguerro-
typie kundtue.” Wihrend Stifters Genauigkeit des Beschreibens den Ge-
schmack der Zeitgenossen briiskiert und den Eindruck des Kunstlosen
weckt, wird sie im 20. Jahrhundert jedoch zusehends positiv gewertet: Seit
Thomas Manns Urteil verbirgt der biedermeierliche Sanftmut der Natur-
schilderung eine »Neigung zum Exzessiven, Elementar-Katastrophischen,
Pathologischen« - zugleich gilt Stifter als »einer der merkwiirdigsten, hin-
tergrindigsten, heimlich kithnsten und wunderlich packendsten Erzéhler
der Weltliteratur«.'® Zwar wird sich zeigen, dass nicht alle diese Positionen
im Einzelnen vorbehaltlos geteilt werden kénnen, doch geniigt es hier
festzuhalten, dass tber Stifters Werk von Anfang an der Verdacht der
»Manie« schwebt,"” die »alles Gefithl des Mafies verloren« hat.'® Stifter
scheint von der Idee der Klarheit derart besessen, dass sich seine Literatur
allen Anstrengungen zum Trotz durch die Neigung auszeichnet, zu klar zu
sein.

8  Ebd.,S.122.
9 Fbd,S. 128, S. 143.
10 Ebd., S. 204.

I Vgl. die Verse tiber Die alten Naturdichter (1849), in: ebd., S. 138 und die Rezension Das
Komma im Frack (1858), in: ebd., S. 229-231.

12 Enzinger 1968, S. 88.

13 Ebd., S. 152.

14 Ebd., S.217 Vgl. auch ebd., S. 121: »Wir lernen den Weg so genau kennen, wie eine
Straflenbau-Inspektion, und tiber jeden einzelnen Mann, der am Wege steht und den
Zug betrachtet, wird vollstindiges Protokoll aufgenommenc.

15 Ebd., S. 306.

16 Mann 1990, Bd. XI, S. 237f. - Vgl. dazu Irmscher 1971, S. 18-21.

17" Enzinger 1968, S. 122.

18 Ebd., S. 157.

257

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im Hinblick auf ein besseres Verstindnis dieser Disposition von Stifters
Texten ist es aufschlussreich, die Stelle im Brief an Heckenast griindli-
cher zu betrachten. Zwar sind die programmatischen Aussagen immer
wieder als anschaulicher Beleg fiir Stifters Klassizismus herangezogen, im
Wortlaut aber nicht mit derselben Prézision analysiert worden, die man
den mimetischen Beschreibungen der Erzdhlungen bereitwillig zugestan-
den hat. Verglichen mit den zitierten Versen aus Goethes Faust, ist Stifter
bei der Bestimmung seines dsthetischen Programms insofern deutlicher,
als die Ausmerzung des Verworrenen nicht nur mit Nachdruck unterstri-
chen, sondern auch in der Sache differenziert wird: Wiahrend der junge
Stifter nach Klarheit in den Dingen sucht, ist spdter das Autor-Ich zum
Gegenstand der Entwirrung avanciert. Was im syntaktischen Parallelis-
mus als gestaffeltes Nacheinander zu harmonieren scheint, ist bei ndherer
Betrachtung durch eine markante Zasur getrennt. Auflenwelt und Subjekt
werden so voneinander abgertickt, dass sich zwischen ihnen eine fiir Stif-
ters Schreiben fundamentale Disjunktion bemerkbar macht. In der ano-
nymen Unbestimmtheit begegnen die Dinge niamlich als ebenso fremd,
wie das Ich in die Schranken einer autonomen Subjektivitdt verwiesen ist.
Dieses »beziechungslose Nebeneinander« von Mensch und Natur kenn-
zeichnet den stillen Abgrund von Stifters Texten,' die in diesem Punkt die
Sinn- und Reprisentationskrise der Moderne ebenso teilen wie diejenigen
Biichners.*® Vor dem Hintergrund dieser Situation schldgt Stifter fiir die
Entwicklung des Selbst einen Umweg ein: Die Ausrichtung an der Reali-
tat der Dinge ist als Versuch einzustufen, die quilende Kluft zwischen Ich
und Wirklichkeit zu schlieflen und in einen ganzheitlichen Zusammen-
hang zu tberfithren. Mit der Hinwendung zur Aulenwelt wird eine Pro-
padeutik fiir die Beruhigung des Subjekts entworfen, das den Grund zur
Selbstheilung nicht in sich selbst tragt. Wie der Freiherr von Risach gegen
all diejenigen einwirft, die »aus ithrem Ich nicht heraus zu schreiten vermé-
gen« und fir die »das All nur der Schauplaz dieses Ichs ist«, muss das Sub-
jekt zur Uberwindung der transzendentalen Grenzen »die Gegenstinde
der Natur aufser sich hinstellen und betrachten«.*! Anders als die Figur aus
dem Nachsommer meint, ist Stifter im wenige Jahre nach Erscheinen des Ro-
mans entstandenen Brief an Heckenast jedoch von der Einsicht getragen,
dass sich das Ich beim Zugriff auf die Realitdt nicht restlos ausschalten
liasst. Wenn am Ziel des Prozesses das von Affekten befreite, in seiner Apa-

19 Laufhiitte 2000, S. 63.
20 Vgl. Rauh 2006.
21 Stifter HKG 4/1, S. 220f. (Hervorh. d. Verf.).

258

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

thie gleichsam entindividualisierte Subjekt imaginiert wird, dann ist dieser
Endpunkt nicht realer, sondern idealer Natur, vermerkt Stifter doch das
peinigende Gefiihl der »Unklarheit in [sich] selber« nicht als ephemeren,
sondern als gegenwirtig andauernden Zustand. Ein im Jahr zuvor verfass-
tes Schreiben an den Verleger bringt diesen Umstand unmissversténdlich
zum Ausdruck: »Der Wille, vor der Wirklichkeit Ehrerbiethung zu haben,
ware wohl da; aber uns Neuen mischt das Ich stets einen Theil von sich
unter die Wirklichkeit mit, und tauft ihn Wirklichkeit«.?2 Weil die Realitat
der Dinge zwar mit aufmerksamer Ehrfurcht beobachtet und beschrieben
werden kann, aber »an sich« dem epistemischen Zugang entzogen bleibt,”
nimmt Stifters niichterner und zugleich obsessiver Wunsch nach Klarheit
insofern am aufklarerischen Projekt teil, als dieses unabschliebar und auf
die Produktion von Uberschiissen abonniert ist. So sehr das Streben nach
Entwirrung auf eine harmonische Einheit von Mensch und Natur aus-
gerichtet ist, so sehr steht der Antrieb von Stifters Schreiben im Zeichen
einer persistierenden Differenz zwischen Ich und Auflenwelt.?*

Angesichts dieser widerstrebenden Elemente, die fiir Stifters Werk bis zu-
letzt die Koexistenz eines >subjektivistischen< und eines >objektivistischenc
Pols annehmen lassen, kann das Programm der Klarheit schliefllich im
Hinblick auf seine literarhistorische Bedeutung ermessen werden. Stifter
biindelt im Brief an Heckenast mit einem Begriff zwei Strategien, die dem
Anschein der zeitlichen Abfolge zum Trotz ineinander verstrickt sind. Ei-
nerseits motiviert sich die Hinwendung zur Wirklichkeit der Dinge aus
dem schmerzhaften Gefiihl einer andauernden Entkoppelung des Ichs
von der Realitdt und zielt andererseits mit dem Ethos einer distanziert
neutralen Haltung auf eine ungetriibte Transparenz des Subjekts. Mit
dem Anliegen, das Ich vor verworrenen Leidenschaften zu schiitzen,* hat
Stifter eine Perspektive im Sinn, die es erlaubt, die Dinge ohne stéren-
de Vermittlung zu tiberschauen. Geht man davon aus, dass die Literatur

22 Stifter PRA XIX, S. 224 (an Heckenast, 7. Mérz 1860).

23 Vgl. Begemann 1995, S. 386.

24 Vel. Piechotta 1981, S. 19.

%5 Vgl die Ausfithrungen in Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers (1848): »Wer sich so
herausgebildet hat, dafl er seine Leidenschaften beherrscht, ja dafl er gar keine mehr hat,
wer daher gegen sich strenge ist und einfach das Rechte thut, der ist auch gegen Andere
gerecht [...]. Wie seine Vernunft jede Stérung seines sittlichen Ganges zuriickgewiesen
hitte, so stort er auch nun den des Andern nicht. Nicht so ist es mit der Leidenschaft.
Ich nehme hier Leidenschaft als ein die andern Seelenkrifte tiberragendes Streben nach
einem Sinnlichen. [...] Wenn daher Anmafung das ricksichtslose Geltendmachen der
eigenen Eigenthtimlichkeit ist, so ist die Leidenschaft das Anmaflendste, was es auf
Erden gibt« (Stifter HKG 8/1, S. 43f.).

259

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nach dem Ende der >Kunstperiode« mit der »Kritik an der als hypertroph
empfundenen Einbildungskraft« der Romantik den Blick generell nach
auflen richtet und »den Raum der subjektiven Welt gleichsam versiegelt«,
dann folgt Stifter durchaus einer zeitgeméfien Tendenz.? Wo er die Kunst
an der Wirklichkeit orientiert und auf eine »Klarheit in den Dingen« ver-
pilichtet, steht er den Postulaten des >poetischen Realismus«< nahe.” Weil
Stifter an der Vorstellung des Schonen als verbindlichem Kriterium der
Kunst festhalt, verbannt er die ausdriickliche Bezugnahme auf politische,
O6konomische und soziale Verhiltnisse ebenso, wie er sich mit Entschie-
denheit gegen die Literatur der Jungdeutschen stellt.”® Unter striktem
Ausschluss des Hasslichen hat Stifter im Unterschied etwa zu Biichner
nicht die treue Wiedergabe einer tatsdchlich vorgefundenen Wirklichkeit,
sondern eine Realitit hoherer Art im Sinn. Wie bei den klassischen Vor-
giangern bilden die Adjektive »wahr[,] klar und schén« eine édsthetische
Einheit,* die jedoch im subjektivistischen< Element von Stifters Werk aus-
einander zu brechen droht.

Seit der ersten Veroffentlichung Der Condor (1840) sind romantische Ziige
allenthalben prisent. Vornehmlich beim frithen Stifter treten Figuren
hervor, die sich in den wirren Gespinsten einer tberzogenen Fantasie
verstricken und »das Auflere zum Projektionsschirm der kiinstlerischen
Subjektivitit« umformen.** Aber nicht nur auf der Ebene der verhan-
delten Themen, auch auf derjenigen des Stils konnen Stifters Anfinge
einer ausklingenden Romantik zugerechnet werden. Demzufolge bildet
diese Epoche mit ihrer angeblichen »Leidenschaft zur Unklarheit« den
Ausgangspunkt von Stifters Schreiben,®' das bereits mit der Revision der
frihen Erzahlungen eine kritische Distanz zu sich einnimmt. Anders als
die zeitgendssische Rezeption hat Stifter nicht etwa sein mittleres und spa-
tes Werk, sondern seine ersten Texte beanstandet, weil er diese als mafilos

26 Schneider 2007, S. 267; vgl. auch Begemann 2007, S. 70.

27 Vel. Plumpe 1997.

28 Vgl. Begemann 1995, S. 373f.

29 Stifter HKG 4/1, S. 267.

30 Vgl. Begemann 2007, S. 67. — Stifter selbst hat bei personlichen Begegnungen den
Eindruck einer romantischen Schriftexistenz erweckt: »[...] auch hab’ ich nie einen
Menschen gesehen, der so identisch wire mit seinen Biichern, er lebt und ist und spricht,
als wire er nichts als eine Novelle, die er selber geschrieben [...]. Thn zu sprechen und
ihn zu lesen ist fast dasselbe [...]. Dennoch ist es nicht angenehm, in einem Menschen
nichts als eine Novelle zu finden, denn so abgeschlossen von der Zeit, thren Tendenzen
und den momentanen Strebungen der Menschheit, wie seine Schriften, ist er selbst«
(Enzinger 1968, S. 73).

31 Vgl. Bertram 1966, S. 70.

260

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und verworren einschitzt.?> Wie Ernst Bertram in seiner stilkritischen Un-
tersuchung von 1907 herausgearbeitet hat, wird das Streben nach Klarheit
mit der Publikation der Studien (1844-47) als Prozess der fortschreitenden
Beruhigung erkennbar und zieht die »konsequente Ausmerzung selbst des
bloflen Wortes >Leidenschaft« nach sich.*® Von einem anfinglich durch
Jean Paul geprégten, >farbenfrohen« Stil habe >der reife Stifter< mit dem
Nachsommer (1857) unter diskretem Verzicht auf jedes Schmuckwerk eine
Klarheit der Sprache und gleichsam den klassischen Hohepunkt nach
dem Vorbild Goethes erreicht.?* Was in dieser Weise als Erfolgsgeschichte
einer abgeschlossenen »Entromantisierung« dargestellt wird, erweist sich
jedoch im Brief an Heckenast keineswegs als ausgemacht, bleibt hier doch
das Gefiihl des Verworrenen gegenwirtig und ist das Streben nach Klar-
heit entsprechend als Daueranstrengung zu verstehen. Bis zu den letzten
Schriften ist Stifters Literatur von einem inneren Widerstreit getrieben,*
der zu einer umfassenden Aufkliarung dringt und dabei Gefahr lauft, das
asthetische Mafl auf verstérende Art und Weise zu tiberschreiten.

Verkldrung der Affekte

Stifters Zielsetzung kann unter Beriicksichtigung eines weiteren Briefs
an den Verleger schirfere Konturen erhalten. Das ausfiihrliche Schrei-
ben vom 12. Juni 1856, das in die Zeit der Drucklegung des Nachsom-
mer fillt, erlaubt es, Stifters Asthetik der doppelten Liuterung vor dem
Hintergrund einer wiederum von Goethe entlehnten Affektékonomie
zu betrachten. Vermittelt durch die Rezeption von Spinozas Ethik hat die
klassische Kunsttheorie die stoizistische Lehre der Leidenschaftslosigkeit
aufgenommen und seit Goethes weite[m| Romische[m) Aufenthalt (1787/88)
zum Gedanken einer emotionalen Immunisierung des Individuums wei-
terentwickelt.** Demzufolge gilt die durch Reinigung des Subjekts erreich-
te apathia als Bedingung fiir einen objektiven Zugang zur Natur. Auch bei
Stifter gibt die Erfahrung des nicht Planbaren den Anstof}, ein seelisches

32 Vgl. 2.B. Stifter PRA XVII, S. 208f. (an Heckenast, 16. Februar 1847).

33 Bertram 1966, S. 91.

3¢ Ebd., S. 69.

35 Dabher ist Cornelia Blasbergs Vorschlag, dass bei Stifter durchgéngig zwei Textstrategien
am Werk sind, hilfreich, um die von Bertram getroffene starre Unterscheidung in Frith-
und Spatwerk aufzulockern (vgl. Blasberg 1998, S. 311f.). Im Rahmen dieser Arbeit steht
die gleichwohl erkennbare 7Zendenz zu immer mehr Klarheit von Stifters Schreiben im
Vordergrund.

36 Vgl. fir Goethes Spinoza-Rezeption und die anschliefenden Auswirkungen auf die
Programmatik der klassischen Asthetik: Zumbusch 2012, S. 230-270.

261

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

"Training in Angriff zu nehmen und einen kontrollierten Umgang mit kon-
tingenten Leidenserfahrungen zu tiben. Auf Heckenasts Nachricht vom
unerwarteten Tod der Gattin antwortet der Dichter mit einem Schreiben,
das dem Adressaten Trost spenden will und in dieser Absicht einen Kata-
log von handfesten Anleitungen zur Selbstsorge darlegt.”” Wo durch das
Hinscheiden des Ehepartners Stifter zufolge das »Entsetzlichste« im Leben
eintritt, droht mit der zerstérerischen Kraft des Affekts nichts weniger
als volliger Selbstverlust.?® Damit der sinnlichen Diffusion des Bewusst-
seins begegnet und das Subjekt zum Herrn seiner Handlungen gemacht
werden kann, greift der Brief an Heckenast das Konzept vom »schénen
Schmerz« auf und fasst in diesem Ausdruck eine Asthetik der Lebens-
fuhrung zusammen. Es ist mit Blick auf das lange Zeit gingige Bild vom
frommen Dichter nicht unbedeutend festzuhalten, dass Stifter von meta-
physischen Angeboten absieht und die vom Verleger gestellte Frage nach
der Unsterblichkeit der Seele bzw. dem Wiedersehen nach dem Tod nicht
beantwortet.*” Stattdessen enthélt der Brief eine sakularisierte Version des
Theodizee-Gedankens und sieht ein »Unwandelbares« fiir den Menschen
nicht im Jenseits, sondern macht das Bestindige mit Entschiedenheit an
einer diesseitigen Praxis fest.** Was die »Christen Gottergebung, |[...]
die Alten Stoa« nennen, wird von einem »verniinftigen« Standpunkt aus
zu einer Therapie der Affekte kondensiert.* In diesem Sinn legt Stifter
Mafinahmen nahe, die dem Schmerz die bohrende Spitze zu nehmen ver-
sprechen. Der negative Affekt soll nicht nur erlitten, sondern auch ak-
tiv in einen positiven umgewandelt und das Subjekt dergestalt zu einem
»grofiere[n] Mensch[en]« »verklart« werden.*

Stifter richtet sich dabei nach Wilhelm von Humboldts Brigfe[n] an eine
Freundin, die in zwei Bianden 1847/53 erschienen sind. Wie Humboldt

37 Zum Konzept der »Sorge um sich« vgl. Foucault 1989b.

38 Stfter PRA XVIII, S. 324f.: »Wer sich aber lediglich in die sinnliche Wuth um das
verlorene Gewohnte verliert, der verliert sich auch selber sehr leicht. Solche Menschen
werden im hilflosen Hinverzweifeln endlich entweder stumpfsinnig, oder sie ergeben
sich Lastern, dem Trunke und dergleichenc.

39 Ebd., S. 325: »Ich habe drei an Sie begonnene Briefe vernichtet und zwar hauptsichlich
der am Ende Thres Schreibens angehéngten Frage willen tiber die Unsterblichkeit der
Seele und des Wiedersehens nach dem Todex«.

40 Ebd., S. 328: »Wie es sein wird, wenn wir die Grenze dieses Lebens betreten haben, wenn
sein letzter Athemzug vorbei ist — wer kann es sagen? [...] Was in uns denkt, fiihlt, liebt,
hafit, Gott anbethet, ins Jenseits tibergreift, ist sogar ein ganz und gar Unwandelbares,
und kann nur mehr nur minder von Einfliflen gehemmt oder geférdert werden. Es ist,
wir kénnen sein Nichtsein nicht denken, und heiflen es in hochster Fiille Gott«.

41 Ebd.

42 Fbd,, S. 324.

262

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nach dem Tod seiner Frau ausfithrt, kann seelisches Gleichgewicht ge-
nerell nur dadurch erreicht werden, »dafl man viel Schmerz, physischen
und moralischen, in sein Dasein aufnimmt« und sich dergestalt abhér-
tet.** Halt man am Leid fest, ohne die Normen des sittlichen Verhaltens
aufzugeben, kann ein »stifier Genufi« entstehen,** den »man nicht verlas-
sen mag« und der »veredelnd in jeder Art, und auf jede Weise erhebend
wirkt«.* Der »eisernen Gleichgiiltigkeit«, mit der die Natur »ihren ewigen

Gang« nimmt, ohne sich um den Menschen zu kiimmern,* muss das

Subjekt eine »Arbeit an sich« entgegensetzen und gleichsam selbst eisern

werden.” Diesen Vorgaben gemifl entwickelt Stifter seinem Verleger die

Vorstellung, dass das Individuum durch den Schmerz »gestihlt« wird und

im Leiden eine Stiitze fiir das Leben gewinnen kann.*® Zum einen soll ein

Bild der Toten in der Erinnerung bewahrt werden, das gerade dadurch

unvergesslich bleibt, dass es nicht »Fehler und Mingel«, sondern aus-

schliefilich »die Neigung zum Schénen der Tugend« bewahrt.* Was der-
art Trost spendet, ist nicht das reale Individuum, sondern die Idee des Sitt-
lichen, die dem Lebenden einen »glédnzenden Halt« vor dem »Wirrsale[,]
dem Geschike und eigenen Fehlern« auf Erden garantiert.®® Vom antiken

Konzept der Kalokagathia bestimmt, soll die derart verkldrte Gattin zum

anderen dadurch prisent bleiben, dass der Zuriickgebliebene die Verstor-

bene in das Selbstgesprach aufnimmt und bei der Verrichtung alltiglicher

Arbeiten einbezieht.’! An die Stelle des »wohltuenden Vergessen([s]« trete

so ein Umgang mit der Toten, »dessen Schmerz milder[,] dessen Glik

aber immer dauernder wird«.’> Von diesem therapeutischen Erziehungs-
programm schliefit sich Stifter zuletzt selbst nicht aus, indem er das eigene

Schreiben in den Dienst der Affektkontrolle stellt. Auf die Gefahr hin,

43 Humboldt 1870, S. 299 (Brief vom 12. Juni 1829).

44 Fbd., S. 298 (Brief vom 18. Mai 1829).

45 Ebd., S. 329 (Brief vom 26. Januar 1830).

46 Ebd., S. 295 (Brief vom 18. Mai 1829).

47 Ebd., S. 327 (Brief vom 24. Dezember 1829).

48 Stifter PRA XVIII, S. 324f.

49 Ebd., S. 326.

50 Ebd.

51 Ebd., S.327: »Was Sie nun immer thun, was Sie lieben, was Sie von sich weisen,
wortiber Sie Freude wortiber Sie Kummer empfinden: theilen Sie es mit der geliebten
Todten. Sagen Sie sich, was wiirde Risa denken, was wiirde sie fithlen, wie wiirde sie
sprechen. Wenden Sie sich in Ihren Betrachtungen hoherer Dinge in Threm Aufblicke zu
Gott in Threr Liebe alles Schénen selbst im Genusse hiuslicher Umgebung der Zimmer
der Blumen und Friichte Thres Landhauses an sie, und Sie haben einen unsichtbaren
von seichten Leuten zwar théricht gescholtenen aber deflohngeachtet doch wirklichen

Umgang mit Threr Gattin«.
52 Ebd.

263

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bei Heckenast die Wunde aufzureiflen, nimmt sich der Dichter vor, mit
Briefen immer wieder an die Giite der Verstorbenen zu erinnern, damit
auch die Literatur am Bild der Tugend teilnehmen kann: »Ich denke, daf§
die Kunst eine schonere und lauternde Begleitung kaum haben kénne«.%
Stifter reagiert auf die Kontingenz der Ereignisse und den dadurch herbei-
gefiihrten Orientierungsverlust mit einer »Technologie des Selbsts, das sich
mit konkreten Vorkehrungen »fiir die Vielfalt der méglichen Umsténde
[...] riisten« will** In der Uberzeugung von der Unumstéfilichkeit sittli-
cher Prinzipien kann das Subjekt einen geistigen Anker finden und die
fortwihrende Arbeit an sich steuern. Es soll alle Affekte bekampfen, »die
den Grundsitzen eines verniinftigen [...] Lebens« zuwiderlaufen.”® Mit
seinem Schreiben hat Stifter eine Praxis im Auge, die mafigeblichen Anteil
an der stindigen Beaufsichtigung des Seelenlebens hat. Diese »Intensi-
vierung des Selbstbezuges, durch den man sich als Subjekt seiner Hand-
lungen konstituiert«,* ist die Voraussetzung fiir einen leidenschaftslosen
Blick auf die Auflenwelt. Wo die Forschungsliteratur Stifters Hinwendung
zur Natur als Flucht oder Angst vor den verwirrenden Affekten beschrie-
ben” oder sogar auf die Formel »Realismus als Verdringung« gebracht
hat,’® ist unbeachtet geblieben, dass der Bezug zur Objektivitit der Din-
ge gerade nicht mit einer Repression der Leidenschaften zusammenfallt.
Der Logik der Immunisierung folgend, gibt Stifter den Affekten vielmehr
statt, damit er sie durch Verklirung desto besser in Zaum halten und
mafligen kann. Mit diesem Kontrollwunsch wird ein Ethos der Selbstbe-
herrschung eingetibt, das die Aisthesis der Auflenwelt insofern begleitet,”
als sich »Klarheit in den Dingen« und »Klarheit [im Subjekt]« gegenseitig
bedingen. Wo Stifter mit dieser doppelten Lauterung die Herstellung ei-
ner sinnvollen Ordnung probt, um der als zerstérerisch erfahrenen Rea-
litdt zu begegnen, zeugt die dsthetische Abwehr subjektiver Weltlosigkeit
von keiner pristabilierten Rationalitit, sondern dient einem »seelischen
Uberlebenstraining, das niemals ausgesetzt werden darfe.®

5 Ebd.

54 Foucault 1989a, S. 137. Zum Konzept der »Technologien des Selbst« vgl. Foucault 2007,
S. 287-317.

55 Kinzel 2000, S. 372.

56 Foucault 1989b, S. 57.

57 Vgl. 2.B. Bertram, S. 25, S. 30.

58 Hart Nibbrig 1981, S. 117.

59 Vgl. Kinzel 2000, S. 437.

60 Koschorke/Ammer 1987, S. 714.

264

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Durchsichtigkeit der Dinge

Mit Stifters Worten wirkt die Reinigung der Affekte »wie ein Nachsom-
mer, in welchem die Gewitter und die Hitze aufgehért haben, aber eine
milde Wirme und zarte Durchsichtigkeit alle Gegenstiande rein und ruhig
vor uns hinstellt abgeklart und vorbereitet, dafl einmal der nahe Winter
sic in seine Hille aufnehme, was fir uns den Tod und das Weggehen
von dieser Erde bedeuten mag«.®* Ebenso wie Goethe bescheinigt Stifter
demjenigen Subjekt, das seine Leidenschaften zu bezwingen weif}, eine
privilegierte Einsicht in die Natur. Der von Affekten bereinigte Blick soll
eine Klarheit in den Dingen zutage férdern, die dem realistischen Bezug
zur Auflenwelt der Absicht nach ein entschieden idealistisches Geprage
verleiht. Wie Stifter in Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers (1848) festhilt,
darf sich die Kunst generell nicht darauf beschrdnken, »ein einfach Gege-
benes, jenseits dessen nichts liegt«, wiederzugeben, sondern muss »einen
grofieren Zweck haben«.% Statt Werke zu schaffen, in denen »Alles klar,
Alles eben, Alles leicht« ist,%® soll der Dichter auf eine nicht triviale, son-
dern tiefsinnige Klarheit zielen. Mit der Rede von der »zarte[n] Durchsich-
tigkeit« greift Stifter daher die zahlreichen Aussagen auf, in denen seine
kunsttheoretischen Schriften eine Welt hinter der materialen Oberfliche
der Phianomene adressieren. Wie im Bereich des Menschlichen das Be-
harren auf dem Sittengesetz erhebend wirkt, so richtet sich der Blick auf
die Dinge nach einer »héhern Ordnungs, an der man sich laut Humboldt
»festhalten kann«.** Wenn Stifter den Kiinstler auf die »objective Giiltig-
keit« der Gegenstinde verpflichtet, so muss dieser mehr als der Natur-
forscher das Vorliegende nicht nur genau beobachten und dessen Fiille
erfassen, sondern auch »Schein und Wesen trennen«, um ein zugrundelie-
gendes Gesetz zu entbergen.® Der Sachverhalt, dass Stifter diese »Hinter-
welt der Dinge«®® wiederholt das »Gottliche« nennt und etwa in der Vor-
rede zu den Bunten Steinen zum Anlass fiir die Anndherung von Kunst und
Religion nimmt,* sollte jedoch nicht dazu verleiten, die Spur einer katho-
lischen Erzichung aufzunehmen und den vermeintlichen Platonismus als

61 Sdfter PRA XVIII, S. 327.

62 Stifter HKG 8/1, S. 41.

63 Ebd.

64 Humboldt 1870, S. 296f. (Brief vom 18. Mai 1829).

65 Stifter PRA XVT, S. 7.

66 Begemann 1995, S. 379.

67 Vgl. Stifter HKG 2/2, S. 9: »Die Kunst ist mir ein so Hohes und Erhabenes, sie ist mir,
wie ich schon einmal an einem anderen Orte gesagt habe, nach der Religion das Hochste
auf Erdenc.

265

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

asthetische Zusammenfassung der ethischen und religiésen Richtlinien zu
verstehen.®® In Anlehnung an Goethes Spinozismus vertritt Stifter viel-
mehr eine immanente Position® und koppelt die Macht des Geistes iiber
die Affekte an die verniinftige Einsicht in eine von Gott durchwirkte Na-
turnotwendigkeit.” Wo das >Wesen der Dinge« erfasst werden soll, ist jene
scientia intuitiva federfihrend, die in der Spataufklarung und Goethezeit
Konjunktur hat. Uber die Méglichkeiten der einfachen sinnlichen Wahr-
nehmung und der symbolischen, durch Zeichen organisierten Erkenntnis
hinaus ist es Spinoza zufolge dem intuitiven Wissen vorbehalten, eine un-
mittelbare Einsicht in die »essentia rerum« zu gewdhren.”! Zwar lasst auch
Stifter seine Naturwahrnehmungen um ein Evidenzerlebnis kreisen, das
eine fur die Intuition konstitutive Medienvergessenheit evoziert. Mit der
"Transparenz, die»alle Gegenstinde rein und ruhig vor uns hinstellt«, wird
die Asthetik entsprechend auf das Gefiihl eines beseelten und wesenhaf-
ten Ganzen eingeschworen. Indem Stifter jedoch die »milde Warme und
zarte Durchsichtigkeit« im Satzgefiige an die Stelle des grammatikalischen
Subjekts riickt, reflektiert er die vermeintliche Selbstprasentation der Ge-
genstdande, wie auszuftihren ist, als einen medialen Effekt.

Die Winterbrigfe aus Kirchschlag, die 1866 wahrend eines Kuraufenthalts im
Hochgebirge entstanden sind und mit denen der gesundheitlich angeschla-
gene Stifter »manchen Leidenden trosten« will,” stellen der abschlieflen-
den Lehre vom Schonen eine Reihe von Betrachtungen tiber die physika-
lischen Bedingungen fiir die Kraftigung des korperlichen Wohlbefindens
voran und verschalten dergestalt die Asthetik nicht nur mit der Ethik,
sondern auch mit einer naturwissenschaftlich fundierten Physiologie
der Sinneswahrnehmungen. Neben Elektrizitit, Luft und Wasser nimmt
Stifter mit den eréffnenden Abschnitten Licht und Warme als dufere

68 Vel. Enzinger 1950, S. 204-207.

69 Vgl. Goethes berthmt gewordener Brief an Friedrich Heinrich Jacobi vom 5. Mai 1786:
»Ich halte mich fest und fester an die Gottesverchrung des Atheisten und tberlasse
euch alles was ihr Religion heif8t und heissen miifit. Wenn du sagst man konne an Gott
nur glauben, so sage ich dir, ich halte viel aufs schauen, und wenn Spinoza von der
Scientia intuitiva spricht, und sagt: Hoc cognoscendi genus procedit ab adaequata idea
essentiae formalis quorundam Dei attributorum ad adaequatam cognitionem essentiae
rerum [Diese Gattung des Erkennens schreitet von der addquaten Idee des formalen
Wesens einiger Attribute Gottes fort zur adiquaten Erkenntnis des Wesens der Dinge];
so geben mir diese wenigen Worte Muth, mein ganzes Leben der Betrachtung der Dinge
zu widmen« (Goethe 1891, Bd. 7, S. 214).

70 Vgl. Spinoza, Eth. I11, Vorw. (Spinoza 2002, S. 251).

7L Vgl. die Stelle, auf die sich Goethe in seinem Brief an Jacobi bezieht: Spinoza, Eth. II,
Lehrs. 40, Anm. 2 (Spinoza 2002, S. 209).

72 Stifter PRA XV, S. 257.

266

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Grundwirkungen auf das menschliche Leben« in den Blick.” Wihrend
die Empfindung der Wirme an den Tastsinn gebunden ist, betrifft das
Licht ein visuelles Phdnomen, das expositorisch abgehandelt wird und ei-
nen paradigmatischen Stellenwert einnimmt. Leitend ist dabei die Annah-
me, dass »Klarheit des Lichtes Klarheit der Seele ist« und dass die Wahr-
nehmung von der nervlichen Veranlagung des Individuums abhingt.”
Wie Aristoteles das Licht in seiner psychophysiologischen Schrift Uber die
Seele als ein transparentes Element erdrtert und zum Anlass nimmt, das
Durchsichtige (Sixavric) als dasjenige zu definieren, »was zwar sichtbar
ist, jedoch nicht an sich sichtbar schlechthin«,” so fokussiert Stifter die
Empfindungen nach Mafigabe der medialen Eigenschaften. Nicht so sehr
Quelle und Geschwindigkeit des Lichts als vielmehr die Korper stehen
im Vordergrund, die es vermitteln. Sind die Stoffe homogen, werden sie
»durchsichtig«, andernfalls »undurchsichtig« genannt.” Mit der Vorstel-
lung, »aus der durchsichtigsten Bergklarheit« des Kurorts den schmutzi-
gen »Schleier« tiber der Stadt Linz zu tiberblicken,” pathologisiert Stifter
nicht nur in medizinisch-didtetischer Perspektive das Unklare, sondern
zitiert auch Goethes geistigen Aufstieg zu einer von Diinsten freien Hohe.
Wo der Verfasser der Farbenlehre einen Beweis fiir die intuitive Uberzeu-
gung von der urspriinglichen Reinheit des Lichts findet,” sollte Stifters
Superlativ indes nicht dariiber hinwegtiuschen, dass fiir den Nachfolger
ausdriicklich »kein Stoff vollkommen [...] durchsichtig [ist], selbst die Luft
nicht«.” Deshalb vermeidet es Stifter an dieser Stelle tunlichst, das Wort
rein< zu benutzen. Wenn er in seinen literarischen Werken gleichwohl
eine auffallende Vorliebe fiir nachsommerlich klare Witterungsverhélt-
nisse, ungetriibte Gewisser und hochgebirgig heitere Luft zeigt, dann
bezeugt das die genuine Kinstlichkeit der imaginierten Atmosphdren.
Die erwiinschte Transparenz steht im Zeichen einer prinzipiellen Absage
an die reale Moglichkeit eines vollstindig reinen Mediums. Die Klarheit
der Dinge ist fiir Stifter kein absoluter, sondern ein relativer Wert und
hingt von der spezifischen Beschaffenheit des vermittelnden Stoffs ab. Im
Begrift des Durchsichtigen wird somit der Aspekt der Mittelbarkeit von

73 Ebd., S. 258.

74 Ebd.

75 Aristoteles, De anim. 418b (Aristoteles 1995, S. 99). Vgl. zur Geschichte und aristotelisch
begrindeten Mediologie des Diaphanen: Alloa 2011, S. 91-95.

76 Stifter PRA XV, S. 259.

77 Ebd., S. 259f.

78 Vgl. Goethes Kommentar zu der von Saussure beschriebenen Reise auf den Montblanc:
Goethe 1994, Bd. 13, S. 347. Vgl. dazu Zumbusch 2012, S. 256ff.

7 Stfter PRA XV, S. 259.

267

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sinnlichen Wahrnehmungen akzentuiert. Jedes Erscheinen ist fur Stifter
ein Durchschenen.
Vor dem Hintergrund dieses mediendsthetischen Profils kénnen die neu-
platonischen Anklénge in den kunsttheoretischen Betrachtungen besser
eingeordnet werden. Zwar bestimmt Stifter das Schone seit den Studien-
jahren in Kremsmiinster immer wieder als Darstellung des Goéttlichen »m
Gewand des Reizes«,* doch ist zu erwégen, dass er entschieden von epi-
phanischen Vorstellungen absieht. Die Winterbriefe aus Kirchschlag handeln
im letzten Abschnitt die Frage nach der Schénheit unter der ausdriickli-
chen Voraussetzung ab, dass sowohl das platonisierende Konzept vom
sinnlichen Erscheinen des Géttlichen als auch die kantische Definition
des interesselosen Wohlgefallens unzuldnglich sind.®' Zwar geht Stifters
Argumentation von einer Grundierung des Asthetischen in der sinnlichen
aisthesis aus: »Sicher ist, dafl das Gefiihl der Schonheit ein Gefallen ist
und daf} wir die Schénheit durch den Sinn wahrnehmen«.® Mit Blick auf
Baumgartens wubertas aesthetica lasst sich der Gedanke verstehen, dass das
angeborene Gefiihl der Schonheit »desto héher« empfunden wird, je mehr
sensitive Kenntnisse das Subjekt tiber die Welt sichert. Doch schliefit sich
das fortschreitende Wissen entgegen den Postulaten der rationalistischen
Kunstlehre fiir Stifter nicht zu einem geordneten Kosmos. Da die Betrach-
tung der Natur einen empirisch unbegrenzten Raum eréffnet, wie Stifter
nicht gerade zufillig am Beispiel des Weltalls veranschaulicht, und sich
die Totalitdt der Wahrnehmungen im Endlosen verliert, kennzeichnet das
Schone eine Uberforderung der aisthesis ebenso wie der Vorstellungskraft.
Stifter tiberblendet an dieser Stelle die Kallistik mit Versatzstiicken aus
Kants Analytik des Erhabenen und bestimmt das Asthetische im Kern
als eine Zone radikalen Nicht-Wissens. Nicht nur verhdlt es sich mit
der Schonheit »wie mit tausend Dingen, die wir haben und genieflen,
ohne zu wissen, was sie sind«.®® Indem sie »uns entziickt und schaudern
macht, [...] uns beseligt und vernichtet, ist ihr auch gemaf} Kants Bestim-
mung des Mathematisch-Erhabenen mit der Einbildungskraft nicht bei-
zukommen: »Da hat menschliches Denken und menschliche Vorstellung
cin Ende«.® Weil Stifter das Asthetische auf diese Weise als kognitiven
80 Ebd., S. 279.
81 Ebd.: »Was ist Schonheit? Manner der altesten und jiingsten Zeit haben sich bestrebt,
die Frage zu beantworten. Sie sagen: schon ist, was unbedingt gefillt, oder: schén ist das

Gottliche, das dem Sinne erscheint, oder noch anderes. Aber die Sache scheint von dem
Worte schon hier nur auf andere Worte tibertragen zu sein«.

82 Ebd.
83 Fbd.
8¢ Ebd., S. 280.

268

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und perzeptiven Entzug profiliert, liegt nicht nur auf der Hand, dass der
Begriff des Géttlichen in der Kunst als behelfsmifliger Name fiir eine
komplette Unverfiigbarkeit der Transzendenz zu verstehen ist. Auch von
einem immanenten Standpunkt aus stellt sich erhabene Schonheit erst in
der Empfindung eines »Unnennbaren, was in den Dingen vor mir« liegt,®
ein. Wo die Dimension hinter der sinnlichen Erscheinungswelt weder ana-
lysiert noch diskursiviert werden kann, springen die Gegenstinde der Be-
trachtung nach Mafigabe einer bleibenden »Unangemessenheit« fiir das
Darstellungsvermégen ins Auge.®® Gerade die Unmoglichkeit, den essen-
ziellen Kern der Dinge in der Ganzheit zu erfassen und wiederzugeben,
soll das Subjekt als Vernunftwesen erheben und konvergiert mit einer hé-
heren Aufmerksambkeit fiir die materialen und medialen Beschaffenheiten
der >Dinge vor mir«.

Mimesis, Stil, Objektivitit

Stifters affektokonomische Ausrichtung auf die Wirklichkeit schligt sich
daher in einem Kunstkonzept nieder, das dem aristotelischen Gebot der
Mimesis folgt und dabei kontrare Tendenzen zusammenschlieft. Wie der
Bericht zur Ausstellung des oberdsterreichischen Kunstvereins von 1867 ausfiihrt,
organisiert das Programm einer realistischen Gegenstindlichkeit der Wie-
dergabe bei Stifter die Auffassung, dass der Mensch »Theile der Welt«
nachahmen muss, wenn »das Géttliche durch die Kunst« zur Darstellung
kommen soll.” Weil der Schopfer nach spinozistischer Uberzeugung in
der Welt »am allerrealsten« ist, kann man sich ihm auch nur immanent
anndhern.®® Zu diesem Zweck schlégt Stifter zwei im Kern einander wider-
streitende Stufen der Mimesis vor. Da die Kunst das hochste Werk Gottes
nicht im Ganzen, sondern nur teilweise nachzuahmen vermag, muss sie
die Wirklichkeit der Dinge zunidchst so treu »als nur méglich« wieder-
geben. In einem ersten Schritt legt sich Stifter auf einen Naturalismus
der Abbildung en détail fest, weil der »tiefe und grofle Kiinstler auch in
dem kleinen Stoffe die vielen zarten Beziehungen und Abstufungen [sicht]
[und diesen] Reichtum [...] zu bringen« versucht.®® Zwar integriert Stifter
seinem Kunstverstdndnis somit einen Positivismus der empirischen Beob-

85 Stfter HKG 4/2, S. 35.

86 Kant, A7U§ 23 (Kant 2006, S. 106f.). Vgl. mit Bezug auf Stifters Condor die Ausfithrungen
bei Menke 1998, S. 346.

87 Stifter PRA XIV, S. 217.

88 Ebd., S. 218.

89 Sdfter PRA XIV, S. 159f.

269

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

achtung, die »nur Kérnchen nach Kérnchen erringt«,” doch wird dieses
Verfahren zugleich einer Kritik unterzogen, weil es zwar »fiir die Naturwis-
senschaft Werth haben [mag], fiir die Kunst [aber] grobe Last« ist.”* Der
Grund liegt darin, dass dem minutiésen Voranschreiten von Teil zu Teil
eine offene Mannigfaltigkeit entwéchst, der die Einheit in der deutlichen
Zergliederung abhanden zu kommen droht. Deshalb hat es einen prézisen
Sinn, wenn Stifter deklariert, nur »[i]m Ganzen den Photographien feind«
zu sein.”” So wie dem Apparat eine Seele fehlt, die den getreu abgebilde-
ten Einzelheiten den Rahmen einer sinnvollen Ganzheit verleihen konnte,
ist auch die gegenstindliche Darstellung fiir sich genommen Stiickwerk.
Was das wissenschaftliche Verfahren nicht zu leisten vermag, muss Stif-
ter zufolge dsthetisch kompensiert werden. Daher soll dem Realismus in
einem zweiten Schritt die »Krone« des Idealismus aufgesetzt werden, da-
mit das Gottliche wesenhaft hervortreten und das Zerstreute versammeln
kann.” Entscheidend ist zu sehen, dass Stifter den extremen Realismus
der Abbildung zwar abwertet, aber als Voraussetzung fiir die nachfolgen-
de Verklarung zu wahrer Kunst ins Programm nimmt.”* Erst wenn die
sinnliche Wirklichkeit der Dinge auch im Kleinsten genau wiedergegeben
wird, kann ein hoheres Gesetz hinter dem Reichtum der vorliegenden
Dinge hervorscheinen. Da sich das Géttliche fiir Stifter aber durch eine
Unendlichkeit auszeichnet, die das Fassungsvermogen tibersteigt und der
Totalitit nach gerade nicht dargestellt werden kann,* droht die postulierte
Differenz zwischen prosaischem Realismus und poetischer Verklarung auf
der Oberfliche der Abbildung zu kollabieren. Stifters Kunstverstindnis
lauft auf eine exakte Mimesis hinaus, die ein Moment der Undarstellbar-
keit geradezu voraussetzt, wenn das Ganze in der Anschauung des Ein-

9 Sdfter HKG 2/2, S. 11.

91 Stfter PRA XIV, S. 218.

92 Stifter PRA XIX, S. 35 (an Heckenast, 20. Juli 1857; Hervorh. d. Verf)). Zu Stifters
ambivalenter Einschitzung der Fotografie vgl. Driigh 2006, S. 297-307.

9 Stfter PRA XIV, S. 219.

94 Ebd.: »Wie blofler Realismus grobe Last ist, so ist blofer Idealismus unsichtbarer Dunst
oder Narrheit«. - Vgl. Jean Paul 1995, S. 32 (Vorsch. d. Asth. § 2): »Bei gleichen Anlagen
wird sogar der unterwiirfige Nachschreiber der Natur uns mehr geben als der regellose
Maler, der den Ather in den Ather mit Ather malt«.

9 Vgl. die »Vorrede« zu den Bunte[n] Steine[n] in Stifter HKG 2/2, S. 11.: »Weil aber die
Wissenschaft nur Kérnchen nach Kérnchen erringt, nur Beobachtung nach Beobachtung
macht, nur aus Einzelnem das Allgemeine zusammen trégt, und weil endlich die Menge
der Erscheinungen und das Feld des Gegebenen unendlich grof} ist, Gott also die Freude
und die Gliikseligkeit des Forschens unversieglich gemacht hat, wir auch in unseren
Werkstétten immer nur das Einzelne darstellen kénnen nie das Allgemeine, denn dies
wire die Schopfunge.

270

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zelnen intuiert werden soll. Die ideelle Ganzheit liegt mit anderen Worten
nicht in den vorliegenden Dingen, sondern muss vom Subjekt geleistet
werden.

Die Bedingung fiir diese Verklarung ist deshalb wiederum in einem von
Affekten gereinigten Ich zu lokalisieren. Nur wo es sich zur erhabenen
Seele aufschwingt, kann es das Gottliche »spiegel[n]«.”” Wenn Stifter an-
schlieend den Begriff des »>Stils« attackiert, dann dient die Kritik zwar der
Forderung, alles Individuelle aus der Kunst zu streichen, wendet sich aber
nur vordergriindig gegen Goethes Ausfiihrungen in dem 1789 erschiene-
nen Aufsatz Finfache Nachahmung der Natur, Manier, Stil. Stifter kommt schon
mit den einleitenden Vorbemerkungen zu Goethes Abhandlung tiberein,
welil er wie sein Gewédhrsmann davon ausgeht, dass >Stil kein eindeutiger
Begriff ist.”® Wahrend Stifter thn vermeidet, um keine Unklarheiten in
Kauf zu nehmen,” schligt Goethe eine eigenwillige Neubestimmung vor,
die fiir die Konzeption der gestuften Mimesis beim Nachfolger priagend
ist. Seit der Abl6sung des rhetorischen Paradigmas in der zweiten Hilfte
des 18. Jahrhunderts wird demnach die Auffassung, dass der Stil keinen
normativen Vorgaben gehorcht und eine unverwechselbare Schreib- und
Ausdrucksweise charakterisiert,'” durch das Konzept einer von allen in-

96 Vgl. hierzu auch Begemann 1995, S. 381: »Tatséachlich namlich kommt der Idealismus
fur Stifter offenkundig /znzu. Nimmt man seine Formulierungen ernst, dann entbirgt die
Kunst nicht oder jedenfalls nicht den ideellen Kern des sinnfilligen Realen, sondern
supplementiert dieses. Was dem Realen beigegeben wird, ist ein Ideelles, das nicht in den
Dingen, sondern im Kiinstler liegt«. — In literarhistorischer Hinsicht kann demzufolge
Brinkmanns Diagnose geteilt werden: »Wir haben gesehen, wie sich Dichter im
19. Jahrhundert eben bei dem Versuch, das >Objekt« als >Objekt« zu isolieren, Wirklichkeit
illusionslos als konkrete, >objektivec Tatsdchlichkeit zu sehen und darzustellen und
iiber die >Subjektivitit« der romantisch-idealistischen Poesie hinauszukommen, in die
individuelle Subjektivitit verstricken. Das Jahrhundert der exakten Naturwissenschaft,
der quellengetreuen und wahrhaftigen Historie, des Positivismus, das Jahrhundert, das
nicht nur in der Geschichtsschreibung das >Selbst gleichsam ausléschen« wollte, um >nur
die Dinge reden zu lassen< und zu sehen, >wie es eigentlich gewesen« sei oder ist, kann das
seigentlichc Gewesene, das was >eigentliche ist, das Tatsichliche doch nur als subjektive
Illusion begreifen und darstellen« (Brinkmann 1966, S. 314).

97 Stfter PRA XIV, S. 219.

9 Goethe 1994, Bd. 12, S. 30: »Es scheint nicht tiberfliissig zu sein, genau anzuzeigen, was
wir uns bei diesen Worten [i.e. Nachahmung, Manier, Stil] denken, welche wir 6fters
brauchen werden. Denn wenn man sich gleich auch derselben schon lange in Schriften
bedient, wenn sie gleich durch theoretische Werke bestimmt zu sein scheinen, so braucht
doch jeder sie meistens in einem eigenen Sinn«. Vgl. dazu Kestenholz 1990.

99 Stifter PRA XIV, S.219: »Nach dem Gesagten ist uns Stil ein tberfliissiges Wort,
jedenfalls ist es ein gefihrlich vieldeutiges, und Unzihlige mogen sich darunter jene
Darstellungsweise denken, die sie fiir schon halten, oder gar, an die sie sich gewohnt
haben«.

100 Zur Begriffsgeschichte von »Stil« vgl. Soeffner/Raab 2010.

271

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dividuellen Eigentiimlichkeiten befreiten Darstellung konterkariert. Die
Ausarbeitung des Stils strebt nach Goethe zum héchsten Grad der kiinst-
lerischen Wiedergabe und vollzieht sich mit der affektiven Reinigung des
Subjekts.”’! In der Reihe der titelgebenden Begriffe, die eine hierarchi-
sche Ordnung von drei Verfahrensweisen gliedern, steht der »Stilc dem
asthetischen Wert nach tiber der >einfachen Nachahmung« und der >Ma-
nier<. Wahrend Letztere die duflere Welt im Gemiit des Kiinstlers schafft
und die Gegenstinde unter Absehung des Einzelnen einem je individuell
gefiihlten »groflen Ganzen« nach erfasst,'* versucht die simple Mimesis
die spezifische Partikularitit der Dinge blof§ »auf das genaueste« nachzu-
ahmen.'” Bereits dieser erste Grad der Darstellung, die der konkreten
Mannigfaltigkeit der Erscheinungswelt verpflichtet ist, setzt gleichsam »m
Vorhofe des Stils« einen »ruhig[ ]« disponierten und naturwissenschaftlich
vorgehenden Kiinstler voraus.'” Doch erst wenn dieser »durch genaues
und tiefes Studium der Gegenstinde« noch »reiner«, »ruhiger« und »gelas-
sener« operiert, kann er auf der Stufe affektbereinigter Apathie das Beson-
dere ohne Beimischung subjektiver Eindriicke einem allgemeinen Begriff
zuordnen.'”® Wihrend die naturalistische Mimesis eine »Oberfliche« von
wimmelnden Details wiedergibt, »ruht der Stil auf den tiefsten Grund-
festen der Erkenntnis, auf dem Wesen der Dinge, insofern uns erlaubt
ist, es in sichtbaren und greiflichen Gestalten zu erkennen«.'® Auf dieser
hochsten Stufe folgt Goethes Verschaltung von Asthetik und Epistemolo-
gie erneut der von Spinoza iibernommenen scentia intuitiva. Schon durch
den Umstand, dass der Stil ausschliefflich im Singular genannt wird, ad-
ressiert Goethe ein iiberindividuelles Ideal der Darstellung, die nicht nur
»alles Eigene ablegt, allgemein und objektiv« wird,'” sondern auch eine
Kunst der transparenten Mimesis einbegreift. Die dsthetische Kategorie
des absoluten Stils setzt sich insofern von der Tradition des Begriffs ab,
als Goethe eine von allen subjektiven Bedingtheiten gereinigte Erkennt-
nis und eine unsichtbare Wiedergabe anstrebt, damit sich das Wesen der
Dinge wie von selbst zeigen kann. Indem sie das Ethos der teilnahmslosen
Gelassenheit ins Zentrum ihrer Kunsttheorie ruckt, wirkt die klassische
Asthetik als >stilbildendes< Vorbild fiir die unterschiedlichsten Projekte in

101 Vgl. dazu Zumbusch 2012, S. 244f.

102 Goethe 1994, Bd. 12, S. 31.

103 Ebd., S. 30.

104 Ebd., S. 31. Zum Vergleich zwischen Kiinstler und Botaniker vgl. ebd., S. 33.

105 Ebd.

106 Ebd., S. 32f.

107 Kestenholz 1990, S. 46. Vgl. zum asthetischen »Anti-Subjektivismus« des klassischen
Goethe auch Wolf 2002; Wolf 2002a.

272

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Literatur des 19. Jahrhunderts: Flauberts »impassibilité«'® bezeugt
dies ebenso wie Stifters Streben nach Klarheit.

Nach Goethes Stilbegriff ist die Moglichkeit einer objektiven Darstellung
der Natur in einem entindividualisierten Subjekt zu suchen, das sich durch
eine kiithle und leidenschaftslose Distanzierung vom eigenen personlichen
Ich auszeichnet. Stifter folgt diesem Modell, indem er es forciert. In die-
sem Sinn sind die begriffspolitischen Verschiebungen bemerkenswert.
Mit dem Vokabular der zeitgendssischen Kunsttheorie konzipiert Stifter
die Mimesis als widerstreitendes Zusammenspiel von gegenstéindlichem
'Realismus< und verklirendem >Idealismus<. Den Fluchtpunkt der Aus-
fuhrungen bildet auch hier eine neutrale Darstellungsweise, die zur vol-
ligen Objektivierung des Geschehens eine depersonalisierte Position ver-
langt. Stifter vermeidet den Ausdruck >Stilc zum einen aus Griinden der
Missverstiandlichkeit, weil die begriffsgeschichtliche Tradition wegen der
Heterogenitat der kursierenden Bestimmungen ein uneinheitliches Bild
bietet. Zum anderen héngt Stifters Absage jedoch damit zusammen, dass
er den Fokus auf die Mittelbarkeit der Wiedergabe restlos auszublenden
versucht, damit die Selbstprasentation der Dinge nicht als Ergebnis einer
besonderen Kunst betrachtet werden kénnte. Auch hinsichtlich der -Ma-
nier< verurteilt Stifter das individuelle Moment im Akt des Darstellens
schirfer als Goethe. Wihrend dieser ihr immerhin die Leistung beschei-
nigt, auf dem Weg der fortschreitenden Abstraktion die mannigfaltigen
Einzelheiten der einfachen Nachahmung in einem zwar realititsfernen,
aber sinnvollen Ganzen zusammenzufassen, hilt Stifter das Manierierte
fiir en Modephdnomen. Unter dem Zwang, immer »besonders sein zu
wollen«, leide die ungetriibte Wiedergabe der Sachen.'” Demgegeniiber
soll sich der apathische Kunstler zurticknehmen und die Schranken sei-
ner Subjektivitit ablegen, damit die Wirklichkeit als sie selbst zugénglich
wird.""" In der Forderung, die Natur frei von allen subjektiven Farbungen
wahrzunehmen, sortiert Stifter die realititsgetreue Darstellung ebenso wie
Goethe im Sinne zweier Stufen: Erstens orientiert sich der Naturalismus
en détail an der Besonderheit der konkreten Erscheinungswelt (-einfache
Nachahmung(), und zweitens muss das Wesen der Dinge durch Abstrak-
tion vor Augen gestellt werden (Stil). Unter dem Etikett des >Idealismus«
verfolgt zwar auch Stifter eine Vollendung des klassischen Stils, doch wird
im Begriff des >Realismus« die prosaische Abbildung der Natur als unab-

108 Vgl. zu Flauberts Affektpolitik: Koppenfels 2007.
109 Stifter PRA XVII, S. 250.
110 Vel. auch Begemann 1995, S. 370.

273



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dingbare Grundlage fiir die Intuition einer wahren Kunst berticksichtigt
und dem asthetischen Programm integriert. Da die Verklarung Stifter zu-
folge die gegenstindlich genaue Darstellung erst als Supplement kront,
richtet sich der blofie >Realismus< nicht nur nach einer héheren Tendenz,
sondern versetzt das Konzept der Mimesis zugleich in eine unverséhnbare
innere Spannung.'!!

Vor dem Hintergrund dieses Konflikts zwischen Konkretion und Abstrak-
tion ist die Forderung nach asthetischer Objektivitit in einen doppelten
Bezugsrahmen zu stellen.'”? Der Intention nach zielt die »Ehrfurcht vor
den Dingen« auf das, was ihnen der »Wesenheit geméf3« ist und einen on-
tologischen Vorrang behauptet.!”® Doch impliziert diese Haltung, wie sie
der Freiherr von Risach mit stillschweigendem Bezug auf den klassischen
Goethe formuliert, die Weigerung, das sinnlich Wahrnehmbare apriorisch
auf allgemeine Begriffe zu reduzieren und in trockener Theorie verfiigbar
zu machen.'* Deshalb ist der Kiinstler zum anderen dazu angehalten, wie
Stifter in Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers ausfiihrt, die »Erscheinung
der Menschheit und die Natur so reich auf[zu]fassen, als es nur immer
moglich ist«, geht das Wesen der Gegenstinde doch »nur durch [deren]
wechselseitige Beleuchtung immer klarer hervor«!*> Weil das beseelte
Ganze der Totalitit nach fir Stifter weder vor- noch darstellbar ist, bleibt
die Hoffnung, dass es in der prazisen Wahrnehmung einzelner Dinge zu
erahnen ist und dem Abstrakten gleichsam eine konkrete Basis verschafft
wird. Diese protophdanomenlogische Aufwertung der wubertas aesthetica
zieht bei Stifter die Forderung nach sich, der Kiinstler habe die gegebene
Wirklichkeit wie ein leidenschaftsloser Naturforscher (sinnlich) zu »beob-
achten« und (intellektuell) zu »befragen«.!'® Parallel zu den Maximen der
modernen Naturwissenschaften und dem aufkommenden Historismus
verlangt Stifters Asthetik die Neutralisierung des Subjekts fiir eine ob-
jektive Wiedergabe der Dinge. Der antinomischen Struktur des Wissens

11 Mit der Aufwertung der Wirklichkeit als Mafistab des »idealen Realismus« agiert Stifter
die Spannungen aus, die der Mimesis auch von der zeitgendssischen Asthetik Vischers
verleiht werden (vgl. Vischer 1996, Bd. III, S. 97).

12 Vgl. Weiss 1969, S. 213.

13 Stifter HKG 4/3, S. 145.

114 Ebd., S.142f: »Von Kindheit an hatte ich einen Trieb zur Hervorbringung von
Dingen, die sinnlich wahrnehmbar sind. Blofie Bezichungen und Verhiltnisse sowie die
Abzichung von Begriffen hatten fir mich wenig Werth [...]. Ja die Worte, die einen
Gegenstand sinnlich vorstellbar bezeichneten, waren mir weit lieber als die, welche ithn
nur allgemein angaben«.

15 Stifter HKG 8/1, S. 36.

116 Ebd.

274

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gemafd vereinigt die sachliche Mimesis jedoch gegenstrebende Elemente.
Einerseits bezweckt »das treueste Studium der Natur«'?” die Einsicht in
die notwendigen Prinzipien hinter den Erscheinungen. Andererseits treten
die Dinge auch nach Mafigabe einer positivistischen Betrachtung und das
heifdt: in der mannigfaltigen und potenziell kontingenten Fiille der Phino-
mene hervor. Diese >konkrete Objektivitit, die dem materialen Interesse
des empirisch gewissenhaften Beobachters entspringt und der additiven
Reihung von Singularitéten nach dem Modell der offenen Sammlung ge-
horcht, vollendet sich fiir Stifter wealiter erst mit der »abstrakten Objek-
tivititc durch die Anerkennung universaler Gesetze."'® Im Vergleich mit
Goethe ist Stifter entschiedener an kausalen und rational erschlieflbaren
Regelmifligkeiten interessiert und sieht von der Kategorie des >Urphéno-
mens« ab,'? wie etwa die programmatische Vorrede zu den Bunte[n] Steine[n)
mit der Begeisterung fiir Newtons Naturgesetze am Beispiel der Elektrizi-
tat oder des Magnetismus belegt.'*

Die Forschung hat mehrfach herausgestellt, dass die wiederkehrende
Analogisierung von Wissenschaft und Kunst bei Stifter im Zeichen der
Koexistenz konkurrierender Paradigmen wihrend der Restaurationszeit
steht.'*! Bereits in Kremsmiinster, wo Stifter das Gymnasium besucht, ist
das vorherrschende christlich-metaphysische Naturverstiandnis von einem
sakularen Ansatz begleitet, an der Wiener Universitit ist die allmahliche
Durchsetzung der exakten Wissenschaften fur den jungen Autor noch
spurbarer.'” Wie sein akademischer Lehrer und Mentor Andreas Baum-
gartner, dessen Nafurlehre 1824 erstmals erscheint und bis in die Mitte
der 1840er-Jahre immer wieder aufgelegt wird, nimmt Stifter die positi-
vistische Methode auf, ohne jedoch die Frage nach dem Wesen der Din-
ge beiseite zu schieben.'” Durch den Kontrast zwischen der Suche nach
tibersinnlichen Letztursachen und der Einsicht in die Unabdingbarkeit
empirischer Erkenntnis verkniipft der Wiener Physiker das klassische mit
einem modernen Wissenschaftsverstandnis. Im Lichte der exakten Natur-
wissenschaften wird jedoch auch fiir Stifter der metaphysische Anspruch
zum Problem. Wie Risach mit Bezug auf die neueren Verfahren festhilt,

17 Stifter PRA XIV, S. 95.

118 Vgl. fiir das Programm einer Uberwindung der >konkreten< durch eine sabstrakte
Objektivitit: Selge 1976, S. 82f.

119 Vgl. ebd,, S. 13.

120 Stifter HKG 2/2, S. 10f.

121 Vgl. v.a. Selge 1976; Ritzer 2002; Begemann 2002; Braun 2006; Ritzer 2007; Gamper/
Wagner 2009.

122 Vgl. Begemann 2002.

123 Ebd., S. 117. - Zu Baumgartner vgl. ausfihrlich Braun 2006, S. 52-63.

275

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fithren die »Wege des Beobachtens und der Versuche« zum Einzelnen und
konnen das Allgemeine im Sinne der naturphilosophischen Spekulation
nicht voraussetzen. Weil die neuen Wissenschaften ein »unendlich« of-
fenes Feld aufreiflen,'” miissen nun die »kleinsten Dinge« berticksichtigt
werden, ohne dass man vorab wissen kann, »wie sie mit den gréfleren
zusammenhingen«.'” Durch die Anerkennung einer konstitutiven Un-
abschlieflbarkeit der menschlichen Erkenntnis markiert Risach eine Dis-
junktion des Wissens, das bei fortschreitender Aneignung der Welt zu-
gleich in Einzelteile zerfillt."*® Dieser stillen Krise des Allgemeinen, mit
der die Moglichkeit einer wesenhaften Erkenntnis ebenso wie die Vor-
stellung einer verniinftig geordneten Natur zur Diskussion steht, wird die
ganz und gar aufklirerische Hoffnung entgegengesetzt, dass Mensch und
Natur auf der Grundlage wissenschaftlich erfasster Gesetze in einer nicht
néher bestimmbaren Zukunft harmonisch zusammenleben werden.'*” Die
in der Metternich-Zeit staatlich auferlegte Ankniipfung an die Leibniz’-
Wolff’sche Weltanschauung scheint bei Stifter ebenso wie bei Baumgart-
ner den beruhigenden Rahmen fiir ein naturwissenschaftliches Erkennen
zu liefern, das seine Basis nach dem Verfahren der Induktion nicht ins All-
gemeine, sondern ins Konkrete verlegt.'?® Doch wo die Empirie als Fun-
dament einer metaphysischen Ordnungsidee fungieren soll, ist das damit
verbundene Sinnversprechen an eine unendliche Arbeit delegiert und der
Struktur eines ewigen Aufschubs ausgesetzt.'?* Stifter ist ein Leibnizianer,
der sich mit den Mitteln der Vernunft, aber ohne Glauben an eine prista-
bilierte Harmonie in der Welt zurechtzufinden versucht.
In diesem Sinn nimmt Stifters Asthetik der Objektivitit die rationale Me-
thode der deutlichen Erkenntnis auf, damit die in ihrer Gleichgiiltigkeit
gegeniiber dem Menschen als sinnlos und katastrophisch erfahrene Wirk-
lichkeit wenigstens teilweise geordnet werden kann.”®* Als gilte es, die
schmerzhaften Erfahrungen der Kontingenz durch den Nachweis einer
stimmigen Gesetzmafligkeit kognitiv zu therapieren, geht das Streben
nach Klarheit in den Dingen mit den naturwissenschaftlichen Methoden
des genauen Beobachtens und Sammelns dahin, »Vermischtes zu entmi-
schen, gestaltlose ozeanische Elemente zu gliedern« und das Gefiihl der
124 Stifter HKG 4/1, S. 124.
125 Fbd.,, S. 123.
126 Vgl. hierzu Irmscher 1971, S. 22.
127 In diesem integrativen Sinn wird Stifters Orientierung an den Naturwissenschaften aus-
gelegt von: Selge 1976; Ritzer 2002 u. 2007; Braun 2006.
128 Vgl. hierzu Braun 2006, S. 60f.

129 Begemann 2002, S. 113.
130 Vgl. Begemann 1995, S. 117.

276

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Desorientierung »durch den Entwurf emner [...] Totalitdt« abzukiihlen.'!
Stifters Konzeption der Mimesis folgt somit einer naturwissenschaftlich
inspirierten Induktion vom empirisch Kleinen und Kleinsten zu einem
Allgemeinen, das zwar unerreichbar bleibt, aber nichtsdestotrotz als ide-
ales Ziel gilt."*> Da dem Asthetischen die hochste Aufgabe zukommt, das
zu versammeln, was die Wissenschaft in Einzelteile zerlegt, wird die Kunst
programmatisch an die Grenzen der Reprisentation gefithrt. Wo Stifter
als Kritiker etwa in einem Kupferstich die »Liebe zur Objectivitit« hervor-
hebt, muss die Seele des Ganzen deshalb ungenannt bleiben. Stattdessen
tastet der niichterne Blick die »Oberflichen« der abgebildeten »Stoffe« Teil
fir Teil ab und prift die Wiedergabe am Kriterium der Naturwahrheit.'
Charakteristischerweise tritt gerade in der minutiésen Wahrnehmung des
Details die technische Faktur des Kunstwerks hervor: »Die Aetzung der
Platte gibt dem Stiche in den Schatten eine Untertuschung, die die Durch-
sichtigkeit gefdhrdet, welche wirklich in den tiefsten Schattenstellen, in
denen in der Wirklichkeit das menschliche Auge noch immer etwas sicht,
verschwindet, wodurch die Schatten nicht Schatten, sondern dunkle Fle-
cken sind«.”** Wie Stifter festhilt, ist die Durchsichtigkeit der objektiven
Darstellung etwas, das mehr oder weniger gut gemacht wird, also ein hand-
werkliches Geschick im Umgang mit den kiinstlerischen Mitteln erfor-
dert.

Poetik der Transparenz

Stifters Asthetik der Klarheit kennzeichnet ein Kunstverstindnis, das zwar
eine Invisibilisierung des Mediums fordert, diesen Anspruch aber im Wis-
sen formuliert, dass vollkommene Transparenz ein unerreichbares Ideal
bleibt. Beispielhaft evoziert der Trost-Brief an Heckenast, wie gesehen, eine
»zarte Durchsichtigkeit der Dinge«!*> und bekundet im Register des sinnlich

181 Vgl. ebd., S. 47.

182 Vgl. auch Laufhiitte 2000, S. 72f.

183 Vgl. den Bericht tiber den oberdsterreichischen Kunstverein von 1852 in: Stifter
PRA XIV, S. 30-33, hier S. 31: »Die Oberflichen der Stoffe hat der Kiinstler mit dem
anpassenden wechselnden Vortrage behandelt von der feinen menschlichen Haut in
ithren Abstufungen angefangen auf die Leibwiésche des Marktschreiers herab, auf seinen
Rock, auf Linnen, Tiicher, Rocke der Weiber, auf die Stoffe an Méannerkleidern bis auf
die Mintel der Croaten, von denen der des Knaben grofier ist, als der des Mannes. Man
betrachte nur die Stoffe an demselben und an verschiedenen Kleidern, mit welcher Liebe
zur Objecitivitit sich der Kinstler den Abwechslungen und Abstufungen hingegeben
hat«.

134 Ebd., S. 32.

135 Ebd. XVIIL, S. 327 (Hervorh. d. Verf).

277

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wahrnehmbaren ein allenthalben waches Bewusstsein fiir die konstituti-
ve Mittelbarkeit der Phdnomene. In dieser mediendsthetischen Perspektive
schliefit Stifter wiederum an die Eckpunkte des 18. Jahrhunderts an. Nicht
nur versucht er mithilfe einer von Affekten bereinigten Vernunft tiberschau-
bare Ordnungen in der als verworren empfundenen Welt zu etablieren und
schreibt seinen Figuren zur Stabilisierung des Sittengesetzes »Aufklarung
[als] eigentlich menschliche Aufgabe« vor.'*¢ Nicht nur verschaltet er mit
den naturwissenschaftlichen Motiven seiner Texte Asthetik und Gnoseo-
logie, indem erstere die Liicken der letzteren supplementiert und am epi-
stemischen Prozess insofern teilnimmit, als begriffliche Abstraktion auf die
Basis sinnlicher Wahrnehmungen gestellt wird.'”” Obwohl Stifter die im
Vernunftzeitalter weitgehend dominierende Zuversicht nicht teilt, dass sich
das Wissen zu emner Gesamtheit schlieflen kann, folgt er dem Leitstern der
Aufklarung auch dort, wo der Traum von der Vollendung der Erkenntnis
bei Leibniz und Wolff zur Begriindung einer Semiotik des transparenten
Zeichens gefiihrt hat (cognitio symbolica) und sich das Projekt der stufenweise
bis zur Deutlichkeit voranschreitenden Klarheit in der Frage nach »einer
spezifischen Okonomie der Mittel« konzentriert.'s8

Der Trost-Brief an den Verleger kann erneut als reprasentativer Beleg he-
rangezogen werden, verweist das Schreiben doch nicht nur auf das Ethos
eines niichtern-sachlichen Blicks, sondern auch wiederholt auf die eige-
ne mediale Ausstattung. Zum einen nimmt Stifter Heckenasts Nachricht
vom Verscheiden der Gattin so zur Hand, dass er das schone Herz des
Trauernden nicht etwa nur dem semantischen Gehalt der Worte nach,
sondern zuallererst in den »Schriftziigen« wahrnimmt."* Wie Uber Stand
und Wiirde des Schrifistellers dokumentiert, begreift Stifter Sprache in der
konkreten Gestalt »der Rede oder der Schrift« als »materiellen Kérper«
und nimmt an, dass aus »jedem Teilchen und Faserchen« die Seele des Ur-
hebers »herausleuchtet«.!* Zum anderen wird die Schwierigkeit beim Ver-

186 Irmscher 1971, S. 111. — Bereits die zeitgenossische Rezeption hilt fest: »Schon dem
jungen Stifter ist die Vernunft die sittliche Muse« (Enzinger 1968, S. 311).

137 Vgl. allgemeiner formuliert Mayer 2001, S. 7: »Stifters Texte sind daher Experimente der
Erkenntnis«.

138 Schneider 2010, S. 269.

139 Stifter PRA XVIII, S. 324: »Der Mann, der ihn geschrieben, obwohl ich ihn lingst
geachtet und geliebt habe, ist mir plétzlich um vieles theurer geworden, da mir in seinen
Schriftziigen ein so schones Herz in dem schonen Schmerz um die verlorne geliebte und
hochgeachtete Gattin entgegen gekommen ware.

140 Vgl. die auf Schiller zuriickgreifenden Ausfithrungen in Uber Stand und Wiirde des
Schrifistellers in Stifter HKG 8/1, S. 37: »Die ganze Innerlichkeit eines Menschen ist es
zuletzt, welche seinem Werke das Siegel und den Geist aufdriickt«.

278

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fassen des Briefs konstatiert und dem Akt des Schreibens eine produktive
Rolle bei der »allmihlichen Verfertigung der Gedanken« bescheinigt.'*!
Dieses Ausstellen der Materialitit widerspricht dem programmatischen
Anspruch nur vordergriindig. Zwar hat Stifter generell Kunstwerke im Vi-
sier, die um der Selbstprasentation der Gegenstande willen den Eindruck
erwecken sollen, nicht hergestellt worden zu sein — man soll regelrecht
vergessen, »daf} jemand da ist, der das Ding gemacht hat«.!*? Doch ist
das Selbstverstindnis des Autors von der Erfahrung gepragt, dass dieser
Effekt das Ergebnis eines miihseligen Prozesses darstellt: »Was dem Leser
das Einfachste und Natiirlichste scheint, ist das Werk der gréfiten Kunst
und Sorgfalt, wer es anders meint, der versteht von Kunst und ihren Her-
vorbringungen nichts«.'*3

Stifter hat seine vornehmlich an der Malerei gewonnenen &sthetischen
Mafistabe auch an die eigenen Texte angelegt. Die Tatsache, dass er die
Mittel der Dichtung bevorzugt, weil sie »mit dem unsichtbaren Worte
leichter die Seele bringen« und daher geistiger als die schwerfélligen Er-
zeugnisse der bildenden Kiinste wirken,'** sollte nicht dariiber hinwegtiu-
schen, dass sein Schreiben tiberall mit den Bedingtheiten der Produktion
ringt. Zum Zweck einer Literatur, die sich den Gegenstinden mit dem
Ziel verschreibt, das Innenleben des Subjekts zu heilen, verfolgt Stifter
eine >Kunst« der Transparenz als Arbeit am Medium der Schrift. Wo der
Autor damit kokettiert, seine Texte nicht gemacht, sondern bereits Vor-
findliches ungefiltert wiedergegeben zu haben,'*® kaschiert er die oftmals
extrem aufwendigen und tiber Jahre sich hinziehenden Schreibprozesse,

141 Stifter PRA XVIII, S. 325: »Ich achte und liebe Sie zu sehr, um mit Gemeinplétzen zu
antworten, und konnte mein Denken nicht einkleiden, ja das Denken wurde durch das
Einkleidenwollen erst recht geweckt«.

142 Ebd. XIX, S. 32 (an Heckenast, 20. Juli 1857).

143 Ebd. XVIII, S. 119 (an Heckenast, 24. Oktober 1852).

144 Vgl. ebd., XIV, S. 172f.: »[...] die Mittel beider Kiinste sind eben sehr verschieden, es
mufite nur die Unendlichkeit des Malers grofier sein als die des Dichters, daf3 er uns den
Dichter umdichtend seine eigene Unendlichkeit mit seinen eigenen Mitteln bréchte. Der
Dichter bringt mit dem unsichtbaren Worte leichter die Seele, schwerer den Kérper; aber
er muf} ihn bringen, der Maler mit der sichtbaren Linie leichter den Kérper, schwerer
die Seele; aber wir fordern sie auch von thm. Der duftige Zauber grofier Dichter ist ein
anderer als der plastische grofier Maler, und in Goethe ist er so zart, so fest begriindet
und nur ihm eigenartig, dafl er kaum in der bildenden Kunst erreichbar sein diirfte, am
ersten noch in Marmor«.

145 Ebd. XVIIL, S. 94 (an Louise von Eichendorff, 23. Mirz 1852): »[...] und ich kann
Gott nicht genug danken, daf§ er mir ins Herz gegeben hat, die Feder zu nehmen,
und die Dinge nieder zu schreiben, wie sie mir ungefihr im Gemiite waren. Ich habe
wirklich kein Verdienst an meinen Arbeiten, ich habe nichts gemacht, ich habe nur das
Vorhandene ausgeplauderte.

279

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die nicht nur dazu gefiithrt haben, dass viele Erzihlungen in mehreren Fas-
sungen vorliegen, sondern die bisweilen auch penibel dem téglichen, nach
Manuskriptseiten und Buchstaben abgezihlten Pensum gemifl dokumen-
tiert werden.'*® Die affekt6konomische Selbstkontrolle konditioniert eine
umfassende Disziplinierung des Produktionsvorgangs, dessen Eigenwil-
ligkeiten sich jedoch immer wieder quer zu den Intentionen des Autors
stellen: »Das ist das Elend, daf} man nicht kann, was man mochte«, '
Stifters Wunsch nach einer transparenten Mimesis gehorcht dem Modell
einer sich selbst auflésenden Reprisentation, das mit geradezu »manischer
Obsession« verfolgt wird."*® Gemaf} dieser Anstrengung richtet sich Stif-
ters Poetik mit der "Entromantisierung: seiner Texte immer radikaler nach
dem rhetorischen Muster der perspicuitas, das traditionell die Méglichkeit
einer durchsichtigen Darstellung verspricht. Diese Tendenz, die fir den
Eindruck eines »extrem rationalistischen Erzahlwerks« ausschlaggebend
ist,'* pointiert eine Stelle aus der Mappe meines Urgrofsvaters:

Anfangs war es mir dufierst schwer, die Schrift zu entrithseln entwirren, dann
aber wurde sie mir immer bekannter, und endlich konnte ich sie wie eine ziemlich
deutliche lesen. [...] Ich begann, die ersten Bldtter in unsere Schrift und-Sprache
zu Gibertragen.'>

Die romantisch anmutende Schreibszene kann hinsichtlich der mehr als
20 Jahre wihrenden Arbeit an der in vier Fassungen vorliegenden Erzih-
lung als mise en abyme gelten.” Gezeigt wird ein Schreiber, der sich mit
den unleserlichen Ziigen aus dem Lederbuch des Doktor Augustinus kon-
frontiert sieht. Beim Versuch, den Text zu iibertragen, orientiert sich der

146 Vgl. das Heft mit dem Titel »Seiten- und Bogenrechnung fiir die Mappe meines
Urgrofivaters — am 23. Janner 1864 die Umarbeitung und der Abschluf} dieses Werkes
begonnen - Studienformat 1 Bogen = 24 Seiten — 1 Seite = 966 Buchstaben - Linz am
23. Janner 1864« teilweise wiedergegeben in Stifter 1987, Kommentar S. 15-33.

147 Stifter PRA XIX, S. 284 (an Heckenast, 8. Juni 1861). Vgl. auch ebd. XVIIL, S. 92 (an
Heckenast, 29. Februar 1852): »Das versprechen und dann leider nicht fertig werden,
hat seinen Grund in lediglicher Selbsttauschung, und es bleibt kein Mittel als in Zukunft
nur das fertige Manuskript zu tibergebenc.

148 Adorno 1998a, S. 37. Im Gefolge vgl. auch: Koschorke/Ammer 1987, S. 717; Schneider
2010, S. 270.

149 Sebald 1985, S. 22.

150 Stifter 1987, Transkription S. 20.

151 Im Brief an Heckenast vom 16. Februar 1847 motiviert Stifter die Wiederaufnahme der
1841 erstmals erschienenen und im Rahmen der Studien tiberarbeiteten Mappe damit,
dass die Form noch nicht dem Klarheitsideal entspreche: »Das Buch gefallt mir nicht. Es
ist so schon, so tief, so lieb in mir gewesen, es kénnte in der Art hold und eigenthtimlich
und durftig sein wie das Haidedorf, aber tiefer, korniger, groflartiger und dann ganz rein
und klar und durchsichtig in der Form« (Stifter PRA XVII, S. 208).

280

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erzdhler nicht an einer tieferen Wahrheit, die »entratselt« werden konn-
te, wie die auf 1867 datierbare letzte Uberarbeitung in der Streichung
nahelegt. Ohne sich vorab von einem hermeneutischen Eifer leiten zu
lassen, versucht der Leser vielmehr, an der Oberfliche des Textes diskrete
Zeichen zu erkennen und das Durcheinander mit klaren Unterscheidun-
gen zu entwirrens, bis der Text »deutlich« entziffert ist und abgeschrieben
werden kann. So justiert Stifter sein Vokabular nach dem Begriffsinventar
des 18. Jahrhunderts und inszeniert sein eigenes Schreiben als graduell an-
steigende Aufkldrungsarbeit. Das rationalistische Denken, das er auf diese
Weise weiterfiihrt, prallt jedoch an der materialen Dimension der Zeichen
ab. Wie die Grundschicht von Stifters Manuskript erkennen lisst, treten
»Schrift« und >Sprache«, Graphem und Bedeutung auseinander. Die Deut-
lichkeit, die auf die grafische Artikulation bezogen wird, erstreckt sich
markanterweise nicht auf die semantische Durchsichtigkeit des Textes. Im
Zeichen dieser Disjunktion, die man modern nennen kann und die Stifters
Reflexion auf Deutlichkeit grundlegend prégt, kann seine Poetik der Ent-
wirrung zum Schluss dieses einfithrenden Kapitels den groben Umrissen
nach abgesteckt werden.

1. Instlistischer Hinsicht (perspicuitas in verbis) ist Stifters Schreibweise von
der zweiten Hilfte der 1840er-Jahre an zusehends durch das rhetori-
sche Ideal der durchsichtigen Rede geprigt. Das Streben nach Klar-
heit, das er mit dem im Eingang dieses Kapitels erérterten Brief an
den Verleger vom Herbst 1861 vortragt, beschrankt sich nicht nur
darauf, den Plan einer affektkontrollierten Hinwendung zur Aufien-
welt aufzustellen, sondern betrifft auch die schlichte Nuichternheit der
Aussage selbst (»Seit meiner Kindhett ist es mir eigen gewesen, nach Klarheit
e streben, in der fugend nach Klarheit in den Dingen, spiter nach Klarheit in
mir. Unklarheit in mir selber ist mir das peimgendste Gefiihl¢). Die wenigen,
prizise abgemessenen Worte, mit denen das Vorhaben lakonisch auf
den Punkt gebracht wird, spiegeln dieses nicht nur wider, sondern rea-
lisieren es zugleich und sind deshalb auch auf die textuelle Performanz
zu beziehen. Am Ethos eines selbstbeherrschten Daseins orientiert,
tibt sich Stifter in eine apathische Ruhe ein, die auf dem Wege des
Schreibens tiberhaupt erst hergestellt werden muss. Zu diesem Zweck
folgt die Briefstelle den Vorgaben der leidenschaftslosen perspicuitas, die
eine Rede ohne tiberfliissiges Schmuckwerk vorsehen und im Dienst
einer indikativischen Sprache stehen. Nicht nur ist der Satzbau von
einer in den spaten Texten vorherrschenden parataktischen Einfach-

281



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

152
153
154
155
156

157
158

heit geprégt, der die verschachtelten Konstruktionen des Frihwerks
ablost und mit der regelmiflig zdsurierten Aneinanderrethung kurzer
Syntagmen ebenso unmissverstindlich wie ausgewogen wirkt."”> Auch
das Fehlen des Konjunktivs ist beispielhaft fiir Stifters Versuch, die
Produktivitit der Fantasie auszuschalten und romantische Verirrungen
hinter sich zu lassen.'® Damit die Dinge referiert werden kénnen, wie
sie sind, neigt einerseits der zunehmend asketische Gebrauch der Ad-
jektive dazu, die Substantive nicht auszuschmiicken, sondern um der
Genauigkeit willen differenzierter zu kennzeichnen (vdas peinigendste Ge-
Jiihl¢). Andererseits rationalisiert Stifter nebst Satzbau und Wortschatz
auch die Bildlichkeit der Sprache. Indem es den zentralen Ausdruck
terminologisch der aufklarerischen Gnoseologie entlehnt (»Klarheitc),
veranschaulicht das Schreiben an Heckenast die Anstrengung, die Tro-
pik sukzessive aus den Texten zu streichen und die Worter auf eine
eigentliche Bedeutung festzulegen. Demgemaf} operiert der spéte Stif-
ter vorzugsweise mit dem logisch nachvollziehbareren Verfahren des
Vergleichs'** oder bemiiht sich, das blole Nomen nach dem Modell ei-
ner univoken Namenssprache zu verwenden und dem Rang eines Be-
griffs gleichzustellen.'®® Der Intention nach will dieser spartanische Stil
die kiinstlerische Gestaltungskraft domestizieren und den Gegenstand
der Rede gemaf} der Frage fixieren: »Was ist er?«'% Stifters Ambition
nach Klarheit spitzt sich mit der insistenten Verwendung des Verbums
ssein< zu, das neben der Funktion als Hilfsverb auch zum Ausdruck der
bloflen Existenz eingesetzt wird und definitorischen Charakter erhalt.
Durch diesen »ontologischen Stil«,*” der eine in hohem Mafie >trocke-
ne< Schreibweise hervorbringt, wird zwar ein metaphysischer Horizont
angesteuert, doch bleibt bei der blofien Feststellung des Faktischen die
Frage offen, ob »tiber die woértliche Bedeutung hinaus« ein wesenhafter
Sinnzusammenhang eingefangen wird.'*® Wegen dieses Hangs zur kar-

Vgl. hierzu Bertram 1966, S. 92; Dehn 1969, S. 41.

Vgl. auch Dehn 1969, S. 44.

Vgl. Begemann 1995, S. 160f.

Vgl. Blaukopf 1998, S. 13.

Vel. Stfter PRA, XIX S. 223f. (Brief an Heckenast, 7. Marz 1860: »Der Unterschied

zwischen einem Fantasiestoff und einem gegebenen ist fiir mich ungeheuer. [...] Im
Hochwalde habe ich die Geschichte als leichtsinniger junger Mensch tiber das Knie
gebrochen, und sie dann in die Schubficher meiner Fantasie hinein gepfropft. [...] Jetzt

[mit Bezug auf den Witiko] steht mir das Geschehene fast wie ein erfurchtgebietender Fels
vor Augen, und die Frage ist jetzt nicht mehr die: >was will ich mit thm thun? sondern:
was st erPe.

Vgl. Stern 1968, S. 114.

Aspetsberger (1966, hier S. 37) bejaht diese Frage, wihrend Swales (1987) sie offen lasst.

282

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

159
160

161

162

gen Vereinfachung sind Stifters spite Schriften von den Zeitgenossen
immer wieder als »kunstlos« abgewertet worden.'” Tatséchlich kann
der Brief an Heckenast eine pedantisch und monotone Differenzie-
rungstitigkeit bezeugen, die in ihrer begrifflichen Abstraktheit unfass-
lich wirkt.

Das Bestreben, sich so deutlich wie méglich auszudriicken, zeitigt zu-
dem eine Sprache, die nicht ohne diskreten Schmuck auskommt und
mit den Wiederholungen (Klarheit, Klarheit, Klarheit, Unklarheit; mir, in
mar, in mir, mir; ist, 1sf) in den Sog einer tautologischen Struktur gerit.'®
Zum Zweck einer unzweideutigen Aussage verldsst sich der spate Stif-
ter auf ein minimiertes Vokabular, das immer wieder dasselbe mitteilt
und dabei den Sinn der Worter irritierenderweise sowohl bekraftigt
als auch entleert, wiederholt man doch nur das, was nicht deutlich ge-
nug ist.'! Der Eindruck eines solchen mitunter mechanisch wirkenden
Sprechens wird durch die Tatsache verstarkt, dass Stifter sein dstheti-
sches Programm als Zitat vortragt und Goethe somit echohaft nach-
hallen lasst.'®* Beim Epigonen erzeugt der Wunsch nach Transparenz
eine zunchmend ostentative Redundanz, die einen opaken Schleier
tiber das Gesagte wirft. Gegen den entschiedenen Willen des Autors
fuhren Stifters Texte die Rhetorik der Aufklarung dazu, dass sich das
Band zwischen der materialen Aufierlichkeit des Wortes und der Signi-
fikanz lockert. In der ebenso niichternen wie exzessiven Anstrengung,
distinkt zu gliedern, unterlduft Stifter ein Schreiben, das insofern be-
fremdet, als es alles beim Namen nennt und doch offen lisst, ob die re-
ferenzielle Geste tiber die rekursive Struktur der Zeichen hinaus Sinn
erzeugt. Die Unklarheit, die Stifter als das quélendste Gefiihl présent
hat, meint auch eine nicht aufzulésende Intransparenz der Sprache.
Die Rhetorik der Durchsichtigkeit prigt Stifters Schreiben auch im
Hinblick auf die narrative Komposition (perspicuitas in rebus). Der An-
spruch auf sachliche Darstellung hat eine zunehmende Neutralisierung
der Erzahlerfiguren zur Folge. Der Abstand zum Frithwerk ist nicht
nur anhand der stilistischen Abkiihlung der Texte, sondern auch dar-
an bemerkbar, dass die narrative Vermittlungsinstanz bis zur Unkennt-

Enzinger 1968, S. 276.

Vgl. zu Stifters Tautologien: Aspetsberger 1966; Swales 1987; Koschorke/Ammer 1987;
Naumann 1998.

Vel. zur Wiederholung als Figur der Verdeutlichung: Quintilian, Just. Orat. VIII 2, 23.
Gilles Deleuze wird davon ableiten: »Man wiederholt, weil man nicht versteht« (Deleuze
1992, S. 338).

Vgl. zu den Wiederholungsstrukturen bei Stifter mit Blick auf den »Zitatcharakter des
Gesamtwerks«: Blasberg 1998, S. 56-80, hier S. 66.

283

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

163
164

165
166

167

168

169
170

lichkeit zurtickgenommen wird. Mit dieser >Entindividualisierung« des
Subjekts, die den Produktionsprozessen ein regelrechtes »Wegschrei-
ben des [besonderen] Ich« auftragt,'®® nimmt Stifter zum einen zeitge-
nossische Tendenzen in Geschichtsschreibung und Naturwissenschaft
auf.’®* Der Wechsel vom auktorialen Standpunkt zum extern fokali-
sierten Modus favorisiert eine Auflensicht, die sich auf die neutrale
Wiedergabe des Sichtbaren beschrankt, die Figurenpsychologie aus-
blendet und sich auf die Darstellung von positiv registrierbaren Ober-
flachen konzentriert.!™ Der antirhetorischen Geste des Positivismus
und des Historismus zum Trotz folgt die apathische Prosa einem ge-
netischen Erzdhlprinzip, dessen Durchsichtigkeit der antiken Stillehre
gemafl darin besteht, die narratio im Sinne eines ebenso nattrlichen
wie linearen Fortgangs des Geschehens zu gestalten und gleichsam zu
beruhigen.'®® Zum anderen nimmt sich Stifters gegenstandsorientier-
te Darstellung mit ithrem »aufklérerischen [...] Bestreben« das antike
Vorbild epischer Einfachheit zum Mafistab.'” Mit Homer steht ein Er-
zahlwerk vor Augen, das Stifter als »naiv und objectiv« qualifiziert und
vom modernen Manierismus absetzt.'® Der homerische Realismus,
der sich Erich Auerbach zufolge durch »ausformende Beschreibung,
gleichmiflige Beleuchtung, lickenlose Verbindung, freie Aussprache,
Vordergriindlichkeit, Eindeutigkeit, Beschrankung im Geschichtlich-
Entwickelnden und im Menschlich-Problematischen« auszeichnet und
nicht als Abbildung einer vorfindlichen Wirklichkeit, sondern als sti-
listischer Effekt der poetischen Mimesis zu verstehen ist,'® gilt Stifter
ebenso wie der realistischen Romantheorie der Zeit als Vorbild >epi-
scher Objektivitate.'7

Begemann 1995, S. 102.

Vgl. zum historistisch-positivistischen Erziahlmodell allgemein: Riisen 1982; Riisen 1993;
mit Bezug auf die Literatur: Bafller u.a. 1996; mit Bezug auf Stifter im Besonderen:
Blasberg 1998; Bulang 2003; Zumbusch 2007.

Vgl. Begemann 1995, S. 403.

Vgl. »zur spezifischen Rhetorik« des Historismus: Simonis 1998, S. 7f. Zur Literarizitit
der Historiografie im 19. Jahrhundert: White 2008; zur Funktion des Fiktiven in der
Geschichtsschreibung: Lammert 1985; Fulda 1996.

Adorno 1998a, S. 36.

Vgl. Stifter PRA XIX, S.220: »Wie unser Zeitalter in der Kunst eine fast nicht zu
rechtfertigende Subjectivitit u daher kunstwidrige Manier hat, so nahert sich Rint dem
Mittelalter u der antiken Welt. Die Gesamtheit seiner Werke ist immer klar, einfach, sich
als Ganzes sogleich darstellend, in den Theilen stimmend, fast immer naiv u objectiv.
Dadurch wird die epische Wirkung dhnlich der der antiken Poesie bewirkt«.

Vel. die berithmte Stiltypologie in: Auerbach 1946, S. 5-27, hier S. 26.

Vgl. mit Bezug auf Stifter: Bockmann 1962. Vgl. zu Friedrich Spielhagens Romantheorie
und ihrem »Gesetz der Objektivitit«: Hellmann 1987.

284

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

171
172
173
174

175

176

Wie Martin Selge herausgearbeitet hat, geht das naturwissenschaft-
liche Engagement jedoch mit einer epistemischen Dringlichkeit ein-
her, die »das ganz Unhomerische« von Stifters Erzahlkunst pragt.'”"
Das ontologische Interesse schldgt sich in einer Beschreibungsprosa
nieder, die den Dingen selbst, nicht den mit thnen verbundenen Ge-
schichten gilt und solchermaflen die »fabulierende Souverénitit« des
homerischen Epos untergrabt.”? An »den Grundmauern verniinfti-
ger Rede orientiert«,'” zeichnet sich Stifters deutlicher Stil nicht nur
durch die Eigentlichkeit der Worter sowie die liickenlose Reihenfolge
der linearen Darstellung aus, sondern auch durch die Figur des De-
taillierens, die unter dem Namen der enargeia bzw. evidentia der plasti-
schen Vergegenwirtigung der erzdhlten Ereignisse gilt und den Leser
zu einem sprachvergessenen Zuschauer zu machen versucht. Geschult
an Lessings epochaler Missbilligung der Schilderungssucht, hat sich
die zeitgendssische Kritik bekanntlich daran gestért, dass der Empiris-
mus der Beschreibung zu Mangeln der narrativen Komposition fithrt
und die Fiille der Details die »Durchsichtigkeit der Stifterschen Dar-
stellungsweise« triibt."”* Zwar hat es nicht an Versuchen gemangelt,
die ausufernden Deskriptionen des »mikroskopischen Physiologen« an
den Bewusstseinsraum der Subjektivitit und damit an die Gattungs-
normen des modernen Romans zurtickzubinden.”” Doch ist dabei
unbeachtet geblieben, dass Stifters Beschreibungen zu einer Ausklam-
merung des Ich fithren und dem Streben nach restloser Klarheit der
Dinge entspringen. Indem die Schilderungen zur Verselbstindigung
tendieren, unterbrechen sie die Erzahlung der Handlung ebenso, wie
sie zur Beseitigung von dramatischen Effekten beitragen.'® Die derart
moderierten Naturbeschreibungen folgen einem Anspruch auf Objek-

Selge 1976, S. 84.

Ebd., S. 85.

Ebd., S. 89.

Enzinger 1968, S. 338. Mit Rekurs auf Lessing hlt spater auch Georg Lukdcs fest: »So
verschwindet aus dem beschreibenden Stil jeder epische Zusammenhang« (Lukdcs 1971,
S. 219). Vegl. hierzu Geulen 1998.

In diesem Sinn hélt der Goethe-Forscher F. Th. Bratranek, der Stifters Erziahlungen
als erster konsequent im naturwissenschaftlichen Horizont interpretiert hat, fest: »Als
Physiolog gilt uns aber Stifter darum, weil es ihm schliefflich nur auf die Durchforschung
und Aufklirung der Lebensgeheimnisse, und zwar der des Gemiites ankommt. Alle
Fille des Details dient bei thm nur dazu, in ihr die Bedingungen fiir eine besondere
Richtung des Gemiitslebens anschaulich zu machen« (Enzinger 1968, S. 243f.). Spiter
sind Stifters Naturbeschreibungen in den Rahmen der wahrnehmenden Subjektivitit
gestellt worden von: Bockmann 1962; Preisedanz 1966.

Vgl. Stern 1968, S. 106.

285

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

177
178

179

180

tivitit, der eine »schleichende Desymbolisierung« der Darstellung be-
wirkt"”” und den Stifter mit Heinrich Drendorfs Forschungsprogramm
reflektiert. Wie der zum »Beschreiber der Dinge« bestimmte Held aus
dem Nachsommer methodisch vom sicheren Fundament der mathesis
unwersalis zur Mannigfaltigkeit des Konkreten voranschreitet, um sich
nachfolgend an der Rekonstruktion einer allgemeinen Ordnung zu
versuchen und die unendliche Zergliederung der Wissenschaft in der
Kunst zusammenzufiihren,'” tragen Stifters Deskriptionen eine grund-
legende Spannung aus. Wihrend sie die Dinge nach Mafigabe der
phinomenalen Singularitit wiedergeben, erfassen sie das Empirische
zugleich im Hinblick auf einen tibergeordneten, freilich nicht abschlie-
fend erfiillbaren Sinnhorizont. Diese Stofirichtung erklart einerseits
die Neigung zur Abstraktion, die Stifters Schilderungen eignet. Wie
Christian Begemann ausgefiihrt hat, ergénzen sie die Funktion der Be-
nennung, indem sie die »Einzeldinge einem Oberbegriff« subsumieren
und tiber die bloBe Namensgebung hinaus nicht nur >klar¢, sondern
Merkmal fiir Merkmal immer >deutlicher< umreiflen und einordnen.'”
Andererseits arbeitet der akribische Gestus an einer sukzessiven Arbeit
des Differenzierens, die an sich endlos fortgesetzt werden kann und
den epischen ebenso wie den epistemischen Zusammenhang zerstort.

Die mehrfach beklagte Uberschiissigkeit von Stifters Beschreibungen
ist demnach von einem durch und durch niichternen Exzess gekenn-
zeichnet, der sich der ausschweifenden Struktur des sinnlich-rationalen
Erkennens verdankt. Parallel zu den zeitgendssischen Diskussionen in
den Naturwissenschaften des 19. Jahrhunderts konfrontiert Stifter den
Leser mit einer »Fulle des Beobachteten«, die das rhetorische Modell
des Vor-Augen-stellens an die Grenzen der Leistungsfahigkeit fiihrt.'®
Die Unabschlieflbarkeit des Wissens vor Augen, zielt Stifter mit der
Genauigkeit der Deskription paradoxerweise auf ein amimetisches
Moment, das die grofiere, weder vor- noch darstellbare Totalitit der
Phénomene verschweigt. Je detaillierter die Abbildung das sinnlich

Vgl. Begemann 2002, S. 106.

Stifter HKG 4/1, S. 30: »Der Vater pflegte zu sagen, ich miifite einmal ein Beschreiber der
Dinge werden, oder ein Kiinstler, welcher aus Stoffen Gegenstinde fertigt, an denen er
so Anteil nimmt, oder wenigstens ein Gelehrter, der die Merkmale und Beschaffenheiten
der Sachen erforscht«. Vgl. dazu Begemann 2005, S. 192.

Ebd., S. 192f; Begemann 1995, S. 404. — Selge spricht aus diesem Grund von einem
»Merkmalrealismus« im Gegensatz zum >Detailrealismus<, um die integrative Potenz
der wissenschaftlichen Forschung und ein »Beschreibungsabenteuer nach Plan«
hervorzustreichen (Selge 1976, S. 78, S. 38).

Vgl. Driigh 2006, S. 280-297.

286

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wahrnehmbare nach wissenschaftlichen Kriterien wiedergibt, desto
mehr wird es zergliedert und entzieht sich der tiefere Zusammenhang,
der die Natur als organische Gesamtheit verbindet und den Stifter im
Bereich des Asthetischen erfassen will. Der Deskription eignet ein re-
kursives Moment,'®! sie fithrt keine vorfindliche Realitit vor Augen,
sondern zeigt sich im Versuch, einen sinnvollen Zusammenhang des
Gegebenen »als nachtrégliches Textprodukt« hervorzubringen,'®? wie
dies ein spiter Brief Stifters nahelegt: »Lasse uns so unsere Herzen be-
wahren, und Alles Alles ist fiir uns auf der Erde ein Paradies; denn das
Paradies liegt allemal in uns, nicht drauflen in dem Bau der Welt, der
nur durch unser Auge schén wird«."® An die Stelle einer kontingenten
Realitit setzt Stifter ein Schreiben, das mithilfe einer stoisch abgeklér-
ten Prosa eine absolute, in sich selbst ruhende und bis in die kleinste
Einzelheit gegliederte Ordnung zu schaffen versucht. Dabei gerit es je-
doch in den Sog eines schier grenzenlosen Differenzierungsfurors und
produziert selbst jene Irritationen, gegen die es sich immunisieren will.

Mit dieser um extreme Durchsicht bemiihten Schreibweise ist Stifters Lite-
ratur von einem Zwiespalt gekennzeichnet, der als Hauptmerkmal moder-
ner Erzahlkunst gelten kann. In Riicksicht auf den Kontrast zwischen >Po-
esie< und >Prosa¢, mit dem Hegel durch die semantische Ausdehnung der
Begriffe eine historische Diagnose stellt, wird auch in Bezug auf Stifter die
Frage relevant, wie Dichtung unter den »gegenwartigen prosaischen Um-
standen« tiberhaupt noch moglich ist.'®* Sein allenthalben greifbares und
restaurativ wirkendes Bemithen um Idealisierung scheint vordergriindig
von dieser Schwierigkeit unberiihrt zu sein. Doch verrdt der epigonale
Gestus, mit dem Stifter die klassische Verklirung der Affekte und der
Dinge zitiert, nicht nur den imaginédren und ephemeren Charakter des Po-

181 Vgl. hierzu Geulen 1992, S. 83-86; Schiffermuller 1996, S. 128f.; Begemann 2002,
S. 106; Drugh 2006, S. 331.

182 Vgl. Begemann 1995, S. 87.

183 Stfter PRA XXI, S. 266 (an Amalia Stifter, 10. August 1866).

184 Hegel 1986, Bd. 1, S. 253. Vgl. die Folgen fiir den modernen Roman ebd., Bd. 3,
S.392f.: »Was fehlt, ist der urspringlich poetische Weltzustand, aus welchem das
eigentliche Epos hervorgeht. Der Roman im modernen Sinne setzt eine bereits zur Prosa
geordnete Wirklichkeit voraus, auf deren Boden er sodann in seinem Kreise — sowohl
in Riicksicht auf die Lebendigkeit der Begebnisse als auch in betreff der Individuen
und ihres Schicksals — der Poesie, soweit es bei dieser Voraussetzung moglich ist,
ihr verlorenes Recht wieder erringt. Eine der gewdhnlichsten und fiir den Roman
passendsten Kollisionen ist deshalb der Konflikt zwischen der Poesie des Herzens und
der entgegenstehenden Prosa der Verhiltnisse«. Vgl. mit Bezug auf E.'T.A. Hoffmann:
Miilder-Bach 2005; mit Bezug auf Fontane: Miilder-Bach 2009.

287

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

etischen. Da die Dichtung als unerreichbarer Fluchtpunkt des Schreibens
verstanden wird und die Schoénheit der Kunst fir Stifter nicht darstellbar
ist, tritt auch die Affinitit zu einem wissenschaftlichen Denken hervor, das
sich im deutlichen Stil niederschlagt und bereits bei Hegel,'® vermehrt
aber mit dem auf Hegel folgenden Verstandnis der deutschen Prosa ein
zwar transparentes, abstraktes und vernunftiges, aber auch bild-, farb-
und kunstloses Schreiben herbeifithrt.'*® Wenn Stifter in der programma-
tischen Vorrede zu den Bunte[n] Steine[n] festhilt, dass er seine »Schriften
nie fiir Dichtungen gehalten habe, noch [s]ich je vermessen werde, sie fiir
Dichtungen zu halten«,'” dann ist diese Selbsteinschitzung keineswegs
auf eine Geste der Bescheidenheit zu reduzieren, sondern durchaus als
Problem ernstzunchmen.

Wie nachfolgend gezeigt werden soll, ist Stifter zwar allenthalben um po-
etische Erhebung bemiiht. Der Nachsommer kann dabei als dasjenige Werk
gelten, das den hartnickigen Wunsch nach Klarheit »in den Dingen« bzw.
»In mir« am konsequentesten verfolgt und das Projekt der ésthetischen
Totalisierung im Zeichen einer genauer zu untersuchenden >Einfachheitc
nach dem Vorbild des klassischen Kunstideals unternimmt (s.u., Kap. 2.).
Doch agiert Stifters Hauptwerk mit der stilistischen und thematischen
Nihe zur naturwissenschaftlichen Prosa des 19. Jahrhunderts paradigma-
tisch die inneren Spannungen des Vorhabens aus. So artikuliert die Nack-
sommer-Erzihlung einen Vorbehalt vor dem <u-Klaren, der die Gefahr des
Kunstlosen mit aller Kraft zu bannen versucht und gerade in seiner un-
ermiidlich wiederholten Strenge als Symptom dafiir zu lesen ist, dass der
hohe Sinn von Dichtung nur noch erinnert und zitiert, aber nicht mehr
erfillt werden kann. Demgemif} verwundert es nicht, wenn Stifter seine
asthetische Kritik am Deutlichen in seinen Erzihlungen immer wieder
mit Bildern des Katastrophischen und Entsetzlichen fasst (s.u., Kap. 3.).
Er verweist dergestalt nicht nur auf einen als verzwickt empfundenen As-

185 So versteht Hegel die Prosa als digjenige Kunstform, »an welcher zugleich die Kunst
sich aufzulésen beginnt und fiir das philosophische Erkennen ihren Ubergangspunkt
[...] zur Prosa des wissenschaftlichen Denkens erhalt« (Hegel 1986, Bd. 3, S. 234).
Ebd., S.280: »Im allgemeinen kénnen wir deshalb als Gesetz fiir die prosaische
Vorstellung einerseits die Richtigkeit, andererseits die deutliche Bestimmtheit und klare
Verstindlichkeit aufstellen, wihrend das Metaphorische und Bildliche tiberhaupt relativ
immer undeutlich und unrichtig ist«.

186 Die Diagnose des Hegel-Schiilers Theodor Mundt lautet entsprechend: »Dafiir werden
die Verstandesbegriffe der neueren Sprache zunehmend klarer und deutlicher. Die Poesie
vergeht, und die Prosa (nicht die gemeine, sondern die geistige) wird uns angemessener«
(Mundt 1837, S. 20). Ebd., S. 50: »Die deutsche Prosa war in ihrer Entstehung etwas
Wissenschaftliches, eine Production der Gelehrsamkeit, eine Abstraction aus den Altenc.

187 Stifter HKG 2/2, S. 9.

288

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pekt seiner eigenen Texte, sondern vermag es auch, der Reflexion auf
den rationalistischen Leitbegriff vollig neuartige, durchweg unheimliche
Dimensionen zu verleihen.

2. Manier der Einfachheit

Stifter hat seine literarischen Werke generell und auf ambige Art und Wei-

se als »einfach« eingestuft. Zum einen streicht er eine Schlichtheit hervor,

die Stoff und Darstellung seiner Schriften gleichermaflen kennzeichnet
und den Befund des Prosaischen bestimmt: »[U]nter denen, welche die

Feder fithren, [bin ich] einer der mindesten [...], da meine bis jetzt her-

ausgegebenen Arbeiten nicht auf Kunstwerth Anspruch machen, sondern

die einfache Darlegung der Gefiihle eines einfachen Lebens sind«, steht

im Eingang von Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers.®® Nicht nur tragen

diese Worte mit der hyperbolischen modestia eine rhetorische Selbstherab-

setzung vor und halten das Verdikt der Kunstlosigkeit in der Schwebe —
auch der Umstand, dass sich der Verfasser nachfolgend dazu veranlasst
sieht, die »gewohnliche Umgangsrede« vom Bereich des Literarischen
abzugrenzen,'® lisst die angebliche Unkompliziertheit der Schriften als

Resultat einer poetischen Strategie erahnen. In der Tat halt Stfter zum

anderen fest, dass gerade die grofiten Dichter und Maler den »einfachs-

ten Stoff« wihlen und sich auf das »einfache Wiedergeben der einfachen
groflen Natur« konzentrieren.'”” Dieser Aussage zufolge, die anlisslich der

Besprechung von August Piepenhagens Gemélden an Ruisdael erinnert

und sich fir den Bereich der Literatur auf Homer, Shakespeare und Goe-

the beruft, verweist die traditionell mit der Durchsichtigkeit (Stilqualitit)

im Bunde stehende Simplizitit (Stilart) auf das Ideal hochster Kunst nach

klassizistischem Vorbild. Stifters Rede von der >Einfachheit«< seiner Werke

oszilliert demnach zwischen zwei semantischen Polen und verschrankt in
ebenso unscheinbarer wie irritierender Weise prosaische Kunstlosigkeit
mit poetischer Erhabenheit.

188 Stifter HKG 8/1, S. 34.

189 Ebd.

190 Stifter PRA, XIV S. 186f.: »Grofle Dichter und Maler wihlen so gerne den einfachsten
Stoff. Von der Fiille des eigenen reichen Innern gedringt, wissen sie mit Wenigem in
gebildetster Form dieses Innere in einer Art Unendlichkeit zu offenbaren, ja sie gehen
dem gehiuften Stoffe aus dem Wege, weil er als roher Kérper den zarten Geist zu
ersticken droht. Man denke an die Ilias von Homer, an Macbeth von Shakespeare,

an Iphigenia von Gothe. Auch ist nicht das mindeste Prahlen mit Glanzstellen oder
Gegensitzen, sondern das einfache Wiedergeben der einfachen grofien Natur«.

289

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese Komplexion hat die bisherige Auseinandersetzung mit Stifter nicht
scharf genug erfasst. Die zeitgenossische Rezeption ist von der irrigen An-
nahme ausgegangen, dass Stifters Einfachheit den Versuch einer rousseau-
istischen »Riickkehr zur Natur« widerspiegele.'! Mit Blick auf den Roman
Witiko hat sich Stifter indes den Vorwurf eingehandelt, dass die Darstel-
lung einer einféltigen Kultur aus der Vergangenheit nur dem »Stoffe, nicht
der Form nach méglich sei« und dass die Einfachheit der Erzdhlweise fiir
die Gegenwart »iibertrieben«, »erkiinstelt« und »geistlos« wirke.'”* In der
Folge hat sich diese Kritik zu dem Bild eines Dichters verfestigt, der sich
zwar durch die »eingeborene Kindlichkeit seiner Seele« auszeichne, dabei
aber vergessen habe, dass die Naivitit des Kiinstlers ohne Absicht er-
scheinen miusse. Stifters Simplizitdt hingegen sei »allzu gewollt« und trete
den programmatischen Absichten zum Trotz als »Manier« in den Vorder-
grund.'”® Mit dieser Riige wird eine forcierte Artifizialitit des schlichten
Darlegens konstatiert, die den inszenatorischen Charakter der Einfachheit
hervorhebt und den Eindruck des Naiven (zer-)stort. Die Annahme, dass
Stifter ein grundsitzlich unreflektiertes Verhiltnis zur Natur unterhalte,
bleibt vom Vorwurf der fehlerhaften Ausfithrung jedoch ebenso unbe-
rithrt, wie an der Moglichkeit einer im Kern absichtslosen Schlichtheit der
Kunst festgehalten wird. Die derart veranschlagte >Einfachheit< blendet
somit systematische Komplikationen aus, die sich bei Stifter zudem nicht
auf eine Figenart des Stils beschranken lassen, sondern in der Stoffwahl
auch die moralische Dimension des >einfachen Lebens< sowie die meta-
physische Annahme einer >einfachen Natur« tangieren.

Stifters ddmonische Einfachheit

Demgegeniiber hat sich dieser Befund durch Walter Benjamins Interventi-
on verandert, ohne freilich befriedigende Konturen zu erhalten. Mit seinen
Notizen von 1917/18, die nicht zu einem abgeschlossenen Essay ausgear-
beitet worden sind, schlidgt Benjamin den Weg einer ethischen Argumen-
tation ein und sieht in Stifters Beschrankung auf die kleinen Verhiltnisse
eine unheimliche Dialektik am Werk. Durch die Verbindung mit den gro-
flen Zusammenhingen des Schicksals schlage das Festhalten an den sim-
plen Dingen immer wieder ins »Grauenvolle« um."* Wo Stifter der Natur

191 Enzinger 1968, S. 276.

192 Ebd., S.264, S.342. Zur »Politk der Einfachheit« im Witiko vgl. die tentativen
Ausfithrungen von Christians/Kohn 2005.

193 Gump 1927, S. 34.

194 Benjamin GS I1/2, S. 608.

290

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das »unschuldige Aussehen der Einfachheit« gibt, sei als »Schatten- und
Nachtseite [...] eine geradezu pervers und raffiniert verborgene Damonie«
prisent.' Mit diesen Uberlegungen versucht Benjamin nicht nur eine
implizite Abgriindigkeit des einfachen Lebens festzuhalten, deren sexuelle
Konnotation auch seine Lektiire von Goethes Wahlverwandtschaffen heraus-
stellt. Benjamin zufolge fithrt die »unschuldige Klarheit [der schénen Seele
Ottiliens] in tiefste Dunkelheit hinunter«, so wie sich das »Spiegelnde, Kla-
re und Klarende« mit dem »Schwarze[n], Dunkle[n], Unergriindliche[n]«
verbindet."”® Durch den Begriff des Damonischen tragt Benjamin zudem
eine moralische Kritik vor, die der angeblich undifferenzierten Verschal-
tung von Natur und Sittlichkeit gilt.'”” Als »vollendeter Epigone Goethes«
habe Stifter die Divergenz im Verhiltnis des Menschen zur Welt grund-
satzlich verkannt und stattdessen eine mythische Identitit zwischen thnen
vorausgesetzt.'”® Mit dem Dadmonischen greift Benjamin eine Kategorie
auf, die Goethe ins Spiel gebracht hat und die, wie Dichtung und Wahrheit
ausfiihrt, eine die »moralische Weltordnung [...] durchkreuzende Macht«
zu fassen versucht.'”” Ununterscheidbar zwischen Vorsehung und Zufall,
kann dieses unverfiighare »etwas« nur behelfsmaflig im Begriff sistiert
werden®” — Goethe zufolge handelt es sich beim Damonischen um eine
ubersinnliche Instanz, die ebenso erschiitternd, zerstorerisch und verwir-
rend wirkt, wie sie zugleich als mythisches Prinzip das Disparate zusam-
menbhdlt, das heifit Ordnung und Kohérenz stiftet.*' Doch fir Benjamin
steht die Inszenierung der Schonheit der »Scheinhaftigkeit« wegen auf der
Kippe zum Wesenlosen.?”* Mit dem Ethos des Einfachen werde im Fal-
le Stifters eine mafivolle Eimnschrankung auf das Kleine vorgetauscht, die

195 Ebd.

196 Benjamin GS I/1, S. 183.

197 Ebd., S. 185.

198 Vgl. Geulen 1992, S. 49.

199 Goethe 1994, Bd. 10, S. 177.

200 Vgl. ebd., S. 175f.: »Er glaubte in der Natur, der belebten und unbelebten, der beseelten
und unbeseelten, etwas zu entdecken, das sich nur in Widerspriichen manifestierte und
deshalb unter keinen Begriff, noch viel weniger unter ein Wort gefaft werden kénnte.
Es war nicht gottlich, denn es schien unverntinftig, nicht menschlich, denn es hatte
keinen Verstand, nicht teuflisch, denn es war wohltitig, nicht englisch, denn es lief3 oft
Schadenfreude merken. Es glich dem Zufall, denn es bewies keine Folge, es dhnelte der
Vorsehung, denn es deutete auf Zusammenhang. [...] Dieses Wesen, das zwischen alle
iibrigen hineinzutreten, sie zu sondern, sie zu verbinden schien, nannte ich ddmonisch,
nach dem Beispiel der Alten«.

201 Vel. Schmitz 2008, S. 224: »Einerseits ist das Durchkreuzen ein Verwirren, andererseits
ein Mitwirken an dem groflen Gewebe der Welt«. Zum Begriff des Damonischen bei
Goethe vgl. ferner: Van Dijk 1999; Zumbusch 2015.

202 Benjamin GS I/1, S. 184.

291

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht nur die unheimlichen Krifte im Groflen verdringe, sondern auch
von einer seelischen Stummbheit der Figuren zeuge.

Benjamin ist die Einsicht zu verdanken, dass Stifters Einfachheit gera-
de dort hintergriindig wird, wo der Abstand des Menschen zur Welt
im naturkonformen Leben tiberbriickt scheint. Mit seiner Kritik nimmt
Benjamin aber eine einféltige Schlichtheit der Mimesis an und fallt damit
ebenso hinter die Einsichten der zeitgenéssischen Rezeption zuriick, wie
er den keineswegs unbedarften Reflexionsstand des Autors ausklammert.
Benjamin tbersieht die Manier des Einfachen in Stifters Texten, weil er
diesen im zweiten Argumentationsschritt der Aufzeichnungen ein Nicht-
Verhaltnis zur Sprache anlastet.?*® Benjamin zeichnet das Bild eines naiven
Dichters** und lasst diejenigen Momente von Stifters Werk beiseite, die
eine durchdachte Inszenierung des Simplen in dsthetischer wie ethischer
Hinsicht erkennen lassen. Zwar liegt die literaturwissenschaftliche For-
schung im Anschluss an Benjamin richtig, wenn sie Stifters »vielgerihm-
te Schlichtheit [als] das Komplizierteste und Ritselhafteste seiner Texte«
apostrophiert’” und als eine »scheinbare« hervorhebt,””® doch miissen
diese Ansitze analytisch vertieft werden, damit sich keine Mystifizierung
emnstellt. Mit dieser Absicht wird nachfolgend ein Exkurs eingeschaltet,
der das Ideal der Einfachheit, wie es die klassizistische Tradition des 17.
und 18. Jahrhunderts tberliefert und bei genauerer Betrachtung seit je-
her von einer >raffiniert« verborgenen Kunst des Unscheinbaren bestimmt
ist, in seiner komplexen und wenn man so will: >ddmonischen< Struktur
herausarbeitet. Erst vor diesem Hintergrund kann anhand der Nachsorm-
mer-Erzahlung, in der das Konzept der Simplizitdt nicht nur eine zentrale
Rolle spielt, sondern auch gemafl der bislang ausgeblendeten, fir Stifters

203 Benjamin GS II/2, S. 609f.: »Die Sprache wie sie bei Stifter die Personen sprechen ist
ostentativ. Sie ist ein zur Schau Stellen von Gefithlen und Gedanken in einem tauben
Raum. Die Fihigkeit irgendwie >Erschiitterung« darzustellen deren Ausdruck der
Mensch primédr in der Sprache sucht fehlt thm absolut. Auf dieser Unféhigkeit beruht
das Ddmonische das seinen Schriften in mehr oder weniger hohem Grade eignet und
seine offenbare Hohe dort erreicht wo er auf Schleichwegen sich vorwirtstastet weil
er die naheliegende Erlésung in der befreienden Auferung nicht finden kann. Er ist
seelisch stumm, das heifit es fehlt seinem Wesen derjenige Kontakt mit dem Weltwesen,
der Sprache, aus dem das Sprechen hervorgeht« (vgl. hierzu grundlegend: Geulen 1992,
S. 42-52).

204 Vgl. Benjamin GS I1/3, S. 1416f.: »Die Reinheit eines Wesens ist niemals unbedingt oder
absolut, sie ist stets einer Bedingung unterworfen. [...] Da Stifter diese Bedingtheit welche
die Reinhett erst zur Reiheit macht nicht fihlt ist die Schonheit seiner Naturschilderungen
zuféllig«.

205 Geulen 1992, S. 109.

206 Pfotenhauer 1990, S.139. Pfotenhauer entwickelt seine feinsinnigen Uberlegungen
anhand der autobiografischen Schrift Mein Leben.

292

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schriften indes beispielhaften Funktions- und Wirkungslogik reflektiert
wird, der Balanceakt zwischen Kunstlosigkeit und Erhabenheit, zwischen
prosaischer und poetischer >Einfachheit« verstanden werden.

Die heimliche Kunst der Einfachheit

Folgt man Hegels Uberlegungen aus den Vorlesungen wur Asthetik, hat es mit
der Einfachheit in der Kunst keine >einfache« Bewandtnis:

Es ist ein gewohnliches Vorurteil, dafy die Kunst mit dem Einfachen und Natiirlichen
den Anfang gemacht habe. Man kann dies freilich in gewissem Sinne zugeben; das
Rohe und Wilde namlich ist allerdings dem echten Geist der Kunst gegentiber das
Natiirlichere und Einfachere. Ein anderes aber ist das Natiirliche, Lebendige und
Einfache der Kunst als schoner Kunst. Jene Anfinge, die einfach und natiirlich
sind im Sinne der Roheit, gehéren noch gar nicht der Kunst und Schénheit an;
wie z.B. Kinder einfache Figuren machen und mit ein paar ungestaltigen Strichen
eine menschliche Gestalt, ein Pferd usf. hinzeichnen. Die Schonheit als Geistes-
werk dagegen bedarf selbst fiir ihre Anfinge bereits einer ausgebildeten Technik,
vielfacher Versuche und Ubung; und das Einfache als Einfachheit des Schonen,
die ideale Grofie, ist vielmehr ein Resultat, das erst nach mehrseitigen Vermittlun-
gen dahin gekommen ist, das Mannigfaltige, Bunte, Verworrene, Ausschweifende,
Miihselige zu tiberwinden und alle Vorarbeiten und Zuriistungen eben in diesem
Siege zu verstecken und zu tilgen, so dafy man die freie Schénheit ganz ungehin-
dert wie in einem Gusse hervorgegangen zu sein scheint. Es geht damit, wie mit
dem Benehmen eines gebildeten Menschen, der sich in allem, was er sagt und tut,
ganz einfach, frei und natiirlich bewegt, doch diese einfache Freiheit nicht etwa
von Hause aus besitzt, sondern sie erst als Resultat einer vollendeten Durchbil-
dung erlangt hat.?”

Die Textstelle aus der Einleitung zum dritten Teil der Vorlesungen fasst die
Annahme einer origindren »Kiinstlichkeit« der Kunst zusammen®**® und
ist gegen die tradierte Vorstellung der fortschreitenden Entwicklung von
den natiirlichen Urspriingen der antiken zur Komplexitit der modernen
Erzeugnisse gerichtet. Demgegeniiber erhellt Hegel die Einfachheit des
Schonen »als Resultat einer vollendeten Durchbildungs, das die »unklar
verschlungen[en]« Anfinge der Kunst hinter sich ldsst und »das Ganze

[...] zu einer festen inneren Organisation [...]bandigt«.*” Von der Ansicht

207 Hegel 1986, Bd. 2, S. 247f.

208 Vgl. ebd., S. 248: »Der Natur der Sache wie der wirklichen Geschichte nach erscheint
deshalb die Kunst in ihren Anfingen vielmehr als Kinstlichkeit und Schwerfalligkeit,
ausfihrlich oft in Nebensachen, miihselig in Ausarbeitung der Bekleidungen und
Umgebungen tiberhaupt«.

209 Ebd., S. 249.

293

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ausgehend, dass die dltesten Produkte den »abstraktesten Inhalt« hétten
und in der Ausfithrung »ungefiigig, einférmig oder verworren« seien,*'
zeichnet Hegel die Geschichte der Kunst als Prozess der formalen Kom-
plexitdtsreduktion nach. Indem er die Einfachheit als »ideale Gréfle« und
zugleich als harmonisierendes Prinzip versteht, artikuliert Hegel somit
nicht nur seine Reserven gegentiiber der rousseauistischen Geschichtsphi-
losophie. Weil er die Kunst vom Naturzustand scheidet, setzt Hegel auch
eine Differenz zur Simplizitit des Rohen und Wilden an. Der analytische
Gewinn dieser Unterscheidung besteht darin, dass die asthetische Ein-
fachheit nicht auf ein vorreflexives Stadium des Menschen zuriickgefiihrt
wird, sondern als eine besondere »Technik« an Profil gewinnt und der
ungezihmten Einfalt der Anfinge diametral entgegengestellt wird. Wie
zu zeigen ist, legt Hegel damit die blinden Flecken des Naivitdtsdiskurses
offen, indem er die systematischen Voraussetzungen einer Simplizitit ent-
larvt, die in der Kunsttheorie des 17. und 18. Jahrhunderts als Ideal der
Antike ausgerufen und mit den Verwicklungen der Moderne kontrastiert
wird.

Weit davon entfernt, fir eine Riickkehr zur Natur einzustehen, ist die
asthetische Einfachheit Hegel zufolge vielmehr als das »Resultat [...]
mehrseitiger Vermittlungen« zu begreifen. Kunstvolle Schlichtheit geht
somit erstens aus einem miihseligen Arbeitsprozess hervor, dessen Eigen-
timlichkeit zweitens darin besteht, sich selbst und das heiflt: seine ge-
nuine Kiinstlichkeit »zu verstecken und zu tilgen«, weil es zum Wesen
des Schénen gehort, den Schein des Natiirlichen und Ungemachten zu
erwecken. Hegel geht nicht so weit, sich die Frage zu stellen, inwiefern der
vollkommene Schein des Kunstlosen auf der Oberflache iiberhaupt noch
vom primitiven Naturzustand zu unterscheiden wire — den Primissen
zufolge ertibrigt sich diese Frage in dsthetischen Belangen per definitionem,
so dass einer Kinderzeichnung mit aller Selbstverstindlichkeit der Rang
eines Kunstprodukts abgesprochen werden kann. Gleichwohl erlaubt die
Hegelsche Analyse des Einfachheitsbegriffs, dessen Ambiguitit zu durch-
schauen und die Aporien der klassizistischen Entwiirfe zu ermessen. Die
seit der Querelle des Anciens et Modernes ins Feld gefiihrte Simplizitit nach
antikem Vorbild ist bei aller Insistenz auf das unvermittelt Nattrliche als
eine >Kunst des Verbergens< zu begreifen und verbindet als solche den
Bereich des Stils (1.) mit dem ethischen einer affektregulierten Lebensfiih-
rung (2.).

210 Ebd., S. 248.

294



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erhabenheit des schlichten Stils

1. — Hegels Differenzierung bringt ein Problem auf den Punkt, das die
Versuche zur Bestimmung des Einfachen seit alters prigt und durchweg
die Unterscheidbarkeit von trivialer Banalitit und kunstvoller Simplizitit
betrifft. Die dsthetischen Entwiirfe der Aufklarungszeit, in denen diese
Schwierigkeit persistiert, beschreiten dabei einen von der antiken Rheto-
rik trassierten Weg. Allen voran macht Cicero mit der Beschreibung des
attischen genus subtile darauf aufmerksam, dass der >schlichte Stil< zwar
den Eindruck erweckt, leicht nachgeahmt werden zu kénnen, »doch wenn
sich [der Zuhorer selbst] daran versucht, ist nichts weniger leicht«.?!! Die
einfache Rede differiert mehr von der Alltagssprache eines Ungebildeten,
als man vordergriindig wahrnehmen kann, verdankt sich der karge Stil
doch dem Geschick, »auch ohne Kunst« zu gefallen.*? Die Sprache halt
sich in Wortwahl und syntaktischer Konstruktion nicht nur strikt an die
Qualititen der puritas sowie der perspicuitas und verzichtet auf den pomp6é-
sen Luxus des rhetorischen Schmucks. Die feine Eleganz dieses besonne-
nen Ausdrucks, der seiner Sachlichkeit wegen mit der Funktion des docere
verbunden ist und in der Poetik den niederen Gattungen zugeordnet wird,
erhoht den stillen Reiz der Worte zudem dadurch, dass das Gemacht-
sein des Vortrags »[nicht] in Erscheinung tritt«.*'* Der Redner besticht
durch eine Leichtigkeit, die das Ergebnis einer sorgfiltigen Inszenierung
darstellt.?* Fur Cicero bezieht sich der schlichte Stil somit auf eine Dar-
bietung, die »einfach scheint, aber in Wahrheit beherrschte und deshalb
sheimliche Kunst« ist.?!® Weil das Handwerk unsichtbar bleiben muss,
liegt es letztlich beim Zuhérer zu erkennen, ob sich hinter der Oberflache
des Unscheinbaren eine héhere Meisterschaft verbirgt oder nicht.

Nicht nur die ethischen Konnotationen der rhetorischen Bestimmung, die
den schmucklosen Ausdruck immer wieder mit der apathia des Redners
verbindet, auch die von Cicero vorgezeichnete Gratwanderung zwischen
Unbegabtheit und Talent zieht ins Zentrum der dsthetischen Debatten der

211 Cicero, Orat. 76.

212 Ebd., 78-79.

213 Ebd., 78.

214 Ebd.

215 Henn 1974, S. 240. - Die Studie von Claudia Henn ist das einzige — und bis dato
untibertroffene — Werk, das sich systematisch mit den Konzepten von >Simplizitits,
'Einfalt« und >Naivitdt« in der franzosischen und deutschen Kunsttheorie des 17. und
18. Jahrhunderts auseinandergesetzt hat. Die Untersuchung, auf die im Folgenden
mehrfach zurtickgegriffen wird, fokussiert in erster Linie die dsthetische Dimension der
Begriffe und blendet den ethischen Aspekt weitgehend aus.

295

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aufklarungszeit ein. Einen pointierten Niederschlag findet dieser Sachver-
halt in den Ausfithrungen des franzosischen Kunsttheoretikers Charles
Batteux. Seine mehrfach ins Deutsche tibersetzten Schriften Cours de belles
lettres distribué par exercises (1748) und Cours de belles-lettres, ou principe de la litté-
rature (1753), die das Stilideal der Einfachheit fur die Literatur reklamieren
und als erste eingehend erldutern, greifen die Problemstellung der antiken
Rhetorik auf. Vom Modell einer Kunst ausgehend, deren einziger Grund-
satz die getreue Nachahmung der schénen, verniinftig eingerichteten Na-
tur ist,*'® profiliert Batteux die Simplizitat der Darstellung als Mittel zur
rationalen Darlegung des Gedankens®” — entsprechend fasst der zentrale
Begriff »naivité du style« »die Wahrheit, die Deutlichkeit, die Starke« eines
Dichters zusammen.*® Von dieser Tugend muss die einfiltige ignorance
behutsam abgegrenzt werden:

Der verschiedene Gebrauch, den man von dem Worte Naivitit macht, mufl uns
hier nicht im geringsten irre machen. Man darf nur einen Unterschied festsetzen
unter der Naivitit und einer Naivitdt. Was man eme Naivitit nennt, ist ein Gedanke,
ein Ausbruch der Einbildungskraft, eine Empfindung die uns wider unsern Willen
entfahrt, und die uns selber Schaden thun kann. Sie ist ein Ausdruck der Leichtsin-
nigkeit, der Lebhaftigkeit, der Unwissenheit, des Unverstandes, der Schwachheit,
und oft aller dieser Eigenschaften zugleich. [...] Die Nawitit hingegen ist die Spra-
che der Freyheit, der Aufrichtigkeit, der edlen Einfalt. Bei einer Naivitét ist weder
Ueberlegung, noch Arbeit noch Fleiff. In der naiven Rede ist alles dieses; aber es
ist nicht darinn zu sehen. Gedanke, Wendung, Worte, alles scheint ohne Kunst aus
der Materie selbst entsprungen zu seyn. Man hat gesucht, gepruft, gewihlt; aber
man hat nur das genommen, was aus dem Stoff uns aus den Umstinden hervor-
zufallen schien. Eine Naivitit kémmt nur einem Narren zu, der redet, ohne gewif§
zu seyn was er redet. Die Naivitit ist das Vorrecht grofler Geister, wahrer Talente,
Dichter und Redner vom ersten Range, die gemacht sind, die Stimme der Natur
deutlich zu vernehmen, und getreulich auszudriicken.*?

Im Begriff des Naiven fallen Batteux zufolge zwei Versionen des Einfa-
chen zusammen, die gegensitzlicher nicht sein kénnten. Der unvermit-
telten Gedankenlosigkeit eines Narren steht die >edle Einfalt< des grofien

216 Vgl. Batteux 1751.

217 Vel. Schottker 1999, S. 333f.

218 Batteux 1769, S. 199. — Die Unterscheidung von >Einfachheits, >Einfalt« und >Naivitit«
fallt bereits den Theoretikern des 18. Jahrhunderts immer wieder schwer und muss
von Fall zu Fall bedacht werden (vgl. Mendelssohn 2006, S. 248). Fir die franzésische
Uberlieferung des Klassizismus ist grosso modo zu beriicksichtigen, dass »der Begriff
des Naiven als subjektbezogener den objektbezogenen simplicité-Begriff um die
Jahrhundertmitte ablost« (Henn 1974, S. IV).

219 Batteux 1769, S. 199ff. (Hervorh. im Orig. gesperrt).

296

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geistes gegentiber. Um diese noble Simplizitit zu beschreiben, bedient
sich Batteux samtlicher Topoi der klassizistischen Tradition, die seit dem
17. Jahrhundert zirkulieren und die mit der allmihlichen Ablésung vom
rhetorischen Modell konzeptionelle Verschiebungen erfahren.
Die Aufforderung zur stilistischen Schlichtheit geht auf Nicolas Boileau
zurtick, der im Kontext der Querelle um eine Aufwertung der antiken
Kunst bemiiht ist und sein Anliegen mit einer Richtlinie von fortan gat-
tungstibergreifender Geltung resiimiert: »Soyez simple avec art, sublime
sans orgeuil, agreable sans fard« (Seid einfach, aber doch kunstvoll, erhaben ohne
Diinkel und anmutig ohne Schminke).*** Am biblischen sermo humilis orientiert,
rehabilitiert Boileau den von den Gebildeten als kunstlos angeklagten
Ausdruck des Neuen Testaments und konzipiert eine simplicité sublime, die
ihren tieferen Sinn jedoch erst mit Blick auf die Demut Christi erhélt. Die
Evangelien konfrontieren namlich mit einem »paradoxen Nebeneinander
von einfachem Ausdruck und erhabenem Inhalt«,??! das vor die Schwie-
rigkeit stellt, dass die Empfindung des Sublimen beim Rezipienten nur un-
ter der Bedingung eines erhabenen Geschmacks méglich ist.*? Wihrend
Boileau eine Simplizitit ausruft, deren majestitischer Effekt prasupponiert
werden muss und die als Zeichen metaphysischer Wahrheit gilt, steht die
Einfachheit des kiinstlerischen Ausdrucks im Verlauf des 18. Jahrhun-
derts zusehends unter den Pramissen des natiirlich Ungezwungenen.?*
Wie die Ausfithrungen Batteux’ zeigen, bleibt indes die an Cicero geschul-
te und auch von Boileau erfasste Vorstellung einer >heimlichen Kunst
(ars est celare artem | art caché) ebenso prisent, wie die stilistische virtus als
Ausdruck des stoischen Verzichts, der freiwilligen Bescheidenheit und der
Konzentration auf das Notwendige erscheint.?**
Im Unterschied zur Spontaneitit des Ignoranten zeugt »die< Naivitit fir
Batteux nicht nur von einem psychischen Ruhezustand, wenn ausgefiihrt
wird, dass grofie Dichter ithren Stoff »gesucht, geprift, gewéhlt« haben
und demgemifl sowohl den Gegenstand als auch sich selbst unter Kon-
trolle haben.””” Die edle Ausdrucksweise muss auch von einem Schein
des Kunstlosen geprigt sein, der die Faktur der Auferung invisibilisiert.
»Die« Naivitit meint ein Reden, das seine Anstrengungen verschleiert und
220 Boileau 1970, S. 42 (V. 1, 101£.).
221 Henn 1974, S. 111L.
222 Vgl. ebd.,, S. 166.
223 Vgl. Behrens 1982, S. 97-104.
224 Vgl. zur Tradition des Stoizismus mit Bezug auf Boileau und die Idee des apathisch
Erhabenen eines »unbewegten Bewegers<: Henn 1974, S. 20.

225 Vgl. zur Tradition der cartesianischen Affektrhetorik: Lindner 2007, Sp. 508; ausfiihr-
licher und grundlegend: Behrens 1982.

297

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem zweifachen Sinn nach >natiirlich« wirken will. Batteux spricht einer-
seits eine Aufrichtigkeit an, die sich in moralischer Hinsicht von der mit
intriganter Liige konnotierten affectation des hofischen Lebens abgrenzt
und unverstellt auftritt.?? Andererseits steht das Ethos der Wahrheit im
Zeichen einer Zuriicknahme des Subjekts, das ohne eigenes Zutun »die
»Sache selbst« zur Sprache kommenc« ldsst und durch den Verzicht auf allen
tiberflissigen Schwulst das Wesentliche fokussiert.”” Batteux emanzipiert
sich bei dieser Bestimmung von der Rhetorik, indem er die Naivitit des
Stils in erster Linie an den ordo naturalis der Rede koppelt und ein gramma-
tikalisches Kriterium favorisiert, das den »natiirlichen< Fortgang der Worte
mit der niichtern sachlichen Prosa (aus lat. prorsus nach vorwirts gewen-
det) identifiziert.??® Diese Vorstellung setzt voraus, dass die verniinftig ein-
gerichteten 7es der Wirklichkeit mit den verba in ein rationales Verhiltnis
gesetzt und eins zu eins repréasentiert werden kénnen. Demgeméfl meint
der Ausdruck »naifc im Einvernehmen mit den terminologischen Pragun-
gen der franzésischen Kunsttheoretiker des frithen 18. Jahrhunderts eine
naturgetreue Nachahmung,® die zwar eine prastabilierte Ordnung der
Wirklichkeit tibersetzen soll, deren Einfachheit aber de facto das Resultat
einer spezifischen Technik ist. Im Unterschied zu >einer« Naivitat wird >diec
Naivitdt der grofien Dichter ndmlich an die affektive Selbstbeherrschung
des Subjekts zuriickgebunden, das mit der Reduktion auf das Notwendige
eine kunstlose Darstellung inszeniert und dem Anschein zum Trotz eine
héhere Absicht kaschiert. Auch bei Batteux kann erst durch die Annahme
eines verborgenen Sinns die >blofie« von der >edlen« Simplizitit abgehoben
werden, wie Mendelssohn mit seinem Aufsatz Uber das Naive und das Erha-
bene n den schonen Wissenschaflen (1758) unterstreicht.?*

Weil die »beiden Gattungen des Naiven« leicht verwechselt werden kén-
nen, bemiiht sich Mendelssohn mit ausdriicklichem Bezug auf Batteux
um eine genauere Abgrenzung und riickt ein Kriterium in den Vorder-

226 Vel. zum Konzept der >simplicité gracieuse« bei Rapin und Fénélon: Henn 1974, S. 90.

227 Vgl. hierzu auch Batteux 1769, S. 201. — Henn 1974, S. 74.

228 Vel. Rincon 2002, S. 357.

229 Vel. Henn 1974, S. 107, S. 111 (mit Bezug auf Fénélon). Rincon 2002, S. 356 (mit Bezug
auf Perrault).

230 Vel. Mendelssohn 2006, S. 249: »Allein mit der blofen Einfalt ist es nicht genug. Es muf§
unter diesem einfiltigen Aufierlichen ein schéner Gedanke, eine wichtige Wahrheit, eine
edle Empfindung, oder ein Affekt verborgen liegen, der sich auf eine ungekiinstelte Art
auflert. Bei einem blof} einfiltigen Ausdrucke bleiben wir ohne Empfindung, wenn aber
ein schoner Gedanke, wie eine edle Seele in diesem ungezierten Korper wohnet, so wird
unser Herz von einer sanften Empfindung gertihrt, und wir rufen fréhlich aus: dieses ist
naivl«.

298

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

grund, das eine medienisthetische Uberlegung verlangt. Das paradoxe
Nebeneinander von einfachem Ausdruck und erhabenem Inhalt veran-
lasst Mendelssohn zur Beobachtung, dass die bezeichnete Sache »wichti-
ger in die Sinne fallt als das Zeichen« und »anschauend« erkannt werden
kann.?*! Der naive Stil meint somit eine Darstellungsweise, die der Faktur
nach unscheinbar ist, weil der sublime Gegenstand im Vordergrund steht
und sich wie von selbst zeigt. Schiller wird dieses Gebot der Transparenz
aufgreifen und dem klassischen Kunstprogramm integrieren, wenn er in
Uber naive und sentimentalische Dichtung (1794-96) festhilt, dass beim schlich-
ten Ausdruck »das Zeichen ganz in dem Bezeichneten verschwindet [...]
und die Sprache den Gedanken, den sie ausdriickt, noch gleichsam na-
ckend ldflt«.”** Wie seine Vorgianger stilisiert Schiller die Einfachheit »zum
idealen Gewand des Groflen und Vollkommenen«, das totale Anschau-
lichkeit erlaubt.?®® Den Unterschied zur primitiven Einfalt kann auch er
indes nur unter der Voraussetzung einer vorab unterstellten Grofie des
Gedankens festlegen. So insistieren Schillers Uberlegungen einerseits da-
rauf, dass »Grazie« und »Anmut« des Naiven keine natirliche Gabe, son-
dern die Folge eines medialen Effekts sind, der das zeitgemafie Bewusst-
sein eines »heterogene[en und fremd[en]« Verhéltnisses des Zeichens zum
Bezeichnetem kompensiert.2** Mit dieser Okonomie der kiinstlerischen
Mittel verbindet Schiller andererseits eine Ethik der Existenz, indem er
dem Subjekt keineswegs die Riickkehr zu einer nattirlichen Naivitdt der
Lebensweise empfiehlt, sondern eine konkrete Selbsttechnik an die Hand
gibt, damit es sich gegen die irreversiblen Erfahrungen der Moderne riis-
ten kann.

Simplizitat als Lebenspraxis

2. — Schillers Abhandlung folgt auf einen kultur- und gesellschaftskriti-
schen Diskurs, der im Ubergang vom 17. zum 18. Jahrhundert von der
Tendenz gepragt ist, das Ideal der Einfachheit nicht mehr mit dem Ergeb-
nis einer besonderen Fertigkeit gleichzusetzen, sondern an die Vorstellung
einer prareflexiven Situation zu koppeln — nicht zuletzt steht die Inflation
des Begriffs »naiv< (aus lat. nativus -angeboren, natiirlich, urspriinglich¢)
fur diese Entwicklung. Der Differenz von unverstindiger und erlesener
Einfalt zum Trotz zeichnet sich bereits in den Ausfithrungen Batteux’ ab,
231 Ebd., S. 256.

232 Schiller 1992, S. 721.

233 Hart Nibbrig 1995, S. 233.
234 Schiller 1992, S. 721.

299

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dass der wahre Kiinstler letztlich einem Diktat der Natur gehorcht.?3* Wo
die Kultur als verbindliches Kriterium der Simplizitat diskreditiert wird,
gerdt der Topos der heimlichen Kunst in den Hintergrund und tritt statt-
dessen das Konzept einer vorzivilisierten Epoche des Menschen hervor.
Im Zuge dieser Verschiebung bekommt der ethische Aspekt des Einfach-
heitsbegriffs ungleich mehr Gewicht, reicht die dufiere »Einfalt der Zei-
chen« doch nicht mehr als Merkmal aus, damit zwischen »Dummbheit«
und >Edelmut« unterschieden werden kann.** Stattdessen erfiillt sich die
erhabene Schlichtheit erst, wenn sie ohne Affektation »innere Sittlichkeit
und Wiirde« ausstrahlt*” — paradoxerweise gerade dadurch, dass diese
Tugenden nicht zur Schau gestellt werden und sie der kongeniale Zu-
horer oder Betrachter mehr erahnen muss, als dass er sie mit Bestimmt-
heit erkennen kénnte. Den Mafistab fiir diesen Gesichtspunkt bildet die
Konstruktion eines urspriinglichen Zeitalters, das als Kontrastfolie zu den
modernen Erfahrungen der Entfremdung sowie der Rastlosigkeit entwor-
fen wird und das den harmonischen Bezug des Menschen zur Welt auf
dem Fundament der »unverdnderlichen Grundsitze« der Natur zu ga-
rantieren hat.?*® Batteux malt einen arkadischen Hirtenstand am Anfang
der Kulturentwicklung aus und emphatisiert »la simplicité des meeurs, la
naiveté, P'esprit naturel, le mouvement doux & paisible des passions«.?*
Jean-Jacques Rousseaus Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der
Ungleichheit unter den Menschen (1755) stellt eine »majestatische Einfachheit«
des Lebens vor, wie es uns in den ersten Zeiten »von der Natur verordnet«
wird und das als Antidotum gegen die Krankheiten der modernen Zivi-
lisation wirken soll, weil die »tiefe Gleichgiltigkeit« des urspriinglichen
Zustands die »Ataraxie des Stoikers« iibertrifft und Seelenruhe verheif3t.>*
In seinen Pensées Detachées sur la Peanture (1776) evoziert Denis Diderot eine
gliickliche Kindheit, die frei von jedem Zwang ist und in ihrer originalen
Spontaneitit die Denk- und Empfindungsweise des naiven Kiinstlers be-
stimmt.**! Doch verrit Diderot zugleich, dass diese angeblich anfingliche
»Nattirlichkeit« eine kiinstliche Vergangenheit besitzt, wenn er fiir die ein-

235 Vgl. Henn 1974, S. 182.

236 Mendelssohn 2006, S. 253f.

237 Ebd.

238 Rousseau 2010, S. 22.

239 Batteux 1751, S. 233.

240 Rousseau 2010, S. 22, S. 41, S. 112.

241 Diderot 1876, S. 121: »Outre la simplicité qu'il exprimait, il y faut joindre I'innocence, la
vérité et 'originalité d’une enfance heureuse qui n’a point été contrainte; et alors le naif
sera essentiel a toute production des beaux-arts«.

300

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fache Darstellung festhalt: »Lart n’y est plus<.**? Eher unfreiwillig dringt in
diesem Diktum das durch, was die rhetorische Uberlieferung bei Cicero
oder Boileau offen verhandelt, ndmlich der resultative Charakter der Sim-
plizitdt. Fiir den Bereich des Ethischen kann in Anbetracht dieses techni-
schen Aspekts deshalb nicht die Riickkehr zu einer verlorenen Ganzheit
des Menschen gemeint sein — ein Umstand, den Schiller genau erfasst hat.
Die mafigeblichen Einsétze des deutschen Klassizismus gehen unzweideu-
tig vom Umstand aus, dass Simplizitit als Effekt einer Praxis zu verste-
hen ist. Richtungsweisend fiir Schiller - ebenso wie fiir Goethe**® - sind
Johann Joachim Winckelmanns Ausfithrungen zur antiken Kunst, die
mit einer pragnanten Formel nachhallen. Die Gedanken idiber die Nachah-
mung der griechischen Werke in der Malerer und Bildhauerkunst (1755) streichen
hervor, dass »endhch eine edle Einfalt und eine stille Grofie, sowohl in der
Stellung als im Ausdruck« die alten Werke kennzeichnen.*** Dem zeitge-
nossischen Wortgebrauch zufolge reicht die semantische Spannweite des
Begriffs >Einfalt< von »Alberkeit und grofie Unwissenheit« bis zur Haltung
des aufrichtig demiitigen Glaubigen, was die Heilige Schrift in der wie-
derkehrenden Wendung >Einfalt des Herzens< zusammenfasst.**> Mit der
Aufwertung des Einfachen zum Sublimen folgt Winckelmann demnach
einer pietistisch-quietistischen Tradition.?*® So wie er durch das von der
Rezeption durchgehend ausgeblendete Adverb »endlich« eine Genese der

242 Ebd. (Hervorh. d. Verf.). Vgl. dazu Henn 1974, S. 186.

243 Vgl. Goethes biografischen Essay Winckelmann (1805) in: Goethe 1999, Bd. 12, S. 96-
129.

244 ‘Winckelmann 1969, S. 17f. (Hervorh. d. Verf.). - Vgl. Rehm 1951, S. 202: »Der tiefe
feierliche Klang dieser Worte hallt nach durch die ganze Zeitspanne der Herrschaft des
klassischen Ideals«.

245 Zedler 1732/54, Bd. 8, Sp. 544. Vgl. zum religios-ethischen Wortgebrauch Heinz-Mohr
1972, S. 395.

246 Henn 1974, S. 190. Vgl. die Ende des 17 Jahrhunderts entstandene Abhandlung Uber
die Einfachhett, ihre Ubung und ihre verschiedenen Grade des Jesuiten Frangois Fénelon.
Darin kommen mehrere Selbsttechniken zu Wort, die eine ungezwungene, natiirlich
scheinende und gerade deswegen »erhabene« Sittlichkeit des Handelns in Aussicht
stellen. Die simple Person ist fiir Fénelon nicht nur aufrichtig und gradlinig, sondern
unterscheidet sich zudem von jenen Menschen, »die [...] mit sich selbst beschaftigt sind,
als standen sie dauernd vor dem Spiegel, um sich zurechtzumachen« (Fénelon 1961,
S. 267). Erst die »Preisgabe aller unruhigen und interessierten Riicksichten auf sich selbst
versetzt die Seele in einen unerklérlichen Frieden und eine unfaflbare Freiheit. Und das
ist die Einfachheit« (ebd., S. 271). Fénelon weify um die Schwierigkeit, die Tugenden der
Selbstlosigkeit, Bescheidenheit und Zurtickhaltung zu erreichen. Auf die nachvollziehbare
Frage: »wie kann ich es tiberhaupt vermeiden, mit meinem Ich beschiftigt zu sein?«
antwortet der Jesuit mit einer konkreten Anweisung. Nur wer sich mit Gottergebenheit
»in allem auf den schlimmsten Fall einstellt«, kann »Demiitigungen, Schmerzen und
Prufungen« ertragen und gleichsam »hart gegen sich selbst« werden (ebd. S. 272). Hinter

301

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfalt berticksichtigt, so tarnt das im Vordergrund stehende Ideal der

gegen allen Schmerz abgedichteten Schonheit der Kunst die stoizistische

Konzeption einer Bandigung der Affekte. Die >edle Einfalt< der antiken

Kunst deutet sich in einer unscheinbaren Grofie nur an, weil »unter der

humanen Seelenruhe eine durchaus miithsame Erhebung tiber das Leidenc

verborgen bleibt.?” Wie Winckelmann immer wieder unterstreicht, gehen
dem wiinschenswerten Ziel der vollkommenen Ungerithrtheit physische
und geistige Techniken der Selbstbeherrschung voran. Zum einen fiihrt
er mit Bezug auf die griechische Skulptur aus, dass sich die tiberzeichnete,
gegen alle Krankheit gefeite Gesundheit des antiken Kérpers dem »Ein-
fluf} eines sanften und reinen Himmels« sowie didtetischen Leibestibungen
verdankt, die allen »tiberfliissigen Ansatz« fernhalten.?*® Diese physische

Integritat und Disziplin dienen gleichsam als Voraussetzung fiir die »grofie

und gesetzte Seele« — wie Winckelmann an der Laokoon-Gruppe aus-

fithrt, kann auf diese Weise das Wiiten des Leidens heroisch unterdriickt
werden und der Schmerz qua Negation Eingang ins Schoéne finden.?*

Zum anderen koppelt Winckelmann die Wahrnehmung alter Kunstwerke

an die »Ruhe des Geistes und des Korpers« seitens des Rezipienten.* Nur

der von allen Verderbungen und Leidenschaften gelduterte Geschmack
ist in der Lage, zu den »reinsten Quellen« der Antike durchzudringen
und diese gleichsam lebendig vor Augen zu haben.”' Hier wie dort gilt
die apathische Unempfindlichkeit als gottliches Muster der Schonheit,?
das jedoch vom Menschen nur annihernd erreicht werden kann: »Das

Heftige, das Fliichtige geht in allen menschlichen Handlungen voran; das

Gesetzte, das Grindliche folgt zuletzt. Diese letztere aber gebrauchet Zeit,

es zu bewundern; es ist nur groflen Meistern eigen: heftige Leidenschaf-
dem Bild einer vollig selbstvergessenen, den Eitelkeiten entsagenden und unverstellten
Seelenruhe wiitet ein Kampf des Subjekts gegen sich selbst.

247 Zumbusch 2012, S. 86.

248 Winckelmann 1969, S. 3f.

249 Ebd., S.18. — Dabei gilt festzuhalten, dass Winckelmann spéter in der Geschichte der
Kunst des Altertums (1764) dem Laokoon das Erhabene abspricht, weil diese Skulptur zwar
eine durch das Ideal erhohte Natur, nicht aber die tiber alle Natur erhabene Idee der
gottlichen Schénheit wie im Apoll von Belvedere verkorpert sieht (vgl. Miilder-Bach
1998, S. 20f).

250 ‘Winckelmann 1969, S. 148: »Es sind daher sehr feurige, fliichtige Képfe zur Empfindung
des Schonen nicht die fihigstenc.

251 Ebd., S. 12: »Die Begriffe des Ganzen, des Vollkommenen in der Natur des Altertums
werden die Begriffe des Geteilten in unserer Natur [...] lautern und sinnlicher machen«.

252 Ebd., S.196: »Die héochste Schonheit ist in Gott, und der Begriff der menschlichen
Schénheit wird vollkommen, je gemifler und tibereinstimmender derselbe mit dem
hochsten Wesen kann gedacht werden [...]. Durch die Einheit und die Einfalt wird alle
Schoénheit erhabenc.

302

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten sind ein Vortheil auch fiir die Schiiler«.*® Gegen den Anschein einer
platonischen Metaphysik des Schonen betreibt Winckelmann eine anth-
ropologische Aufwertung des Koérperlichen. Diesem Sachverhalt ist auch
der unverhohlene Riickgriff auf den Gemeinplatz der »geheime[n] Kunst«
geschuldet, durch die der Geist »zur Vollkommenbheit seiner Seele«, das
heifdt zu »Ruhe und Stille« gelangt.?>* Der Idee der >edlen Einfalt< inhériert
somit ein unmerklicher Prozess, mit dem sich das Subjekt den heftigen
Leidenschaften aussetzt, damit es sich vor ihnen schiitzen und sie nach
Moéglichkeit in der schénen Haltung tiberwinden kann.

Fiir Schillers Konzeption des Naiven, das auch er als »hohe Einfachheit«
vom blof} Einfiltigen abhebt,?* ist die Vorstellung einer verborgenen Bil-
dung grundlegend. Bereits im Geburtstagsbrief an Goethe vom 23. Au-
gust 1794 breitet Schiller die gemeinhin als biografisches Pendant zum
Begriff des Naiven geltende Charakterisierung des Gegeniibers zu Uber-
legungen aus, die einen unscheinbaren »Gang« von Goethes Geist aufde-
cken.?® Der niichtern »beobachtende[] Blick, der so still und ruhig auf
den Dingen ruht« und der eingangs zum Anlass genommen wird, Goethes
synthetisch-intuitive Einsicht in die objektiven Gesetzméfligkeiten der Na-
tur dem analytisch-spekulativen Zugang Schillers entgegenzustellen, ver-
dankt sich keineswegs einer von fehlender Reflexion gekennzeichneten
Empfindungsweise. Das »Genie«, das »unter dem dunklen, aber sichern
Einfluf} reiner Vernunft« in der Lage ist, das als Ganzes zu erkennen,
was die philosophische Untersuchung in Einzelteile zerlegt, habe einen
»Weg« zuriickgelegt.?” Schillers Begriindung der Annahme eines solchen
Verlaufs kommt nicht ohne Paradoxien aus, die sich daraus ergeben,
dass der Briefpartner unter Berticksichtigung der historischen Bedingun-
gen der Moderne beschrieben wird. Goethe habe zwar die Eigenschaf-
ten einer griechischen Denkart, doch sei er, als »ein Deutscher geborenc,
in die »nordische Schopfung geworfen« worden - er habe sich deshalb
»auf einem rationalen Wege ein Griechenland« tiberhaupt erst erschaffen
miissen.?® Wie Peter Szondi herausgearbeitet hat, wird hier ein sentimen-

253 Ebd., S. 20.

254 Ebd., S. 60.

255 Schiller 1992, S. 710.

256 Schiller 2005, S. 33.

257 Ebd.

258 Ebd., S. 34: »Wiren Sie als ein Grieche, ja nur als ein Italiener geboren worden, und
hitten schon von der Wiege an eine auserlesene Natur und eine idealisierende Kunst
Sie umgeben, so wire Ihr Weg unendlich verkiirzt, vielleicht ganz tiberfliissig gemacht
wordenc.

303

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

talischer Dichter portritiert,”® ist der zum Naiven fithrende Gang des
Geistes doch genuin reflexiver Natur.** Demgemaf macht Schiller metho-
dische sowie metaphysische Grundsitze der neuzeitlichen Vernunftkultur
geltend, wenn er vermerkt, dass Goethe »von der einfachen Organisati-
on [...] Schritt fiir Schritt zu den mehr verwickelten hinauf[steigt]«, um
schliefilich »das reiche Ganze [der] Vorstellungen in einer schénen Einheit
zusammen|zuhalten]«.?®! Einerseits beleuchtet Schiller mit diesen Wor-
ten eine »logische Richtung« von Goethes Denken, die sich an rationale
Leitlinien hilt. Seit Descartes ist die Auffassung verbreitet, dass der Weg
der philosophischen Methode vom unendlich Komplexen der sinnlichen
Konkretion zur Einfachheit abstrakter Prinzipien fithrt, damit auf der
Grundlage der geistigen Einheit des Begriffs sukzessive wieder das Zu-
sammengesetzte des Mannigfaltigen in der Kérperwelt untersucht werden
kann.*”®> Weil dieser analytische Prozess jedoch eine ebenso distinktive
wie infinite Zergliederung vorantreibt, die der synthetischen Erkenntnis
ganzheitlicher Relationen zuwiderlduft, sieht Schiller andererseits Goethes
asthetische Leistung darin, nachtriaglich die »Begriffe wieder in Intuitio-
nen um|zu]setzen und Gedanken in Gefiihle [zu] verwandeln«.?

Vor dem Hintergrund dieser Annahme, die eine Uberelnstlmmung von
Anschauung und Vernunft nicht als natiirliche Tatsache, sondern als
Ergebnis eines unwahrscheinlichen Prozesses anpeilt, ist fiir die Entge-
gensetzung von Naivem und Sentimentalischem zweierlei zu bedenken.
Erstens wirkt die begriffliche Kontrastierung selbst als Symptom moder-
ner Entfremdungserfahrung, weil die Konstruktion der unvermittelten
Einfachheit der Denkart das paradoxe Resultat reflexiver Tatigkeiten
adressiert, die zwar unwissentlich, aber im Geheimen unvermindert am
Werk sind. Schillers Kritik an Rousseaus Illusion einer urspriinglichen
Natur ist ebenso unmissverstandlich, wie die historischen Pramissen der
Gegenwart die Riickkehr zu harmonischen Anfingen verbieten. Deshalb

259 Szondi 1978a, S. 73.

260 Schiller 2005, S.35: »Jetzt mufiten Sie die alte, Ihrer Einbildungskraft schon
aufgedrungene schlechtere Natur nach dem besseren Muster, das Ihr gebildeter Geist
sich erschuf, korrigieren, und das kann nun freilich nicht anders als nach leitenden
Begriffen von statten gehenc.

261 Schiller 2005, S. 34.

262 Vgl. Descartes, Reg. 5-6. — Descartes partizipiert an einer Metaphysik des Unteilbaren,
die absolute Einfachheit seit Platon als ein geistiges Prinzip (substantia simplex) versteht
und der Komplexitit der sinnlichen Erscheinungen gegentiberstellt (substantia composita).
Daher wird Kant festhalten kénnen, dass das Einfache in der Kérperwelt nicht zu finden
ist. Vgl. Kaulbach 1972, Sp. 386f.

263 Schiller 2005, S. 35.

304

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

beharrt Schiller nicht nur darauf, dass sich ein konstitutiver Aspekt des
Naiven erst dort zeigt, wo »die Natur mit der Kunst im Kontraste« steht**
und gerade die »Naturwidrigkeit unsrer Verhaltnisse« den Trieb nach
»Simplizitat« weckt.?®® Das Naive, so prazisiert Schiller zudem, meint »eine
Kindlichkeit, wo sie nicht mehr erwartet wird« und die »eben deswegen
der wirklichen Kindheit in strengster Bedeutung nicht zugeschrieben wer-
den« kann.?® Somit entwirft er den Fortgang zu einer Natur, »die nicht
die verlorene ist«, sondern als idealer Fluchtpunkt den Progress des sen-
timentalischen Dichters bestimmt.?” Zweitens ist festzuhalten, dass dieser
Weg nur mit Mitteln »der Vernunft und der Freiheit« beschritten werden
kann.?®® In Analogie zum Gang von Goethes Geist, der eine logische Rich-
tung einschldgt, um schliefllich durch die ungeriihrte Beobachtung die
Dinge zu verstehen und intuitiv zu erfassen, charakterisiert Schiller den
naiven Dichter mit apathischer Ruhe und Besonnenheit:

Der Dichter einer naiven und geistreichen Jugendwelt [...] ist kalt, gleichgiiltig,
verschlossen, ohne alle Vertraulichkeit. Streng und spréde [...] entflicht er dem
Herzen, das ihn sucht, dem Verlangen, das ihn umfassen will. Nichts erwiedert er,
nichts kann ihn schmelzen, oder den strengen Girtel seiner Niichternheit 16sen.
Die trockene Wahrheit, womit er den Gegenstand behandelt, erscheint nicht selten
als Unempfindlichkeit.2%’

Im Vokabular von Gleichgiiltigkeit, Strenge, Niichternheit und Unemp-
findlichkeit akzentuiert Schiller die affekt6konomischen Aspekte seiner
Abhandlung. Zum einen trigt das Naive die Ziige der stoischen Uner-
schiitterlichkeit, die einen Schutz vor Leidenschaften garantiert. Zum an-
deren verspricht das Ethos absoluter Seelenruhe dem sentimentalischen
Dichter, dass er sich vor den Pathologien der Zeit in Sicherheit bringen
kann. »Unser Gefiihl fir Natur gleicht der Empfindung des Kranken fiir

264 Schiller 1992, S. 706: »Diese Art des Interesses an der Natur findet aber nur unter
zwei Bedingungen statt. Firs erste ist es durchaus nétig, dafl der Gegenstand, der uns
dasselbe einflo3t, Natur sei oder doch von uns dafiir gehalten werde; zweitens daff er (in
weitester Bedeutung des Wortes) naiv sei, d.h. daf} die Natur mit der Kunst im Kontraste
stehe und sie beschdme. Sobald das letzte zu dem ersten hinzukommt, und nicht eher,
wird die Natur zum Naiven«.

265 Ebd., S. 725.

266 Ebd., S.711. Vgl. zur schwierigen Abgrenzung der kindischen Einfaltigkeit von der
kindlich edlen Einfalt: Ebd., S. 716. Zur Unterscheidung zwischen »wirklicher Natur«
und »wahrer Natur«: Ebd., S. 780f.

267 Szondi 1978a, S. 95.

268 Schiller 1992, S. 706.

269 Ebd., S. 728. Vgl. zum »niichterne[n] Beobachtungsgeist« des naiven Kinstlers: Ebd.,
S. 798.

305

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gesundheit«, halt Schiller fest und setzt damit die Auffassung ins Bild,
dass dem Naiven die Wirkung eines Medikaments eignet.””” Das moderne
Subjekt soll sich »durch die therapeutische Vereinnahmung des Naiven«
gleichsam selbst heilen.”! Unter den unabwendbaren Vorzeichen des Sen-
timentalischen sind dabei die einzigen zur Verfiigung stehenden Mittel
diejenigen der Vernunft. Am Modell erhabener Unempfindlichkeit orien-
tiert, muss sich der sentimentalische Kiinstler mit den Waffen des Ratio-
nalen riisten, damit er sich gegen die Leidenschaften unangreifbar machen
kann. Schillers Abhandlung hebt weniger die abstrakte sowie zweifelhafte
Wiederherstellung einer natiirlichen Einheit des Menschen als vielmehr
das konkrete Programm »zu einer verniinftigen Selbstsorge« hervor,?? das
dem Subjekt den Ausgleich der Gemiitsbewegungen erméglichen soll:

Frage dich also wohl, empfindsamer Freund der Natur, ob deine Trdgheit nach
ihrer Ruhe, ob deine beleidigte Sittlichkeit nach ihrer Ubereinstimmung schmach-
tet? Frage dich wohl, wenn die Kunst dich aneckelt und die Miflbrauche in der
Gesellschaft dich zu der leblosen Natur in die Einsamkeit treiben, ob es ihre Be-
raubungen, ihre Lasten, ihre Miihseligkeiten, oder ob es ihre moralische Anarchie,
ithre Willkir, ihre Unordnungen sind, die du an ihr verabscheust? In jene muf}
dein Mut sich mit Freuden stiirzen und dein Ersatz muss die Freiheit selbst sein,
aus der sie flielen. Wohl darfst du dir das ruhige Naturgliick zum Ziel in der
Ferne aufstecken, aber nur jenes, welches der Preis deiner Wiirdigkeit ist. Also
nichts von Klagen iiber die Erschwerung des Lebens, tiber die Ungleichheit der
Konditionen, tiber den Druck der Verhiltnisse, tiber die Unsicherheit des Besitzes,
iiber Undank, Unterdriickung, Verfolgung; allen Ubeln der Kultur mufit du mit
freier Resignation dich unterwerfen, mufit sie als Naturbedingungen des Einzig
guten respektieren; nur das Base derselben musst du, aber nicht blof3 mit schlaffen
Tréanen, beklagen. Sorge vielmehr dafiir; dafl du selbst unter jenen Befleckungen
rein, unter jener Knechtschaft frei, unter jenem launischen Wechsel besténdig, un-
ter jener Anarchie gesetzmiflig handelst. Furchte dich nicht vor der Verwirrung
aufler dir, aber vor der Verwirrung in dir; strebe nach Einheit, aber suche sie nicht
in der Einférmigkeit, strebe nach Ruhe, aber durch das Gleichgewicht, nicht durch
den Stillstand deiner Tatigkeit. Jene Natur, die du dem Vernunftlosen beneidest,
ist keiner Achtung, keiner Sehnsucht wert. Sie liegt hinter dir, sie muf} ewig hinter
dir liegen. Verlassen von der Leiter, die dich trug, bleibt dir jetzt keine andere
Wahl mehr, als mit freiem Bewufltsein und Willen das Gesetz zu ergreifen, oder
rettungslos in eine bodenlose Tiefe zu fallen.””

270 Ebd., S. 727.

271 Zumbusch 2012, S. 148.
222 Ebd.,, S. 151, S. 157.

273 Schiller 1992, S. 723f.

306

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im Anschluss an die von Kant in der Metaphysik der Sitten (1785) vorgetra-
gene Rede von der »ethische[n] Gymnastik«,** wird hier eine »fortgesetzte
Arbeit [des Subjekts] an sich selbst« spezifiziert.”> Wieder einmal unter-
streicht Schiller, dass die Einheit, Ruhe und Balance des Menschen nicht
durch die Riickkehr zu einer verlorenen Natur gliicken kann. Vielmehr
wird das affektregulierte Dasein als Ergebnis einer Pragmatik der Lebens-
fuhrung konzipiert. Im Wesentlichen fiithrt Schiller zwei Selbsttechniken
vor Augen, die den Zweck verfolgen, das moralische Subjekt zu stiarken,
indem es »den obersten Probierstein der Wahrheit in sich selbst«, das
heiflt in der eigenen Vernunft sucht.”® Erstens soll die skrupuldse Ge-
wissensprifung ermitteln, ob die Empfindung der Diskrepanz zwischen
Ich und Gesellschaft bzw. der daraus resultierende Wunsch nach Uber-
einstimmung mit der Natur eine ethische Grundlage besitzt oder einer
individuellen Unlust entspringt. Nur wo die Sittlichkeit beleidigt ist und
»moralische Anarchie« herrscht, diirfen die Ubel der Kultur als das »Bose«
beklagt werden. Alle anderen Unannehmlichkeiten des gesellschaftlichen
Daseins hingegen sind mit freier Resignation zu ertragen. Ist das Verhalt-
nis zum Sozialen gekldrt, muss das Subjekt zweitens »Sorge« fiir seine
innere Integritit tragen. Dieser Aspekt beinhaltet fir Schiller zum einen
>Reinheit< und >Freiheit< des Individuums, das heifit die durch Vernunft
herbeigefithrte Unabhingigkeit von den Affekten. Zum anderen erméog-
licht diese Selbstbeherrschung >Bestandigkeit« und >Gesetzmafligkeit< des
sittlichen Handelns, durch das sich das moralische Subjekt unter Beweis
stellen und stdrken kann. Mit Blick auf Stifter ist schon Schillers Wort-
wahl signifikant: In Form einer kulturellen Daueranstrengung muss das
Ich seine »Verwirrung« immer wieder bezwingen und gleichsam in die
»Klarheit« eines ausgewogenen Daseins tiberfithren.

Als Modell fiir die Harmonie von Ich, Welt und Natur impliziert das Na-
ive im Diskurs der Klassik somit mehrfache Verwicklungen, die fiir die
Lektire von Stifters Nachsommer-Erzahlung zu berticksichtigen sind. So-
wohl in stilistischer als auch in ethischer Hinsicht liegt hinter der Maske
des Einfachen ein Prozess verborgen, der nicht bei den rohen Anfingen
vor aller Reflexion einsetzt, sondern das Resultat einer heimlichen Kunst
der Affektregulierung meint. In beiden Fallen soll der Eindruck des >Na-
tiirlichen< ungewollt wirken und Seelenruhe ausstrahlen, doch verdanken
sich diese Effekte den klassizistischen Entwiirfen zufolge einer unsichtbar

274 Kant 1977¢, S. 626.

275 Schiller 1992, S. 254. Vgl. hierzu auch: Zumbusch 2012, S. 119.

276 Kant 1977d, S. 283. Vgl. fir den Zusammenhang von Selbstdenken und Selbstpriifung
bei Kant: Gelhard 2011, S. 19-24.

307



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gemachten Technik. Fur den Stil ist eine Ausdrucksweise gemeint, die sich
auf das Notwendige beschrinkt und in der die bezeichnete Sache wie von
selbst hervortritt. Die schlichte Darstellung ist mit ithrem niichternen Ton
auf das Wesentliche der Dinge konzentriert und verzichtet auf den Luxus
des Schmuckwerks, weil alles Uberfliissige vom Eindruck des Wahrhafti-
gen ablenkt. Vielmehr sollen die kiinstlerischen Mittel durchsichtig sein,
damit der Gedanke umso erhabener erscheint. Auch mit Bezug auf die
ethische Haltung ist das einfache Dasein keine natiirliche Gabe, sondern
hat einen Weg zurtickgelegt. Im Zeichen einer unwiderruflichen Moderne
soll die Riickbesinnung auf das Ideal der Antike therapeutisch wirken und
das erkrankte Subjekt heilen. Dabei gewinnen konkrete Selbsttechniken
an Profil, mit denen das Ich die Abgriinde der neueren Zeit iiberbriicken
kann. Am Vorbild absoluter apathia orientiert, verkoppelt Winckelmann
die Vorstellung des Schonen mit den stoizistischen Praktiken der physi-
schen und geistigen Disziplinierung. In Fortfihrung dieser affektdiateti-
schen Konzeption macht Schiller die verniinftige Selbstsorge des Subjekts
zur Voraussetzung fir die Unempfindlichkeit der edlen Einfalt. Wo die-
ser Prozess als ergebnisoffen gelten kann, entwirft Schiller eine kulturelle
Daueranstrengung, mit der das Subjekt immerwihrend auf dem morali-
schen Priifstand steht. Dariiber hinaus besitzen Schillers Uberlegungen
einen epistemologischen Rahmen, indem sie auf Goethes kiithlen und ob-
jektiven Beobachtungsgeist verweisen. Demzufolge erlaubt die intuitive
Begabung des naiven Kiinstlers nicht nur, die Kluft zwischen Natur und
Kultur, Vernunft und Leidenschaft, Anschauung und Begriff zu schlieflen.
Im Unterschied zum sentimentalischen Dichter vermag es das Genie, die
begriffliche Zergliederung der philosophischen Reflexion hinter sich zu
lassen und im Schein einer unvermittelten Kunst zu synthetisieren. Doch
durchschaut Schiller diese unwahrscheinliche Einsicht in die Gesetzmi-
Rigkeiten der Natur als Ergebnis eines reflexiven Vorgangs. Mit Blick
auf Stifter ist es entscheidend, diesen Sachverhalt prasent zu halten, kann
Der Nachsommer doch als diejenige Erzahlung gelten, die den verborgenen
Gang zur asthetischen Totalisierung des Wissens im Ethos der Einfachheit
narrativ ausbreitet und durch Offenlegung gleichsam analysiert.

»Einfachheit Halt und Bedeutung«? (Der Nachsommer)

Der Nachsommer wartet im letzten Absatz des abschlieflenden Kapitels mit
einer Reflexion des Ich-Erzihlers auf, die einen vollendeten Bildungsweg
zu feiern scheint. Der Form einer schlichten Existenz gemifl wihnt sich

308



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der anfangs zum »Wissenschafter im Allgemeinen«®”” bestimmte Hein-
rich Drendorf durch die bestindig aufgeschobene, erst nach jahrelangen
Forschungs- und Bildungsreisen geschlossene Ehe mit der >adoptiertens
Tochter seines Mentors am erstrebten Ziel der geistigen Entwicklung
angekommen. Nicht nur erhilt der anonym eingefithrte und ohne jegli-
che individuelle Zige entworfene Erzihler endlich einen Eigennamen.?®
Heinrich kann seine »Rolle« in der Welt auch frihestens zum Schluss,
nach der durch Risach von langer Hand eingefiddelten Heirat mit Nata-
lie finden.?”” Ein sinnvolles Dasein wird daher erst am Ende des Textes

fixiert:

‘Was mich selber anbelangt, so hatte ich nach der gemeinschaftlichen Reise in die
hoheren Lande die Frage an mich gestellt, ob ein Umgang mit lieben Freunden
ob die Kunst die Dichtung die Wissenschaft das Leben umschreibe und vollende,
oder ob es noch ein Ferneres gibe, das es umschliefle, und es mit weit gréfierem
Gluck erfiille. Dieses groflere Glick, ein Glick, das unerschépflich scheint, ist
mir nun von einer ganz anderen Seite gekommen als ich damals ahnte. Ob ich es
nun in der Wissenschalft, der ich nie abtriinnig werden wollte, weit werde bringen
konnen, ob mir Gott die Gnade geben wird, unter den Groflen derselben zu sein,
das weil} ich nicht; aber eines ist gewifs, das reine Familienleben, wie es Risach
verlangt, ist gegriindet, es wird, wie unsre Neigung und unsre Herzen verbtirgen,
in ungeminderter Fiille dauern, ich werde meine Habe verwalten, werde sonst
noch niitzen, und jedes selbst das wissenschaftliche Bestreben hat nun Einfachheit
Halt und Bedeutung.?%

Den krénenden Abschluss seines Werdegangs und zugleich seiner Ge-
schichte besiegelt Heinrich mit dem Konzept einer erhabenen Schlicht-
heit, das auch der Autor als hochste Auszeichnung fiir sein Hauptwerk
verbucht hat: Sei es, dass Stifter in formaler Hinsicht auf eine antike
'Einfachheit?®' das heifit auf epische »Schmuck-, gewissermaflen Kunst-
losigkeit der Sprache, Transparenz des Erzihlten fiir das Erzahlen, In-

277 Stifter HKG 4/1, S. 17.

278 Ebd., S. 18: »Auch meine Angehérigen konnten kein Merkmal finden, aus dem sie
einen ausschliefflichen Beruf fiir eine Sache in mir hitten wahrnehmen kénnen«. Zur
»Un-Person« Heinrich, die erst am Ende einen Namen bekommt, vgl. Begemann 2000,
S. 219.

219 Sdfter HKG 4/1, S. 21: »Er [i.e. der Vater] sagte, man solle mich nur gehen lassen,
es werde sich aus dem Unbestimmten schon entwickeln, wozu ich taugen werde, und
welche Rolle ich auf der Welt einzunehmen hitte«.

280 Ebd. 4/3, S. 282.

281 Stifter PRA XIX, S. 15 (Brief an Heckenast, 22. Mérz 1857): »In der Form habe ich die
Einfachheit der Antike vor mir gehabt. Viele besonders moderne Leser werden verblifft
sein; denn es sind die heutigen Redekiinste gar nicht vorhandenc.

309

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tellektualitdt und Klarheit der Komposition« verweist,?®? sei es, dass der
klassizistischen Absicht ein zeitkritischer Gestus eignet und die Abnei-
gung gegeniiber der moralischen »Verkommenbheit« der nachrevolutiona-
ren Gegenwart stillschweigend durch die unbertihrte Darstellung einer
»einfache[n] sittliche[n] Kraft« zum Ausdruck kommen soll.?®* Mit der fi-
nalen Setzung signalisiert die Nachsommer-Erzihlung jedoch den Umstand,
dass die mutmafilich erreichte Simplizitit der Existenz eine womdglich
komplexe Vorgeschichte verbirgt. Tatsdchlich setzt der letzte Abschnitt
mit dem Riickblick auf eine zentrale Frage ein, die sich Heinrich gleich-
sam als Zwischenfazit seiner ausgiebigen Natur- und Kunststudien bereits
350 Seiten zuvor gestellt hat und die der Verunsicherung entsprungen ist,
ob Wissenschaft und Dichtung in Anbetracht ithrer Unerschopflichkeit
das Leben jemals mit Sinn erfiilllen kénnen.** Wie man vermerken muss,
wird diese Ungewissheit zum Ende der Erzihlung alles andere als aus dem
Weg geraumt und stattdessen mit einer Hypostase des Familiengliicks in
den Hintergrund gedringt. Die eigenartige Bemerkung, auch das wissen-
schaftliche Streben sei durch die Hochzeit grundiert, kann nicht dartiber
hinwegtauschen, dass die offene Struktur von Heinrichs Studien fortdau-
ert und lediglich scheinbar in festere Bahnen gelenkt wird. Weder kann
die wissenschaftliche Titigkeit fiir den Erzahler von sich aus Halt und
Bedeutung garantieren, noch geht die Karriere als Naturforscher einer ge-
sicherten Zukunft entgegen. Zwar hat Risach zuvor mit einiger Zuversicht
festgehalten, dass die Wissenschaft, die sich noch »am Anfange des Anfan-
ges« befinde und vom empirisch-positivistischen Vorgehen des Sammelns
bestimmt sei, in entfernteren Zeiten der »Ubermacht des Stoffes« durch
die Riickfithrung auf ein geistiges Prinzip Herr werden und die Geschich-
te des Menschen einen noch nicht gekannten Gipfel erklimmen wird.”®
Doch lisst der Ich-Erzihler von einem ebenso niichternen wie neutralen
Standpunkt aus eine dhnlich optimistische Prognose vermissen - die Zu-

282 Blasberg 1996, S. 329.

283 Stifter PRA XIX, S. 93 (Brief an Heckenast, 11. Februar 1858): »Ich habe wahrscheinlich
das Werk der Schlechtigkeit willen gemacht, die im Allgemeinen mit einigen
Ausnahmen in den Staatsverhdltnissen der Welt, in dem sittlichen Leben derselben und
in der Dichtkunst herrscht. Ich habe eine grofie einfache sittliche Kraft der elenden
Verkommenheit gegentiber stellen wollen. Was Wunder, daf} die Verkommenbheit stuzt,
ja erziirnt ist. Aber es schadet nicht. Ist mein Vorbild menschlich gut, so wird es geduldig
stehen bleiben, die Lasterer werden schweigen, und allgemach zu thm tibergehen«.

284 Stifter HKG 4/2, S. 148: »Mein Herz war gehoben und geschwellt, und es war, als
breitete sich in meinem Geiste die Frage aus, ob nun ein solches Vorgehen, ob die Kunst
die Dichtung die Wissenschaft das Leben umschreibe und vollende, oder ob es noch
Ferneres gibe, das es umschliefle, und es mit weit groflerem Gliick erfiille«.

285 Ebd., S. 227f.

310

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

riickhaltung scheint fiir Heinrich allein schon deshalb geboten, weil thm
die Bekanntschaft mit dem Gastfreund eingangs nicht von ungefihr die
Erfahrung beschert hat, dass einer noch so gegriindeten Wettervorher-
sage nicht zu trauen ist. Im einen wie im anderen Fall referiert der Nach-
sommer auf eine nur moglicherweise erfiillte Zukunft, die gerade nicht zur
erzihlten Gegenwart gehort.

Obwohl Stifters Hauptwerk mit dem abschlieBenden Glicksversprechen
das Leben Heinrichs sowie dessen Geschichte zu einem harmonischen
Ganzen abzurunden scheint, ist daher nicht nur in Erwigung zu ziehen,
dass die Vorstellung einer von Ruhe beseelten Einfachheit des Daseins
resultativen Charakter besitzt. In Anbetracht der offenen Strange des Tex-
tes, die sowohl den wissenschaftlichen Werdegang als auch das unfertige,
dank der Modellierung nach der homerischen Episode von Odysseus und
Nausikaa keineswegs gewisse Eheleben betrifft,**® ist zudem zu bertick-
sichtigen, dass Heinrich keinen individuellen Weg abschliefit, sondern in
vorab geregelte Bahnen einlenkt und endlich den von seinem Uberva-
ter gehegten Wunsch umsetzt. Durch die Heirat realisiert der bis zuletzt
farblose Erzéhler mustergiiltig das sanfte >Verlangen« seines Mentors und
nimmt mit dessen Hab und Gut die Maxime als Erbschaft an, dass »die
Kunst die Wissenschaft der menschliche Fortschritt der Staat« nur auf
der Familie ruhen kénnen.?” Durch die Bemerkung, seine Existenz habe
»Einfachheit Halt und Bedeutung« erreicht, weist Heinrich sein Leben
somit als Echoeffekt aus. In den letzten Worten der Erzéhlung hallt ein
Ethos nach, das die narrativen Ausfihrungen von Anfang an nicht miide
werden, bei jeder sich bietenden Gelegenheit hervorzuheben. Nicht nur
herrscht in Heinrichs Elternhaus die strikte Vorgabe einer bescheidenen,
auf allen Prunk verzichtenden Haltung;**® nicht nur lebt Heinrich seit je-
her nach den Mafistaben einer sittlichen Simplizitit, die seine Neigung
zur antikisierenden Schlichtheit Natalies pradisponieren.?®® Auch ist das
Rosenhaus von einer umfassenden Ideologie des Einfachen gepragt, die
Risach unter dem Eindruck von Mathildes Familie mit kompromissloser
Beharrlichkeit verfolgt. Aus diesem Grund ist das Ende des Textes nicht
nur gegen allen Anschein einer progressiven Bildungsidee der tautologi-
schen und in der Tendenz inhaltsleeren Struktur geméfl zu verstehen.*”

286 Vel. Driigh 2006, S. 278.

287 Stifter HKG 4/3, S. 263.

288 Vgl. ebd. 4/1, S. 10.

289 Vgl. ebd.,, S. 41.

290 So hélt Cornelia Blasberg zurecht fest: »Auf die[ ] im letzten Wort des Romans beschworene
Bedeutung arbeitet die Erzihlung einschliefllich ihrer zahlreichen Lehrerdialoge ebenso

311

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weil der Gastfreund als der heimliche Protagonist und Stichwortgeber des
Nachsommer]s] gelten kann,*' muss die finale Bemerkung zudem relativiert
und nach Mafigabe ihrer Voraussetzungen durchleuchtet werden. Das
ethische Paradigma einer Einfachheit in allen Dingen ist durch den Rekurs
auf die Bestandigkeit der Familie nicht »willkiirlich herbeiphantasiert«,*?
sondern hat einen kalkulierten Sinn, organisiert es doch die Welt des As-
perhofes vor dem Hintergrund einer anhaltenden Verunsicherung durch
die als unentwirrbar erfahrene Wirklichkeit der neueren Zeit.

Mit der Absicht, die Zumutungen der Realitdt zu bewiltigen, verfolgen
Risachs fortwihrende Anstrengungen eine nur wenigen vergénnte Ein-
fachheit des Daseins, wie er im Gespriach mit seinem Zogling darlegt:

'Das gesellschaftliche Leben in den Stidten, wenn man es in dem Sinne nimmt,
dafy man immer mit fremden Personen zusammen ist, bei denen man entweder mit
andern zum Besuche ist, oder die mit andern bei uns sind, ist nicht erspriefilich. Es
ist das nehmliche Einerlei wie das Leben in Orten, die den groflen Stidten nahe
sind. Man sehnt sich ein anderes Einerlei aufzusuchen; denn wohl ist jedes Leben
und jede Auﬁerung einer Gegend ein Einerlei, und es gewihrt einen Abschlufi,
von dem einen Einerlei in ein anderes tiber zu gehen. Aber es gibt auch ein Einer-
lei, welches so erhaben ist, dafl es als Fiille die ganze Seele ergreift, und als Einfach-
heit das All umschliefit. Es sind erwihlte Menschen, die zu diesem kommen, und
es zur Fassung ihres Lebens machen kénnen«. [...] »In der Weltgeschichte kommt
es vor [...], wo ein Mensch durch eine grofie That, die sein Leben erfiillt, diesem
Leben eine einfache Gestalt geben kann, abgelost von allem Kleinlichen - in der
Wissenschaft, wo ein groflartiges Feld hochsten Erringens vor dem Menschen
liegt — oder in der Klarheit und Ruhe der Lebensanschauungen, die endlich Alles
auf einige ausgedehnte aber einfiltige Grundlinien zuriick fithrt.*

Mit diesen Ausfithrungen stellt Risach klar, dass es ihm nicht darum
geht, eine unvermittelte Simplizitdt der Anfinge zu restituieren. Anders
als sein Zeitgenosse Henry David Thoreau kehrt Stifters Held nicht zur
wilden Natur nach den Grundsitzen der animalischen Bedarfsdeckung

systematisch wie erfolglos hin. [Man hat] es mit Erzihlern zu tun, die beide — das gilt
fiir Risach ebenso wie fitr Heinrich — nicht in der Lage sind, das, was sie weitergeben,
wirklich verstehen und begriinden zu kénnen« (Blasberg 1996, S. 353). Zum Leerlauf
der Bildung, durch den Heinrich »immer schon dort [ist], wo er ankommen soll«, vgl.
Begemann 2000, S. 219.

291 Vgl. den Brief an Heckenast vom 24. Mai 1857: »Sehr begierig bin ich tiber Ihr Urtheil,
wenn Sie einmal das Ganze tiberschauen; denn die zwei jungen Leute sind weitaus nicht
die Hauptsache, sind eine heitere Ausschmiickung des Werkes, sein Ernst und sein
Schwerpunkt mufl irgendwo anders lLiegen« (Stifter PRA XIX, S. 22).

292 So Driigh 2006, S. 325f.

203 Stifter HKG 4/2, S. 225.

312

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zuriick?* — Risach verabschiedet sich von der Gesellschaft, um vielmehr
eine durch und durch geordnete Existenz aufzubauen. Da der Freiherr
sein nachsommerliches Leben, wie er anderweitig mit direktem Bezug
auf den Titel des Werkes festhalt, im Modus des Nachtraglichen fithrt,*®
wird auf eine vom stadtischen Umgang entriickte Daseinsform abgezielt,
die durch keinen eigentlichen Ursprung verbtirgt ist und diese Liicke mit
einem Ideal der #sthetischen Uberlieferung erginzt. Die edle Einfachheit
nach Art der Klassizisten meint eine selten gewordene Kunst des Daseins,
das nur erwéhlte Menschen erreichen kénnen und das der zivilisationskri-
tischen Geste zum Trotz unter dem Vorzeichen einer origindren Artifiziali-
tat steht. Die >Prosa der Verhaltnisse« fest im Blick, will Risach dem Leben
nicht weniger als einen poetischen Sinn verlethen. Wo die gegenwirtige
Wirklichkeit im Getiimmel der Stadt einen solchen allenthalben vermis-
sen ldsst und als zersprengtes Nebeneinander von lauter Gleichgiiltigkei-
ten wahrgenommen wird, verspricht das Festhalten an wenigen Prinzipien
»Fassung«, »Klarheit« und »Ruhe«. Doch sollte nicht nur der bemerkens-
werte Umstand, dass Risach das hohere »Einerlei« aus dem prosaischen
Gebrauch des Wortes ableitet, authorchen lassen. Auch der penible Zug,
mit dem das Ideal des naturkonformen Daseins im Rosenhaus verfolgt
wird, lasst erahnen, dass Risachs Worte »Beschwoérungscharakter«** besit-
zen und von einer verwickelten Vorgeschichte angetrieben werden. Durch
das vorletzte Kapitel, in dem Heinrich die leidvolle Biografie seines Gast-
freundes als nachgetragene Analepse referiert, verhandelt der ansonsten
geradlinig aufgebaute Nachsommer dank eines formalen Kunstgriffs nicht
nur die eigenen Komplikationen, sondern deckt auch die Verwicklungen
eines vordergriindig einfach scheinenden Lebens (und Erzdhlens) auf.
Demgemaf} resultiert Risachs Sehnsucht nach Verkldrung aus der qui-
lenden Erfahrung einer kontingenten Realitit und setzt sich in einer Viel-
zahl von ebenso konkreten wie rigiden Praktiken um, mit denen er ein
umfassendes und unaufhérliches Beruhigungsregime befolgt — anders als
Thoreau ist der Freiherr nicht um die Wiedergewinnung einer verlorenen
Natiirlichkeit, sondern um die strenge Kontrolle des Lebens bemiiht. Mit
Blick auf Heinrich und seinen Erzéhlstil l4sst sich zeigen, dass der Text die
Maxime des Einfachen, die Risach auf den Gebieten der Geschichte, der
Wissenschaft und der Ethik veranschaulicht, im komplementiren, jedoch
keineswegs nur harmonischen Wechselspiel von moralischen (1.), dsthe-
204 Vel. Thoreau 1854.

295 Vgl. Stifter HKG 4/3, S. 224: »So leben wir in Gliick und Stettigkeit gleichsam einen

Nachsommer ohne vorhergegangenen Sommer«.
296 Laufhitte 1996, S. 501. Vgl. auch Schmidt 1985, Bd. 2, S. 84.

313

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tischen (2.) und epistemologischen (3.) Aspekten als Manier zur Schau
stellt.

1.

297

298
299

300
301

Der Kosmos des abgelegenen Rosenhauses, der sich dem Erzahler als
ungetriibte Idylle présentiert, ist im Unterschied zur Wirklichkeit der
Stadt ganz und gar schlicht organisiert.?”” Das Prinzip des Simplen pragt
dabei einen rigorosen Sinn fir Funktionalitdt und Einheitlichkeit, der
einen durchgeformten Alltag hervorbringt. Sowohl Kleidung als auch
Nahrung sind vom asketisch anmutenden Verzicht auf allen Uberfluss
bestimmt. Die Einteilung der Rdumlichkeiten markiert eine akkurate
Zweckmafligkeit, ist fiir jedes Zimmer doch nur ein einziger Gebrauch
vorgeschrieben, damit nichts Vermischtes herrsche. Die temporalen
Ablaufe stehen in planméfliger Abstimmung mit dem Rhythmus der
Jahres- und Tageszeiten. Obwohl der von allen Schiadlingen bereinigte
Garten das Bild einer selbstregulierten Natur offeriert, ist die Kongru-
enz mit der menschlichen Ordnung durch »einfach[e]« »Mittel« her-
gestellt.””® Zwar richtet Risach sein klinisch sauberes Biotop nach der
zwingenden Erfordernis der Dinge ein. Doch hilt man sich vor Au-
gen, dass im Asperhof jede einzelne Pflanze mit ihrem Eigennamen
etikettiert ist, entpuppt sich das Anwesen als liickenloser symbolischer
Raum.*® Die Idee einer Verséhnung von Subjekt und Wirklichkeit
setzt das naturkonforme Dasein nur unter der Voraussetzung einer
»radikal verwandelten«, rundweg stilisierten Realitdt um.** Noch be-
vor dieses schlichte Leben zuletzt als spite Kompensation einer ver-
fehlten Existenz erkennbar wird, tritt es daher seinem Scheincharakter
gemifd hervor. Wie Heinrich mit stillem Hinweis auf die erst im letzten
Teil des Textes ausgefiihrten realen Familienverhiltnisse registriert,
sieht alles auf dem Asperhof so aus, als 0b es vollkommen wire:

Das alles war so einfach klar und nattrlich, dafl es mir immer war, die zwei
Leute seien Eheleute und Besitzer dieses Anwesens, Gustav und Natalie seien
thre Kinder, und ich sei ein Freund, der sie hier in diesem abgeschiedenen
‘Winkel der Welt besucht habe, wo sie den stilleren Rest ihres Daseins in Un-
scheinbarkeit und Ruhe hinbringen wollten.*"!

Vgl. die Einfachheit der Landleute im Unterschied zur stadtischen Gesellschaft: Stifter

HGK 4/2, S. 180.

Vgl. Stifter HKG 4/1, S. 149.

Vgl. zum Prinzip der Kartografierung und der symbolischen Sicherstellung der
Phinomene bei Stifter allgemein: Koschorke 1989.

Begemann 2000, S. 224.

Stifter HKG 4/1, S. 257.

314

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

302
303

304

Der Anblick eines geregelten Zusammenseins wird vom Erzihler als
Effekt der ungezwungenen, ruhigen und bescheidenen Art ausgestellt,
mit der die Nachsommer-Akteure dem Gast begegnen. Deren dezentes
Verhalten, das jeden Pomp meidet und stets Maf} hilt, wirkt derart un-
absichtlich, dass sich das stimmige Bild einer unverbriichlichen Ganz-
heit emnstellt. Doch triigt der schone Schein ebenso, wie Heinrich den
Eindruck des Natiirlichen von Anfang an einer kaschierten Kiinstlich-
keit gemafl wahrnimmt, denn der Gast weif}, dass die nachsommer-
liche Gemeinschaft gerade keine Familie im biologischen Sinn bildet
und eine keineswegs harmonische Vergangenheit hinter sich hat. Der
elysische Einklang im Rosenhaus wird vielmehr als Ergebnis einer un-
entwegten sowie unscheinbaren Bemiihung um Ordnung vorgestellt —
so halt Risach nebenbei ausdriicklich fest, dass er seinen Besitz »Sor-
genfrei nennen wiirde, wenn er [i.e. der Besitz] nicht voll von Sorgen
steckte«.?? Im »einfachen Leben«, wie es der Freiherr vorbildlich fiihrt,
indem er seinen Landsitz nur »zum Zwecke des Bestehenden« pflegt
und anderen Leuten »ohne Gepringe« viel Gutes tut, scheint zwar
das Ideal eines von »Ruhe« beseelten Daseins erreicht zu sein.*”® Doch
verbirgt dieses Bild eine Reihe von konkreten Vorkehrungen, die mit
der strengen Strukturierung des Asperhofes gleichsam um das nicht
minder rigide Verhiltnis der Subjekte zu sich selbst kreisen.

Vor dem Hintergrund seiner fritheren Erlebnisse verfolgt Risach im
Kern den Plan einer stoischen Kontrolle tiber die Leidenschaften und
greift als Goethe-Leser das affektokonomische Programm der Kklas-
sischen Uberlieferung mit der Absicht auf, seine zerriittete Existenz
sinnvoll zu gestalten.*” Der Freiherr versucht derart die verstérenden
Erfahrungen zu meistern, die er sowohl in sozialen als auch privaten
Belangen erlitten hat. Nicht nur der Staatsdienst hat seinen beiden cha-
rakteristischen Wesensziigen widerstrebt, auch mit der jungen Liebe
ist es Risach nicht vergdnnt gewesen, erstens »der Herr [s]einer Hand-

Stifter HKG 4/3, S. 241.

Ebd. 4/2, S. 249: »Mein Gastfreund fahre in seinem einfachen Leben fort, er bestrebe
sich, dafl sein kleiner Fleck Landes seine Schuldigkeit, die jedem Landbesitze zum
Zwecke des Bestehenden obliege, bestmdoglich erfiille, er thue seinen Nachbarn und
andern Leuten viel Gutes, er thue es ohne Gepringe, und suche hauptséchlich, dafl es in
ganzer Stille geschehe, er schmiicke sich sein Leben mit der Kunst mit der Wissenschaft
und mit andern Dingen, die halb in dieses Gebiet halb beinahe in das der Liebhabereien
schlagen, und er suche endlich sein Dasein mit jener Ruhe der Anbethung der héchsten
Macht zu erfiillen, die alles Bestehende ordnet«.

Vgl. zur Ausgabe von »Go6thes Werke[n]«, die Mathilde Gustav schenkt: Ebd. 4/1,
S. 248; und Risach beim Lesen Goethes: Ebd., S. 263.

315

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

305
306

307
308
309

310
311

lungen« zu sein und zweitens »klar den Zusammenhang des Gewollten
und Gewirkten [zu] tiberschauen«® Riickblickend auf sein Leben,
zeichnet der Gastfreund das Bild einer ihn an den Rand des Selbst-
mordes treibenden >Krises, die darin besteht, dass der allgegenwirtigen
Verwirrung >in den Dingen<und »in mir< gua Urteil nicht beizukommen
ist (aus gr. kpivew >sichten, sondern, unterscheidens).*”® Risach verliert
die Ubersicht und zugleich die Empfindung fiir die hohere Ordnung
nicht erst angesichts der Komplexitit des Staatsapparates. Schon frith
nimmt der verwaiste Landjunge in der Stadt die »ungeheure Wildnif§
von Mauern und Dichern« und das »unermefiliche Gewimmel von
Menschen« so wahr, dass es ist, als wire er in einem »Wald, dessen
Baume [...] keine Beziehung haben«.*”” Demgegeniiber bietet das dorf-
liche Anwesen der Familie Makloden, in dem der Freiherr Mathilde
kennenlernt, angesichts des Gliicks einer »fest gegriindet[en]« Ehe
»Linderung fiir [die] Wunde« der urbanen Desorientierung.’*® Das Le-
ben ist hier »sehr einfach« und wird der mafivollen Ordnung wegen als
Vorbild fir das Rosenhaus dienen.*” Doch bricht die Verédung, die
Risach zuvor empfunden hat, ungleich heftiger hervor, als er den vor-
eiligen Bund mit Worten schliefit, die wie »durch eine fremde Macht«
in den Mund gekommen sind und sich als verheerend erweisen, weil
sie das Glick einer erfiillten Liebe auf immer verschlieflen.? Durch
dieses Ereignis tritt ein Selbstverlust hervor, den Heinrichs Mentor der
sozialen Inkompatibilitdt wegen zum Anlass fiir eine massive Kritik an
den Affekten nimmt. Erst nach und nach etabliert der Freiherr »in der
Reflexion des Selbst tiber sich«*!! die Praxis einer ebenso disziplinier-
ten wie rationalen Lebensfiihrung mit dem Ziel, Subjekt seiner Hand-
lungen zu sein und die emotionale Konfusion zu entwirren. Nicht nur
kommt er Jahre spdter »bei genauerem Nachdenken und schirferem

Ebd. 4/3, S. 139f.

Ebd., S.211: »Ich sah in das dunkle Innere der Schliinde, und fragte, ob ich mich
hinabwerfen solle«.

Ebd,, S. 156.

Ebd.,, S. 163.

Ebd., S.176. Die beruhigende Ubereinstimmung von natiirlicher und symbolischer
Ordnung lernt Risach hier kennen: »Ich stand lange vor diesem Hause, und Alfred
stand neben mir. Aufler den Rosen an dem Gartenhause waren auf dem ganzen Plaze
Rosengestrauche und Rosenbdaumchen in Beeten zerstreut. Sie waren nach einem
sinnvollen Plane geordnet, das zeigte sich gleich bei dem ersten Blicke. Alle Stimmchen
trugen Téfelchen mit thren Namen« (ebd., S. 175).

Ebd., S. 187.

Kinzel 2000, S. 395.

316

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

312
313

314
315
316
317
318

319

Selbstbeobachten« zu dem Entschluss, die Amter niederzulegen.

Er versucht auch die Leidenschaften, denen er wegen ihrer Neigung
zum »Ubermafi« vorwirft, eine unbefangene und sachgerechte Wahr-
nehmung der Welt zu verhindern sowie die private nicht weniger als
die soziale und politische Ordnung zu bedrohen,*”® durch Selbstherr-
schung in Schach zu halten.®* Das Rosenhaus wird demzufolge als
Modell einer immunisierten Welt konzipiert, geht es Risach doch nicht
so sehr darum, »alles Affektive und mithin Gefihrliche zu bannen«,*'5
als vielmehr um die gezielte Mafligung und Beruhigung der Leiden-
schaften zum besseren Schutz vor ihnen. Die »grofie Mihes, die der
Gastfreund fur die »Pflege« der sinnbildlichen Rosen aufbringt, ist Teil
einer praktischen Selbstsorge.*'®

Als padagogische Stitte betrachtet, zielt die mustergiltige und von
jeder gesellschaftlichen Verpflichtung freie Ordnung des Asperhofes
darauf, den Subjekten die Kontrolle der inneren Natur beizubringen.
Im Mittelpunkt des Programms, wie es Risach auch mit Blick auf die
»verniinftige Pflege [der] Leibesiibungen« ausfiihrt,*"” steht nicht die
gehorsame Befolgung eines vorgegebenen Gesetzes, sondern die aske-
tische Ausbildung des Selbst.**® Gemafl einer Erziechung zur zwanglo-
sen Konformitit werden die Regeln des Rosenhauses konstant wieder-
holt und »eingetibt< (aus gr. &oknoig). Zwar kénnen diese Handlungen
als leerer Ausdruck einer »verborgenen Nicht-Identitit« gelten,** doch
besitzen sie einen praktischen Sinn, insofern sie als Palliativ gegen ein

Stifter HKG 4/3, S. 216.

Ebd. 4/1, S. 217f.: »Weil die Menschen nur ein einziges wollen und preisen, weil sie,
um sich zu sittigen, sich in das Einseitige stiirzen, machen sie sich ungliicklich. Wenn
wir nur in uns selber in Ordnung wiren, dann wiirden wir viel mehr Freude an den
Dingen dieser Erde haben. Aber wenn ein Ubermafl von Wiinschen und Begehrungen
in uns ist, so héren wir nur diese immer an, und vermégen nicht die Unschuld der
Dinge aufler uns zu fassen. Leider heiflen wir sie wichtig, wenn sie Gegenstinde unserer
Leidenschaften sind, und unwichtig, wenn sie zu diesen in keinen Beziehungen stehen,
wihrend es doch oft umgekehrt sein kannc.

Vel. Kinzel 2000, S. 425£., S. 454.

So Begemann 2000, S. 213.

Stifter HKG 4/1, S. 147.

Ebd. 4/2, S. 69.

Vgl. Kinzel 2000, S. 396, S. 420, S. 425f. — Auch in Heinrichs Elternhaus steht allen
autoritdren Befehlen und Verboten zum Trotz der Bezug des Subjekts zu sich selbst
im Vordergrund. Gegen die Entriistung der Leute rechtfertigt der alte Drendorf die
Berufswahl seines Sohnes mit dem Argument, »der Mensch sei nicht zuerst der
menschlichen Gesellschaft wegen da sondern seiner selbst willen« (Stifter HKG 4/1,
S. 20).

Blasberg 1996, S. 338.

317

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

320

321
322
323

324
325

undiszipliniertes und zerstreutes Dasein konzipiert sind.** Anschau-
lich wird das Anliegen durch die Art und Weise, mit der Natalies Fa-
miliengliick von Risach und Mathilde gleichsam zur »Kompensation
des elterlichen Versagens« geplant und in die Wege geleitet wird.?!
Nicht nur soll das Kind durch Reisen und Kunst fir das Eheleben »be-
festigt veredelt und geglattet« werden.??* Als mit Heinrich ein poten-
zieller Gatte auftritt, der den Vorstellungen des — wie sich zum Schluss
zeigt — doch nicht ganz interesselosen Gastfreundes entspricht,*® wer-
den die beiden jungen Leute zur Liebe erzogen und nach Art eines
kithlen Experiments mehrfach auf die Probe gestellt. Natalie muss ei-
nen regelrechten Personlichkeitstest bestehen, indem sie Risach und
Mathilde »absichtlich« von Heinrich fern halten, weil die Eltern »[z]Jur
grofieren Sicherheit« beobachten wollen, ob die »Gefiihle [der Tochter]
bestandig« bleiben.?** Durch Aufschub soll die Leidenschaft nicht aus-
gemerzt, sondern abgekiihlt und dadurch dauerhaft werden. So sieht
auch Heinrich am Ende, als wire der Entsagung nicht schon genug,
die Notwendigkeit einer mehrjihrigen Reise ein: »Er mufl in die Harte
der Welt, die wird ihn stihlen«,*?> kommentiert Risach das Unterneh-
men und streicht damit hervor, dass die Familie nur auf der Grundla-
ge immunisierter Individuen einen stabilen Schutz vor dem Einbruch
heftiger Affekte erhoffen kann. Mit dem Motiv des Cereus Peruvianus
wird diese Technik der Retardation schliefllich bildhaft zum Ausdruck
gebracht. Nachdem Heinrich den Kaktus seiner Unscheinbarkeit we-
gen erst spat auf dem Sternenhof entdeckt und ins Rosenhaus trans-
plantieren ldsst, hilt der Gértner Simon die einmalige Blite »durch
Kailte« so lange zuriick, bis die Pflanze genau am Hochzeitstag zum

Vgl. Stifter HKG 4/2, S. 171: »Das Regelmiflige der Beschiftigung tibte bald seine

sanfte Wirkung auf mich; denn was ich troz der freudigen Stimmung, in welcher ich
aus meinen Erringungen in der Kunst und in der Wissenschaft war, doch Schmerzliches
in mir hatte, das wich zurtick, und mufite erblassen vor der festen ernsten strengen
Beschaftigung, die der Tag foderte, und die ihn in seine Zeiten zerlegte«.

Driigh 2006, S. 278.

Stifter HKG 4/3, S. 224.

Risach gibt sogar ein dezidiert 6konomisches Interesse an der Ehe der beiden jungen
Leute zu erkennen: »Habe ich es gut gemacht, Natta?, sagte mein einstiger Gastfreund,
»dafl ich dir den rechten Mann ausgesucht habe? Du meintest immer, ich verstinde
mich nicht auf diese Dinge, aber ich habe ihn auf den ersten Blick erkannt. Nicht blos
die Liebe ist so schnell wie die Electricitit sondern auch der Geschdffsblick« (ebd., S. 265;
Hervorh. d. Verf.). Wie es scheint, verbirgt Risachs hoher Sinn fiir das Familiengliick ein
cher prosaisches Interesse an Erhalt und Steigerung des Besitzes.

Ebd., S. 225.

Ebd., S. 259.

318

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

326
327

328
329
330

Blithen gebracht wird.?*® Wie die sittliche Einfachheit als erhabenes
Ergebnis maximaler Selbstbeherrschung reflektiert wird, so zeigt sich
das Naturereignis als gliicklicher Ausgang einer prizise berechneten
Kultivierungstechnik.

Die ethische Gymnastik im Rosenhaus umfasst nicht nur die Herstel-
lung eines kiinstlich geordneten Alltags auf der Grundlage schlichter
Verhaltensregeln. Die Ausbildung zu einem ausbalancierten Daseins,
das mit der Abkithlung der Leidenschaften einen in der Konsequenz
versteinerten >Menschen< ohne individuelle Merkmale adressiert,*? er-
folgt auch durch die Vermittlung dsthetischer Werte und Praktiken.
Mit Blick auf die edle Einfachheit des Lebens spielt fiir Risach die Ex-
ziehung zur Kunst eine zentrale Rolle. Das Modell der Antike vor Au-
gen, referiert der Freitherr nicht von ungeféhr klassizistische Anschau-
ungen, well er in dieser Tradition die Einfalt der alten Erzeugnisse mit
einer vollkommenen Reinigung, Mafligung sowie Beruhigung der Af-
fekte gleichstellen kann.?*® Doch ist sich Risach bewusst, dass die hohe
Schonheit nach Art des Griechentums in der Gegenwart unwiderruf-
lich abhanden gekommen ist. Die Orientierung an der Vergangenheit
hat daher keinen restaurativen, sondern einen propadeutischen Sinn,
zumal der Gastfreund darauf hofft, dass die Zukunft »eigene Werke«
ohne »Leidenschaft oder Absicht« hervorbringen wird, »die nicht nach-
geahmt sind, oder in denen nur ein alterer Stil ausgedriickt ist«.** Weit
davon entfernt, einen verlorenen Sinn wiederherstellen oder imitieren
zu konnen, verfolgt die theoretische sowie praktische Beschaftigung
mit antiker Kunst auf dem Asperhof vielmehr die zweckdienliche Stra-
tegie, Ruhe zu schaffen und eine als unverniinftig erfahrene Wirklich-
keit zu parieren.

Risachs Kunstverstindnis basiert auf der Lektiire von Biichern, die
er erklartermaflen nicht alle verstanden hat.?*° Da der tiefere Sinn der
Uberlieferung verschlossen bleibt, beschrinken sich die ausfiihrlichen
Gespriche darauf, die klassizistische Tradition zu zitieren. Schon die
zeitkritische Geste, die den verheerenden Zustinden der Gegenwart

Ebd., S. 271.

Vgl. Begemann 2000, S. 215: »Der Roman entfaltet systematisch ein Programm des
Wissens und der Entwicklung, wie es einzigartig ist in der Literatur. Nur hat das einen
Schénheitsfehler: Das Subjekt solcher Bildung ist nicht nur klammheimlich, sondern
geradezu programmatisch abhanden gekommenc.

Vgl. Rehm 1951a; Begemann 2000, S. 217; Mayer 2001, S. 163.

Vel. Stifter HKG 4/2, S. 154.

Ebd., S. 39: »Ich habe diese Biicher gesammelts, sagte er, >nicht, als ob ich sie alle ver-

standex.

319

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

331
332
333

334

335
336
337

mit dem Rekurs auf die Antike begegnet, ist keineswegs originell. Die
Ansicht, dass die Denkmale »der alten heitern Griechenwelt« dank
der sittlichen Reinheit und edlen Unscheinbarkeit eines bestindigen
Gemiits als Antidotum gegen das hastige »Ringen« der Modernen
wirke,?! ist ebenso ein klassischer Topos, wie der normative Hinweis
auf die »Ruhe in Bewegung«** das Ideal einer mafivollen Kunst nach-
hallen ldsst.**® Die wiederkehrende Referenz auf das homerische Epos
und die antike Dichtkunst generell gehort deshalb zum festen Bestand
von Beschworungsformeln, die dem oberflachlichen Modus der Re-
zeption zum Trotz eine bedeutungsschwangere Tiefgriindigkeit sugge-
rieren und nachempfinden wollen.

Am Versprechen einer sinnvollen »Gestalt« ausgerichtet, dient die
antike Plastik wie bei Winckelmann als Angelpunkt der ésthetischen
Reflexionen.?®* Durch die Positionierung der Marmorstatue in der
Mitte der Erzdhlung hebt Der Nachsommer ein Kunstwerk auf die Buh-
ne, das sich als schon auszeichnet, insofern es die einzelnen Teile der
Darstellung zu einer wesenhaften »Seele des Ganzen« synthetisiert.**
Der Text bindet diese mit narkotisierender Unablassigkeit wiederhol-
te Erfahrung einer signifikanten Totalitdt nicht nur an die Gestaltung
schlichter Figuren, sondern auch an die materialen Voraussetzungen
des Kunstwerks. So erldutert Risach die schmucklose Einfalt des alter-
tiimlichen Standbildes mit der Beobachtung, dass die Intuition einer
geschlossenen Einheit durch das »reine Weill« des Marmors bedingt
1st.3% Dank dieser medienisthetischen Perspektive wird die Transpa-
renz der Artefakte als Effekt einer Aufierlichkeit kenntlich gemacht,
der weder begreif- noch diskursivierbar ist, weil sich Schénheit fiir
das Personal des Nachsommers in der sinnlichen Wahrnehmung eines
»Unnennbare[n]« konzentriert.*” Derart mit einer Sprachlosigkeit der
Dinge identifiziert, die zu keiner bestimmten Erkenntnis fithren kann,

Ebd., S. 84.

Ebd. 4/1, S. 16.

Heinrich stellt diese Wirkung wiederum als Schein heraus: »Die Alten, die ich einst
zu verstehen geglaubt hatte, kamen mir doch jezt anders vor als friher. Es schien mir,
als wiren sie natiirlicher wahrer einfacher und gréfier als die Méanner der neuen Zeit,
und als lasse sie der Ernst thres Wesens und die Achtung vor sich selbst nicht zu den
Uberschreitungen gelangen, welche spitere Zeiten fiir schon hielten. Ich trug Homeros
Aschilos Sophokles Thukidides fast auf alle Wanderungen mit mir« (ebd. 4/2, S. 33f).
Vgl. ebd.: »Und wenn auch alle Kunste dieses Géttliche in der holden Gestalt bringen,
so sind sie an einen Stoff gebunden, der diese Gestalt vermitteln muf3«.

Ebd., S. 34.

Ebd,, S. 87.

Ebd., S. 35. Zur »unentrithselbaren[]« Schonheit der Marmorstatue vgl. ebd., S. 95.

320

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

338

339
340

341
342
343

ohne dass die dsthetische Erfahrung zunichte gemacht wiirde,**® fun-
giert die prunklose Antike zudem als Modell fiir eine positiv gewer-
tete Unergriindlichkeit des Menschen.?® Weil die Plastik die Wahr-
nehmung des Korpers prigt, konstituiert sich die einfache Schénheit
Natalies weder auf den ersten noch auf den zweiten Blick, sondern
erst durch das Medium der Kunst, ja fillt komplett mit der unsagba-
ren Anmut der antiken Marmorstatue zusammen.** Dieses Gefallen
am Bild eines regelrecht petrifizierten Gegeniibers ist programmatisch
darauf angelegt, den Sinn fiir begrenztes Wissen auch im Bereich des
Menschlichen zu schérfen, stellt sich die tiefere Bedeutung des Stand-
bildes doch gerade dann ein, wenn sie sich entzieht.?*!

Fir den an begrifflicher Klassifikation geschulten Naturwissenschaft-
ler ist daher nichts schwieriger als die Erlernung einer dsthetischen
Weltsicht. Die langwierige Beschéftigung mit Kunst soll Heinrich hel-
fen, seinen streng rationalistischen Umgang mit den Phinomenen zu
komplettieren und den »Blick durch die Dinge hindurch auf [deren]
Wesenheit, Seele und Bedeutung« einzuiiben.?*? Wo der Erzihler die-
ses Interesse in der kiinstlerischen Praxis einlésen und eine ganzheitli-
che Dimension des Sichtbaren malerisch einfangen will, stofit er indes
immer wieder an die Grenzen des Machbaren. Zwar hilt er sich an die
mit der italienischen Malerei eines Raphael veranschaulichte Maxime
seines Mentors: »Wer durch einfachere Mittel wirkt, wirkt besser«.?*3
Doch vermerkt Heinrich die Miihe, tiber die naturgetreue Mimesis
hinaus eine sinnvolle Emheit zu bewerkstelligen. Fir den Naturwis-
senschaftler erweist sich die Nachahmung des Schlichten als nicht zu
bewiltigende Aufgabe:

Mein Vater hatte ein Bild, auf welchem ein lesendes Kind gemalt war. Es hatte
eine so einfache Miene, nichts war in derselben als die Aufmerksamkeit des

So hilt Heinrich in Erinnerung an seine nichtliche Begegnung mit der Marmorstatue
fest: »Haben da meine von Nachtwachen brennenden Augen die verschwundene stille
Grofie nicht fir hoher erkannt als den klaren Tag, der alles deutlich macht?« (ebd. 4/3,
S. 12).

Vel. Kinzel 2000, S. 446.

Vgl. Stifter HKG 4/3, S. 130: »[....] als endlich Nausikae schlicht und mit tiefem Gefiihle
an den Saulen der Pforte des Saales stand: da gesellte sich auch lidchelnd das schéne Bild
Nataliens zu mir; sie war die Nausikae von jetzt, so wahr so einfach nicht prunkend mit
ihrem Gefiihle und es nicht verhehlend. Beide Gestalten verschmolzen in einander, und
ich las und dachte zugleich, und bald las ich, und bald dachte ich«.

Zur intertextuellen Dissemination der Marmostatue vgl. Blasberg 1996, S. 364.

Vgl. Begemann 2000, S. 216.

Stifter HKG 4/2, S. 111.

321

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

344
345
346
347
348

Lesens, man sah auch nur die eine Seite des Angesichtes, und doch war alles
so hold. Ich versuchte das Angesicht zu zeichnen; allein ich vermochte durch-
aus nicht die einfachen Ziige, von denen noch dazu das Auge nicht zu sehen
war, sondern durch das Lid beschattet wurde, auch nur entfernt mit Linien
wieder zu geben. Ich durfte mir das Bild herabnehmen, ich durfte ithm eine
Stellung geben, wie ich wollte, um die Nachahmung zu versuchen; sie gelang
nicht, wenn ich auch alle meine Fertigkeit, die ich im Zeichnen anderer Gegen-
stinde bereits hatte, darauf anwendete.>**

Die Begegnungen mit Kunst kreisen im Nachsommer von Anfang an um
das unerklarliche Ritsel der Simplizitat. Nicht von ungefihr nimmt die
Handlung des King Lear, dessen Auffihrung gleichsam den Einstieg
ins Asthetische markiert, den dramatischen Ausgang bei der verhing-
nisvollen Unfdhigkeit des Konigs, die schmucklose, aber aufrichtige
Rede der »einfachen Cordelia« richtig zu deuten.?”® Im Falle Heinrichs
héngt die Schwierigkeit indes mit dem an den exakten Wissenschaf-
ten ausgebildeten Standpunkt zusammen. Dank der rationalistischen
Priagung ist es der Naturforscher gewohnt, mit seinen Beschreibungen
und Zeichnungen die Gegenstinde nach dem Kriterium der Distink-
tion prézise wiederzugeben. So sind auch die malerischen Versuche
von einer Genauigkeit bestimmt, die den Sinn fiir das Ganze jedoch
zergliedert und eine asthetische Kritik provoziert.*¢ Wie Risach und
sein Kunsthandwerker Eustach bei der sorgfiltigen Priifung einiger
Landschaftsentwiirfe einstimmig festhalten, ist dem Gast »das Natur-
wissenschaftliche viel besser gelungen [...] als das Kunstlerische«, weil
die Darstellungen »in zu viele einzelne Merkmale zerstreut sind« und
die richtigen Proportionen sowie eine einheitliche Ubersicht vermissen
lassen.®” Durch die minutiése Versenkung ins Detail werden die Dinge
derart »niher gertickt«, dass bei aller Genauigkeit der Gesamteindruck
verloren geht. Die beiden Kunstrichter bringen ihre dsthetischen Re-
serven daher nicht zufillig auf den Begriff der »Deutlichkeit«,**® weil
Heinrich seine Bilder im Einzelnen »zu bestimmt« und wirklichkeits-
nah gemalt hat. Aus kunsttheoretischer Sicht wird dem Leitbegriff der
Aufklarung somit die Méglichkeit abgesprochen, eine klare Durchsicht
auf die »Wesenheit« und gleichsam die »Seele des Ganzen« gewiahrleis-

Ebd. 4/1, S. 200f.

Ebd., S. 195.

Vel. Walter-Schneider 1990, S. 334£.; Driigh 2006, S. 299ff.
Stifter HKG 4/2, S. 36f.

Ebd.

322

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

349

350
351
352

ten zu kénnen. Heinrichs akribische Darstellungen sind mit anderen
Worten deutlich, aber vollkommen opak.?*

An der Norm der antiken Einfachheit orientiert, rat Eustach demge-
geniiber zu einer Distanzierung von der Realitit. Bei aller Dingdemut
sei es besser, im Detail nicht iibermaflig genau zu sein, damit kraft
einer gewissen Unbestimmtheit die Hauptsache in ihrer Groflartigkeit
hervortreten kénne. Auf dem Weg zu einer asthetischen Haltung soll
Heinrich daher eine Art »Wirklichkeitsreserve« lernen.’ In diesem
Sinn wird Risach spéter dozieren: »Wir haben ein innigeres und sii-
eres Gefiihl in unserem Wesen, wenn wir eine durch Kunst gebildete
Landschaft Blumen oder einen Menschen sehen, als wenn diese Ge-
genstande in Wirklichkeit vor uns sind«.?! Die Entfernung vom Ge-
gebenen, mit der Eustach die édsthetische Ideologie des Rosenhauses
und zweifelsohne auch das Credo des Autors wiedergibt, vermittelt
der Nachsommer jedoch durch die Figur des Ich-Erzahlers als unsichere
Angelegenheit. Zwar trifft zu, dass Heinrich nicht zum Landschafts-
maler werden, sondern lediglich einen neuen Blick auf die Dinge er-
werben muss. Wie nachfolgend genauer zu erortern ist, verhandelt
der Text aber in der Kollision der wissenschaftlichen mit der kiinstle-
rischen Mimesis einen fiir Stifters Werk grundlegenden asthetischen
Konflikt. Dieser Widerstreit besteht darin, dass Heinrich von seinem
Sinn fur »Deutlichkeit< und zugleich von seinem distinkten Wissen Ab-
stand nehmen muss, damit die Dinge auf eine tiefere Bedeutung hin
»klar< durchscheinen kénnen. Auf diese Weise lagert der Nachsommer die
Frage nach der Kunst, auch der eigenen, in einen epistemologischen
Rahmen ein.

Uberblickt man Heinrichs Bildungsgang, so lisst sich feststellen, dass
die naturwissenschaftlichen Studien keineswegs durch die Asthetik ab-
gelost oder ersetzt werden.* Das Streben nach sinnlicher Ganzheit
geht vielmehr von einem Erkenntnisdefizit aus, fliichtet sich der Erzah-
ler doch »zu den Dichtern«, nachdem er die Unméglichkeit konstatiert
hat, die Erdgeschichte »einmal klar vor Augen [zu] haben« und in der

An dieser Stelle bietet sich mit Blick auf die Forschungsliteratur eine begriffliche

Prazisierung an. Wo eine »opake Klarheit« des Nachsommer(s] herausgearbeitet worden
ist, die »alles erfafit und nichts bedeutet« (Vogl 1993, S. 310f.), ist darauf hinzuweisen,
dass Stifter seine Begriffe mit Bedacht wihlt. Nicht der Klarheits, die durchweg mit einer
synthetischen Erfahrung verbunden wird, sondern der zergliedernden >Deutlichkeit<
wird eine dsthetische Undurchsichtigkeit zur Last gelegt.

Walter-Schneider 1990, S. 339.

Stifter HKG 4/2, S. 144.

So hingegen Schuller 1978.

323

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

353
354
355

Totalitit erfassen zu kénnen.?® Weil die Kunst die Liicken der Natur-
forschung fiillen soll, folgt der Rekurs auf die Asthetik im Nachsom-
mer einer supplementiren Struktur des Wissens. Der Wechsel zu den
Dichtern ist fiir Heinrich ein vortibergehender und kann daher nicht
als endgiiltige Absage an die Naturwissenschaft gelten. Der Erzahler
richtet sich vielmehr vom Beginn bis zum Ende methodisch nach dem
gnoseologischen Programm des 18. Jahrhunderts und steuert schritt-
weise eine Erkenntnis an, die der intuitiven und gleichsam vollkomme-
nen Einsicht in das Wesen der Dinge gilt. Obwohl sich der junge Dren-
dorf mustergiiltig an die aufklarerischen Vorgaben halt und mit den
einfachen Grundsitzen der Mathematik anhebt, um auf diesem Fun-
dament nach und nach die komplexeren Sachverhalte der faktischen
Erscheinungswelt zu studieren, ist es der wissenschaftlichen Tatigkeit
jedoch nicht vergonnt, das ideale Telos einzuholen. Die Beschéftigung
mit Kunstwerken bildet somit nur eine Zwischenstation, legt Heinrich
doch die Aneignung der schénen Uber-Sicht als notwendige Kompen-
sation zu einer epistemischen Krise dar:

>Es war zu verschiedenen Zeiten verschiedens, antwortete ich; >einmal war die
Welt so klar als schon, ich suchte Manches zu erkennen, zeichnete Manches,
und schrieb mir Manches auf. Dann wurden alle Dinge schwieriger, die wis-
senschaftlichen Aufgaben waren nicht so leicht zu 16sen, sie verwickelten sich,
und wiesen immer wieder auf neue Fragen hin. Dann kam eine andre Zeit; es
war mir, als sei die Wissenschaft nicht mehr das Lezte, es liege nichts daran,
ob man ein Einzelnes wisse oder nicht, die Welt erglanzte wie von einer innern
Schénheit, die man auf ein Mal fassen soll, nicht zerstiickt..35*

Immer wieder hebt der Erzdhler hervor, dass seine Forschungen die
Gegenstinde in Einzelheiten auseinanderlegt und »zerstiickt«, wih-
rend nur die Kunst den Sinn fiir die innere Anmut des Ganzen formen
kann. Am synthetischen Potenzial der dsthetischen Erfahrung vorbei
nihert sich der Naturwissenschaftler den Phdnomenen analytisch, das
heifit auf dem Weg der begrifflichen Zergliederung. Heinrichs Metho-
de folgt dabei durchweg dem Kriterium der deutlichen Erkenntnis,
die eine systematische Erschlieflung des Wissens garantieren soll.*”®

Stifter HKG 4/2, S. 32f.

Ebd., S. 205.

Paradigmatisch dafiir kann die Entwirrung des »vermischten Vogelgesang[s]« gelten,
die Heinrich bei der allmihlichen Anniherung ans Rosenhaus vornimmt, indem er
die dunkle Empfindung des ersten Eindrucks zuerst durch Schirfung der sinnlichen
‘Wahrnehmung (Aufmerksamkeit) und schiefllich durch Risachs Erérterung (Begriffe) in
»deutliche« Erkenntnis tiberfithrt (ebd. 4/1, S. 83f.). Wie Heinrich bemerkt, kommt bei

324

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

356

357
358

Demgemif steht am Anfang seiner Ausbildung die Aneignung logi-
scher Gesetzmifligkeiten, mit denen die »Welt so klar und schén« als
Ordnung a priori gedacht, aber nicht erkannt werden kann. Eine Folge
dieser Grundlegung in der Abstraktion ist der Sachverhalt, dass der
Zugang zur Natur anfinglich von einer »Vernachldssigung der leibli-
chen wirklichen Gestalt« sowie durch einen merkbaren Abstand zur
phénomenalen Realitit der Dinge charakterisiert ist.**® Heinrichs Stu-
dien setzen daher nicht zufillig mit dem Gang durch das Gebirge ein,
der eine Gesamtschau »im Allgemeinen« verschafft.*” Erst allmihlich
steigt der Forscher zu den zusammengesetzten Erscheinungen des Be-
sonderen herab, um die Erkenntnis i concreto gleichsam zu verdeutli-
chen.*® Mit dem Ziel, die sinnliche Welt verniinftig zu sortieren, folgt
dieser Weg der graduellen Wirklichkeitsaneignung dem Modell der
naturgeschichtlichen Klassifikation auf dem Fuf§ und justiert die beste-
henden Taxonomien, ohne jedoch mit der Etablierung einer definiti-
ven Ordnung zu schlieflen. Vielmehr restimiert Heinrich seine endlose
Forschungstitigkeit mit einer Kaskade von verunsichernden Fragen,
die bis zuletzt ungelost bleiben. Wie der Hinweis auf die Praktiken des
Zeichnens und Beschreibens erahnen lasst, verfahrt der Naturwissen-
schaftler beim Geschift der Erkenntnis namlich nicht mit den Mitteln
der idealistischen Spekulation, sondern mit denjenigen der Empirie
und handelt sich dadurch grundsitzlich zwei Schwierigkeiten ein.

Zum einen stellt das exakte Vermessen, Sammeln und Vergleichen der
positiven Fakten vor die Aufgabe, einen unabsehbaren Bereich mit
rationalen Begriffen bewéltigen zu missen. Weil das mduktive Ver-
fahren nur >Kérnchen nach Kérnchen« vorankommt und bald eine
Datenmenge produziert, die jeden Rahmen sprengt, erweist sich die
Naturforschung als additive sowie offene Aneinanderreihung von lose
zusammenhingenden Wissensgebieten, denen sich Heinrich Schritt fir
Schritt widmet. Mit der Absicht, der tiberméachtigen Fiille des Stoffes

diesem Prozess der ésthetische Genufl abhanden: »Da ich aber nun den Grund meiner
Empfindung aufgefunden hatte, oder aufgefunden zu haben glaubte, war auch ein
grofier Theil ihrer Dunkelheit und mithin Annehmlichkeit verschwunden« (ebd., S. 56).
Vgl. ebd., S. 38: »Die Vernachldssigung der leiblichen wirklichen Gestalt war bei mir so
weit gegangen, dafl ich [...] die Merkmale von Ziegen Schafen und Kithen aus meinen
Abbildungen nicht nach den Gestalten suchte, die vor mir wandeltenc.

Ebd., S. 39.

Vgl. ebd.: »Allein der kommende Sommer lockte mich abermals ins Gebirge. Hatte
ich das erste Mal nur im Allgemeinen geschaut, und waren die Eindriicke wirkend auf
mich heran gekommen, so ging ich jezt schon mehr in das Einzelne [...] und richtete die
Betrachtung auf besondere Dinge«.

325

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

359

360
361
362
363
364
365
366

Herr zu werden, legt sich der junge Drendorf schliefilich auf den Zweig
der Geologie fest. Durch die »hochreflektierte Auseinandersetzung mit
der im 19. Jahrhundert neu entdeckten Dynamik und Prozef3haftig-
keit der Erdgeschichte«<* lasst Stifter seinen Helden hoffen, »samtli-
che Naturphinomene auf ein und dasselbe Gesetz zurtickfithren«®®
und gleichsam eine biindige »Zusammenfassung« der Studien liefern
zu koénnen.*" Doch erfiillt sich dieser Totalitdtsanspruch fiir Heinrich
nicht und wird immer wieder angesichts der uniiberschaubaren Menge
der geologischen Daten frustriert. Wenn der Erzihler gerne »auf hohe
Berge« steigt, um »die bildsamen Gestalten der Erde [...] tibersichtli-
cher in grofien Teilen« vor Augen zu haben, sind dem panoramatischen
Blick zugleich die »Zerstreuungen in die Flache« sowie das verwirrende
Gewimmel der Details prisent.®®* Wahrend Risach die Herausbildung
einer Totalen als zukiinftigen Endpunkt der Wissenschaft imaginiert,
bleibt fiir Heinrich die Frage unbeantwortet: »Wird eine solche Zeit
kommen, oder wird sie [d.h. die Erdgeschichte] nur der immer ganz
wissen, der sie von Ewigkeit her gewufit hat?«** Der ewige Aufschub
fuhrt schliefllich dazu, dass der junge Drendorf seine unermiidlichen
Erkundungen zusehends in Form von »Ergénzungsarbeit[en]« fort-
setzt*® — ein Umstand, den der Erzihler durch eine paradoxe Formu-
lierung auf den Punkt bringt: »Als ich mit den ausgewihlten Gegen-
standen fertig war, horte ich nicht auf«.3%

Zum anderen ist die Supplementaritit des epistemischen Prozesses nicht
allein gegenstandlich, sondern auch systematisch bedingt, insofern
Heinrich den Erkenntnisvorgang an unterschiedliche mediale Prak-
tiken koppelt und nahelegt, dass sich die minutiése Beobachtung der
Erscheinungen letztlich aus der Darstellung ergibt. Als »Beschreiber
der Dinge«*® sucht der Naturforscher die phinomenale Dimension der
Welt mit diversen wissenschaftlichen Instrumenten zu erfassen und die
Gegenstinde so zu erschlieflen, dass er die begrifflichen Merkmale regis-
triert und durch Zeichnungen oder Beschreibungen prizise wiedergibt.

Schnyder 2009, S. 237. Zum historischen Stellenwert der Geologie fiir Stifter vgl. die

bibliografischen Angaben daselbst auf S. 247 und im selben Band den Aufsatz von
Schneider 2009.

Zeuch 1999, S. 80.

Stifter HKG 4/1, S. 44.

Ebd., S. 43. Vgl. hierzu Driigh 2006, S. 290.

Stifter HKG 4/2, S. 33.

Ebd. 4/1, S. 279.

Ebd. 4/2, S. 25.

Ebd. 4/1, S. 30.

326

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

367
368
369

370

371
372
373
374

Mehrfach kehrt er hervor, dass diese Notationen das Durcheinander
der empirischen Wirklichkeit gliedern und nach Art einer Karte in ein
nominalistisches Gefiige tiberfithren sollen, damit der Akt des Sehens
mit demjenigen des Nennens konvergiert.*” Das »Tagebuch der Auf-
zeichnungen [dient daher nicht nur] zur Festhaltung der Ordnunge,*%®
sondern ist darauf angelegt, eine immer deutlichere Vorstellung der
Dinge tberhaupt erst zu realisieren, tibernchmen doch die unzahligen
Schilderungen und grafischen Entwiirfe des jungen Drendorf die Funk-
tion, distinkte Erkenntnis tiber die Natur performativ zu generieren®®
und kommunikabel zu machen.*”” Damit aber signalisiert Der Nachsom-
mer eindringlich, dass die wissenschaftliche Darstellung ein dsthetisches
Moment einbegreift, insofern sie nicht nur die einzelnen Gegebenheiten
en détail repréasentiert, sondern auch an der Herstellung eines ganzheit-
lichen Ordnungsentwurfs arbeitet. Heinrichs geologische Abbildungen
versuchen demnach sowohl eine panoramatische Ubersicht als auch mit-
tels einer ganzen Reihe von Detailstudien die zeitliche Entwicklung der
Erdgeschichte einzufangen. Doch produziert diese Tatigkeit »unendliche
Serien von Zeichnungen«*” Ebenso schwer ist der Beschreibungsempi-
rismus in Zaum zu halten und stellt parallel zum zeitgendssischen Dis-
kurs der Naturwissenschaft vor dsthetische Probleme. Weil der moderne
»Schauplaz« des Wissens, wie Risach im Kontrast zu den alten Zeiten
festhalt, »verwickelt« und »ausgedehnt[]« ist,*” sind mediale Strategien
der Komplexititsreduktion gefordert. Nicht nur der Fretherr mahnt die
Lehrer, in der Unterrichtssprache »einfach und klar« zu bleiben.*”® Auch
sein Vorbild Alexander von Humboldt setzt der ersten Ausgabe seiner
Ansichten der Natur die Bemerkung voran, dass die vom »Reichtum der
Natur« bedingte »Anhéufung einzelner Bilder [...] die Ruhe und den
Totaleindruck des Gemildes« stort und eine »asthetische Behandlung«
verlangt.” Um die Fille der Wahrnehmungen anschaulich zu vermit-

Vgl. auch Kinzel 2000, S. 440.

Stifter HKG 4/1, S. 232.

Vgl. ebd., S.208: »Ich habe irgendwo einmal gelesen, daf} der Mensch leichter und
klarer zur Kenntnifl und zur Liebe der Gegenstinde gelangt, wenn er Zeichnungen und
Gemilde von ihnen sieht, als wenn er sie selber betrachtet [...]. Bei mir schien sich dieser
Ausspruch zu bestdtigen. Seit ich die Bauzeichnungen in dem Rosenhause gesehen hatte,
fafite ich Bauwerke leichter aufe.

Heinrich fertigt seine Zeichnungen immer wieder mit dem Ziel an, die Gegenstinde
seinem Vater oder Risach »deutlich« vor Augen zu stellen (vgl. z.B. ebd., S. 184).

Vgl. Schnyder 2009, S. 242.

Stifter HKG 4/2, S. 226.

Ebd. 4/1, S. 219.

Humboldt 1969, S. 5.

327

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

375

376
377

teln und gleichsam kognitiv zu meistern, besteht Humboldt daher eben-
so wie Risach auf »Einfachheit« der Darstellung.*” Der »zerfasernde[n]
"Tendenz« der wissenschaftlichen Deskription soll die Reduktion auf das
Wesentliche entgegenwirken, damit die spezifischen Einzelheiten in ei-
ner fasslichen Ubersicht integriert sind.® Wie Heinrichs vergebliche
Versuche in der Landschaftsmalerei belegen, ist damit jedoch eine alles
andere als >einfache« Aufgabe gestellt.

Durch die permanente Erérterung der Frage nach einer angemessenen
Aufzeichnungstechnik exponiert Der Nachsommer die Mimesis der Na-
tur unter Beriicksichtigung von wissenschaftlichen und asthetischen
Aspekten. Im einen wie im anderen Fall werden semiotische Verfah-
ren der Vereinfachung angestrebt, die sowohl die prizise Wiedergabe
des Vorfindlichen, als auch die transparente Gestaltung einer sinnlichen
Totalitit leisten sollen. Die konkrete Sorge um die mediale Faktur der
Darstellung daher stets vor Augen haltend, hebt die Erzdahlung »die
Mechanismen der Verzeichnung«*” gemaf eines Widerstreits hervor,
der im Kern des epistemischen Geschehens angelegt ist und der auch
Stifters Text betrifft. Denn die penible Akribie, die Heinrich zur onto-
logischen Beschreibung der Dinge aufwendet und die den narrativen
Zusammenhang zerstiickt, spiegelt sich in Eustachs asthetischer Kritik
an der Deutlichkeit der Landschaftsbilder wider. Mit der Schwierig-
keit, die extensive Schilderung der einzelnen Merkmale zu synthetisie-
ren, reflektiert der Text somit zugleich seinen eigenen poetologischen
Konflikt. Wie zum Schluss herausgearbeitet werden soll, ist Der Nach-
sommer durch die Perspektive des jungen Drendorf als der waghalsige
Versuch angelegt, das zu vermihlen, was der Sache nach auseinan-
derstrebt. In den Begriffen des Textes formuliert, die Stifter mit Bezug
auf die aufklarerische Terminologie ebenso innovativ wie feinsinnig
differenziert: Heinrichs niichterne Erzahlung verfolgt das Anliegen,
ihre sperrige >Deutlichkeit« mit einer schonen sowie klaren >Durchsich-
tigkeit< zu harmonisieren. Als These kann dabei die Annahme gelten,
dass die Verschrinkung weder mit wissenschaftlichen noch mit asthe-
tischen Mitteln gelingen kann, sondern durch die ethische Praxis der
Subjekte organisiert wird, da sich der Schein von »Einfachheit Halt
und Bedeutung« letztlich erst in der Metaphysik des Familienlebens
dauerhaft einzustellen verspricht.

Ebd., S.56. Vgl. hierzu und zum populirwissenschaftlichen Kontext ausfithrlicher

Driigh 2006, S. 280-297.
Ebd., S. 307.
Ebd., S. 266.

328

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Forschung mehrfach vermerkt hat, ist Heinrichs Fokus auf die
erzihlte Welt von einer disziplinierten Beschrankung auf das Sichtbare
geprigt. Als Folge seiner empirischen Haltung sind die Grenzen der Aus-
sagen durch das sinnlich Wahrnehmbare gesetzt. So wie die Erkenntnis
der Phinomene die Seele eines Ganzen nicht zu erschlieflen vermag und
ein zwar deutliches, aber gehaltloses Wissen akkumuliert, so schweigt sich
der Erzdhler tiber das Innenleben der durchweg opak bleibenden Figu-
ren eisern aus. Mit seiner Sicht von Auflen protokolliert Heinrich das
positiv Feststellbare, versteigt sich jedoch nirgends zu einer psychologi-
schen Spekulation, weil sein genauer Blick konsequent an der Oberfldche
der Erscheinungen haften bleibt.*® Wihrend dieser extrem skrupuldse
Erzédhlstil gegentiber der Natur der Dinge eine aisthetisch grundierte »Er-
kenntnisskepsis« verrat,*”” zeichnet sich der Erzdhler im gesellschaftlichen
Austausch durch eine wohlerzogene Gefasstheit aus und bringt damit eine
ethische Praxis zum Ausdruck.®®’ Heinrichs herausragende Diskretion,
die etwa die zogerliche Anniherung an die zusehends vom Gleichmut
des Geliebten irritierte Natalie motiviert, verschrankt den niichternen
Bezug zur dufleren Welt mit einer sittlichen Zuriickhaltung. Heinrich er-
fullt damit die ethischen Richtlinien vorbildlich, die Risachs Kritik an den
Leidenschaften etabliert hat. Im Einvernehmen mit der affekt6konomi-
schen Lehre seines Mentors widmet sich der junge Drendorf der stédndi-
gen Einiibung einer apathischen Haltung mit dem Ziel, die Welt objektiv
wahrzunehmen, dient doch auch die Griindung der Familie zuletzt genau
diesem Zweck. Wo Heinrich etwa die Hohen emnes Gletschers erklimmt
und die Schénheit der Natur bewundert, nimmt er zugleich eine seelische
Erhebung seiner selbst wahr. Der Bildungsgang héuft daher nicht nur
Kenntnisse tiber Natur und Kunst an, sondern vollendet sich erst mit der

378 Auf die Spitze getricben wird diese Haltung an folgender Stelle: »Ich stand an dem
Eingange des Hauses, und sah den beiden Geschwistern nach, so lange ich sie sehen
konnte. Einmal erblickte ich sie, wie sie vorsichtig in ein Gebiisch schauten. Ich dachte
mir, er werde ihr ein Vogelnest gezeigt haben, und sie sehe mit Theilnahme auf die
winzige befiederte Familie. Ein anderes Mal standen sie bei den Blumen, und schauten
sie an. Endlich sah ich nichts mehr. Das lichte Gewand der Schwester war unter den
Bidumen und Gestrauchen verschwunden, manche schimmernde Stellen wurden
zuweilen noch sichtbar, und dann nichts mehr. Ich ging hierauf in mein Zimmer« (Stifter
HKG 4/1, S. 251f.).

379 Walter-Schneider 1990, S. 328. Die Ritselhaftigkeit der Natur fasst Heinrich nach der
Metaphorik des liber naturae: »Die Quellen zu der Geschichte der Erde bewahrt sie selber
wie in einem Schriftengewdlbe in threm Innern auf, die vielleicht in Millionen Urkunden
niedergelegt ist und bei denen es nur darauf ankémmt, dafl wir sie lesen lernen« (Stifter
HKG 4/2, S. 33).

380 Vel. dazu Kinzel 2000, S. 448.

329

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fortwahrenden Arbeit an einem selbstbeherrschten Leben. Wissenschaft,
Asthetik, Askese und Familie bilden die Wegmarken einer allméhlichen
Aufwirtsbewegung zu einem balancierten Dasein.

Am Gipfel dieser Entwicklung winkt die ebenso erhabene wie unemp-
findliche Einfachheit der Existenz. Die epistemologischen Konturen die-
ses Ideals sind im Nachsommer so angelegt, dass Heinrich bei der sinnli-
chen Anschauung der Wirklichkeit vom distinkten Denken absehen und
den leidenschaftslosen Umgang mit einer epistemischen Negativitit iiben
muss, denn die Empfindung des Schénen stellt sich erst durch die Wahr-
nehmung einer merkmallosen Unbestimmtheit der Erscheinungen ein.
Fir den Naturwissenschaftler besteht die Schwierigkeit demnach darin,
dass die intuitive Einsicht in das Wesen der Dinge einen komplexen Weg
der Reflexion zuriicklegen muss und von einem nur schwer abzustrei-
fenden logischen Blick gesteuert ist. Durch die analytische Methode des
Erzihlers drohen die Dinge somit dem Ganzen nach intransparent zu
bleiben, gerade weil sie im Einzelnen zz bestimmt sind. Wie ein signifi-
kantes Gesprach mit Natalie nahelegt, kann Heinrich und mit ihm der
Text dieses Defizit nicht strukturell bewiltigen, sondern nur durch eine
moralische Praxis korrigieren:

JIch habe diese Gestalt von meiner Kindheit an gesehen, und habe mich an sie
gewohnts, sagte sie, >haltet ihr nicht auch den bloflen Stein schon fiir sehr schén?«
’Ich halte ihn fir ganz besonders schons, erwiederte ich.

>Mir 1st immer, wenn ich thn lange betrachtes, sagte sie, »als hitte er eine sehr grofie
Tiefe, als sollte man in ihn eindringen kénnen, und als wére er durchsichtig, was
er nicht ist. Er hélt eine reine Fliache den Augen entgegen, die so zart ist, dafl sie
kaum Widerstand leistet, und in der man als Anhaltspunkte nur die vielen feinen
Splitter funkeln sicht.«

'Der Stein ist auch durchsichtige, antwortete ich, nur muff man eine diinne Schich-
te haben, durch die man sehen will. Dann scheint die Welt fast goldartig, wenn
man sie durch ihn ansieht. Wenn mehrere Schichten tibereinander liegen, so wer-
den sie in ihrem Anblicke von Auflen weif}, wie der Schnee, der auch aus lauter
durchsichtigen Eisnadeln besteht, weifl wird, wenn Millionen solcher Nadeln auf
einander liegen<.8!

An dieser Stelle, die dem Bund der beiden Liebenden unmittelbar vor-
ausgeht und die bei der ausfihrlichen Betrachtung der Marmorstatue in
der Nymphengrotte verweilt, treffen nach dem Muster der traditionellen
Geschlechterrollen eine asthetische und eine wissenschaftliche Sichtweise
aufeinander. Zwar vereinen sich auch hier die Seelen durch das Medium

381 Stifter HKG 4/2, S. 254f.

330

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Kunst, doch kommt die Verbindung in Abweichung von literarisch
empfindsameren Modellen nicht mit dem emphatischen Ausruf eines un-
sagbaren und deswegen umso wahrhaftigeren Gefiihls zustande. Sowohl
Heinrich als auch Natalie versuchen vielmehr, die sinnliche Erfahrung ei-
nes Unnennbaren erklérlich zu machen und niichtern zu kommunizieren.
Zugleich zerlegt der Text die Komplexitit der asthetischen Erfahrung in
deren einzelne Momente und artikuliert eine ebenso ungeriihrte wie sach-
liche Perspektive, weil sowohl Heinrich als auch seine Geliebte das schone
Phanomen analysieren und dabeti je unterschiedliche Akzente setzen.

In Anlehnung an die normativen Vorgaben der Eltern geht Natalie dem
bedeutungsvollen Eindruck einer »sehr grofle[n] Tiefe« nach und fithrt die
»Seele des Ganzen« ganz entschieden auf einen medialen Effekt zuriick. Bei
langerer Betrachtung wirkt der Marmor, »als wére er durchsichtig, was er
nicht ist«. Mit diesem Hinweis demaskiert Natalie den Scheincharakter
des Kunstwerks ebenso, wie sich die klassizistische Asthetik auf das Mini-
mum einer vollig duflerlichen und inhaltsleeren Wahrnehmung reduziert.
Denn die mutmafiliche Transparenz der Statue wird ausschliefSlich an die
materiale Beschaffenheit des von sich aus vollig opaken Steins gekoppelt.
Natalies Blick erschopft sich daher mit der sensitiven Perzeption einer
»reine[n] Fliche« und kann in der Tiefe nichts anderes sehen als das, was
die Oberfliche des Marmors zeigt. Anders als es die klassische Kunstthe-
orie verlangt, konstituiert sich die Schonheit der Gestalt hier nicht mittels
einer medienvergessenen Einfithlung, sondern stellt sich durch das in die
asthetische Moderne weisende Bewusstsein fiir die irreduzible Mittelbar-
keit der Phédnomene ein. Diese Analyse der aisthetischen Struktur der scho-
nen Erfahrung erginzt Heinrich durch die Préizisierung der begrifflichen
Merkmale. Wie der Wissenschaftler ausfiihrt, kann die Ziselierung des
Marmors zeigen, dass der Stein bei genauerer Betrachtung der einzelnen
Kristalle sehr wohl durchsichtig ist und die Welt »goldartig« vermittelt.
Zwar belegt Heinrich den Sachverhalt, dass sich das reine Weif§ der Sta-
tue sowie dasjenige des Schnees aus der Kompression mehrerer Einzel-
teile zusammensetzt, doch erklart er damit nur eine materiale, keine ide-
ale Transparenz des Kunstwerks. Die tiefere Bedeutung des Standbildes
bleibt Heinrich gleichermaflen verschlossen, obwohl oder eben weil er die
Zusammensetzung en détail deutlich zergliedert und versteht.

Der Nachsommer vermihlt Heinrichs begriffliche und Natalies sinnliche
Betrachtung daher nicht durch die komplementire und substanzielle
Einsicht in das Wesen der Dinge. Die Hochzeit markiert keinen epis-
temischen Triumph der Erzihlung, sondern basiert auf dem ethischen

331



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einverstandnis, dass die schonen Erscheinungen mit einer Erfahrung des
Auflen konfrontieren und die Annahme einer inneren Seele des Kunst-
werks und des Menschen »nichts weiter als eine Spiegelung und ein Ober-
flacheneffekt« ist.¥> Wenn das Liebespaar die Uberlieferung des Klas-
sizismus und des aufgeklirten Humanismus im Sinne der Sittengesetze
annimmt, so geschieht dies unter der Voraussetzung, dass es die Tradition
systematisch aushohlt. Zwar entwerfen Heinrich und Natalie kein Gegen-
programm zum klassischen Kunstsinn, sondern folgen diesem mit demii-
tiger Andacht. Sie legen jedoch ein Merkmal offen, das bereits Risachs
Auffassung charakterisiert. Die unermiidliche Anrufung einer Diaphanie,
durch die der metaphysische Glanz der Dinge durchscheinen soll, kommt
der nichsten Generation nidmlich in einer zusehends nichtssagenden For-
melhaftigkeit entgegen: »[...] das Gute sei gut, weil es gut sei«, pflegt Eus-
tach zu sagen.?® Nicht nur Natalie konstatiert die auflere Wirklichkeit als
eine opake, auch Heinrich kann nicht durch die sichtbare Welt hindurch
sehen — doch kommen beide darin iiberein, dass der »blofle[] Stein« an
sich schén und die Betrachtung der Oberflache einer genaueren Unter-
suchung wert ist. Der Text kehrt dadurch eine analytische Deutlichkeit
hervor, die wegen ihrer apathischen Rationalitdt in einem unmerklichen
Widerstreit mit den asthetischen Kriterien des Rosenhauses steht. Den
Einklang mit den elterlichen Vorgaben organisiert die Erzdhlung nur
insofern, als sie bis zu einer opaken Unbestimmbarkeit der Phdnomene
vorstof3t und das Wesentliche der Dinge im Dunkeln ldsst. So ist Der Nach-
sommer programmatisch darauf angelegt, die Grenzen der eigenen Mimesis
durch die disziplinierte Beschrankung auf das Sichtbare zu definieren und
den Schritt fiir Schritt minutiés registrierten Beobachtungen die Totale zu
entzichen. Einen héheren Sinn kann die Prosa des Naturwissenschaftlers
nur dadurch anstreben, dass der epistemische Prozess auf eine inhdrente
Zone des Nicht-Wissens >durchsichtige wird und das Ganze ungenannt
bleibt. Die erhabene Einfachheit, die Stifter fur seine Erzdhlung in An-
spruch genommen hat, baut auf ein Ethos, das mit Fassung und Ruhe bei
der bleibenden Intransparenz der Wirklichkeit (und des Textes) verweilt.

382 Vogl 1993, S. 307.
383 Vgl. Stifter HKG 4/3, S. 62.

332

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Grauenhafte Deutlichkeit

Die bisherige Lektiire von Stifters programmatischen Schriften und der
Nachsommer-Erzahlung hat herausgestellt, dass das Streben nach Klarheit
die doppelte Strategie verfolgt, die affektive Beruhigung des Subjekts mit
einer ungerithrten Aisthesis der dufleren Wirklichkeit zu verschrinken.
Fiir diesen Zweck neigt Stifter zu einer sachlich kiihlen Prosa, die von
den empirischen Naturwissenschaften inspiriert ist und eine detaillierte
Schilderung der sichtbaren Welt prasentiert. Weil der poetischen Darstel-
lung jedoch die hohe Aufgabe zukommt, Realitdt nicht nur mimetisch
getreu abzubilden, sondern dartiber hinaus auf ein tieferes Wesen hin
durchsichtig zu machen, sind Stifters Texte von einem permanenten Kon-
flikt mit den eigenen Mitteln gekennzeichnet. Der Intention nach erfillt
sich die Transparenz der Dichtung nicht mit der lickenlosen Wiederga-
be des Vorfindlichen, da die Wirklichkeit erst durch die Poesie in einer
verniinftig entwirrten Gesetzmafligkeit erfasst und verklart werden kann.
Dabher ist das immer wieder anzutreffende Bild einer idyllisch anmuten-
den Harmonie von Mensch und Natur nicht als représentative, sondern
als konstruktive Leistung einer unscheinbaren Kunst konzipiert. De_fac-
fo jedoch verhiillt der Schein einer ebenso einfachen wie tiberschauba-
ren Ordnung auf inhaltlicher sowie formaler Ebene einen Abstand des
Subjekts zur Wirklichkeit. Stifters Prosa registriert die vordergriindige
Oberfliche der Phianomene derart genau, dass der Sinn fiir das Ganze
abhanden kommt. Die von Risach und Eustach vorgebrachte Kritik an
der deutlichen Landschaftsmalerei des jungen Drendorf zitiert nicht nur
die klassische Kunsttheorie, sondern betrifft auch Stifters eigene Texte,
die somit die Vorbehalte der zeitgendssischen Rezeption gegeniiber der
zusehends irritierenden Schmucklosigkeit der Erzihlungen antizipieren.
Stifter halt sich konsequent an das terminologische Instrumentarium des
ausgehenden 18. Jahrhunderts, wenn er die schéne >Klarheit< durchweg
mit der rationalen >Deutlichkeit« der Darstellung kontrastiert und diese
Spannung ins Zentrum seines dsthetischen Problembewusstseins riickt.
Zudem arbeitet er eine fundamentale Entkoppelung des Wissens heraus,
indem er der logisch-begrifflichen Distinktion (noch) nicht zutraut, die
metaphysische Schonheit der vorliegenden Dinge einfangen kénnen. Die
niichterne Beobachtung der Welt vermag diese zwar genau zu zergliedern,
aber nicht als Totalitdt vorzustellen — >Deutlichkeit< und >Durchsichtigkeit
schlieflen sich bei Stifter entgegen den schulphilosophischen Vorgaben
kategorisch aus.

333



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es 1st aufschlussreich, diesen Sachverhalt mit Blick auf die Analyse ande-
rer Erzihlungen aus Stifters Werk prasent zu halten. Wahrend der Nack-
sommer eine dsthetische Reserve gegeniiber der detailrealistischen Darstel-
lung artikuliert, weil diese das Wesentliche der Dinge verfehlt,** ist der
umgekehrte Versuch, eine wahrhaftigere Ordnung zu etablieren, vom
Einbruch unkontrollierbarer Michte allenthalben bedroht. So sehr Stifter
die schmerzvolle Verwirrung des Subjekts geradezu panisch zu vermei-
den versucht, indem er sich vom Ich abwendet und die Aufmerksamkeit
nach auflen richtet, so sehr stofit er erneut auf eine kognitiv unverfiighare
Wirklichkeit. Wéhrend das artifizielle Dasein der Nachsommer-Akteure
einen sicheren Schutz vor den Kontingenzen der Welt zu bieten scheint, ist
Stifter die Labilitdt dieser Konstruktion von den ersten bis zu den letzten
Schriften gegenwirtig. Mehrmals kreisen die Erzdhlungen um die ambiva-
lente Begeisterung fiir einen Wirklichkeitsschock, der das Denken auflost,
die Sprache an die Grenze des Darstellbaren fithrt und dem symbolischen
Kosmos den Boden entzieht. Die Dinge, die sich in solchen Szenen zeigen,
bewirken epistemische Zustinde maximaler Intransparenz bei konzent-
riertem Einsatz der rationalen Vermogen, geht doch die an klaren Unter-
scheidungen geschulte Wahrnehmung letztlich mit dem radikalen Verlust
aller Markierungen und »Vergewisserungen in der Realitéit« einher.?*> Wie
nachfolgend auszufiihren ist, fallen die unvermeidbaren Katastrophen, die
als feindliche Natur oder als zerstorerische Geschichte eintreten, nicht von
ungefihr mehrmals mit einer >deutlichen< und das heifit: illusionslosen
Perzeption der Welt zusammen. Unter dem Diktat einer ereignishaften
Evidenz des Realen, so die These, handelt es sich zugleich um &sthetische
Ungliicksfille, die den schénen Schein der Kunst zu Grunde richten und
mit einer Erfahrung des Erhabenen tiberblenden. In einer Mischung aus
Faszination und Entsetzen reflektiert Stifter mit dem Grauen tiber die vollige

384 Demgegeniiber scheint Stifter diese dsthetische Kritik in der spiten Erzihlung
Nachkommenschafien zurtickgewiesen zu haben, indem er den jungen Landschaftsmaler
Friedrich Roderer sagen ldsst: »Ich wollte nimlich [...] die wirkliche Wirklichkeit
darstellen, und dazu die wirkliche Wirklichkeit immer neben mir haben. Freilich sagt
man, es sei ein grofier Fehler, wenn man zu wirklich das Wirkliche darstelle: man werde
da trocken handwerksmaflig, und zerstére allen dichterischen Duft der Arbeit. Freier
Schwung, freies Ermessen, freier Flug des Kiinstlers miisse dasein, dann entstche ein
freies, leichtes, dichterisches Werk. Sonst sei alles vergeblich und am Ende - das sagen
die, welche die Wirklichkeit nicht darstellen kénnen« (Stifter HKG 3/2, S. 65). Freilich
ist Roderers radikalrealistisches Programm in der Praxis bekanntlich nicht von Erfolg
gekront.

385 Koschorke 2012.

334

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Undurchsichtigkeit der hereinbrechenden Wirklichkeit zugleich sein zur
Farblosigkeit neigendes realistisches Schreiben.?

Desillusionen (Der Hochwald)

Die im Herbst 1841 erstmals erschienene und fiir die Publikation der
Studien nur geringfiigig tiberarbeitete Erzdhlung Der Hochwald kann unter
vielerlei Aspekten als Vor- und zugleich als Gegengeschichte zum Nack-
sommer gelten. Nicht nur hat Stifter bereits dem frithen Text eine scho-
ne Einfachheit bescheinigt und damit die formale Klarheit von den ver-
schachtelten Strukturen der vorangegangenen Erzahlungen (Der Condor,
Feldblumen) abgehoben sowie das fortan richtunggebende Bestreben an-
gezeigt, die narrativen Komplexionen der Romantiker zugunsten einer
geglitteten Organisation der Handlung hinter sich zu lassen.? Kann man
demzufolge davon ausgehen, dass Der Hochwald als poetologische »Zasur«
in Stifters Werk zu betrachten ist, die eine allmadhliche Hinwendung zum
realistischen Schreiben markiert,*®® so weist auch die charakteristische
Zweiteilung des erzahlten Raums auf den spiteren Text voraus. Hier wie
dort steht ein Refugium in der abgelegenen Natur einer Wirklichkeit der
zivilisierten Menschheit gegeniiber — beide Erzahlungen stellen Riickzugs-
orte von ebenso schlichter wie durch und durch kiinstlicher Schonheit in
den Mittelpunkt. Doch wihrend das Rosenhaus keine Stérungen kennt
und der Schein eines harmonisch naturnahen Daseins wenigstens vorder-
grindig aufrechterhalten bleibt, wird der Hochwald von einer brutalen
Realitit eingeholt sowie als imaginire Sphare kenntlich gemacht. Wenn
Stifter spater sein Urteil revidiert und festhilt, dass er die frithe Geschich-
te »als leichtsinniger junger Mensch tiber das Knie gebrochen, und sie
dann in die Schubficher [s]einer Fantasie hinein gepfropft« habe,* dann
legt diese Selbsteinschitzung die Vermutung nahe, dass der Prozess der
Entromantisierung fir den Hochwald von ebenso ungewissem Ausgang ist,

386 Auch in diesem Punkt greift ein Diktum aus Goethes Werk: »Grau, teurer Freund, ist
alle Theorie, und griin des Lebens goldner Baum« (Faust I, 2040f. in: Goethe 1999,
Bd. 7/1, S. 87).

387 Vgl. Stifter PRA XVII, S. 74 (an den Grafen Johann Maildth, 6. Marz 1841): »So diinkt
mich, der Hochwald (so will ich es statt Wildschiitz heiflen) gehe in mildem Redeflusse
fort, ein einfach schén Ergieflen, ohne dem koketten Herumspringen, das mich in den
Feldblumen argert«.

388 Vgl. Begemann 1995, S. 206.

389 Stifter PRA XIX, S. 223f. (an Heckenast, 7. Mirz 1860).

335

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wie die heile Welt des /Aortus conclusus im Riickblick als triigerische Illusion
demaskiert wird.*

Der Text, der wihrend der Zeit des Dreifligjahrigen Krieges spielt, hebt
nach der expositorischen Beschreibung der Landschaft mit der Organi-
sation einer Realitatsflucht an. Weil das im Grenzgebiet liegende Schloss
Heinrich des Wittinghausers Gefahr lauft, von den herannahenden
schwedischen Truppen heimgesucht zu werden, hat der Vater der jun-
gen Protagonistinnen Johanna und Clarissa Mafinahmen zum Schutz der
Tochter eingeleitet. Als Familienoberhaupt sicht Heinrich seine Aufgabe
indes nicht vorrangig darin, fiir die physische Unversehrtheit der Kinder
zu sorgen. Der Vater konzentriert seine Anstrengungen vielmehr auf eine
Nachrichtensperre, die seit Ausbruch des Krieges als Wall um die Psyche
der beiden Médchen aufgerichtet wird:

Ich habe euch stets mit Nachrichten aus den Kriegsfeldern verschont, dafl euer
Herz nicht mit Dingen beleidiget werde, die ihr licber nicht wisset; aber ich habe
ein Netz tiber alle Kriegsplitze gesponnen, dafl ich stets Kenntnif der schweben-
den Sache behielt und Voraussicht der kiinftigen - es geschah zu Frommen des
Vaterlandes, und zu eurem Schutze, wie es ja Gott zu meiner lieben viterlichen
Pflicht gemacht.>!

Wihrend Heinrich die Ereignisse kartografiert, um auf der Grundlage der
textualisierten Kenntnisse die gegenwirtige und kiinftige Lage im Griff zu
haben, meint er die Tochter am besten durch Unwissenheit behiiten zu
koénnen. Nur unter dem Druck der faktischen Umsténde entschliefit sich
der Vater fiir einmal, die Madchen mit den Mitteilungen vom Krieg zu
konfrontieren. Doch dient diese Ausnahme blof3 dazu, den erwartungs-
gemifl erschiitterten Tochtern die notwendige Ubersiedelung in den ab-
geschotteten Hochwald bekanntzugeben. Der nachrichtentechnische soll
durch einen topografischen Schutzraum ersetzt und dadurch weiterhin
gewahrleistet werden. Demnach heifit es vom Unterschlupf, dass kein
»Hauch, keine Ahnung von der Welt drauflen [...] hinein« dringt.*** Zur
Beruhigung der erschrockenen Madchen fiigt Heinrich hinzu: »Der Wald,
wenn auch Urwald, ist so schén und traulich, wie bei uns, und Menschen
werdet ihr die ganze Zeit eures Aufenthaltes daselbst nicht sehen, aufler
die zu euch gehodren. So habe ich gesorgt«.3® Der Riickzugsort erfillt so-

390 Vel. Reddick 1985, S. 44: »But not for nothing is Adalbert Stifter the greatest exponent
of the trompe I'oeil in German literature.

391 Stfter HKG 1/4, S. 228.

392 Ebd., S. 227.

393 Ebd., S. 229.

336

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit eine doppelte Funktion: Zum einen dient er im Kontext der familialen
Privention als Damm vor den Zeichen der kriegerischen Realitit. Zum
anderen soll die Vorstellung eines unberiihrten, in sich verschlossenen
und schier unerreichbaren Naturraums die affektive Prophylaxe der Sub-
jekte befestigen. So wird der Hochwald nicht nur mehrmals mit den poli-
tischen Begriffen des Schutzes, der Vorsicht und der Sicherheit, sondern
auch mit den subjektiven einer »prachtvollen Ruhe« umschrieben.*** Tat-
sachlich nimmt das Refugium nicht nur durch den Einbruch der Kriegs-
nachrichten zum Ende der Geschichte Schaden. Die Figur der Clarissa
wird zudem als Einfallstor fiir leidenschaftliche Verwirrungen entworfen,
die mit dem markanterweise durch mehrere Losungen sich ankiindigen-
den Auftritt des geliebten Ronald in der Mitte des Textes ausbrechen und
sich als nicht minder verheerend erweisen. Der Hochwald stellt demnach
das ideale Ziel von konkreten Techniken der Immunisierung dar, die im
wesentlichen um eine Politik der Zeichen kreisen.

Zwar organisiert die Erzdhlung die rdumliche Anordnung nach dem
Modell der rousseauistischen Trennung von Natur und Kultur und be-
tont mehrmals die urspriingliche Jungfraulichkeit des Hochwaldes, doch
macht der an Selbstreflexionen nicht gerade arme Text ostentativ darauf
aufmerksam, dass der semiotische Zufluchtsort als Kunstgegend zu be-
greifen ist, denn der artifizielle Charakter der abgelegenen Sphére wird im
Unterschied zum Nachsommer keineswegs kaschiert. Zum einen stellt die
Kulisse auf der Ebene der Narration einen Erzihler vor, der in der Ruine
des Schlosses Biicher liest und sich der stimmungsvollen Wahrnehmung
der Natur hingibt.**> Dieses »romantische[] Zitat der Romantik« indiziert
eine genuin literarische Abstammung der Geschichte und setzt sich mit
einer ganzen Reihe von Anspielungen fort, die den Text in eine univer-
salpoetische Tradition stellen.’*® Zum anderen nehmen die Figuren der
erzdhlten Wirklichkeit den Schutzraum als ein von menschlichen Hén-
deln freies Reich wahr, das zudem seiner Hohenlage wegen den Aufstieg

394 Ebd., S. 227.

3% Ebd., S.215: »Oft saf} ich in vergangenen Tagen in dem alten Mauerwerke, ein
liecbgewordenes Buch lesend, oder bloff den liecben aufkeimenden Jugendgefithlen
horchend, durch die ausgebrockelten Fenster zum blauen Himmel schauend, oder die
goldnen Tierchen betrachtend«.

396 Geulen 1992, S.101. So verweist der Erzihler verschiedentlich darauf, dass die
Figuren dem Bereich der Kunst entstiegen sind: Johanna etwa tragt ein Kleid »nach
der so malerischen Art, wie wir sie noch hie und da auf Gemilden aus der Zeit des
dreifligjahrigen Krieges sehen« (Stifter HKG 1/4, S. 217), und der Vater wird als eine
Gestalt vor Augen gefiihrt, die wie »aus einem Rahmen van Dyk’s« hervortritt (ebd.,
S. 224).

337

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in dichterisch-geistige Gefilde konnotiert. Fiir Clarissa und Johanna ist
das »Land[] der Wunder« derart von der alltdglichen Realitit entfernt,
dass ihnen ist, als wiirden sie in »eine liebliche griine Fabel« eintreten und
als wiaren sie endgiiltig vom fritheren Leben »abgeschnitten«?”” Solange
nichts den mirchenhaften Frieden stort, ist es im Hochwald, »als gibe es
gar kein Draufien«.**® Durch die Suggestion des Vaters pradisponiert, neh-
men die beiden Tochter das Refugium als »absoluten Innenraum« wahr
und vergessen oder verdrangen angesichts der natiirlichen Harmonie die
Zeichen des nahenden Unbheils.*” Der Hochwald erscheint als Projekti-
onsfliche fiir die Fantasie eines Gebiets, das eine Wirklichkeit des Als-ob
figuriert und keinen dufleren »Halt« besitzt.**

Die fehlende Bodenhaftung dieser imaginiren Welt ist fiir die extreme
Subjektivitit sowie Reflexivitit der Naturwahrnehmung verantwortlich.
Das zauberhafte Gelinde, das die Figuren betreten und als unbefleckte
Gegend aufnehmen, ist durchweg praformiert und stellt sich erst im Blick
der Betrachter her. Nicht nur sehen diese den Hochwald nach Mafigabe
dessen, was sie an Vorstellungen in ihn hineintragen. Die Natur schaut
auch stdndig zuriick und erhélt durch ihren permanenten »Mitteilungs-
drang« allenthalben anthropomorphe Ziige.*! Wihrend mit diesem of-
fenkundigen Bezug auf die romantische Naturdichtung die durch den
Krieg eingebrochene Entzweiung von Mensch und Welt entschirft zu
sein scheint, arbeitet Stifters Erzdhlung den irrealen Charakter der Idylle
heraus, indem die Wirklichkeitsauffassung der Figuren nach und nach
als phantasmatisch entlarvt wird. Johannas Vorstellungswelt ist von den
»sonderbarsten Gertichten« um einen Wildschiitzen geprégt, aus denen
sich das naive Médchen »in dem Alter des grofiten Wucherns der Rau-
ber- und Zauberfantasieen« ein Bild vom Hochwald schustert.*** Clarissa
wehrt diese »schaurigen Berichte[ ]« als »Aberglaube« ab und verweist auf
eine gottgewollte Naturordnung, die eine urspriingliche Unschuld der

397 Ebd., S. 248; S. 240; S. 250.

398 Ebd., S.292.

399 Begemann 1995, S. 168f.

400 Stifter HKG 1/4, S.249f.: »Also ist es wahr, die Heimath, das gute Vaterhaus ist
preisgegeben und verloren, all ihr frither Leben ist abgeschnitten, sie selbst wie Mitspieler
in ein buntes Marchen gezogen, alles neu, alles fremd, alles seltsam und driuend - in
dem drohenden Wirrsal kein Halt, als gegenseitig die warmen Lippen, das treue Auge
und das klopfende Herz«.

401 Begemann 1995, S. 172. Zur »Doppelperspektive« als Strukturprinzip der Erzihlung vgl.
Geulen 1992, S. 94.

402 Seifter HKG 1/4, S. 223.

338

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schopfung behauptet.**® Doch sind nicht nur die beiden Méadchen durch
den Horizont ihrer Einbildungskraft limitiert. Auch der kritisch aufge-
klirte Begleiter, der das Waldgebiet kennen will, ohne »Fabeln hinein zu
weben«,*** erweist sich als Medium romantischer Idealisierungen, vertritt
er doch die Auffassung »einer harmonisch geordneten, beseelten und
>sprechenden< Natur«.*”> So wird mehrfach auf Gregors »Reden und Fanta-
sien« verwiesen, die »aus einem alten schénen Dichtungsbuche« stammen
konnten.*”® Wo er im Wald die unausgesetzte Stimme der Natur hort und
iiberall »Sinn und Empfindung« sieht, weil »alles spricht, alles erzahlt«,*”
erliegt Gregor einer Selbsttduschung. Wie der Begleiter im Gesprich tiber
die Espe namlich er6finet, sind die »Zeichen und die Sprache der Wilder«
von sich aus nichtssagend. Nachdem er die Erzdhlung der Grofimutter
referiert hat, wonach die ewige Unruhe der Zitterespe als gottliche Strafe
erklart wird, widerlegt Gregor die religiose Interpretation mit der Erwih-
nung eines Erlebnisses, das ihn just an einem Pfingstsonntag ereilt hat.
Nach Art einer Offenbarung, gleichsam als »verkehrtes Pfingswunder«,**®
erscheint das Gras bei absoluter Windstille »so ruhig, so grauenhaft«
unbeweglich,*” dass eine origindre Stummheit der Natur hervortritt. Mit
dem unerwiderten Starren auf die regungslose Pflanze werden alle Be-
deutungsprozesse sistiert und auf den Nullpunkt absoluter Sinnlosigkeit
zurtickgefithrt. Diese rationale Entzauberung der Welt griindet auf einer
kognitiven Unverfiigbarkeit der Phinomene und schligt selbst wieder in
Mythos um, wo der Abgrund durch den Rekurs auf eine zwar nicht gott-
liche, aber sdkulare Sprache der Natur weggedrangt wird. Wenn Gregor
zuletzt als anonymes, einsam durch die Walder streichendes »Schemen«
abtreten muss,*” dann zeigt der Text das nunmehr geisterhafte Dasein
einer romantischen Uberlieferung an, die keine Orientierung in der Welt
zu garantieren vermag.

403 Fbd., S. 221.

404 Ebd., S. 267.

405 Begemann 1995, S. 183. Vgl. zur Figur Gregors auch: Mogharrebi 1989.

406 Stifter HKG 1/4, S. 244. Vgl. auch ebd., S. 259: »[Gregors Herz war] so grofiartig schon,
wie das eines Jiinglings, ruhend in einer Dichtungs- und Fantasiefiille, tippig wuchernd,
schimmernd, wie jene Tropenwildnisse, aber eben so unbewuft, so ungepflegt, so
naturroh und so unheimlich, wie sie. Seinen ganzen Lebenslauf, seine ganze Seele hatte
er dem Walde nachgedichtet, und pafite umgekehrt auch wieder so zu thme.

407 Ebd., S. 243.

408 Geulen 1992, S. 104f.

409 Safter HKG 1/4, S. 246.

410 Ebd.,, S. 318.

339

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Den Sachverhalt, dass sich die Realitat des Hochwaldes ausschliefilich aus
der konstruktiven Leistung der Subjekte zusammensetzt, hebt der Erzih-
ler unmissverstandlich hervor:

[Dlenn es liegt ein Anstand, ich méchte sagen ein Ausdruck von Tugend in dem
von Menschenhidnden noch nicht bertihrten Antlitze der Natur, dem sich die Seele
beugen muf}, als etwas Keuschem und Goéttlichem, — — und doch ist es zuletzt
wieder die Seele allein, die all ihre innere Grofie hinaus in das Gleichnify der Natur

legt [...]. 11

Zwar meinen die Figuren, ein ebenso urspriingliches wie sicheres Geldn-
de zu betreten, doch ist diese Wahrnehmung triigerisch. Der Hochwald
wird als »Gleichnis« der einzelnen Individuen konzipiert, die sich in der
Natur pausenlos selbst bespiegeln.*? Nicht von ungefihr ist der »eigentli-
che Punkt« dieser Gegend ein zauberhaftes Gewisser, das der Lage und
totalen Windstille wegen eine vollig dunkle Flache zeigt und wie ein »un-
geheurer[] schwarze[r] Glasspiegel« die umliegende Region reflektiert.*'
Es gibt im Zentrum des Hochwaldes keine durchsichtige Eigentlichkeit
der Dinge, die nicht vermittelt wire und die den Einklang des Menschen
mit der Natur nicht von Anfang an als »unheimlich« bestimmt.*** Durch
den Fokus des Erzihlers artikuliert der Text eine offenkundige Kritik am
Subjektivismus, die sowohl den verklirenden Wirklichkeitsbegriff der
Figuren als auch den moralischen Vorbehalt gegeniiber der selbstsiich-
tigen Leidenschaftlichkeit Clarissas und Ronalds umfasst.*'® Doch wird
zugleich festgehalten, dass diese Verfehlungen nicht nur individueller,
sondern auch struktureller Art sind, insofern der Perspektivismus der
Wahrnehmung als eine Konstante reflektiert wird. Wenn die Annahme
zutrifft, dass Stifter an der Uberwindung des romantisch-idealistischen
Gedankenguts gelegen ist, dann muss beriicksichtigt werden, dass sich
dieser Versuch keineswegs schon in der Desillusion durch den Zusam-
menprall des Subjekts mit einer dufleren Realitit erfiillt. Die Anordnung
der Erzahlung koppelt ndmlich auch diese Kollision an ein sorgfaltig in-

41 FEbd.,, S. 241.

412 In der fritheren Fassung schreibt Stifter nicht »Gleichnis«, sondern »Symbol«. Erhellend
ist die »Analyse der Symbolwerdung« bei Begemann 1995, S. 175f.

43 Sdfter HKG 1/4, S. 213.

414 An die Beschreibung des schwarzen Sees schliefit der Erzihler daher folgende Uberlegung
an: »Oft entstieg mir ein und derselbe Gedanke, wenn ich an diesen Gestaden saf}: - als
sci es ein unheimlich Naturauge, das mich hier ansche - tief schwarz — tiberragt von
der Stirne und Braue der Felsen, gesaumt von der Wimper dunkler Tannen - drin das

Wasser regungslos, wie eine versteinerte Thréane« (ebd., S. 214).
415 Vel. hierzu Lohmann 1989, S. 23f.

340

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

szeniertes Wahrnehmungsdispositiv, das vom abgelegenen Ort aus den
Blick auf eine durch und durch zeichenhafte Welt bestimmt. In der Tat
festigt sich die Ordnung des Hochwaldes nicht durch komplette Abschot-
tung, sondern durch die Emnrichtung einer tiberschaubaren Offnung zur
Auflenwelt. Mit dem Fernohr, das der Vater seinen Tochtern auf den Weg
gibt, soll der kommunikative Kontakt zum Schloss geregelt und gleich-
sam ein kontrollierter Zugriff auf die Realitit ermdglicht werden. Zwar
trifft es zu, dass Stifter mit dem naturwissenschaftlichen Motiv des Tele-
skops einen »Widerhalt gegen die zahlreichen romantischen Elemente«
des Textes aufbietet.*'® Doch entscheidend ist, dass der Text die medialen
Voraussetzungen und Bedingungen der realistischen Poetik von einer ro-
mantischen Warte aus reflektiert und ins Leichen eines irreversiblen Hiats
zur Welt setzt. Problematisch ist im Hochwald mit anderen Worten nicht
nur »die subjektive Vermitteltheit [des Wahrnehmens], sondern auch die
objektive«.*"

Im affektdidtetischen Rahmen der Erzdhlung tibernimmt das Fernohr die
Aufgabe, aus der sicheren Distanz eine Ubersicht iiber die Wirklichkeit
des Alltags zu garantieren und die betrachtenden Subjekte zu beruhigen.
Ganz offensichtlich referiert Der Hochwald auf die durch Galilei zur Gel-
tung gebrachte Innovation anfangs des 17. Jahrhunderts und somit auf
einen Wendepunkt in der neuzeitlichen Geschichte des Sehens.*'® Wie das
Teleskop die Gewohnheiten des unbewaffneten Auges erschiittert und mit
der bis dato unvorstellbaren Uberschreitung des natiirlichen Wahrneh-
mungsvermogens den aristotelisch fundierten Kosmos zum Einsturz ge-
bracht hat, so steht fiir die Figuren im Hochwald beim Blick durch das Rohr
anfinglich die Welt auf dem Kopf. Die Bilder sind »zum Erschrecken klar
und nahes, sie wirken wie »gezaubert«, alles ist »wildfremds, fir Gregor
bleibt das »wunderbare[] Glas« »unerklarbar|]«.*® Doch nach und nach
wird das optische Gerit zum Medium einer Wirklichkeitsstiftung, die in
der Perspektive der Médchen alles »gar so schén und gar so reinlich«
erscheinen ldsst.** Mit dem Ereignis des Sehens inszeniert der Text das
Mittel einer »visuellen Selbstreflexion«, die dank der ungeriithrten Festle-
gung der dufleren Wirklichkeit auf ein im Wortsinne >objektives< Bild die

46 Vgl. Selge 1976, S. 102.

417 Geulen 1992, S. 93.

418 Blumenberg 1975, S. 453-502; Blumenberg 2002.
49 Stifter HKG 1/4, S. 257.

420 Ebd.

341



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

affektive Stabilisierung des Subjekts in Aussicht stellt.*”’ Wenn Clarissa,
Johanna und Gregor immer wieder zum Blockenstein hinaufsteigen, um
durch das Instrument auf das Schloss zu schauen, dann nehmen sie »das
schone, reine, unverletzte Bild des viterlichen Hauses« als »beruhigende
Botschaft« wahr und lernen gerade dadurch »die Sicherheit des Waldes«
kennen.”? Die Vergewisserung tiber die Aulenwelt durch das Fernrohr
fallt restlos mit der Selbstvergewisserung der Figuren zusammen.

Die Homogenitit des teleskopischen Blicks verdankt sich jedoch der Aus-
blendung einer potenziell unkontrollierbaren Datenflut. So duflert Johan-
na den von der Schwester als kindisch abgelegten Wunsch, den Turm
»auch von der anderen Seite sehen« zu kénnen.*”® Von vornherein macht
Stifters Erzahlung darauf aufmerksam, dass die narkotisierende Wirkung
des Fernrohrs durch die technische Beschrinkung des Sehfeldes bedingt
ist. In der Tat kann die »unermess’ne Aussicht« des panoramatischen
Rundblicks vom exponierten Felsen aus durch das Glas strukturiert und
gleichsam visuell beherrscht werden.*”* Weit davon entfernt, nur die An-
schaulichkeit der reprisentierten Welt vor Augen zu fithren, analysiert Der
Hochwald die perspektivischen Fragmentierungen des Wahrnehmungsge-
schehens selbst, indem er zeigt, wie die schiere Unbegrenztheit der Ais-
thesis durch das Gerit gerastert sowie als feste Ordnung verfiigbar wird.
Erst wenn die Tatsache unbeachtet bleibt, dass das Teleskop das Blick-
feld restringiert, kann der mediale Rahmen aus der Sicht geraten und die
Vorstellung einer ebenso souveridnen wie ganzheitlichen Perzeption um
sich greifen. Nur unter diesen Bedingungen suggeriert das Fernrohr eine
»imagindre Transparenz des Mediums«*?* und zugleich eine von allen sub-
jektiven Einbildungen freie »Totalkontrolle« iber das Gesehene.*** Durch
die Vorstellung, dass der Betrachter zum unmittelbaren Augenzeugen
entfernter, den natiirlichen Sehméglichkeiten entzogener Ereignisse wird,
tragt das optische Instrument zur kognitiven Bewiltigung der Wirklich-

421 Vgl Welle 2009, S. 19. Mit Bezug auf Stfter ebd., S.197-199. Zum Fernrohr als
selbstreflexivem Wahrnehmungsinstrument vgl. Vogl 2001.

422 Vgl. Stifter HKG 1/4, S. 258: »Dieser ersten Wanderung folgten bald mehrere und
mehrere, die immer kithner und weitschichtiger wurden, je mehr sie die Ruhe und
Sicherheit des Waldes kennen lernten. Von dem Vater war bereits zweimal beruhigende
Botschaft gekommen; auch, wenn sie den Blockenstein bestiegen, und durch das Rohr
sahen, das ihnen das licbste Kleinod geworden, — stand immer dasselbe schéne, reine,
unverletzte Bild des viterlichen Hauses darinnenc.

423 Ebd.

424 Ebd., S. 216.

425 Graevenitz 2002, S. 156.

426 Koschorke 1990, S. 271.

342

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

keit bei, weil es die Dinge in die Nahe riickt und genauer zu inspizieren er-
laubt. Aus diesem Grund hat sich das Teleskop nicht nur in der Rhetorik
der neuzeitlichen Epistemologie als Metapher der cognitio clara et distincta
durchgesetzt.*”’ Stifter inszeniert es auch als handfestes Instrument einer
deutlichen Wahrnehmung, deren Prizision jedoch das Potential eines re-
gelrechten Erkenntnis- und Wirklichkeitsschocks birgt:

Johanna war die erste am Gipfel des Felsens, und erhob ein lautes Jubeln; denn
in der glasklaren Luft, so rein, als wire sie gar nicht da, stand der geliebte kleine
Wirfel auf dem Waldesrande, von keinem Wolklein mehr verdeckt, so deutlich
stand er da, als mufite sie mit freiem Auge seine Theile unterscheiden, und der
Himmel war von einem so sanften Glanze, als wire er aus einem einzigen Edel-
steine geschnitten. Clarissa hatte inzwischen das Rohr befestigt und gerichtet. Auf
einmal aber sah man sie zurtcktreten, und ihre Augen mit sonderbarem Aus-
drucke auf Gregor heften. Sogleich trat Johanna vor das Glas, der Wiirfel stand
darinnen, aber siche, er hatte kein Dach, und auf dem Mauerwerke waren fremde,
schwarze Flecken. Auch sie fuhr zurtick — aber als sei es ein lacherlich Luftbild, das
im Augenblicke verschwunden sein miisse, drangte sie sogleich ihr Auge wieder
vor das Glas, jedoch in derselben milden Luft stand dasselbe Bild, angeleuchtet
von der sanften Sonne, ruhig, starr, zum Entsetzen deutlich — und der gldnzende,
heiter funkelnde Tag stand dartiber — nur zitterte es ein wenig in der Luft, wie sie
angestrengten Auges hineinsah; dief war aber daher, weil ihr Herz pochte und ihr
Auge zu wanken begann.'?8

Der Versuch, die Welt durch das Fernrohr klar und deutlich im Griff zu
behalten, schligt hier ins Gegenteil einer mehrfachen Erschitterung des
»subjektzentrierten Ordnungsraum(sj« um.** Zum einen gerit die schone
Kunstwelt des Hochwaldes durch den Einbruch der kriegerischen Realitit
aus den Fugen. Die wankenden Mddchen sehen sich mit der sinnlosen
Kontingenz eines destruktiven Werks konfrontiert, das von der Sonne mit
ebenso heiterem wie ungeriihrtem Abstand ignoriert wird und das daher
die Kluft zwischen Mensch und Auflenwelt schmerzhaft zu Bewusstsein
bringt: »[N]ur die lichelnde, schone Ruhe stand am Himmel und tber
der ganzen Eindde«.**" Die Erfahrung einer dem Individuum gegeniiber
gleichgiiltigen Natur ist irreversibel und kann unter dem Druck der un-
ausweichlichen Evidenz der Tatsachen durch keinen Riickzug in die Fan-

427 Zum Teleskop als epistemologischer Metapher vgl. die einleitenden Ausfithrungen zum
Kapitel Deutlichkeit in der deutschen Frithaufklirung in dieser Arbeit. Mit Bezug auf den
Eintrag aus Zedlers Lexikon vgl. Heinritz 1992, S. 348.

428 Stfter HKG 1/4, S. 305.

429 Koschorke 1990, S. 74.

430 Sdfter HKG 1/4, S. 306.

343

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tasie mehr vergessen werden.*! Zum anderen wird die Illusion des tri-
gerischen Schutzraums durch ein objektives Bild zerstort, das kraft seiner
unabweisbaren Faktizitit nicht den mindesten Spielraum fiir Imaginatio-
nen offen ldsst, die detailliert dargebotene Realitit jedoch keineswegs ver-
standlicher macht. Wie die Passage aus Stifters Erzdhlung im Anschluss
ausfiihrt, bleibt den Figuren beim Blick durch das Teleskop der Sinn fiir
den Zusammenhang des Geschehens verschlossen: »Jas, erwiderte sie [1.c.
Clarissa] langsam, >das Dach ist verbrannt worden, das sehen wir, aber
was noch geschehen ist, das sehen wir mit diesem Rohre nicht«.*** So
bringt die Erzdahlung den schon lingst angekiindigten Umstand auf den
Punkt, dass der verniinftigen Strukturierung der Welt etwas Unvollstén-
diges anhaftet, da die visuelle Fragmentierung zur medialen Eigenlogik
des Gerits gehort. Je praziser das Bild der Wirklichkeit erscheint, desto
mehr kommt die Totale abhanden und zerfillt diese in Einzelteile - ein
Sachverhalt, den die zitierte Stelle antizipiert, indem sie der teleskopischen
Katastrophe das unbewaffnete Auge Johannas voranstellt, das die Land-
schaft in »Theile« zerlegt und bei der distinkten Aussicht den desolaten
Zustand des Schlosses gerade nicht erkennt. So kehrt der Text nicht nur
das Hereinbrechen einer unverntinftigen Wirklichkeit als grauenhaft he-
raus. Auch und gerade deren rationale Beherrschung ist »zum Entsetzen
deutlich« und produziert Bilder, die zwar unmissverstindlich sind, aber
stumm und opak bleiben.

Zweifelsohne steht dieser medienanalytische Standpunkt in einer Linie mit
der dsthetischen Deutlichkeitskritik aus dem Nachsommer. Auch im Hoch-
wald wird Stifters zwiespaltiges Verhiltnis zu einem Zug seiner eigenen
Prosa greifbar, kann man doch davon ausgehen, dass das Fernrohr »para-
digmatisch [...] das Verfahren des Textes« reflektiert.*® Als poetologische
Metapher ist das Teleskop nicht darauf beschrinkt, nur die instrumentale
Zuristung der Wahrnehmung zu akzentuieren, sondern es vermittelt zu-
dem die Unwiégbarkeiten der objektiven Perspektive mit der narrativen
Prisentation des Geschehens. Wie die Studie Selges betont hat, ist das
Motiv des Fernrohrs tiber die biedermeierlichen Verharmlosungen des
Fensterblicks hinaus in einen dezidiert naturwissenschaftlichen Kontext
eingebettet, der fur Stifters realistisches Erzdhlen mit einiger Dringlichkeit
relevant wird.*** Abweichend von der dhnlich organisierten, jedoch ganz
auf »Geschlossenheit bedachten« Kunstwelt aus Goethes Novelle, ist der
431 Begemann 1995, S. 187.

132 Sgifter HKG 1/4, S. 306.

433 Begemann 1995, S. 196f.
434 Selge 1976, S. 28.

o

D)

344

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fokus im Hochwald nach aufien hin offen und macht »ésthetisch ernst mit
der dem neuzeitlichen Menschen nicht zuletzt durch das Fernrohr aufge-
zwungenen Erfahrung, dafl es Dinge gibt, die aufierhalb [der] natiirlichen
Reichweite liegen, [und] daf} es nicht nur die Dinge am Himmel, sondern
erst recht das Geschehen auf Erden ist, welches [den] hermeneutischen
Horizont tibersteigen kann«.** Stifter riickt demgemaf} nicht nur eine Per-
zeption in den Vordergrund, die, von der faktischen Gewalt der geschicht-
lichen Realitdt tiberrollt, den Ordnungssinn des Subjekts aus den Fugen
bringt. Die Fragmentierung des Sehens prégt auch die elliptische Struktur
des Textes und setzt das »informatorische Versagen des Fernrohrs« mit
einem bruchstiickhaften Erzahlen ins Verhiltnis.*** Wie das Gerit nur ei-
nen Teil der Wirklichkeit einfingt und den gréfleren Zusammenhang zer-
stiickelt, so macht der Hochwald zum einen mehrfach darauf aufmerksam,
dass den Figuren die tiefere Bedeutung der wahrgenommenen Ereignisse
entzogen bleibt. Zum anderen fiigt sich auch die narrative Wiedergabe
nicht zu einem Ganzen und lisst etliche Fragen offen. Wo der Ritter Bru-
no zum Schluss den Ausfall der teleskopischen Information durch die Er-
zéhlung des kriegerischen Geschehens erganzen soll, ist sein Bericht vom
todlichen Gefecht zwischen dem Vater und Ronald unvollstindig. Nicht
nur bleibt die Aussage: »Ein Wald [...] war das eigentliche Ungliick« fiir
den Leser ebenso wie fiir Johanna und Clarissa rétselhaft.*” Die Auskunft
hebt auch hervor, dass die Katastrophe mit einem semiotischen breakdown
zusammengefallen ist, weil auf dem Schlachtfeld »[a]lle Zeichen Ronalds
trogen«.*® In der Konsequenz vermag Bruno nicht aufzul6sen, ob das De-
saster durch »Verblendung« oder »Verhiangnifl« zustande gekommen ist.**
Da der Erzihler den Worten des Ritters: »Forschet nicht, Clarissa; wer
enthritselt das Wirrsal jenes Augenblicks?« nichts Klarendes hinzufiigt,*
beschrinkt sich der Text zuletzt auf die Wiedergabe des Sicht- und Sagba-
ren, ohne einen erhellenden Kommentar anzubieten.

Es wire unangemessen, diesen Sachverhalt auf Stifters angebliche »Stra-
tegien der Mystifikation« zurtickzufithren.**! Vielmehr héngt der Ritsel-
charakter des Textes mit einer Erzéhlhaltung zusammen, die sich ganz im
Gegenteil durch die Tendenz auszeichnet, »den fiktiven Raum zur konkre-

435 Ebd., S. 36.

436 Ebd., S. 34.

437 Stifter HKG 1/4, S. 313. Vgl. hierzu Geulen 1992, S. 100.
438 Sufter HKG 1/4, S. 317.

439 Fbd., S. 314.

440 Fhd., S. 316.

441 Mayer 2001, S. 46.

345



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten Wirklichkeit hin zu 6ffnen«,**? das Augemerk fiir die gegenstindliche
Welt indes an die beschrankte Leistungsfahigkeit des Teleskops koppelt,
mnsofern das optische Gerdt zwar ein prdzises Bild der Sache registriert,
aber keinen sinnvollen Zusammenhang liefert. Zwar werden durch das
Fernrohr die romantischen Fantasien entzaubert, da eine ebenso unver-
bliimte wie menschenfeindliche Natur zum Vorschein kommt, doch lisst
sich das zunehmend »objektive« Wirklichkeitsbild des Erzahlers nicht sche-
matisch von den >subjektiven< Idealisierungen der Figuren abgrenzen.**
Wie Christian Begemann subtil herausgearbeitet hat, ist die narrative Per-
spektive zudem heterogen und nicht eindeutig festzulegen, weil sich die
Aussageinstanz bei aller Distanz zu den Figuren diesen auch immer wie-
der anndhert, indem etwa die Landschaftsbeschreibung zu Beginn »mit
einer ippigen Metaphorik« ausgestattet wird und am Bild einer »belebten
und beseelten Natur« partzipiert.*** So ist der "Text auch auf der Ebene des
Erzihlens durch die Fortdauer romantischer Strukturen bestimmt, die auf
komplexe Weise von einer sachorientierten Haltung flankiert und kont-
rastiert werden. Der objektive Standpunkt, der im Teleskop angelegt ist,
dringt sich erst dort in den Vordergrund, wo der Erzihler zuletzt unmif3-
verstandlich von der Wirklichkeitsauffassung der Figuren Abstand nimmt
und den faktischen Bruch zwischen Ich und Auflenwelt freilegt. Doch ist
das, was sich der distinkten Perspektive zeigt, ebenso unabweisbar wie
mysterios. Der Text verhandelt die empirische Realitit ndmlich als ein Er-
eignis, das sich in aller Deutlichkeit konstatieren, aber kognitiv nicht meis-
tern lasst. Wie gebannt schauen die Figuren auf die Welt, die sich thnen
trotz der teleskopischen Genauigkeit nicht erschliefit: »Kommt, nehmt
weg das Rohr, und lasset uns den Heimweg suchenc. Aber sie nahmen das
Rohr nicht weg. Clarissa warf sich neuerdings vor das Glas, und sah lange
hinein - aber dieselbe Botschaft war immer darinnen, doppelt dngstend
durch dieselbe stumme Einférmigkeit und Klarheit«.*#

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Stifter im Motiv des
Fernrohrs jene naturwissenschaftliche Sicht reflektiert, die er mit den
nachfolgenden Erzdhlungen zugunsten einer vollstindigen Entindividu-
alisierung des Betrachters bevorzugt und die den leidgepriften »Prozef§
einer Erzichung zur Realitit« inauguriert.**¢ Spater buindelt sich dieses
Projekt in der affektkonomischen Kritik an den Leidenschaften, die der

42 Buggert 1970, S. 55.

43 So ebd., S. 67.

444 Begemann 1995, S. 178.

45 Vgl. Stifter HKG 1/4, S. 307f.
446 Begemann 1995, S. 207.

346

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hochwald mit dem verhdngnisvollen Ausgang von Clarissas Verfehlungen
bereits ankiindigt. Das Streben nach einem ungertihrten sowie »gleich-giil-
tigen< Blick von Aufien,*” der sich niichtern auf das positiv Wahrnehmba-
re beschrinkt, damit das Wesen der Dinge ohne subjektive Beimischun-
gen wie von selbst hervorscheinen kann, wird in der frithen Erzahlung
als ein problematisches Unterfangen erkennbar, insofern das Teleskop die
instrumentalen Voraussetzungen und Bedingtheiten der gegensténdlichen
Wahrnehmung unterstreicht. Diesem Umstand entspricht eine durchweg
sichtbare Medialisierung des Erzéhlens. Der Hochwald zeigt seine textuelle
Verfasstheit gerade dort prononciert vor, wo er auf seinen ersten Seiten
eine vom wissenschaftlichen Erkenntnismedium angestofiene »innovative
Intensitit der Naturbeschreibung« beweist.**® Die detaillierte Landschafts-
schilderung, die auf Stifters Beschreibungsexzesse vorausweist, beschrankt
sich hier nicht darauf, eine geografisch von Punkt zu Punkt abgesteckte
Karte des Gelidndes quasi wissenschaftlich wiederzugeben, wie mehrfach
festgestellt worden ist. Denn die Deskription bildet auch den Vorgang des
Wahrnehmens selbst ab und fithrt das Sehen mit der poetischen Rede eng:
»Vorerst wollen wir es kurz versuchen, die zwei Punkte jener diisterpréch-
tigen Waldesbogen dem geneigten Leser vor die Augen zu fithren, wo die
Personen dieser Geschichte lebten und handelten, ehe wir zu ihnen selber
geleiten«.*** Hier und in der Folge immer wieder inszeniert der Text auf
selbstbeziigliche Art und Weise das Verfahren der enargetischen Verge-
genwdrtigung und tUbersetzt den teleskopischen Blick in ein »rhetorisches
Perspektiv, das per-spicere in eine sinnliche per-spicuitas der Worte.*° Indem
der Erzéhler die Geste des Vor-Augen-Stellens exponiert, vermittelt er in
der Tradition des neuzeitlichen Wissenschaftsdiskurses die rhetorische Fi-
gur mit der Medialisierung des Sehens durch das Fernrohr und koppelt
demgemafl die >klare und distinkte« Wahrnehmung an die Suggestivkraft
der Rede.*”* Wo Stifter seine Leser zu Augenzeugen bestimmt, bedient er
sich einer literarischen Technik, die in spéteren Erziahlungen kaum mehr
greifbar ist, weil sie zusehends durch eine Strategie der Invisibilisierung
verhullt wird.

47 Zur Gleichgtltigkeit des Fernrohrs vgl. Ackermann 1978; Selge 1976, S. 27.

448 Fbd., S. 36.

449 Safter HKG 1/4, S. 211.

450 Vel. Wagner-Egelhaaf 1997, S. 201f. Der Hochwald unterstreicht den Zusammenhang
von transparentem Sehen und Sprechen wie folgt: »Und wenn wir so die zwei schénen
Angesichte gegentibersehen, ihre Worte horen, jedes ein durchsichtiger Demant, gefaf3t
in das Silberklar der Blicke« (Stifter HKG 1/4, S. 224). Vgl. dazu Geulen 1992, S. 97.

451 Vel. hierzu Witthaus 2005, S. 15.

347

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Absolute Deutlichkeit (Die Sonnenfinsterni3 am 8. Juli 1842)

Mit seinem ein Jahr nach dem Hochwald erschienenen Bericht Die Sonnen-
Sinsternyfs am 8. fuli 1842 nimmt Stifter den Wirklichkeitsschock der frithen
Erzahlung durch die Beschreibung eines beunruhigenden Erlebnisses auf,
das dem Autor wihrend der Wiener Eklipse widerfahren ist und sich dem
eigenen Bekunden nach wie kein anderes in die Erinnerung eingebrannt
hat. Der von der Zeitschrift fiir Kunst, Literatur, Theater und Mode publizierte
und mit der Datumsangabe des Titels als faktuale Erzdhlung prasentier-
te "Text referiert auf ein verwirrendes Ereignis, das Stifter nachtraglich
durch die Vorstellung einer erschiitternden Offenbarung zu fassen sowie
kognitiv und affektiv zu bewaltigen versucht. Im Augenblick des totalen
Lichtentzugs habe sich kein Geringerer als Gott selbst mitgeteilt und fiir
nur zwei Minuten eine vollig klare Sicht auf das Wesen der Welt erdfinet.
Die wissenschaftliche Rezeption ist dieser Spur anfangs ohne Vorbehalte
gefolgt und hat die Darstellung auf einen »glaubigen Untergrund« des
Werks zurtickgefiihrt, der eine religiése Interpretation der mutmafilichen
Epiphanie anrate, weil Stifter die unheimliche Entfremdung des vertrau-
ten Alltags mit der Annahme einer heiligen Sinnhaftigkeit der furchtba-
ren Phdnomene pariere.*? Neuere Untersuchungen haben hingegen zu
Recht darauf aufmerksam gemacht, dass die géttliche Erscheinung nach
Art der apokalyptischen Uberlieferung mehrfach vermittelt und die me-
taphysische Erfahrung gemif} eines »permanenten Aufschubs« inszeniert
wird, der die per se uneinholbare Parusie in eine immanente Struktur der
Zeichen verlagert.*® So ist der Erzahler weit davon entfernt, die Prasenz
Gottes zu konstatieren, indem er den Einbruch der Transzendenz gleich-
nishaft einfiihrt: »[...] — es war nicht anders, als hitte Gott auf einmal ein
deutliches Wort gesprochen, und ich hitte es verstanden«.***

Mit Bedacht verweist der Text an dieser Stelle darauf hin, dass die Quelle
der Offenbarung durch ein Wort in Erscheinung tritt, das metaphorisch
zu verstehen ist, weil die Stimme Gottes nicht direkt, sondern durch das
Naturereignis zum Ausdruck kommt und dem eigentlichen Sinn nach
nicht gehort wird.*® Zudem ist die theologische Auslegung der Sonnen-
finsternis im Modus des Irrealis gehalten und als notdurftige Erklarung
fir den auflerordentlichen Vorgang relativiert. Zwar suggeriert Stifter mit
der gesprochenen Rede Gottes in logozentrischer Manier dessen unmittel-

452 Korff 1969, S. 34. Vgl. auch Rey 1953.
453 Begemann 1995, S. 53.

454 Stifter PRA XV, S. 5.

455 Begemann 1995, S. 53.

348



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bare Gegenwart.** Doch indem er hervorhebt, dass das Wort eigentlich
stumm und das epiphanische Erlebnis auf die Lektiire der Signifikanten
am Firmament beschrinkt ist, macht der Erzahler die Auffassung einer
himmlischen Sprache in mehrfacher Hinsicht als >Vision« kenntlich. Die
visuelle Wahrnehmung der Sonnenfinsternis tiberblendet Stifter namlich
mit der visioniren Einbildung eines gottlich autorisierten Sprechens, das
»auf einmal« die volle Wahrheit sagt.

Halt man sich vor Augen man, dass die Rede vom deutlichen Wort der
Forschungsliteratur bislang keine eingehende Erdrterung abgendtigt hat,
ist es sowohl fur die Lektiire des Textes als auch hinsichtlich der in dieser
Studie erarbeiteten Zusammenhinge aufschlussreich, Stifters Vision zu-
nachst auf der Spur zu bleiben. Die Vorstellung einer verbalen Offenba-
rung Gottes steht zweifelsohne in einem apokalyptischen Uberlieferungs-
zusammenhang, der seit alters die claritas dei als eine ebenso unvermittelte
wie totale Entschleierung transzendenter Sinndimensionen versteht.*”
Stifter qualifiziert den himmlischen Ausspruch jedoch nicht als >klar, son-
dern als »deutlich< und akzentuiert eine Relation zur frithaufklarerischen
Erkenntnislehre, indem er das Phantasma einer vollstindigen Einsicht in
die Essenz der Dinge vor Augen fithrt. Das Ideal absoluter Distinktion,
das der Schulphilosophie zum Inbegriff einer gleichsam allwissenden Ver-
nunft geworden ist und das traditionell das hochste Bestreben umreift,
das ganze Wesen der Sache in einem Moment der Evidenz »auf einmal«
zu erfassen,*® bestimmt bei Stifter den Umstand, dass sich Gott nach phy-
sikotheologischem Muster mit der rationalen Ordnung der Natur zeigt
und nur immanent erfahrbar ist.**® Einer metaphysischen Erntichterung
gleich offenbart die Sonnenfinsternis dem Erzihler tatsachlich kein tiber-
sinnliches Reich, sondern bewirkt ganz im Gegenteil, dass die Perzeption
der diesseitigen Wirklichkeit geschérft wird und gleichsam eine tiefere

456 Dieser Umstand wird dadurch unterstrichen, dass Stifter die alltiglichen Phianomene
am Himmel als eine »Schrift« beschreibt, die der Mensch zu »entziffern« gelernt habe:
»Durch die Schrift seiner Sterne hat er [i.e. Gott] versprochen, dafl es kommen werde
nach tausend und tausend Jahren, unsere Viter haben diese Schrift entziffern gelernt,
und die Secunde angesagt, in der es eintreffen musse« (Stifter PRA XV, S. 6). Vgl. zur
Schriftmetaphorik die Ausfihrungen bei Begemann 1995, S.51 und Drigh 2003,
S. 163f.

457 Vgl. hierzu Driigh 2003.

458 Vel. die Ausfithrungen im Kapitel Deutlichkeit in der deutschen Friihaufklirung dieser Arbeit
zu Leibniz und seinem Konzept der cognitio intuitiva als hochster Bewusstseinsstufe, die
alles »auf einmal« (simul) erfasst.

459 So begntigt sich der Erzédhler schliefilich damit, die Epiphanie mit einer »Gottesnéhe« zu
umschreiben (Stifter PRA XV S. 12).

349

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis in die Gesetzmiafigkeiten des Vorfindlichen aufblitzt.** Wie
Stifter mit Staunen und Erschrecken festhalt, werden fiir einen kurzen
Moment ungeahnte Dimensionen des Alltags sichtbar, die dem gewohn-
ten Blick ansonsten nicht zugénglich sind. Nicht nur enthiillt das anfang-
lich als »einfach Ding« anmutende Naturereignis der Eklipse plotzlich
einen »Complex von Erscheinungen«, den die prinzipielle Einheit des
Mannigfaltigen zusammenhalt und der nur fur die menschliche Vernunft
unermesslich ist.**! Gleich einer prosaischen Entzauberung der Welt kehrt
die uneingeschrankte Deutlichkeit der géttlichen Ratio auch eine durch
und durch farblose Wirklichkeit hervor. Die aufkommende Finsternis,
die als »bleigraues« Licht eingefiihrt wird, verschattet die Gegend derart,
dass der »schone sanfte Glanz des Himmels« erlischt, der schimmernde
Fluss als »taftgraues Band« entgegentritt und alles in »fahler« Mattheit
erscheint.*®? Nicht nur auf der Natur, auch auf dem Menschen lastet ein
»unheimliches Entfremden«: Die Schatten werden »leer und inhaltslos,
die Gesichter sind »aschgraue, bis die geisterhafte Stimmung zuletzt in
der »Totenstille« des ekliptischen Augenblicks kulminiert und den unaus-
l6schlichen Eindruck hinterlasst, die Menschen seien »wie schwarze, hoh-
le Gespenster, die keine Tiefe haben«.*®® So grauenhaft und bedrohlich
zeigt sich dem Erzahler die Welt, wenn sie ohne Geheimnisse ist und der
Fantasie kein Freiraum tibrigbleibt.*%

Stifters expressiver Bericht malt eine katastrophische Vision aus, die den
Moment geschirfter Wahrnehmung mit dem Einbruch einer vélligen

460 Vel. Geulen 1992, S. 18: »Stifter [insistiert] unmifiverstandlich auf einem Zusammenhang
zwischen der Alltaglichkeit und der auflerordentlichen Ausnahme. Kontinuitit und
Diskontinuitdt sind einander nicht inkompatibel, sondern bilden komplementire
Gegensitze. Der plotzliche Schrecken hat zunéchst nur die Aufgabe, die Prisenz und
Gewalt derselben Gesetze zu BewufYtsein zu bringen, die sonst im Verborgenen wirken.
So sprengt die plétzliche Verdnderung und momentane Verzerrung nicht den Rahmen
der Gesetzhaftigkeit, sondern dient der Profilierung von Ordnung und Gleichmafi.
[...] Momenthaft wird die Welt auf das hin durchsichtig, was immer so ist, aber nur
gelegentlich in seiner wahrhaften Grofie erscheint. [...] Von einer Stérung ist nur
vergleichsweise zu reden, da sich im furchtbaren Augenblick nichts Neues, sondern das
Bekannte im Aspekt seiner Unbekanntheit entdeckt«.

461 Stifter PRA XV, S. 6: »Es war ein so einfach Ding. Ein Kérper leuchtet einen andern
an, und dieser wirft seinen Schatten auf einen dritten: aber die Korper stehen in solchen
Abstanden, dafl wir in unserer Vorstellung kein Maf} mehr dafiir haben, sie sind so
riesengrof}, daf} sie tiber alles, was wir grof} heiflen, hinaus schwellen - ein solcher
Complex von Erscheinungen ist mit diesem einfachen Dinge verbundenc«.

462 Stifter PRA XV, S. 9f.

463 Ebd,, S. 10, S. 12.

464 So halt Korff zu Recht fest, dass mit der Sonnerfinsternis zugleich die Einbildungskraft
erlischt (Korff 1969, S. 64).

350

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finsternis gleichsetzt. Schon der vom Text hervorgehobene Sachverhalt,
dass das transparente Medium des Lichts physikalisch erst durch zu-
nehmenden Entzug sichtbar wird,*® macht darauf aufmerksam, dass es
sich hierbei nicht um einen »Bruch in der metaphorischen Bildlichkeit«
handelt.*% Zwar trifft es auch fur Stfters Text zu, dass die philosophisch
wirkungsmichtige Figur des Heliotrops die Eklipse als einen weder po-
etisch noch begrifflich fassbaren Ausfall der Représentation begriinden
kann.*” Doch wird die scheinbar paradoxe Gemengelage erst dadurch
in ihrer inneren Konsequenz verstindlich, wenn man den dialektischen
Zusammenhang von Licht und Finsternis beachtet, wie er den rhetorisch-
poetologischen Bezugsrahmen der durchsichtigen Rede pragt. Denn Stif-
ters Hinweis auf die verbale Mittelbarkeit der Offenbarung verkniipft das
epiphanische Erlebnis auch insofern mit dem gnoseologischen Diskurs
der Frihaufklarung, als die sprachliche Performanz konstitutiv an der
Herausbildung distinkten Wissens beteiligt ist. Dabei aktiviert der Text
eine Bildtradition, die seit der antiken Rhetorik die Umschreibungen der
perspucuitas charakterisiert. Die Abhandlungen tberliefern mehrfach eine
dem deutlichen Sprechen inhdrente Dynamik, die darin besteht, dass die
Zuhorer durch anwachsende Aufklarung zugleich blind fiir andere Zu-
sammenhinge werden. Bei Quintilian strahlt das »Licht« der unverblimt
nichternen Rede, deren schattenlose Evidenz keine Fragen offenlisst,
»wie die Sonne in die Augen« und produziert konsequenterweise Dun-
kelheit, weil es den Zuhorer durch Ubermaf} blendet.*®® In der Folge ver-
anschaulicht Pseudo-Longin sein poetologisches Konzept der apathischen
Erhabenheit, das er von der iiberbordenden Pracht der Figuren und Tro-
pen abgrenzt, mit dem Vergleich, dass die Worte ohne Schmuck wie die
»alles umleuchtende Grofle« der »Sonne« »die Kunstgriffe der Rhetorik«
»verdunkelt«.* Wenn der deutliche Ausspruch Gottes in Stifters Text
demnach mit einem kompletten Lichtentzug zusammenfallt, dann ist das

465 Vel. Stifter PRA XV, S. 12: »Wie heilig, wie unbegreiflich und wie furchtbar ist jenes
Ding, das uns stets umfluthet, das wir seelenlos genieflen, und das unseren Erdball mit
solchen Schaudern tiberzittern macht, wenn es sich entzieht, das Licht, wenn es sich
nur so kurz entzieht«. Vgl. auch die Ausfithrungen bei Begemann 1995, S. 55: »Der
Mond ist hier also selbst eine Art Medium, er macht die Sonne, gerade indem er sie als
solche unsichtbar macht, in gewisser Hinsicht tiberhaupt erst sichtbar«.

466 So Schiffermiiller 1996, S. 32.

467 Derrida 1971.

468 Quintilian, Inst. Orat. VIII 2, 23. Vor dieser Gefahr warnen Baumgarten in seiner
Aesthetica und nachfolgend Meier ausdriicklich (vgl. die Ausfithrungen zu Baumgarten
im Kapitel Deutlichkeit in der deutschen Frithaufklirung dieser Arbeit).

469 Pseudo-Longin, Peri hyp. 17, 2. Zum »Erhabenen ohne Leidenschaft« vgl. ebd. 8, 2.

351

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bild nicht nur schlissig, weil es die blinden Flecken einer z« klaren Rede
erfasst.*” Der erhabene Kontext betont auch eine erschiitternde Wucht
des leidenschaftslosen Sprechens, die »schlagartig die geballte Kraft des
Redners offenbart«, eine »unwiderstehliche Macht und Gewalt austbt
und jeglichen Horer tiberwiltigt«.*!

Mit der Vision einer absolut sachlichen Sicht auf die Dinge, wie sie sind,
scheint Stifter die medienanalytische Uberlegung zur cognitio dara et di-
stincta aus dem Hochwald durch den metaphysischen Bezugsrahmen zu
steigern. Wahrend die Wirklichkeit in der frithen Erzihlung dem teles-
kopischen Blick zum Entsetzen deutlich erscheint, ohne dass ein tieferer
Zusammenhang der Dinge ergriindet werden kénnte, gibt die Vorstellung
einer unvermittelten Evidenz des Realen im Bericht tiber die Sonnenfins-
ternis einem erhabenen Erlebnis statt, das Stifter jedoch nur unzulinglich
durch den Rekurs auf eine hohere Ordnung erklaren kann. Von einem
irdischen Standpunkt aus ist der Erzahler namlich an die kognitiv und
technisch begrenzten Mittel der menschlichen Vernunft gebunden, die es
im Unterschied zur Fiktion einer géttlichen Ratio nicht vermdgen, das
unfassbare Ereignis seiner schieren Faktizitdt und Totalitit nach einzuho-
len. Indem Stifter eingangs ausdriicklich auf diese Schwierigkeit verweist,
wird die Eklipse gemafl der beschriankten Perspektive des Subjekts an-
gendhert. Vor jedem religiosen Erklarungsmuster entfaltet der Text eine
Uberlegung, die der logischen eine #sthetische Herangehensweise an das
Phanomen zur Seite stellt, indem er die Unzulinglichkeit einer ausschlief3-
lich begrifflichen Bestimmung der bestiirzenden Erfahrung unterstreicht.
Demgegeniiber hebt der Bericht das Unermessliche der sinnlichen Aisthe-
sis hervor, das einen Bruch in der Struktur des Wissens zu Bewusstsein
bringt und die mimetische Wiedergabe vor eine unlésbare Aufgabe stellt:

Es gibt Dinge, die man fiinfzig Jahre weiff, und im einundfiinfzigsten erstaunt man
iiber die Schwere und Furchtbarkeit ihres Inhaltes. So ist es mir mit der totalen
Sonnenfinsternis ergangen, welche wir in Wien am 8. Juli 1842 in den frithesten
Morgenstunden bei dem giinstigsten Himmel erlebten. Da ich die Sache recht
schon auf dem Papiere durch eine Zeichnung und Rechnung darstellen kann, und
da ich wuflte, um so und so viel Uhr trete der Mond unter der Sonne weg, und die

470 So macht Stifters Text auf das aufmerksam, was Adorno fiir eine »Geschichtsphilosophie
der Klarheit« angedeutet hat, dass ndmlich der Ursprung des Klaren in der Anschauung
Gottes aus der christlichen und jiidischen Mystik liegt (Adorno 1963, S. 170).

471 Pseudo-Longin, Fer hyp. 1, 4. Die Poetik der deutlichen enargeia entwirft Pseudo-Longin
ebd. 15, 2: »Daf} jedoch die rhetorische Phantasie etwas anderes will, als die dichterische,
wird dir nicht entgangen sein, auch nicht, daff das Ziel der dichterischen Phantasie
Erschiitterung ist, das der rhetorischen aber Deutlichkeit, beide freilich in gleicher
Weise«.

352

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erde schneide ein Stiick seines kegelférmigen Schattens ab, welches dann wegen
des Fortschreitens des Mondes in seiner Bahn, und wegen der Axendrehung der
Erde einen schwarzen Streifen tiber ihre Kugel ziche, was man dann an verschie-
denen Orten zu verschiedenen Zeiten in der Art sieht, dafy eine schwarze Scheibe
in die Sonne zu riicken scheint, von thr immer mehr und mehr wegnimmt, bis nur
eine schmale Sichel iibrig bleibt, und endlich auch sie verschwindet — auf Erden
wird es da finsterer und finsterer, bis wieder am anderen Ende die Sonnensichel
erscheint und wichst, und das Licht auf Erden nach und nach wieder zum vollen
Tage anschwillt — dief} Alles wufite ich voraus, und zwar so gut, daf} ich eine
totale Sonnenfinsternify im Voraus so treu zu beschreiben vermeinte, als hitte ich
sie bereits gesehen. Aber, da sie nun wirklich eintraf, da ich auf einer Warte hoch
tiber der ganzen Stadt stand, und die Erscheinung mit eigenen Augen anblickte, da
geschahen freilich ganz andere Dinge, an die ich weder wachend noch traumend
gedacht hatte, und an die keiner denkt, der das Wunder nicht gesehen.*”2

Wie oft bei Stifter ist die Erzahlinstanz von einem wissenschaftlichen Inte-
resse an Naturvorgingen gekennzeichnet, das nicht nur dort zum Tragen
kommt, wo sie ihren Bericht durch Angabe des Datums nach Art eines
Beobachtungsprotokolls eréffnet und die mathematische Berechen- sowie
Darstellbarkeit des kosmischen Phinomens vermerkt. Die szientifische
Hingabe wird auch dadurch bekundet, dass sich Stifter, mit einem »Ster-
nenrohr« und »ddmpfende[n] Glaser[n]« gertistet, auf eine erhéhte Warte
begibt, um das Ereignis ungestort tiberblicken zu kénnen.*”? Die panora-
matische Position, die Stifter immer dann einnimmt, wenn er sich Klarheit
zu verschaffen und die Dinge verniinftig zu ordnen versucht, weist darauf
hin, dass er seine theoretischen Kenntnisse tiber die Eklipse empirisch
absichern will, obwohl er meint, die Sonnenfinsternis getreu beschreiben
und erfassen zu konnen. Das abstrakte Wissen, das sich der Erzihler vor-
ab erarbeitet hat, ist systematisch auf Ergdnzung angewiesen und muss
mit der faktischen Realitdt der Erscheinungen vermittelt werden. Der Na-
turforscher beschrankt sich somit nicht darauf, die Phanomene begrifflich
zu zergliedern, sondern er ist fiir deren sinnliche Konkretion offen, die
unabdingbar ist, damit die Sache ganz und gar erschlossen werden kann.
Auf diesem Umstand beharrt die Erzdhlung von Anfang an, da sie mit
ithren ersten Worten festhalt, dass es Dinge gibt, die der Kontrolle durch das
Subjekt entzogen bleiben und keiner aktiven, sondern allein einer rezepti-
ven Einstellung zuganglich sind. Zwar meine man tiber Jahrzehnte hinweg
ein sicheres Wissen tiber Gegenstinde zu besitzen, doch kénne dies kein
vollstindiges Verstindnis der Welt garantieren, weil die sinnliche Aus-

2 Stifter PRA XV, S. 5.
473 Ebd., S. 8.

353

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dehnung der Phanomene ein unberechenbares, indes alles entscheidendes
Moment berge. So sind die eingangs niichtern aufgelisteten Kenntnisse
iiber die Eklipse die objektive Voraussetzung dafiir, dass die »wirklich«
eingetroffene Sonnenfinsternis vom 8. Juli 1842 als ein unvorhersehba-
res »Wunder« erscheint, das in seiner positiven Singularitit prazise zu
beschreiben ist, damit es nach Méglichkeit rational eingeordnet werden
kann und seine verwirrende Wirkung einbufit.

Zugleich streicht der Text aber hervor, dass sich »die wunderbare Magie
des Schonen, die Gott den Dingen mitgabe«, keinem logisch-kausalen Zu-
griff fiigt, denn sie »ist da, weil sie da ist, ja sie ist trotz der Rechnungen
da«.* Mit der nachfolgenden Beschreibung seiner Beobachtungen will
der Erzdhler die naturwissenschaftliche Argumentation durch die Be-
trachtung des konkreten >So-Seins« der Dinge supplementieren. Die empi-
ristische Anstrengung ist jedoch nicht nur dadurch limitiert, dass sie eine
genaue Schilderung der Vorginge liefert, ohne eine »letzte und eigentli-
che Bedeutung der Naturerscheinungen« zu ermessen.*”” Der referenzielle
Bericht steht auch grundsitzlich im Zeichen eines epistemischen Hiats,
der die Polaritit von analytischem Verstand und synthetischer Wahrneh-
mung sowie die objektive Uneinholbarkeit des faktisch Gegebenen durch
die Darstellung verantwortet. Mit der dsthetischen Kategorie des Erha-
benen, die Stifter nach Kant als »moralische Gewalt« einfiithrt, wird der
unvorstellbare »Reichthum« der Empfindung beim Blick in den »unge-
heuern Raum des Himmlischen« an die Erkenntnisbedingungen des Sub-
jekts zurtickgebunden, tirmt sich doch fiir den Erzdhler der »physische
Hergang« des befremdlichen Naturschauspiels erst »in unserem Herzen
zum unbegreiflichen Wunder« empor.”® Zwar folgt Stifter zunichst den
klassischen Vorgaben, wenn er festhilt, dass der Schauer und die phy-
sische Ohnmacht auf dem Feld der praktischen Vernunft letztlich einen
»Triumph« des Subjekts anregt.*”” Doch zeigt sich in der Folge, dass die

474 Ebd.

475 Begemann 1995, S. 109.

476 Stifter PRA XV, S. 6, S. 8f.

477 Ebd., S. 6f.: »[...] wir [...] richten unsere Augen und Sehrchre zu gedachter Secunde
gegen die Sonne, und siche: es kommt — der Verstand triumphiert schon, dafl er ihm
die Pracht und Einrichtung seiner Himmel nachgerechnet und abgelernt hat — und
in der That, der Triumph ist einer der gerechtesten der Menschen - es kommt, stille
wichst es weiter — aber siche, Gott gab ihm auch fir das Herz etwas mit, was wir nicht
voraus gewufit, und was millionenmal mehr werth ist, als was der Verstand begriff und
voraus rechnen konnte: das Wort gab er ihm mit: >Ich bin< — —>nicht darum bin ich, weil
diese Korper sind und diese Erscheinung, nein, sondern darum, weil es euch in diesem
Momente euer Herz schaudernd sagt, und weil dieses Herz sich doch trotz der Schauer
als grof} empfindet.< - — Das Thier hat gefiirchtet, der Mensch hat angebethet«.

354

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sonnenfinsternis ein »unheimliches« Erschrecken auslést und die Ver-
unsicherung des Ich ob der Grauenhaftigkeit der Wirklichkeit nicht zu
bewialtigen ist."”® Wie spiter auch die Winterbriefe aus Kirchschlag belegen,
radikalisiert Stifter die kantische Vorstellung, indem er festhalt, dass in
der erhabenen Erfahrung »menschliches Denken und menschliche Vor-
stellung ein Ende« haben.*”
Mit dieser erkenntniskritischen Pramisse verbindet die Beschreibung der
Eklipse ein poetologisches Problem, durch das Stifter gerade im Genre
der referenziellen Erzihlung Anspruch und Grenzen des realistischen
Schreibens verschirft zur Diskussion stellt. Die am 8. Juli 1842 tatsachlich
erfolgte Sonnenfinsternis wird zum Anlass genommen, die Moglichkeit
einer objektiven Darstellung durch die Vision eines alles durchdringen-
den Wortes zu imaginieren, das von einer ebenso goéttlichen wie vollig
apathischen Position aus spricht und das die grauenhafte Wahrheit einer
prosaischen Realitdt zeigt, bis sich zuletzt alle gewohnten Orientierungen
in der Dunkelheit verfliichtigen. Dieser absolut deutlichen Rede steht die
Perspektive des menschlichen Subjekts nur graduell gegeniiber, denn die
niichterne Sachlichkeit des Naturforschers weist ebenso in die Richtung
eines verninftigen Erkenntnis- und Ordnungswillens. Der abstrakten Di-
stinktion seines Wissens zum Trotz bekommt der Erzéhler die wirklichen
Dinge jedoch nicht in den Griff, und zwar weder geistig noch verbal. So
kennzeichnet der Hohepunkt der Eklipse die unheimliche Erhabenheit
des Naturphdanomens mit genuin linguistischen Begriffen. Den Augenzeu-
gen verschligt es regelrecht die Sprache, wenn Gott durch die Totenstille
redet. Das »Verstummen des Schrecks« fiihrt dazu, dass die Betrachter nur
mithsam wieder zu Worten kommen und »unartikulierte Laute« von sich
geben.”®” Im selben Maf ist Stifters nachtrégliche Erzahlung gemaf} einer
prinzipiellen und definitiven Unangemessenheit der Représentation struk-
turiert. Zwar ist der Text darum bemiiht, wie ein wissenschaftliches Pro-
tokoll die Beobachtungen prézise zu vermitteln, doch greift er immer wie-
der zum poetischen Register, weil er dem konkreten Phénomen allein mit
behelfsmifligen Vergleichen, Metaphern und intertextuellen Verweisen
beikommen kann. Als erhaben qualifiziert sich das_factum brutum der kom-
478 Vgl. zum Verhéltnis von Erhabenem und Unheimlichem die Ausfithrungen bei Geulen
1992, S. 21f.: »Wie der Schatten vor die Sonne tritt, so schiebt sich das Unheimliche
vor die klassische Struktur des Erhabenen, auf die doch alles in diesem Text zu deuten
schien. [...] Stifters Sonnenfinsternis ist eine Gestaltung des Erhabenen, in der die
Selbstvergewisserung ausbleibt«.
479 Stfter PRA XV, S.280 (Hervorh. d. Verf). Vgl. auch die Ausfithrungen im Kapitel

Durchsichtigheit der Dinge dieser Arbeit.
480 Sgfter PRA XV, S. 13.

355

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pletten Finsternis und der damit verbundene Wirklichkeitsschock durch
die bleibende Undarstellbarkeit. Weder kann die naturwissenschaftliche
Deskription die explosive Sinnlichkeit des Visuellen einfangen, noch lie-
fert der religiése Bezug eine befriedigende Erkldrung. Auch wo Stifter
andeutet, dass er sich in die »Kette religioser Verkiinder eingliedert,*!
kann er diesen Anspruch nur im Modus des Als-ob und durch den Riick-
griff auf den Wortlaut der biblischen Tradition formulieren.*? Weil Stif-
ters Text im Wissen verfasst ist, dass jede Schilderung des Ereignisses
»weit hinter der Wahrheit zurtick[bleibt]«,*®® gesteht er zuletzt nicht nur
das Scheitern seiner »armen Worte[]« ein.*®* Er endet auch mit den Ge-
danken zu einer Kunst, die ihre Mittel vom direkten Weltbezug entlastet
und »selbstandig verwendet«.*® Zweifelsohne bahnt sich hier eine moder-
ne Asthetik an, wenn man darunter das autonome und selbstbeziigliche
Formenspiel des amimetischen Kunstwerks verstehen will. Doch ist dies
bei Stifter das konsequente Ergebnis einer referenziellen Anstrengung, mit
der er der Realitit Herr werden mochte.*®® So ist seine Literatur durch
den strukturalistischen Nachweis ihrer »poetischen Funktion« nicht hinrei-
chend beschrieben. Obwohl sich die Texte zusehends verschlieflen und
auf sich selbst zuriickziehen - sie sind durchaus offen fir das, was immer
wieder in ihre Ordnung einbricht. Da Stifters Literatur von einem un-
aufhoérlichen Immunisierungsprozess in Gang gehalten wird, miissen die
verstérenden Dinge, die es wirklich gibt und sich bisweilen mit grauenhafter
Deutlichkeit anmelden, prasent bleiben, damit ein besserer Schutz vor
ithnen greifen kann.

481 Geulen 1992, S. 23.

482 Stifter PRA XV, S. 6: »Ich stieg von der Warte herab, wie vor tausend und tausend
Jahren etwa Moses von dem brennenden Berge herabgestiegen sein mochte, verwirrten
und betdubten Herzens«.

483 Fbd., S. 13.

484 Fbd., S. 15.

485 Ebd., S. 15f.: »Ihr aber, die es im h6chsten Mafle nachempfunden, habet Nachsicht mit
diesen armen Worten, die es nachzumalen versuchten, und so weit zurtickbliecben. Wire
ich Beethoven, so wiirde ich es in Musik sagen; ich glaube, da kénnte ich es besser.
[...] Kénnte man nicht auch durch Gleichzeitigkeit und Aufeinanderfolge von Lichtern
und Farbe eben so gut eine Musik fiir das Auge wie durch Tone fiir das Ohr ersinnen?
Bisher waren Licht und Farbe nicht selbstidndig verwendet, sondern nur an Zeichnung
haftend«.

486 Vel. Driigh 2003, S. 177.

356

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

Dieses Kapitel hat Stifters programmatische Aufierungen iiber Kunst und
Dichtung zum Anlass genommen, das literarische Werk mit Bezug auf
eine Asthetik der Klarheit nach klassischem Modell zu beleuchten. Dem-
gemaf sind zwei ineinander verschrinkte Aspekte eines Schreibens her-
vorgetreten, das sowohl hinsichtlich des Stils als auch der narrativen Kom-
position von den romantischen Verwicklungen der frithen Erzihlungen
Abstand nimmt und sich zusehends mit Entschiedenheit an die Vorsitze
der aufklarerischen Uberlieferung klammert. Zum einen geht Stifters Poe-
tik der Entwirrung einer Arbeit am Subjekt nach, dessen ethische Aufgabe
darin besteht, die konfusen Leidenschaften durch Vernunft zu mafligen,
damit es dank der ausgebildeten Apathie gegen den Anprall einer kon-
tingenten Realitit geriistet ist. Mit dieser Selbstsorge, die unentwegt nach
ungeriihrter Haltung strebt, ist eine radikale Entindividualisierung des Ich
verbunden, kommt dieses doch fiir Stifter erst dann zur Ruhe, wenn es
vom eigenen Selbst absieht und sich gewissermafien ausschaltet, um einen
neutralen Zugang zur Auflenwelt freizulegen. Aus diesem Grund hingt
die affektive Immunisierung des Subjekts zum anderen von einer >Klarheit
in den Dingen« ab, wie die Lektiire der Nachsommer-Erzahlung ausgefithrt
hat. Das ethische Vorhaben ist auf eine Aisthesis angewiesen, die den abs-
trakten Raum der Begriffe zur sachlichen Wirklichkeit hin so 6ffnet, dass
diese nach Moglichkeit als rationale Ordnung fixiert und verfiighar wird.
Ohne kognitive Kontrolle tiber die sich unablissig aufdrangende Realitit
ist keine Selbstkontrolle zu haben. Von den empirischen Wissenschaften
seiner Zeit inspiriert, will Stifter daher die objektiven Gesetzmafligkeiten
natiirlicher und sozialer Vorgiange eruieren. Zu diesem Zweck richtet er
sich nach der verniinftigen Methode der deutlichen Erkenntnis, ohne
jedoch den metaphysischen Optimismus der Leibniz-Wolffschen Schule
vorab zu teilen. Vielmehr vermittelt er das zeitgemifle Wissen um eine
epistemische Disjunktion, die das induktive Vorgehen (Kérnchen fiir
Kornchen<) einer ewigen Aufschubsstruktur der Erkenntnis folgen ldsst
und zugleich den idealen Charakter einer allgemeinen Ordnung hervor-
hebt. Was der Mensch mit den endlichen Mitteln der Wissenschaften
nicht leisten kann, soll indes die Dichtung bewerkstelligen, die in Stifters
Wertesystem zum Hochsten zdhlt, was eine kulturelle Praxis anstreben
kann. Weil jedoch fraglich ist, ob dieser Hohepunkt tiberhaupt zu errei-
chen ist, wird die literarische Mimesis bei Stifter von einem unauflosba-
ren Widerstreit gekennzeichnet: Der prosaische Realismus, der die Din-

357



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ge nach Art der Naturwissenschaften Schritt fiir Schritt minutiés und in
aller Deutlichkeit ausleuchtet, muss poetisch verklart werden, denn die
Abbildung der Wirklichkeit ist erst dann vollkommen, wenn die Darstel-
lung tber die detaillierte Schilderung des Einzelnen hinaus die Ganzheit
und Wesenheit der Dinge vor Augen stellt. Nach dem Vorbild Goethes
ist Stifter allenthalben um asthetische Synthetisierung bemiiht, die er als
idealistische Krénung des bloflen Realismus versteht und mit den mono-
ton wiederkehrenden Begriffen der klassischen Kunsttheorie - >Klarheits,
»Durchsichtigkeit< und >Einfachheit« — gebetartig beschwort. Aus der Sicht
von Stifters Hauptwerk hat sich jedoch gezeigt, dass diese Termini sowohl
auf dem Feld der Asthetik als auch der Ethik keine natiirliche Stimmig-
keit der Darstellung bezeichnen, sondern das hypothetische Resultat ei-
ner ebenso unscheinbaren wie schwierigen Kunst ansteuern. Das Streben
nach einer Transparenz der Dinge formuliert daher einen Anspruch, den
der naturwissenschaftliche Ich-Erzahler im Nachsommer nicht einlésen kann
und der mit der Tendenz kollidiert, die Sachen zz genau wiederzugeben.
Stifters rationalistisches Denken prallt an der materialen Dimension der
Erscheinungen und der Zeichen ab, gerade weil die deskriptive Akribie
die semantische Durchsichtigkeit behindert und letztlich die Reflexivitit
und Artifizialitit der Texte hervorkehrt.

Solange man sich an den Intentionen des Autors orientiert, ist es nicht
ubertrieben, ihn mit einem Ausdruck Adornos als »Fanatiker der Klar-
heit« zu charakterisieren.*®” Stifter mochte die Wirklichkeit instandig und
bis ins letzte Detail durchblicken, weil er sie als opak erfihrt. Deshalb
duldet er sie nur, sofern er sie mit rationalen Mitteln strukturieren und
in den Griff bekommen kann. Die massive Kritik an den Leidenschaf-
ten zielt auf eine saubere Trennung zwischen subjektiver und objektiver
Naturwirklichkeit, zwischen Vernunft und Irrationalitit. Der dringende
Wunsch nach einer von allen Interessen und Einbildungen freien Ein-
sicht in die Essenz der Dinge nihrt sich aus der durchaus zeitgemiflen
Chimare, dass ein totales Wissen méglich ist, sobald zum einen die Bei-
mischungen der menschlichen Fantasie eliminiert werden und zum an-
deren die naturwissenschaftliche Ambition von metaphysischen Vorur-
teilen befreit wird. Die enorme Anstrengung, die Welt nach Maf3gabe
distinkter Unterscheidungen zu gliedern und jede Unklarheit auszumer-
zen, zeichnet einen ebenso niichternen wie besessenen Forscher aus, der
dem unendlich offenen Feld des Wissens gegeniibersteht, ohne vorab da-
von auszugehen, dass sich die disparaten Erscheinungen zu einem sinn-

487 Adorno 1970, S. 125.

358

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vollen Ganzen fugen. In dieser Hinsicht kann Stifter als Représentant
einer aufgeklarten Moderne gelten, wenn man darunter einerseits das
Projekt verstehen will, den Obskurantismus allerorten zu denunzieren
und samtliche Lebensbereiche dare et distincte zu beherrschen.*®® Doch
Stifter deckt nicht nur die Exzesse der Vernunft auf, wie sie in der neu-
zeitlichen Gnoseologie programmatisch angelegt sind. Die literarischen
Texte sind auch insofern beispielhaft, als sie andererseits immer wieder
das ausmalen, was sich im Riicken der modernen Erkenntniswut bildet
und dieser entgegenarbeitet. So hat die Lektire der Hochwald- und der
Sonnenfinsternifi-Erzahlung herausgestellt, dass der sinnlose Einbruch ei-
ner bedrohlichen Realitdt neben Zustinden hochster Konfusion einen
kognitiven Zusammenbruch des Subjekts herbeifiihrt. Indem Stifter
hervorhebt, dass sich die Wirklichkeit in solchen Szenen deutlich zeigt,
reflektiert er ein verstérendes Ubermaf} an Klarheit, das in letzter Kon-
sequenz zu einem unheimlichen Verlust aller Markierungen fiithrt. Zwar
sind die Texte darum bemiiht, sich als autonome und tberschaubare
Systeme zu verschlieffen. Doch beweist Stifter mit dem Fernrohr-Blick im
Hochwald, der Eklipse vom 8. Juli 1842, dem Eisregen aus der Mappe, den
Schneestiirmen in Bergkristall und der letzten Erzahlung Aus dem bairischen
Walde die bleibende Faszination fiir ein Wirklichkeitsereignis, das der
Imagination kraft seiner ebenso schonungslosen wie unabweisbaren Fak-
tizitit jeden Freiraum nimmt und einer dsthetischen Katastrophe gleich-
kommt. Demgemaf zeigt sich, dass >Realitit nur dort greifbar ist, wo sie
im Modus eines Geschehnisses widerfihrt, das den Ordnungsraum des
Subjekts zerschlagt und dieses regelrecht desintegriert. Umgekehrt ver-
dichtet sich indes auch die restlose Aufklirung der Welt in der vélligen
Unterscheidungslosigkeit der Phanomene. Wie Stifters Vorliebe fir die
paradoxe Kennzeichnung solcher Situationen suggeriert, produziert nicht
nur der Mangel, sondern auch das Zuviel an Helligkeit die totale Indif-
ferenz einer weifsen Finsternis.*®® Weil die Essenz der Dinge nach Stifters
asthetischer Auffassung erst dann erfasst wird, wenn ein >Unnennbares«
an ithnen hervortritt, das weder diskursivier- noch analysierbar ist, fithrt

488 Vel. Latour 2008, S. 51.

489 Stifter HKG 2/2, S. 215: »Es war wieder nichts um sie als das Weif}, und ringsum war
kein unterbrechendes Dunkel zu schauen. Es schien eine grofle Lichtfiille zu sein, und
doch konnte man nicht drei Schritte vor sich sehen; alles war, wenn man so sagen darf,
in eine einzige weifle Finsternif} gehiillt« (Hervorh. d. Verf.). Stifters Erzahlung Bergkristall
streicht an dieser Stelle durch den ostentativ wiederholten Gleichlaut von >weifi% und
>wissen< hervor, dass die bedrohliche Situation als ein epistemischer Notzustand zu
verstehen ist: »Ich weifs es nicht¢, antwortet der Knabe, »ich kann heute die Bdume nicht
schen, und den Weg nicht erkennen, weil er so weyfsist« (ebd., S. 211f.; Hervorh. d. Verf.).

359

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der konzentrierte Einsatz der rationalen Vermdgen ein zwar deutliches,
aber opakes Bild der Wirklichkeit herbei. Damit hingt ein poetologisches
Problem zusammen, das Stifters eigene Texte betrifft, wo diese in threm
Beschreibungsfuror alles beim Namen nennen und doch ungesagt lassen
miissen, was der tiefere Sinn der geschilderten Realitit sein konnte.

Im Unterschied zu Biichner scheint Stifter mit dieser Deutlichkeitskritik
nahtlos an die Positionen der klassischen Asthetik anzuschliefen. Doch
ist der Vorwurf an einer allzu verniinftigen sowie schmuck- und kunstlo-
sen Darstellung aus zwei Griinden zu relativieren. Erstens schreibt Stifter
im Bewusstsein, dass die Vollkommenheit der Poesie einer unerreichba-
ren Vergangenheit angehért und nur noch zitiert, aber nicht mehr erfullt
werden kann. Zweitens forciert sein naturwissenschaftliches Interesse den
Hang zu einer literarischen Prosa, die mit ihrer ontologischen Hingabe
zusehends darum bemiiht ist, den dichterischen Ornat zu vermeiden und
ebenso trockene wie farblose und niichterne Texte zu produzieren. Stifter
weicht von den klassischen Normen jedoch nicht nur deshalb ab, weil er
sie mit Inbrunst befolgt und forciert. Er radikalisiert auch die dsthetische
Kritik gegentiber dem Leitbegriff der Aufkliarung, weil der Methode di-
stinkter Erkenntnis keine abschlieflende Einsicht in das Wesen der Din-
ge zugetraut wird. Gleichermafien zieht Stifter aus dieser Diagnose eine
ebenso schliissige wie innovative Folgerung. Sein Beitrag zu den Reflexi-
onen des Vernunftzeitalters besteht darin, dass die deutliche Rede keine
semantische Durchsichtigkeit der Texte verbiirgen kann, weil die Dimen-
sion des Sinns und diejenige der Darstellung auseinandertreten. So setzt
Stifter wiederholt ein Sprechen in Szene, das zwar alles unzweideutig sagt,
aber trotzdem nichts Verstindliches mehr mitteilt und nach herkémm-
lichen Begriffen als »nach-dichterisch« zu qualifizieren ist. Wie etwa die
Turmalin-Exrzihlung an der Schrift des seltsamen Madchens ausfiihrt, das
mit threm Vater und einer Dohle in einem verschlossenen Keller aufge-
wachsen ist, miissen gerade Klarheit und Deutlichkeit nach Stifter zu den
grofiten Ritseln der Moderne gezahlt werden:

Eines Tages brachte mein Gatte einen grofien Stofl von Schriften in mein Zimmer,
und reichte sie mir. Ich sah sie an, blatterte sie durch, und sah, dass es die Aus-
arbeitungen und schriftlichen Aufsize des Madchens waren. Ich nahm mir nun,
wenn ich Zeit hatte, die Miihe, den grofiten Theil dieser Papiere zu durchlesen.
Was soll ich davon sagen? Ich wiirde sie Dichtungen nennen, wenn Gedanken
in ihnen gewesen wiren, oder wenn man Grund Ursprung und Verlauf des Aus-
gesprochenen hitte enthritseln kénnen. Von einem Verstidndnisse, was Tod, was
Umirren in der Welt und sich aus Verzweiflung das Leben nehmen heifle, war
keine Spur vorhanden, und doch war dieses alles der triibselige Inhalt der Ausar-

360

13.01.2026, 08:27:37.



https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

beitungen. Der Ausdruck war klar und biindig, der Sazbau richtig und gut, und
die Worte obwohl sinnlos waren erhaben.

490 Ebd., S.177. Dasselbe Phinomen ist in der spdten Erzdhlung Der Waldbrunnen zu
finden, wo die Schrift des wilden Médchens, ebenso paradox, als deutlich und zugleich
unverstindlich beschrieben wird: »Der alte Stephan sah die Schrift an, es waren mehrere
Blitter beschrieben, die Buchstaben waren deutlich, wenn auch nicht schén; aber der
alte Mann erstaunte auf das Hochste, da er die Schrift las. Es war nirgends das, was
auf der Vorschriftstafel stand, abgeschrieben, oder etwas geschrieben, was in die Feder
gesagt worden sein konnte, oder was man sich selbst zu denken vermochte, sondern
ganz andere seltsame Worte« (ebd. 3/2, S. 114).

361

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 08:27:37.


https://doi.org/10.5771/9783968217116-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Poetik der Entwirrung
	Zu klar
	Verklärung der Affekte
	Durchsichtigkeit der Dinge
	Mimesis, Stil, Objektivität
	Poetik der Transparenz

	2.  Manier der Einfachheit
	Stifters dämonische Einfachheit
	Die heimliche Kunst der Einfachheit
	Erhabenheit des schlichten Stils
	Simplizität als Lebenspraxis
	»Einfachheit Halt und Bedeutung«? (Der Nachsommer)

	3.  Grauenhafte Deutlichkeit
	Desillusionen (Der Hochwald)
	Absolute Deutlichkeit (Die Sonnenfinsterniß am 8. Juli 1842)
	Zusammenfassung


