2 Postkolonialismus und Rassismuskritik
als Methode

2.1 Kritik an der westlichen Philosophie und Ideengeschichte

Seit der Jahrtausendwende verstarke sich die Kritik an der gegenwirtigen Ka-
nonisierung politiktheoretischen Wissens. Die Debatte vollzieht sich sichtbar
vor allem in den Beitrigen zu einer »nichtwestlichen« (vgl. u.a. Zapf 2012)*,
vergleichenden beziehungsweise »comparative« (vgl. u.a. March 2009) und
einer »transkulturellen« (vgl. u.a. La Rosa et al. 2016) Politischen Theorie und
Ideengeschichte. Das Unterkapitel wird ausgehend von den vorher genann-
ten Bewegungen Gedanken iiber den gegenwirtigen Stand der Kanonisierung
politiktheoretischen Wissens dufern.

Obwohl sich die im Buch weiter ausgefithrte Theorie immer wieder
abseits von den Pfaden der klassischen, hegemonialen Theoriebildung des
vermeintlichen westlichen Kanons bewegt, mochte sie sich nicht genuin als
ein Beitrag der neuen Stilrichtungen verstanden wissen. Die theoretischen
Explorationen und Dialoge, die in der Gegenwart zur Offnung des westlichen
und deutschen Wissenschaftskanons unternommen werden, sind wertvoll
und duflerst gewinnbringend. Erst diese Offnungsbewegungen erschlieffen
und ermoglichen den Zugang zu verschlossenen »Wissensarchive(n)« (Arndt
2015, S. 43) auflerhalb der gegenwirtigen Wissenschaftspraxis. Dennoch ist

1 Ein sichtbares Merkmal fiir die sich verstirkende Debatte um eine »trans- bzw. inter-
kulturelle Poltische Theorie und Ideengeschichte« (Zapf 2012) ist der Sammelband von
Zapf selbst (Zapf 2012). Der im Lichte der Griindungstagung der Deutschen Vereini-
gung fiir Politische Wissenschaft-Themengruppe »Transkulturell vergleichende Poli-
tische Theorie« unter dem Titel »Zwischen Assimilation und Kulturkampf. Westliche
Ideen im nichtwestlichen politischen Diskurs« (Zapf 2012) entstand.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

die dichotomisierende Institutionalisierung von Wissen kritisch zu betrach-
ten. Auf der einen Seite lagert das bekannte und tradierte Wissensarchiv
vermeintlich westlicher Wissenschaftsproduktion zwischen Aristoteles, Hob-
bes, Koselleck sowie Hegel und auf der anderen Seite finden wir den Rest
unter verschiedenen Labeln der Fremderzeugung oder regionalen Verortung,
wie zum Beispiel einer »afrikanische(n) politische(n) Philosophie« (Ditbgen
und Skupien 2016a).

Besonders verdient um die im vorherigen Absatz erdffnete kritische
Analyse machte sich der britisch-jamaikanische Kulturwissenschaftler Stuart
Hall mit seiner Diskurskritik (Hall 2012). Die Diskurskritik arbeitet die Exis-
tenz zweier stabiler »Formationen« (Hall 2012, S. 179) heraus und zwar den
»Westen und der Rest« (Hall 2012, S. 179). Die homogenisierende Erzihlung
von vor allem aulerhalb des Westens liegenden kulturellen, politischen sowie
wissenschaftlichen Produktionen als eine Negation des Westens »ist in der
modernen Welt lebendig und wohlauf« (Hall 2012, S.179). Am sichtbarsten
verbirgt sich dieses Narrativ hinter dem Terminus einer »nicht-westlichen«
(vgl. u.a. Zapf 2012) Politiktheorie. Eine solche Dichotomisierung ist weder
richtig noch zielfithrend. Sie schreibt die Kollektive fest und erzeugt sie als
undurchlissig. Gleichzeitig blockiert nicht-westliche Politiktheorie den Weg
fiir komplexe Verschrinkungen. Nichtsdestotrotz ist sie tief verankert in das
Selbstverstindnis des gegenwirtigen Wissenschaftskanons. Spitestens seit
der Aufklirung verfestigte sich die »ldee des Westens« (Hall 2012, S.140)
als zentraler Ort intellektueller Produktion (Hall 2012). Dabei wurde ein
hoch selbstbeziigliches System der Wissensproduktion in den Mittelpunkt
gestellt und diesem zugleich eine Geschlossenheit (Ehrmann 2012, S.112)
zugeschrieben. »Sie behandelte(n) den Westen als Ergebnis von Kriften,
die grofitenteils im Inneren von Europas Geschichte und Formierung lagen«
(Hall 2012, S. 140). Dabei wurde in der Tradition rassistischer Wissensbildung
postuliert, »dass die europiische Gesellschaft der fortschrittlichste Gesell-
schaftstyp der Erde und dass der europiische Mensch der Héhepunkt der
menschlichen Errungenschaft war« (Hall 2012, S. 140). Damit wurzelt histo-
risch die Uberhdhung der westlichen Wissensproduktion in der Annahme
einer Uberlegenheit weifler Menschen und weifRer Kultur gegeniiber anderen
Menschen und Kulturen in der Welt. Viele der Kanonkritiker von »nicht-
westlicher«, iber »transkultureller« bis zur »vergleichenden« Politiktheorie
kritisieren gerade die Sonderstellung westlicher Wissensproduktion und
suchen nach Wegen der Neuverhandlung ebendieser itberh6hten Position.
Sie leisten einen Beitrag zur Dekonstruktion der Vorstellung eines geschlos-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

senen Westens. Daher richtet sich die bereits formulierte und die folgende
Kritik nicht vorrangig an die Kanonkritiker selbst, sondern vielmehr gegen
den gegenwirtigen Mainstream der ideengeschichtlichen Kanonisierung.
Damit schliefit die vorgelegte Theorie an das normative Projekt einer Abkehr
vom »normativen Pol(s)« (Jullien 2018, S. 28) des Westens an. Hierin liegt die
grofite Uberschneidung mit den Kanonkritikern.

Es gilt im Folgenden sowohl eine tiberlegte Kritik am Westen als »ideolo-
gischen Begriff« (Jullien 2018, S. 28) zu iiben und gleichzeitig sich in der Ver-
handlung um das Verhiltnis zwischen vermeintlich verschiedenen Wissens-
produktionen zu positionieren. Jedoch will die hier erarbeitete Theorie keine
vollumfingliche ideengeschichtliche Kritik formulieren, sondern anhand ei-
ner Kanonkritik das eigene methodische Vorgehen erliutern. Es soll beant-
wortet werden, wie das ausgelassene, ignorierte, verhasste und verschwie-
gene Wissen aus den ehemaligen Kolonien und von unterdriickten Subjekten
seinen Weg als gleichberechtigte Errungenschaft zuriick in den vorherrschen-
den Kanon finden kann. Dies beinhaltet auch, wie die aktive Verbannung und
AusschliefSung von Rassismus als Wissenschaftsgegenstand ein Ende finden
kann.

Es mag kritisiert werden, dass die Beschreibungen im vorherigen Absatz
zu hart gewihlt seien und es sich nicht um eine absichtliche Ausschlieffung
handele. Dem sei lediglich zu entgegnen, dass die Worte eigentlich noch zu
weich gewahlt sind, da sich im Angesicht der historischen Wissensprodukti-
on viele Belege fiir eine Feindschaft gegeniiber ehemals kolonisierten Subjek-
ten und ihrer intellektuellen Produktion finden lassen. Wenig iiberraschend
gibt es hierfiir konkrete Belege in der Vergangenheit. Neben der Fiirsprache
seitens Voltaire fiir die Sklaverei und fiir eine weifle Uberlegenheitstheorie,
Lockes Verteidigung des Kolonialismus oder Humes Rassentheorie und Ent-
menschlichung schwarzer Subjekte finden sich viele historische Beispiele fiir
eine feindliche Ablehnung kolonisierter Subjekte und ihrer Wissensbestin-
de. Einen ersten Verweis auf die Kontinuitit und auch Kulturalisierung die-
ser Annahmen bietet einen Blick in die Vorlesungen Hegels. Mit Kulturali-
sierung wird in der Rassismusforschung die Ubertragung biologischer Ras-
sismen, beispielsweise gegen die menschliche Natur des Schwarzen, auf das
Spielfeld der Kultur, beispielweise die Demokratiefdhigkeit der afrikanischen
Kulturen, beschrieben (vgl. u.a. Kuhn 2015, S. 43). In folgenden Zeilen nimmt
Hegel unter anderem Stellung zu schwarzen Menschen:

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

»Bei den Negern ist nimlich das Charakteristische gerade, daf ihr Bewufst-
sein noch nicht zur Anschauung irgendeiner festen Objektivitit gekommen
ist, wie zum Beispiel Gott, Gesetz, bei welcher der Mensch mitseinem Willen
wire und darin die Anschauung seines Wesens hétte. Zu dieser Unterschei-
dungseinerals des Einzelnen und seiner wesentlichen Allgemeinheitist der
Afrikaner in seiner unterschiedslosen, gedrungenen Einheit noch nicht ge-
kommen, wodurch das Wissen von einem absoluten Wesen, das ein ande-
res, hoheres gegen das Selbst ware, ganz fehlt. Der Neger stellt, wie schon
gesagt worden ist, den natiirlichen Menschen in seiner ganzen Wildheit und
Unbéandigkeit dar: von aller Ehrfurcht und Sittlichkeit, von dem, was Gefiihl
heif’t, mufR man abstrahieren, wenn man ihn richtig auffassen will; es ist
nichts an das Menschliche Anklingende in diesem Charakter zu finden« (He-
gel 1924, S.50).

In den Vorlesungen Hegels wird der Afrikaner reduziert auf eine »tierische
Natur« und damit aus einer vernunftbegabten Menschlichkeit entlassen. Es
gilt den Afrikaner »aufzufassen« und damit wird er vom Akteur wissenschaft-
licher Praxis zum Objekt wissenschaftlicher Praxis. In diesen Schriften zeigt
sich eine verdeckte Perspektivierung der Welt. Die Worte Hegels kénnen sich
nicht an den Afrikaner selbst als Leser richten, sondern ausschlieflich an ein
auflerhalb des Afrikanisch-Seins stehendes Subjekt. Die Vorlesung ist nicht
universell intendiert, sondern richtet sich an eine bestimmte Perspektivie-
rung der Welt. An eine klar bestimmte Position des Welterklirens. Wie in den
spiteren Zitaten von Arendt, Kant, Hegel oder Plessner wird als Adressat fiir
die Aussage eine weifle, westliche Audienz vorausgesetzt. Das Problem des
historischen Kanons ist damit nicht nur der Rassismus, sondern seine aus-
erwihlte Adressatenschaft. Es wire sehr viel verlangt, von einem schwarzen
oder afrikanischen Wissenschaftler zu erwarten, dem Kanon mit der glei-
chen freudigen Ehrfurcht des Mainstreams zu begegnen, obwohl der Kanon
ihn fortwihrend dehumanisiert, beleidigt, entwiirdigt und aus der Mensch-
lichkeit ausschlief3t. Die im Kanon vorhandenen Rassismen behindern damit
aktiv einen neutralen und objektiven Zugang fiir alle Menschen was fiir einige
Gruppen deutlich weitreichender ist als fiir andere. Damit ist der Kanon in
seiner Zuginglichkeit keinesfalls universell. Es lisst sich durchaus die Frage
aufbringen, ob Werke kanonisiert werden wiirden die dhnlichen Zuweisun-
gen gegeniiber weiflen Menschen formulieren. Weitere Herausforderungen
werden anhand von Kants Schriften deutlich. So schrieb Kant in seiner dehu-
manisierenden Rassentheorie:

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

»Die Menschheit ist in ihrer grofiten Vollkommenheit in der Race der Wei-
Ren. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent. Die Neger sind
weit tiefer, und am tiefsten steht ein Theil der amerikanischen Volkerschaf-
ten« (Kant, 316. 05-08).2

Klar erkennbar ist die bewusste Uberhéhung des Weifen. Es findet nicht nur
eine Abwertung des »Anderen« (Benhabib 2017) statt, sondern eine bewusste
Aufwertung der Weien. Hier wird deutlich, dass sich in der Kanonisierung
besonders seit der Aufklirung ein bewusster Rassismus eingewoben hat. Des-
sen Kontinuitit wird im weiteren Verlauf dieser Arbeit noch geschildert und
diskutiert. Weiterhin scheint die von Hall identifizierte Sonderstellung des
Westens in der Aufklirung rassifizierende Ziige aufzuweisen und postuliert
einen definitiven Ausschluss des Anderen aus einer gleichberechtigten Wis-
sensbildung. Zentrale Denker des Kanons vertreten rassistische Positionen
in ihren Werken und es lisst vermuten, dass sich diese Ansichten auch in
ihr methodisches Vorgehen einarbeitet. Es kommt nicht zu einer neutralen
Auswahl des fremden Gedankens. Autoren vermeintlich anderer Volker wer-
den nicht gleichberechtigt gelesen und wahrgenommen. Folglich entschieden
die vergangenen Kanonmitglieder mit wechselseitigen Beziigen und Zitatio-
nen selbst welche Denkerinnen und Denker, als relevant angesehen und in
den zukiinftigen Kanon Zutritt fanden. Riickwirkend davon auszugehen, dass
Kant, Hegel, Hobbes oder Hume kolonisierten Subjekten eine reelle Chan-
ce auf Mitwirkung im akademischen Apparat erlaubt hitten, ist angesichts
ihrer akademischen Positionen zu den Kolonisierten duferst unwahrschein-
lich. Damit schaffen sie sukzessive die Realitit selbst, die von ihnen als Evi-
denz fiur die Minderwertigkeit anderer Menschen herangezogen wird. Die
genannten Kanonmitglieder schliefRen sie aus und bemingeln im Anschluss

2 Der Begriff »Neger« wird in dem Werk ausschlieRlich in direkten Zitaten verwendet.
Hierbei handelt es sich um eine beleidigende und rassistische Zuschreibung gegen-
(iber schwarzen Menschen. Der Begriff hat eine lange, unheilvolle bis in die Gegenwart
reichende Gewaltgeschichte und ist eng verbunden mit unziahligen Menschenrechts-
verbrechen. Fiir eine Auseinandersetzung mit dem Rassismus in der Ideengeschich-
te ist eine unmittelbare Sichtbarmachung der Wortwahl der Theoretiker unerlasslich.
Das Gleiche gilt fir den Begriff »Indianer«, der eng mit dem Genozid gegenlber den
First Nations, Natives und indigenen Bevolkerungen in vielen ehemaligen Kolonien
verbunden ist. Die Sichtbarmachung bedeutet keine Akzeptanz des Begriffs. Das N-
Wort und I-Wort sind rassistische Begriffe und sollten ihre verdiente gesellschaftliche
Achtung erfahren.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ihre Unfihigkeit zur Mitwirkung. Das Projekt eines organisierten Ausschlus-
ses verfolgte Kant jedoch keineswegs in Eigenregie und allein. Kant berichtet
beispielsweise in seiner Schrift iiber einen Vortrag von Hume:

»Die Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefiihl, welches (iber das
Lappische stiege. Herr Hume fordert jedermann auf, ein einziges Beispiel
anzufithren, da ein Neger Talente gewiesen habe, und behauptet: daf unter
den hunderttausenden von Schwarzen, die aus ihren Landern anderwarts
verfithrt werden, obgleich deren sehr viele auch in Freiheit gesetzt werden,
dennoch nicht ein einziger jemals gefunden worden, der entweder in Kunst
oder Wissenschaft, oder irgend einer andern rithmlichen Eigenschaft etwas
Grofdes vorgestellt habe, obgleich unter den Weifden sich bestandig welche
aus dem niedrigsten Pébel empor schwingen und durch vorziigliche Gaben
in der Welt ein Ansehen erwerben« (Kant 1757-1777, 253. 01-12).

Wie zuvor bei Kant selbst, findet sich die Ungleichwertigkeit der Schwarzen
Vernunftbegabung in Humes Worten wieder. Die Fihigkeit zum Ausiiben von
Talenten und der Produktion von Kunst oder Wissenschaft sei ihnen nicht
eigen. Die koloniale Praxis der gewaltsamen Versklavung, Entfithrung, De-
portation und Entwurzelung wird als »Verfithrung« romantisiert. Ihre ver-
meintliche Unfihigkeit der Mitwirkung ist bei Hume ihre eigene Schuld und
hat keine strukturelle Grundlage oder einen Erklirungszusammenhang. Hier
wird eine weitere Unzulinglichkeit des gegenwartigen Kanons deutlich. Wei-
te Teile des Kanons selbst sind nur sehr eingeschrinkt geeignet fir die Ana-
lyse relevanter gesellschaftlicher Phinomene. Der Rassismus, die Sklaverei
und der Kolonialismus als weltumspannende Problembereiche der Mensch-
heitsgeschichte konnen mit grofen Teilen des historischen Kanons nur einge-
schrankt kritisch analysiert und besprochen werden, da die Autoren des Ka-
nons selbst diese Systeme komplizenhaft oder aktiv stiitzen. Keinesfalls soll
damit behauptet werden, dass sich in den Werken nicht relevante Errungen-
schaften wiederfinden, die sich gegen Rassismus und Kolonialismus verkeh-
ren konnen. Sondern es soll verdeutlicht werden, dass zum einen diese Ope-
rationalisierung ihrer Theorien den Kernaussagen ihres Gesamtwerkes selbst
entgegensteht und zum anderen es zumindest uniiblich wire, beispielswei-
se mit einem antidemokratischen Denker die Notwendigkeit der Demokratie
schwerlich zu beweisen. Es ist zumindest ungewohnlich mit ausdriicklichen
Befiirwortern von Rassismus und Kolonialismus gegen diese wirkmichtigen
Phinomene zu diskutieren und sollte nicht das Verfahren der ersten Wahl
sein. Letztlich ldsst sich Rassismus nur schwer mit iiberzeugten Rassisten ra-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

tionalisieren. Vor allem kénnte damit ein Umstand suggeriert werden, der
nicht vorliegt. So konnte man aus Kants aufklirerischen Schriften schliefRen,
dass er der Sklaverei oder dem vermeintlich »irrationalem« Rassismus als
Gegner gegeniiberstehe. Obwohl Kant diesen Schluss ausdriicklich nicht aus
seinen Schriften zog. Selbstverstindlich gibt es dabei bedeutende und den-
noch in der Minderheit verbleibende Gegenstimmen zur Frage von Sklaverei
und Rassismus im historischen Kanon von Mill itber Douglass bis hin zur
Frankfurter Schule. Damit richtet sich diese Kanonkritik vor allem gegen den
historischen Teil des Kanons und in geringerem Umfang gegen den kontem-
poriren Anteil. Eine antirassistische Mehrheit entwickelte sich hierbei aller-
dings erst deutlich spiter als oftmals angenommen wird. Noch Heidegger,
der von 1889 bis 1976 lebte, pflegte eine offene Ablehnung des Anderen. So
formulierte er folgenden antisemitischen Gedanken:

»Die Verjudung unserer Kultur u. Universitaten ist allerdings schreckerre-
gend u. ich meine die deutsche Rasse sollte noch soviel innere Kraft auf-
bringen um in die Héhe zu kommen« (Spat 2014).

Es ist bekannt, dass auch im 20. Jahrhundert der Hass auf das Andere im
Westen nicht endete. Die grofien Signalgeber hierfir sind der Nationalso-
zialismus, die Rassentrennung in den USA, die Apartheid in Siidafrika und
das Fortleben des westlichen Kolonialismus. Daher wird an dieser Stelle le-
diglich eine Frage aufgeworfen, die im Rahmen dieser Schrift nicht beant-
wortet werden kann: Wann und fiir wie lange gab es einen chancengleichen
Zugang fur Schwarze, Juden, indigene Bevélkerungen oder Roma und Sin-
ti aktiv am gegenwartigen Kanon mitzuarbeiten? Wann war es Ihnen in der
Moderne moglich die »Wissenschaft als Beruf« (Weber 1992) in der westlichen
Welt zu ergreifen? Es ist zu vermuten, dass bis auf wenige bekannte und itber-
wiegend spite Ausnahmen wie Amo, Fanon, Douglass oder DuBois sich die
westlichen Institutionen erst sehr spit dem Anderen 6ffneten. Damit ist eine
zentrale Herausforderung der westlichen Akademien, dass sie zeitweise am-
bivalent zu verschiedenen Zeitpunkten, in unterschiedlichem Umfang, eine
dennoch relevante Schliefdung gegeniiber dem kolonialen Subjekt praktizier-
te. Heidegger erinnert uns daran, dass es sehr wohl und erwartbar auch im
20. Jahrhundert noch Rassismus und Antisemitismus im Wissenschaftssys-
tem gab.

Doch endete der Einfluss des Rassendenkens im Kanon weder personell
noch inhaltlich mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs. Hierfiir sollen zwei
frithe Beispiele exemplarisch aufgegriffen werden. Ein Beispiel fur die per-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

sonelle und ein Beispiel fiir die inhaltliche Kontinuitit. Helmut Plessner war
Lehrstuhlinhaber in Géttingen und als einflussreicher Sozialwissenschaftler
von 1955 bis 1959 Vorsitzender der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie?.
Plessner verfolgt eine gewisse Form des universalistischen Rationalismus.
Selbstverstandlich pflegte Plessner keinen Rassismus, der mit den Schriften
von Kant gleichzustellen ist, aber auch er war iiberzeugt von der Existenz
und differenzierten Vernunftbegabung von Menschenrassen. In seiner Schrift
»Grenzen der Gemeinschaft« (Plessner 2016) schrieb Plessner im Jahr 1924:

»Dabei aus den Ergebnissen der modernen Vélkerpsychologie und verglei-
chenden Kulturwissenschaft ergibt sich unwidersprechlich eine tief bis in
die Apperzeptionsformen des ganzen Ceistes hinabreichende Verschieden-
heit zwischen Rassen und Volkern. (...) Immerhin wird von diesem Plura-
lismus der Vernunftsysteme die Einheit der Geistigkeit und Verniinftigkeit
nicht beriihrt. Mit Negern, Eskimos, Franzosen argumentiert man nicht auf
gleiche Weise; dies zu glauben war vielleicht der Fehler spezifischer Aufkla-
rerei« (Plessner 2016, S. 50-51).

Bei dem Zitat geht es nicht um die Frage, ob Plessner Rassist ist oder nicht,
sondern es soll vielmehr die Kontinuitit rassistischen Denkens aufgezeigt
werden. Denn auch nach dem Zweiten Weltkrieg lehrten in Deutschland Den-
ker, die von der Unterschiedlichkeit der Rassen tiberzeugt waren und schwar-
zen Menschen eine andere Form oder Natur der Vernunft zuschrieben. Ein
weiteres bedeutendes Beispiel fiir das Fortwirken kulturalisierender Rassis-
men im wissenschaftlichen Kanon findet sich bei der intellektuellen Schiilerin
von Heidegger Hannah Arendt. In ihrer bedeutenden Schrift »Elemente und
Urspriinge totaler Herrschaft« (Arendt 1955) findet sich eine Apologetik fiir
das gewaltvolle, koloniale Unternehmen:

»Der biblische Mythos von der Entstehung des Menschengeschlechts wur-
de auf eine sehr ernste Probe gestellt, als Européer in Afrika und Australien
zum ersten Male mit Menschen konfrontiert waren, die von sich aus ganz
offenbar weder das, was wir menschliche Vernunft, noch was wir mensch-
liche Empfindungen nennen, besafien, die keinerlei Kultur, auch nicht eine
primitive Kultur, hervorgebracht hatte, ja, kaum im Rahmen feststehender

3 Siehe hierzu die Liste aller Vorsitzenden der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie
unter https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs (zuletzt angesehen am
03.06.2020).

13.02.2028, 14:58:44.


https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

Volksgebriauche lebten und deren politische Organisation Formen, die wir
auch aus dem tierischen Gemeinschaftsleben kennen, kaum tberschritten.
(..) Hier, unter dem Zwang des Zusammenlebens mit schwarzen Stammen,
verlor die Idee der Menschheit und des gemeinsamen Ursprungs des Men-
schengeschlechts, wie die christlich-jiidische Tradition des Abendlandes sie
lehrt, zum ersten Mal ihre zwingende Uberzeugungskraft, und der Wunsch
nach systematischer Ausrottung ganzer Rassen setzte sich umso starker fest«
(Arendt 1955).

Damit findet sich auch in der Gegenwart noch immer eine abwertende
Beschreibung des Afrikaners in der Wissenschaft. Erneut wird operiert in
Semantiken der Dehumanisierung und des Tiervergleichs, erneut wird eine
differenzierende Beschreibung der Kulturbegabung vollzogen und erneut
kommt es zu einer Aufwertungslogik des europiischen Menschen. Damit
wird bei Arendt im Nebensatz das koloniale Projekt rechtfertigt und begriin-
det. Die Idee einer »Kulturlosigkeit«, die wiederholt in der Ideengeschichte
auftaucht wird erneut aufgebracht. Die Leere ist eine notwendige, intellek-
tuelle Vorbedingung fiir eine spitere Kolonisation. Der vermeintlich leere,
kulturelle Raum wird im kolonialen Raum nun durch eine vermeintlich
europiische und universelle Kultur sowie Vernunft gefiillt. Die westliche Kul-
turproduktion ist damit nicht nur universell, sondern ein Exzeptionalismus.
Die westliche Kultur steht herausgehoben und einzigartig in ihrer, um es mit
den Worten von Kant zu fassen, »Vollkommenheit« dar. Auf die funktionelle
Erklirung des Kolonialismus wird im Laufe der Theorie noch eingegangen.

Zusammenfassend bleibt die Notwendigkeit einer Einordnung. Die Ab-
sicht der bisherigen Kritik an der vermeintlichen westlichen Ideengeschichte
ist es nicht, den gesamten Kanon als rassistisch abzutun. Keinesfalls soll der
Beitrag oder die Bedeutung der Denker fiir die Ideengeschichte oder die Wis-
senschaft im Allgemeinen negiert werden. Kant, Arendt oder Heidegger sollen
auch nicht aus den Zirkeln anerkannter wissenschaftlicher Praxis verbannt
werden. Im Mittelpunkt steht keine Verteufelung, sondern eine notwendige
Differenzierung. Bisher wird der Beitrag theoretischer Wissenschaftsfithrung
zum Projekt von Rassismus und Kolonialismus sehr deutlich. Gerade hieraus
ergibt sich eine Verantwortung, eine gegen den Rassismus und Kolonialismus
gerichtete Theorie zu betreiben. Es wire ein Beitrag zur kritischen Aufarbei-
tung der Problemstellen des westlichen Erbes.

Der gegenwartige Kanon inkludiert weitgehend unkritisch Texte mit Ras-
sismen und anderen Formen der »Menschenfeindlichkeit« (Emcke 2017). Da-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

mit verweigert sich die Wissenschaftspraxis dem eigenen »aufklirerischem
Ideal«. Spat spricht in seinem Beitrag in dem Onlinemagazin der Telepolis
gar von dem »verschwiegenen Rassismus der Philosophen« (Spit 2014). An-
gesichts der rassistischen Kontinuititen im westlichen Kanon bedarf es zu-
dem vermeintlich auRenstehender Ansitze und Denkern, um den Rassismus
zu analysieren und zu entschliisseln. Der Rassismus kann nicht, wie zuvor
begriindet wurde, von innen heraus aufgearbeitet werden. Es gilt sich auch
von der Annahme eines natiirlichen Ideenwettbewerbs oder gleichberechtig-
ten Zugangs zur Akademie zu trennen. Es ist nicht Zufall, dass im Kanon so
wenig nicht-weifle Menschen Eingang finden, sondern Ergebnis und Konse-
quenz von Rassismen innerhalb und auflerhalb der Akademie. Uberdies ist
es von Bedeutung den Kanon nicht als ein wertfreies, objektives Projekt zu
begreifen. Es finden sich im Kanon selbst zu viele normative Verortungen
der Welt. Es hat kaum eine »reine Vernunft« zu den obigen Aussagen tiber
schwarze Menschen gefiihrt. Zuletzt ermdglicht eine kritische Besprechung
der Problemstellen eine Immunisierung gegen zukiinftigen Missbrauch. Es
wire heute noch moglich, wenn auch richtigerweise sehr verpént, ausschlief3-
lich mit Autoren des Kanons wie Fichte, Lichtenberg, Arendt, Kant, Wagner,
Hegel, Rousseau, Luther sowie Heidegger eine philosophische Schrift fiir die
Minderwertigkeit des Schwarzen und die Notwendigkeit seiner Kolonisie-
rung zu schreiben. Kénnte es nicht sogar in einer Welt, in der sich der poli-
tische Rassismus erneut durchsetzt, wahrhaftig werden? Wo wiren dann die
klugen und iiberlegten Widerworte zu den rassistischen Uberlegungen dieser
Autoren? Daher sollte sich eine gegenwirtige Theoriebildung auch zur Aufga-
be machen den falschen Argumenten der Vergangenheit zu widersprechen.
Im Zuge der bisherigen Argumentation wurde stets zur vermeintlich
westlichen Theorieproduktion Bezug genommen. Es wird sich vom hege-
monialen Begriff der westlichen Theorieproduktion distanziert. Fufiend
auf Hall wird die Vorstellung einer geschlossenen Theorieproduktion im
Westen abgelehnt (Hall 2012, S.178). Ohnehin fithrt nach Weif’ (2012) die
Annahme einer Geschlossenheit zu einem meines Erachtens folgenschweren
ideengeschichtlichem Problem. Denn es werden nach Weif3 Beziige und
Einfliisse auf die Theoriebildung innerhalb des Westens itberbewertet und
externe Beziige unterbewertet (Weif$ 2012, S. 69). Der Westen formierte sich
nicht nur »(..) innerhalb der westlichen Gesellschaften, Geschichten und
Entwicklungsgeschwindigkeiten (..)« (Hall 2012, S. 178). Der Westen vollzog
Teile seiner Entwicklung innerhalb der ehemaligen Kolonien und teilweise
nur durch die Kolonien. Viele bekannte Denker des Westens entwickelten und

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

testeten ihre Ideen in den ehemaligen Kolonien (Franzki und Aikins 2010,
S.10-11). Nachweise hierfiir finden ich in den unterschiedlichen Disziplinen.
Besonders hiervon geprigt ist die unheilvolle Medizingeschichte. Hier ist
nur beispielhaft Robert Koch zu erwihnen. Er nutzte das kolonialisierte
Afrika als Labor fiir seine »skrupellose(n)« (Zimmerer 2020) Experimente
und entwickelte damit »westliche« medizinische Innovationen auf Kosten
kolonialisierter Subjekte (Zimmerer 2020).

Keinesfalls vollzog sich eine einseitige Wissensrelation in dem Wissen von
Norden nach Siiden floss, sondern es gab zudem eine umgekehrte Bewegung.
Denn gleichzeitig produzierten auch koloniale Subjekte Wissen, das in das
Wissensarchiv des Westens iiberging. Als Beispiele wird oftmals die deko-
loniale Bewegung Haitis fiir die Entwicklung eines universellen Menschen-
rechts hervorgehoben (Ehrmann 2012; Laing 2018; Weif$ 2016) oder die spe-
zifische Protestform Mahatma Ghandis, die noch heute fiir den demokrati-
schen Protest in der westlichen Welt prigend ist. Franzki und Aikins verwei-
sen darauf, dass »(...) vorgeblich interne Grundkonflikte, wie beispielsweise
die soziale Frage zu Beginn der Industrialisierung nicht ohne Einbeziehung
der Migration in die europiischen Siedlungskolonien (zu) analysieren (...)«
(Franzki und Aikins 2010, S. 11) sind. Der Siedlungskolonialismus und damit
der Abbau vom »politischen Handlungsdruck« (Franzki und Aikins 2010, S. 11)
pragten die historische Entwicklung entscheidend mit (Franzki und Aikins
2010, S. 11). Nur unter Beachtung der »kolonialen Expansion« (Plumelle-Uribe
2004, S. 129) Europas sind entscheidende historische Formationen erklirbar.
Eine Geschichte Europas ohne die Geschichte des Kolonialismus ist unvoll-
stindig. Daher ist fiir Hall die Entwicklung des Westens, wie wir ihn heute
kennen, ohne den »Rest« nicht denkbar (Hall 2012, S. 175fT.).

In vielerlei Hinsicht entwickelte sich der Westen auf Kosten der restlichen
Welt. Zudem transportierten und produzierten auch aus dem Westen ausge-
schlossene Subjekte Wissen in den Westen, gestalteten den Westen mit oder
kimpften fur die politischen Eckpfeiler des Westens. Ein Referenzpunkt kann
hierbei der umfangreiche Einsatz von sogenannten Kolonialsoldaten in den
Weltkriegen auf dem europiischen Kontinent sein (Arndt 2017, S. 83). Nach
Arndt kimpften im Zweiten Weltkrieg nicht-weifle Menschen unter Einsatz
ihres Lebens und leisteten demnach einen grofien Beitrag zum Sieg iiber den
Nationalsozialismus (Arndt 2017, S. 83). Der Einsatz kolonisierter Subjekte ist
mit dem Sieg iiber den Nationalsozialismus tief verwoben. Dennoch findet
sich in dem mit der politischen Theorie verwandten Fach der Geschichte im

13.02.2028, 14:58:44.

23


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Kanon eine unzureichende Beleuchtung nicht-weifier Subjekte als Kimpfer
gegen das Unrecht.

Eine weitere Referenz fuir den bedeutenden Beitrag ausgeschlossener
Subjekte kénnen das Wirken von dem schwarzen Philosophen Anton Wilhelm
Amo, der in Deutschland zu Zeiten der Aufklirung lehrte und lebte, oder
ebenso das Wirken vom nordamerikanischen Abolitionisten Frederick Dou-
glass sein. Nichtsdestotrotz werden historische Formationen vielfach ohne
Ruickgrift auf die Realitit des Kolonialismus erklart. Es betrifft in besonderer
Weise auch die politische Bildung sowie die politikwissenschaftliche For-
schung. Ein gutes Beispiel hierfiir ist die Genese der Vereinten Nationen und
ihrer internen Struktur. Ohne die Beriicksichtigung des kolonialen Zustands
ist die, von der Stunde Null, veranlagte Vormachtstellung weifler Nationen
im Sicherheitsrat kaum zu erkliren. Zu Griindungszeit vertraten unter
anderem Frankreich oder das Vereinigte Konigreich nicht nur sich selbst als
Mitglieder der »Permanent Five«, sondern auch ihre koloniale Einflusszonen.
Die Abwesenheit der dauerhaften Reprisentation des gesamten Kontinents
— Afrika - in einem entscheidendem Steuerungsgremium der Global Go-
vernance ist ein Relikt der kolonialen Zeit. Ubertragen lisst sich dies auch
auf die Stimmverhaltnisse in Kernorganisationen des UN-Systems oder der
Themensetzung. Ungeachtet dessen wird weiterhin versucht das UN-System
ohne die Beriicksichtigung des Kolonialismus zu verstehen und zu erkliren.
Die Vereinten Nationen werden so oftmals zum erklirten Produkt eines
ausschliefilich aus Geschehnissen im Westen inspirierten und angestof3enen
Projektes. Im Kontext der Nationenforschung verwendete Emcke die Begriffe
»kontra-faktisch« (Emcke 2017, S. 127) und »ahistorisch« (Emcke 2017, S. 127)
fir eine solche fehlerhafte Realititserzeugung. Die kontra-faktische und
ahistorische Wahrnehmung von historischen Einflussfaktoren ist oftmals
weder ein zufilliger noch unabsichtlicher Prozess. Sie ist begiinstigt durch
eine Kultur- und Geschichtsproduktion, die gezielt nicht-weif’e Menschen
ausldsst. Dies wird beispielsweise an der fehlenden Thematisierung von
Kolonialismus in Schule und Studium oder an der Abwesenheit nicht-weif3er
Soldaten in Filmen sowie Dokumentationen tiber den zweiten Weltkrieg
sichtbar.

Das zentrale Argument im letzten Absatz ist: Es kann lediglich von ei-
ner »vermeintlich« westlichen Theorieproduktion oder Kulturentwicklung ge-
sprochen werden. Der Westen ist kein geschlossener Ort, der sich iber die
Jahrhunderte von angeblich fremden Kulturriumen abschottete. Ganz im Ge-
genteil ist der Westen historisch offen und hochexpansiv gewesen. Der Wes-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

ten ist kein ausschlief3liches Produkt des Westens, sondern ein komplexes glo-
bales Produkt. Umgekehrt finden sich auch kaum »reine(n) nicht-westliche(n)
Wissenschaftsysteme(n)« (Dhawan 2009, S. 62). Daher vollzieht das vorliegen-
de Werk keine »kulturrelativistische Anklage gegen das Erbe der Aufklirung«
(Dhawan 2009, S. 62), sondern will die epistemischen Grundlagen des Wes-
tens erweitern, indem es die Leerstellen und Fehler des Westens kritisiert
und vermeintlich duflere Wissenschaftssysteme einbindet. Dhawan schreibt
von einer »Verwebung(en) von westlichen mit nicht-westlichen Theoriepro-
duktionen« (Dhawan 2009, S. 62). Folglich bewegt sich diese Schrift in einer
theoretischen Ambiguitit. Einerseits kritisiert und diskutiert es die westliche
Theorie und Ideengeschichte im Sinne ihrer allgemeinen und hegemonialen
Interpretation als europiisch, weif}, geschlossen, itberlegen, einzigartig, und
universell. Es wird sich von der klassischen Praxis westlicher Theoriebildung
und vor allem einer Romantisierung distanziert. Zugleich wird die Reinter-
pretation, was als westliche Theorie und Ideengeschichte verstanden wird,
vollzogen. Daher ist diese Schrift selbst eine in die westliche Theorie ein-
gewobene Praxis. Zum Umgang mit dieser Ambiguitit wird weiterhin mit
klaren sprachlichen Markern, wie der historischen, tradierten, kanonisierten
oder vermeintlichen westlichen Theorie gearbeitet, um tiber diese problema-
tische, hegemoniale Interpretation des westlichen Erbes zu diskutieren, ohne
es verwerfen oder verteufeln zu wollen, sondern um es im Sinne eines auf-
klirerischen Ideals nach Fehlern und Irrtiimern zu durchforsten.

Von zentraler Bedeutung fiir die hegemoniale Stellung der westlichen
Theorie ist die politische Macht der weiflen Nationen. Herrschafts- und
Machtprozesse nahmen iiber die Zeit auch Einfluss auf die Wissenschafts-
produktion. Nach Huntington erleben wir derzeit einen relativen Verfall
der westlichen Macht, aber dennoch bleibt die vermeintliche westliche
Zivilisation die Michtigste (Huntington 2002, S.29). Der relative Verfall
zwingt den Westen »mit anderen Kulturen zu dialogisieren« (Jullien 2018,
S. 87). Die Offnungsbewegung des Westens ist nach Jullien kein freiwilli-
ger und gewollter Prozess, sondern eine Reaktion auf den fortwihrenden
Machtverfall (Jullien 2018, S. 85ff.). Historisch gesehen »hatte er nicht nétig
zu dialogisieren« (Jullien 2018, S.87). »Er kolonialisierte sie durch seine
triumphierende Rationalitit« (Jullien 2018, S.87). Die unfreiwilligen Off-
nungsbewegungen fithren auf allen Ebenen der Gesellschaft auch zu offenen
Abwehrbewegungen. Im Fachdiskurs spricht man hierbei oftmals von ei-
nem »Backlash« (Kymlicka 2014, S.122). Ein besonderer Fokus wird in den
folgenden Kapiteln auf die Verhandlungen auf der Ebene von Nationa-

13.02.2028, 14:58:44.

25


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

lismus, Mitgliedschaft, Demokratie und Migration gelegt. Beispielsweise
verlief historisch die Migrationsbewegung des Westens aus dem westlichen
»Zentrum« (Hall 2012, S. 216) in die nicht-westliche »Peripherie« (Hall 2012,
S. 216). Die fortschreitende Dekolonialisierung der Welt 6ffnet »die globale
Interdependenz nun in beide(n) Richtungen« (Hall 2012, S.216) und eine
Wanderung »aus den Peripherien in das Zentrum« (Hall 2012, S. 216) vollzieht
sich. In der Gegenwart nimmt Migration als Folge der Dekolonialisierung
sogar zu (Benhabib 2016, S.171). Der vermeintliche Westen muss nun mit
den ehemaligen Kolonien zu »Migrationsregimen« in Verhandlung treten
(Karakayali und Mecheril 2018). Ein dhnlicher Prozess vollzieht sich nun auf
der Ebene gegenwirtiger Wissensproduktion. Es kommt zu einem Ende
der einseitigen Beobachtung aus westlicher Perspektive. Die Wissenschaft
beobachtet und theoretisiert nicht mehr einseitig aus der westlichen Position
iiber das Nicht-Westliche. Sukzessive vollzieht sich eine Beobachtung des
Westens aus den Perspektiven ehemaliger kolonisierter Subjekte (Bhabha
2012, 2011; Césaire 2017; Dhawan 2016; Hall 2012; Kendi 2018; Morrison
2018a; Thompson und Digoh-Ersoy 2016; El-Tayeb 2016). Ein Grof3teil dieser
Bewegung findet derzeit im westlichen Zentrum statt. So beobachtet die
postkoloniale Theorie aus der Perspektive des ehemals kolonisierten Subjekts
den Westen und sein Handeln. Es handelt sich dabei um eine kritische
Aufienseiterperspektive von innen. Die fortwihrend zugeschriebene Position
des »Fremde(n) in unserer Mitte« (Miller 2017a) erzeugt eine produktive
Beobachtungsposition. Um es mit Beispielen zu konkretisieren, ist auf Hall
und Césaire zu verweisen. Hall beobachtet aus seiner ambivalenten Position
als britisches Subjekt das Britische selbst (vgl. hierzu Hall 2012). Aus der
normierten, britischen Identitit war er allerdings zum Beobachtungszeit-
punkt als schwarzer Mensch mit jamaikanischer Herkunft* ausgeschlossen.
Gleiches gilt fiir die ambivalente Position von Césaire in seiner Beobachtung
Europas (vgl. hierzu Césaire 2017). Trotz seiner Jugend in Paris und seinem
spiteren Abschluss an einer franzosischen Elitehochschule® wurde ihm nie
eine volle Teilhabe an der franzosischen Normidentitit zuteil. Aus dieser
ambivalenten, negierten europdischen Identitit kritisiert er mit der Distanz
des »Fremden« (Simmel 1968, S. 63ff.) das europdische Erbe. Simmel war

4 Siehe hierzu Wikipedia-Beitrag zu Stuart Hall unter https://de.wikipedia.org/wiki/Stu
art_Hall_(Soziologe) zuletzt eingesehen am 04.06.2020.

5 Siehe hierzu Wikipedia-Beitrag zu Aime Cesaire unter https://de.wikipedia.org/wiki/A
im%C3%A9_C%C3%A9saire zuletzt eingesehen am 04.06.2020.

13.02.2028, 14:58:44.


https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

iberzeugt das dem »Fremden« eine besondere »Objektivitit« (Simmel 1968,
S. 64-66) in der Bewertung von Zusammenhingen zuteilwird. Nun fithrt
die von Huntington und Jullien beschriebene Machtverschiebung zu einem
neuen Umgang mit den Beobachtungen, Kritiken und Anklagen. Sie miissen
wahrgenommen und besprochen werden. Die historische Ignoranz gegen-
iiber duferer Theoriebildung findet sukzessive ihr Ende. Wir erleben einen
neuen Dialog der Theorien.

Nach March ist eine Aufgabe des neuen Theoriedialogs die Vormacht-
stellung westlicher »Konzepte, Kategorien, und Wahrheitsannahmen« (March
2009, S. 540) kritisch zu betrachten (March 2009, S. 540). Westliche Konzepte
sind dabei unter Umstinden selbst ein »problem to be solved« (March 2009,
S. 540). Mit einer solchen Argumentation wird schnell der Vorwurf des Kul-
turrelativismus laut, aber dies ist meines Erachtens nicht gemeint. Ein gutes
Beispiel fiir ein kritisch zu tiberarbeitendes Konzept ist Rassismus oder die
Vorstellung weifler Vorherrschaft. Beide sind in Teilen letztlich ein Produkt
westlicher Theorie- und Ideengeschichte (Hund 2018, S. 94; Biihl 2017, S. 97).
Wie die zuvor angefiihrten Beispiele zeigten, waren sie keine Randnotiz im
wissenschaftlichen Diskurs, sondern ein wiederholt aufkommender Gegen-
stand der akademischen Auseinandersetzung.

Weif} spricht beziiglich des Umgangs mit westlicher Theorie deutlich kri-
tischer von der Auflésung eines »normativen Chauvinismus, bei dem westli-
che Leser davon ausgehen, dass die Entwicklung des westlichen Denkens in
vielerlei Hinsicht maf3stabbildend sind« (Weif$ 2012, S. 66). Zentrale Mensch-
heitsfragen wurden nicht zuerst durch eine genuin klassisch westliche Ide-
enbildung beantwortet. Die Vorstellung, dass schwarze Menschen frei und
gleichberechtigt gegeniiber weiflen Menschen sind, kommt im Rahmen der
dekolonialen, haitianischen Revolution im Widerstand zur damaligen herr-
schenden westlichen, hegemonialen Tradition der franzésischen Revolutio-
nire auf (Weif$ 2016, S. 209). Damit leisteten die haitianischen Revolutionire
einen zentralen Beitrag zur Entwicklung universalistischer Menschenrechte
(Weif3 2016, S. 209).

Der Westen ist kein klar begrenzter geographischer Ort und wird erst
durch gesellschaftliche Verhandlungen »konstruiert« (Weidner 2018, S. 37).
Dabei schwankt die Vorstellung des Westens »zwischen eher globalen und
eher abgrenzenden, neuerdings wieder nationalen Orientierungen« (Weid-
ner 2018, S. 37). Daher wird in der Tat der Westen oftmals als ein »ideologi-
scher Begriff« verwendet (Jullien 2018, S. 28). Insbesondere da vielfach ahis-
torisch und kontra-faktisch der Westen als ein Ort des ausschliefilichen Gu-

13.02.2028, 14:58:44.

27


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ten und der héheren gestellten Menschen romantisiert wird. Trotz der vie-
len anderslautenden historischen Beispiele. Als ideologisches Produkt wird
der traditionelle Westen durch oftmals unfreiwillige Austauschbeziehungen
in die Welt getragen und manifestiert sich auch auferhalb seiner selbstge-
wihlten Grenzziehungen. So wird unter anderem mittels kolonialer Prakti-
ken eine »Verwestlichung Afrikas« (Sarr 2020, S. 37) vollzogen. Die Verwest-
lichung erfolgt durch den Einfluss von »Amtssprachen, Bildungssysteme(n),
Verwaltung, Wirtschaftsordnung und Institutionen« (Sarr 2020, S. 37). Der
Kolonialismus machte Englisch, Spanisch, Franzdsisch und andere Sprachen
zu Weltsprachen. Die dauerhaften westlichen Leitlinien sind auch in ande-
ren Gesellschaftsbereichen zu spiiren und verfestigen die historisch, westli-
che Tradition als hegemoniale Tradition. Nach Saar hat der Prozess in Afrika
zum »Aufoktroyier(en)« (Saar 2020, S.17) von »Interpretationsrastern« (Saar
2020, S.17) gefithrt. Der Westen ist damit weder abgegrenzt noch raumlich
begrenzt. In Folge des Kolonialismus und der Globalisierung findet der Wes-
ten in allen Teilen der Welt statt.

Ein zentraler Aspekt westlicher Tradition ist der universelle Anspruch, der
dieser Tradition zugeschrieben ist. Jullien sieht den universellen Anspruch
»europiischer Wissenschaft« (Jullien 2018, S. 14) als »singulir« (Jullien 2018,
S. 14). Er findet sich nach Jullien in keiner anderen wissenschaftlichen Tradi-
tion in dieser Form wieder. Vor allem in der wiederholten Betonung, dass es
eine Notwendigkeit fiir einen universellen Anspruch gibe (Jullien 2018, S. 14).
Allerdings ist die Vorstellung der Universalitit, »das Produkt einer einzig-
artigen Geschichte des Denkens« (Jullien 2018, S. 19). Die Kritik am Univer-
salititsanspruch seitens Jullien ist nachvollziehbar, aber wird nur in dieser
Theorie nur in gewisser Hinsicht geteilt. Die folgerichtige Entwicklung uni-
verseller Menschenrechte ist beispielsweise eine globalgeschichtliche Errun-
genschaft, hinter die nicht zuriickgetreten werden sollte. Die Vorstellung ei-
ner ausschliellich im Westen verorteten Entwicklung von Menschenrechten
ist ein stabiler Mythos. Die Demystifizierung kann in dem Werk nur einge-
schrankt zu einem kleinen Teil vollzogen werden, da der Fokus auf anderen
ideengeschichtlichen Grundbegriffen liegt. Dennoch wird globalgeschichtli-
chen Produkten, wie der Demokratie an sich, ein universeller Anspruch zu-
gemessen.

Entscheidende Autoren des tradierten Kanons transportieren oder argu-
mentieren direkt oder indirekt fiir die Uberlegenheit weifler Menschen oder
die ihrer Zivilisationen. Mit Kant, Hegel, Husserl, Arendt, Fichte, Rousseau,
Hobbes, Kolumbus, Hume und vielen weiteren ist die Liste sehr lang. Hund

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

beschreibt einen ausgepragten Rassismus bei Kant (Hund 2018, S. 94), Hegel
(Hund 2018, S. 86-87) und Schiller (Hund 2018, S. 89). Weiterhin verweist er
auf den Rassismus von Bernier (Hund 2018, S. 24) und untermauert seine
Kritik an Hobbes mit seiner Komplizenschaft im Sklavenhandel und dem
Mitverfassen einer rassistischen Kolonialverfassung (Hund 2018, S.24).
Hobbes zeigt eindrucksvoll wie die rassistische Theorie zur Praxis wurde
und nicht als wirkungslose Randnotiz in den Werken verblieb. Nach Bithl
ist die »Mehrheit der Aufklirer« (Bithl 2017, S. 97) davon iiberzeugt, »dass
der Schwarze eher dem Affen dhnele als dem weifden Europier« (Bithl 2017,
S. 97). Das Bild vom nicht-weiflen Menschen als Tier ist ein grundlegender
Topos der rassistischen Theoriebildung. In Anlehnung an Arendt beziiglich
der Konzentrations- und Vernichtungslager schreibt Dirmann vom »ras-
sistische(n) Bild- und Gewaltperformativ der Vertierung« (Dirmann 2020,
S. 297) als Praxis der Dehumanisierung des Anderen (Dirmann 2020, S. 297).
Die Aufklirung war mafigeblich an der Erzeugung der »Gewaltpraktiken
der Kommodifizierung, Verdinglichung und Animalisierung von Menschenc
(Diarmann 2020, S. 13) beteiligt. Die Wissenschaft gewann als Begriinder des
Kolonialismus an Bedeutung, nachdem die »Hegemonie des Christentums«
(Boulaga 2016, S. 122) in Europa endete (Boulaga 2016, S. 122). Der Leerraum
einer christlichen Unterdriickungsbegriindung eréffnete die Notwendigkeit
eines neuen Begriindungszusammenhangs. Die »Zivilisierungsmission« (Va-
rela und Mecheril 2016, S. 10-11), die auf dem Gedankengut der Aufklirung
fufite, ist die entscheidende Begriindung fiir den Kolonialismus gewor-
den (Boulaga 2016, S.122). Die christliche Mission entwickelte sich ebenso
zunehmend zur Zivilisierungsmission.

Die eingebrachten Denker haben Anteil an der wirkmaichtigsten und do-
minantesten Identitatspolitik seit der Neuzeit: Der weifden Identititspolitik
(Arndt 2015, S. 37-43; Kimmel 2016, S. 24). Eine Identititspolitik, die im ver-
meintlichen Interesse fiir die Gemeinschaft weifler Menschen Politik betreibt
und gestaltet. Diese Form der Identititspolitik motivierte den Kolonialismus,
die Rassentheorie, die Apartheid, die Rassentrennung, die Genozide an indi-
genen Bevolkerungen sowie weitere Schandtaten in der Geschichte und Ge-
genwart. Heute ist weif3e Identititspolitik Antriebsfaktor fiir rechtspopulisti-
sche und rassistische Bewegungen. Viele andere Formen von Identititspolitik
bildeten sich ausschlieflich als Gegengewicht zur weiflen Identititspolitik.
So bildete sich die schwarze Identititspolitik der Biirgerrechtsbewegung als
Gegenbewegung zu der erlebten Repression durch die diskriminierende Ge-
setzgebung im vermeintlichen Interesse weifier Menschen. Die weifde Iden-

13.02.2028, 14:58:44.

29


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

tititspolitik ist mittels ihrer zentralen Denker leider auch Teil des Kanons
geworden, beispielsweise in der Terminierung ideengeschichtlicher Errun-
genschaften. Viele der folgenden Punkte sind beeinflusst durch andere Iden-
tititspolitiken, wie der Mannlichkeit oder der Klassenzugehorigkeit. Die USA
gelten ab dem Zeitpunkt als Demokratie, als weife Menschen wihlen durften;
die Idee einer allgemeinen Vernunftbegabung gilt ab dem Zeitpunkt, als sie
weiflen Minnern zugeschrieben wurde und allgemeine Biirgerrechte gelten
ab dem Zeitpunkt als errungen, als sie weiflen Midnnern zu Teil wurden. Ein
koloniales Imperium ist ab dem Zeitpunkt eine Demokratie, wenn die zentra-
le, weife Kolonialmacht eine Demokratie ist. Obwohl die Mehrheit des bri-
tischen Einfluss- und Herrschaftsgebiets unter kolonialer Herrschaft stand,
galt das britische Empire ab der Demokratisierung des englischen Zentrums
als demokratische Ordnung. Die bestimmende Herrschaftsform in Reichwei-
te, Einflussgebiet und in der Lebensrealitit der meisten unterworfenen Men-
schen war der Kolonialismus und nicht die die Demokratie. Wiirde beispiels-
weise die Demokratie ausschliefilich in Miinchen eingefithrt werden und die
Demokraten Miinchens wiitrde fortan alle Entscheidungen fiir die restliche
Bundesrepublik, die sich in einem kolonialen Verhiltnis zu ihrem Zentrum
Miinchen befinden wiirde, treffen, dann wiirde der demokratische Geist der
Minchner selbst, sicherlich bemingelt werden. Bei den kolonialen Regimen
kommt die erwartbare Kritik nicht auf, da die Demokratiezuschreibung am
Rechtsstatus einer identititspolitischen, bestimmten Gruppe bemessen wird.
Arndt sieht Rassismus als System zur Erzeugung einer »naturgegeben Norm«
(Arndt 2015, S. 43). Beck beschreibt die Praxis der Uberhéhung einer Ethnizi-
tit zur Erzeugung einer »allgemeinen Norm« (Beck 2004, S. 83). »In den von
Weilen dominierten Lindern heif3t Weifdsein das Privileg, nicht zu bemer-
ken, daf man weif ist« (Beck 2004, S. 83). Nach Kontzi wird weifen Men-
schen »eine Nullposition« (Kontzi, S. 71) in der Matrix aller Identititen zuge-
wiesen (Kontzi, S. 71). Damit werden sie zugleich zur Referenz fiir alle ande-
ren vermeintlichen Menschengruppen. Ebendiese Norm tibertrigt sich in die
tradierte Ideengeschichte und ihre Vermittlung. Weifle Menschen in die Mit-
te der ideengeschichtlichen Bewertung zu stellen, wird als normal erachtet
und bleibt gleichzeitig vollkommen unerwihnt. Der Normmensch tradierter,
westlicher Ideengeschichte ist der weifle Mann.

An diesem Punkt ldsst sich eine sinnvolle Universalititskritik an der
vermeintlich westlichen Theoriegeschichte tiben, keine Universalititskritik
gegen die Menschenrechte oder liberale Werte. Die Universalititskritik gilt
vielmehr einer Wissenschaftspraxis die universelle Erzihlungen mensch-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

lichen Fortschritts entwickelt, beispielsweise eine universalistische Demo-
kratietheorie, Ideengeschichte oder Freiheitsgeschichte. Den Versuchen
universalistischer Theoriebildung ist oftmals ein spezifischer Standpunkt
zu eigen. Der verschwiegene Standpunke ist fiir den Wahrheitsgehalt der
Aussage allerdings entscheidend. Lehrte ein Theoretiker in einem Seminar-
raum voller weifier Manner oder einem Raum voller schwarzer Frauen hitte
der folgende Satz jeweils einen anderen Wahrheitsgehalt: Kant war davon
iberzeugt, dass sie vernunftbegabt sind. Fiir den Raum weifler Minner
trifft er weitgehend zu und fiir den Raum schwarzer Frauen wire er faktisch
falsch. Kants Vorstellung von Freiheit und Vernunftbegabung ist lediglich
fiir WeifRe intendiert (Biskamp 2017, S. 283). Nun erzeugt der Versuch einer
universalistischen Theoriebildung diese subtilen Formen von Unwahrheiten.
Liest ein schwarzer Mensch eine Einfithrung in die politische Ideengeschich-
te, wird er dort viele universalistische Aussagen finden, die sich beim Blick in
das Ursprungswerk nicht belegen lassen. Kant, Hume, Hegel oder Heidegger
werden oftmals nachtriglich als inklusive Universalisten erzeugt, die damit
eine Theorie tiber und fiir alle Menschen schrieben. Doch waren schwarze
Menschen in ihren Aussagen nicht mitgemeint. Diesen Ausschluss haben sie
auch explizit verdeutlicht. Es war ihnen wichtig den Ausschluss sowie den
Einschluss zu verdeutlichen. Sie schrieben keine Theorien fiir alle Menschen.
Dabher fithrt der ehrbare Versuch einer universalistischen Interpretation und
Kommunikation aus einer ideengeschichtlichen Perspektive zu falschen oder
unwahren Aussagen. Hiufig liegt hierbei keine boshafte Absicht vor, sondern
ganz im Gegenteil wird dabei der heutige in der Wissenschaft verbreite-
te humanistische Anspruch der Gleichheit aller Menschen zu realisieren
versucht. In Anlehnung an den von Beck postulierten »methodologischen
Nationalismus« (Beck 2004, S. 13) konnte das Problem einer nachtriglichen
Inklusion von Minderheitenpositionen als einen methodologischen Uni-
versalismus bezeichnet werden. Der universalistische Anspruch ist nicht
Inhalt der erklirten Theorien, aber er wird erst durch eine universalistische
Methodologie in die Theorien eingeschrieben. Trotzdem werden hierdurch
falsche Annahmen oder Aussagen tradiert. Dies geschieht besonders aufler-
halb von Expertenkreisen und dem Wissenschaftssystem, wo kein Zugang
besteht und keine umfangreiche Lektiire der Erstquellen gepflegt wird. Die
universalistische Haltung des Erzihlens erzeugt damit zentrale Probleme,
die im Zuge einer immer diverser werdenden Gesellschaft an Wichtigkeit
gewinnen. Die spezifisch weif3e, europiische und oftmals minnliche Position
als eine neutrale oder universelle Position im Wissenschaftsbetrieb aufrecht-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

zuerhalten, behindert die Aufklarung iiber den wahren Gehalt von Theorien
und Ideengeschichte. Weiterhin fithrt diese Position zu blinden Flecken bei
der Kanonisierung von Theorien. In Lehrwerken, Einfithrungen oder Zusam-
menfassungen werden kaum die Problemstellen, wie Rassismus, Sexismus
oder andere Formen gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit erwihnt.
Selbstverstindlich sollte Kant, Rousseau oder Hume weiterhin in diesen
Lehrwerken verbleiben, da ihr Beitrag und ihre Schriften von herausragen-
der Bedeutung sind. Allerdings kann das Verlassen einer universalistischen
Methodologie wahrheitsgetreu kommunizieren, woriiber die Theoretiker
nachdachten und wen sie inkludierten oder exkludierten. Darauffolgend
miissten neue Theoretiker in den Kanon aufgenommen werden, welche die
Vorstellung einer Vernunftsbegabung des Menschen universalisierten. Damit
wird eine neue Geschichte der komplexen Ideenbildung sichtbar. Es kommen
neue Fragen auf: Wer universalisierte den kantischen Vernunftsbegrift erst-
malig? Welchen Auswirkungen hat Arendts Afrikabild auf die Anwendung
der Theorien zur Erforschung autoritirer, kolonialer Regime? Wie hat die
politische Theorie ungewollt und unwissentlich fir Minderheiten in unseren
Seminarrdumen Unwahrheiten produziert?

Ein weiteres Beispiel zur Universalismuskritik: die im Mainstream veran-
kerte Uberzeugung die Demokratiebegriindung in den Vereinigten Staaten
von Amerika im Jahr 1776 zu verorten, ist ausschliefilich aus der Perspektive
weifder Menschen nachvollziehbar. Einem Seminarsaal voller schwarzer Men-
schen kénnte man kaum glaubhaft vermitteln, dass es sich um die faszinie-
rende Begriindung einer liberalen, demokratischen Ordnung handele, wenn
sie in dieser Ordnung versklavte oder rechtlose Menschen gewesen wiren.
Zugleich werden in den vielen westlichen Erzihlungen der Demokratieent-
wicklung Experimente, Entwicklungen sowie Gesellschaften auflerhalb des
westlichen Zentrums ausgelassen. Bei der heutigen Relevanz von Gleichbe-
rechtigung zur Bemessung von Demokratien wiren die egalitiren oder teil-
weise matriarchalen Gesellschaftsordnungen in der Weltgeschichte durch-
aus von Belang. Die Universalismuskritik méchte an dem Punkt bestimmte
Interpretationspunkte der westlichen Ideengeschichte selbst ent-universali-
sieren. So bedeutete die Franzosische Revolution fiir unterschiedliche Men-
schengruppen Unterschiedliches. Die Franzdsische Revolution ausschliefRlich
als Moment der Demokratiebegriindung zu rationalisieren, wird der Kom-
plexitit der Welt kaum gerecht. Es ist entscheidend, dass der Leitsatz Frei-
heit, Gleichheit und Briiderlichkeit fiir schwarze Menschen in den Kolonien
nicht galt und sie von den emanzipativen Effekten der Demokratiebegriin-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

dung ausgeschlossen waren (Laing 2018, S.72). Fiir die Haitianer war die
Franzosische Revolution keine Freiheits- sondern eine Unterdriickungsbe-
wegung. Die Franzosen verweigerten und bekimpften die haitianische Frei-
heitsbewegung aus rassistischen sowie 6konomischen Motiven. Damit hat
die Franzosische Revolution fiir unterschiedliche Gruppen eine differenzierte
normative Aufladung. Zuletzt ist es entscheidend fir die Datierung eines all-
gemeinen Wahlrechts in den Vereinigten Staaten iiber die ungleichen Wahl-
rechte von weiflen und schwarzen Menschen nachzudenken. Die »Forderung
nach Anerkennung« (Taylor 2017, S. 51) von Minderheitenperspektiven wird
»heute ausdriicklich formuliert« (Taylor 2017, S. 51). Werke werden nun fiir
eine zunehmend komplexe und diverse Leserschaft und wissenschaftliche Ge-
meinschaft verfasst. Dabei kann die Diskussion iiber die Widerspriichlichkeit
einzelner Denker, ganzer Denkschulen oder gar iiber die gesamte europdische
Zivilisation an Fahrt gewinnen. Es handelt sich um eine in der dekolonia-
len und postkolonialen Diskussion tradierte Diskussion. Der Mitbegriinder
der Negritude-Bewegung Cesaire verfasste in den 1950er Jahren ein Essay mit
dem Titel »Uber den Kolonialismus« (Césaire 2017). Dort kritisierte er deut-
lich die Widerspriichlichkeit. Im Sinne Cesaires ist angesichts der Griuelta-
ten im Kolonialismus der Begriff Heuchelei in Bezug auf europiische Werte
wohl treffender (Césaire 2017, S. 23). Zusammenfassend sollte eine Universa-
lismuskritik in Bezug auf die Wissenschaft verdeutlichen, dass die Homoge-
nitit sowohl in der Audienz als auch bei den Wissenschaftlern geendet hat.
Daher fithrt die universalistische Methodik zu Problemen und sollte hinter-
fragt werden.

Serequeberhan (Serequeberhan 2016) sieht die »Selbstreflexion« (Sere-
queberhan 2016, S. 65) als zentrale Fihigkeit der Philosophie (Serequeberhan
2016, S. 65). Die bisherigen Kritiken am Westen sollen die Tradition der
Selbstreflexion erneut stirker in das politikwissenschaftliche Denken tragen.
Der Auftrag zur kritischen Auseinandersetzung mit dem problematischen
Erbanteil der sozial- und geisteswissenschaftlichen Disziplinen ergibt sich
aus der methodischen Tradition. Hinsichtlich anderer Problemstellen, ob
es nun die Methodik, oder das Argument oder die historische Referenz sei,
wiirde eine kritische Reflexion stets als Beitrag zu einem tieferen Verstind-
nis des Faches verstanden werden. Die Aufarbeitung der kolonialen und
rassistischen Kontinuititen sowie ihre Wirkungen in der Gegenwart sollen
daher kein Zerwiirfnis mit dem historischen Kanon darstellen, sondern
einen Beitrag zum vertieften Verstindnis und zugleich die Notwendigkeit
einer Erweiterung verdeutlichen. Eine Aufdeckung der »eurozentrischen

13.02.2028, 14:58:44.

33


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Verzerrungen« (Ditbgen und Skupien 2016b, S.11) ist als Zwischenschritt
hierfiir unerlisslich.

Ein hiufiges Argument im Diskurs sei, dass sich die problematischen
Stellen des Erbes aus dem historischen Kontext erkliren wiirden. Den Den-
kern sollte hier vorauseilend vergeben werden, da sie »Kinder ihrer Zeit« sei-
en. So bezeichnet der Frankfurter Philosoph und Vorsitzender der Kant Kom-
mission der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften Willa-
schek Kant ausdriicklich als »Kind seiner Zeit« (Willaschek 2020), bevor er im
nichsten Satz einen héheren moralischen Anspruch fiir den grofien Denker
einfordert. So schreibt er:

»Natiirlich ist Kant hier Kind seiner Zeit, und seine AuRerungen gehen wohl
nicht tiber das damals unter weifsen mannlichen Christen bliche Mafd an
Rassismus, Antijudaismus und Frauenfeindlichkeit hinaus. Aber das ist kei-
ne Entschuldigung, erst recht nicht im Falle Kants, der fiir sich beanspruch-
te, Vorurteile kritisch zu priifen, und der seiner Zeit in so vielem voraus war
»(Willaschek 2020)

Eine solche Dethematisierung mittels der Redewendung »Kinder ihrer Zeit«
ist aus vielen Griinden unzuldssig. Erstens werden die Denker hinsichtlich
ihres sonstigen Werkes als itberaus reflektierte, widerstindige und ihrer Zeit
voraus seiende Geister stilisiert. Nun ist es schwierig zugleich ihre ausgeprig-
te Miindigkeit zu erkliren und einige Seiten spiter mit ihrer Unmiindigkeit
gegeniiber einem Zeitgeist zu verteidigen. Zweitens werden sie oftmals als
prigende und viel gelesene Denker ihrer Zeit und weit dariiber hinaus ver-
standen. Thre Theorien und Worte haben Gewicht. Gleichzeitig wird ihr Ras-
sismus fiir die gesellschaftliche Entwicklung als unbedeutend verklart. Ei-
ne unterliegende Vorstellung selektiven Einflusses ist zu bezweifeln. Drittens
gibt es fiir die Erwihnung und Betonung eines »common sense« im wissen-
schaftlichen Diskurs wenig Anlass noch Nutzen. Es ist vielmehr schliissig,
dass sie sich in den Debatten positionierten und zu ihnen argumentierten,
weil es Debatten waren. Es gab hierbei Position und Gegenposition. Viertens
gibt es historische Evidenzen fiir die uneinheitliche, gesellschaftspolitische
Entwicklung in vermeintlich homogenen Kulturriumen. Kant lebte von 1724

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

bis 1804% und Amo lebte von 1703 bis 17477 in Deutschland. Die Lebenszeiten
eines iiberzeugten Verfechters der fehlenden Vernunft schwarzer Menschen
und einem in Deutschland promovierten und an den Universititen Halle und
Wittenberg lehrenden Schwarzen iiberschnitten sich. Dies ist ein sichtbares
Indiz fiir die diskursive Breite eines vermeintlich historischen, rassistischen
Konsenses. Amo war zu dieser Zeit jedoch ein Ausnahmefall und erlebte eben-
falls ausgepragten Rassismus, aber doch belegt seine Biografie die Komple-
xititen im Diskurs um rassistische Annahmen. Eine historische Epoche be-
griindet in gesellschaftspolitischen Fragen keine alternativlose Weltsicht. Die
Verteidigung als »Kinder ihrer Zeit« weist erhebliche Problemstellen auf und
sollte deshalb tiberdacht werden.

Willaschek schreibt in seinem Debattenbeitrag Kant einen »moralphilo-
sophischen Universalismus, der allen Menschen einen absoluten Wert zuer-
kannte« (Willaschek 2020) zu. Erneut wird der Universalismus als Metho-
de verwandt und keine werk-immanente Interpretation von Kant vollzogen.
Wenn zum Beispiel ein bekannter Fliichtlingshasser sich auf die Strafie stellt
und sagt: »Wir sollten uns besser um die Menschen in Deutschland kiim-
mern.« Dann inkludiert er in dieser Aussage nicht Flichtlinge. Kant zuzu-
schreiben, dass er an einer anderen Stelle seines Werkes, trotz seiner vie-
len rassistischen Aussagen, nun alle Menschen meine, ist schwer nachzuvoll-
ziehen. Obwohl Willaschek aufiergewohnlich klar unter dem Titel »Kant war
ein Rassist« verhandelt, wiederholt er die bisher beschriebenen Probleme des
westlichen Kanons erneut. Die Zuschreibung einer universellen Position er-
folgt posthum.

Daher denkt eine gelingende transkulturelle Politiktheorie »die materiel-
len und die historischen Bedingungen mit« (Ditbgen 2016, S. 274). Theorie-
bildung ist »eingebettet« (Diibgen 2016, S. 274) in ihren historischen Kontext,
aber kann durch diese nicht ausschliefllich erklirt werden. Es handelt sich
hierbei um eine sensible Abwigung. Ahnlich wie heute im Menschenrechts-
diskurs die »Normalgeschichte der Menschenrechte« (Weif 2016, S. 206f.) be-
stritten wird, wird in den folgenden Kapiteln die Normaltheorie von Natio-
nalismus, Rassismus und Migration bestritten. Dabei soll nicht jegliche Form
von Universalitit begegnet werden. March argumentiert, dass die Einwebung

6 Siehe hierzu Wikipedia-Beitrag zu Immanuel Kant unter https://de.wikipedia.org/wiki
/Immanuel_Kant zuletzt eingesehen am 05.06.2020.

7 Siehe hierzu Wikipedia-Beitrag zu Anton Wilhelm Amo unter https://de.wikipedia.org
/wiki/Anton_Wilhelm_Amo zuletzt eingesehen am 05.06.2020.

13.02.2028, 14:58:44.

35


https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo

36

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

von »nicht-westlichen Perspektiven« (March 2009, S. 539) aus epistemischen
Gesichtspunkten sogar den universellen Erklirungsanspruch iiberhaupt er-
moglicht (March 2009, S. 539). Dabei muss manchen ablehnenden Reflexen
begegnet werden, da nicht-westliche Theorie »unfairerweise« (March 2009,
S. 542) oftmals als »irrational« (March 2009, S. 542) oder »fremd« (March 2009,
S. 542) markiert wird (March 2009, S. 542).

»Transkulturalitit ist demnach vor allem eine Chance der Erweiterung und
des kritischen Polylogs, der weder in einem statischen Verstandnis von Kul-
tur verhaftet bleibt, noch notwendigerweise in einen Relativismus mindet.«
(Diibgen 2016, S. 275-276)

Kritik bedeutet keine Verwerfung oder Relativierung. Reflexion ist ein zentra-
ler Modus Operandi der sozialwissenschaftlichen Forschung und wird mittels
einer Kritik am und dem Umgang mit dem Kanon der westlichen Politik-
und Ideengeschichte vollzogen. Mit dem im nichsten Abschnitt beschriebe-
nen rassismuskritischen und postkolonialen Ansatz wird eine Leerstelle im
politiktheoretischen Diskurs bearbeitet. Es ist ein in Deutschland wenig be-
achteter Zugang zur Analyse bekannter und vielbetrachteter Leitbegriffe po-
litiktheoretischen Denkens. Weiterhin bleibt die vorliegende Theorie mehr
an einem politiktheoretischen als an ideengeschichtliche Fragestellung in-
teressiert. Die fortlaufende kritische Distanzierung von Erklirungsansitzen
des politiktheoretischen Kanons fiir Phinomene der Gegenwart machten eine
kritische Reflexion tiber den Kanon als Verstindnisgrundlage unabdingbar.
Die Einfuthrung der ideengeschichtlichen Zitate hat fiir die Arbeit zwei wich-
tige Funktionen. Zum einen ermdglichen die Zitate eine anschauliche Erkli-
rung der Problemstellen einer vermeintlich westlichen Theoriebildung. Zum
anderen bereiten sie eine Grundlage fiir die noch zu erfolgende Erliuterung
von Rassismus. Die Erkenntnis, dass es sich beim Rassismus nicht um eine
zufillige oder natiirliche Entwicklung handelt (Geulen 2017, S. 8), ist von zen-
traler Bedeutung fiir die gesamte Argumentation dieses Werkes. Rassismus
ist ein »Produkt menschlicher Kultur« (Geulen 2017, S. 8). Damit unterliegt
auch der Rassismus der Gegenwart einer ideengeschichtlichen Genese und
es gab bereits Einblicke in diesen Verlauf.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

2.2 (Ent-)Romantisierung der Ideengeschichte

Die tradierte Interpretation des Kanons und seine Vermittlung hat eine ro-
mantisierte Interpretation der Ideengeschichte als Ausgangspunkt. Die Ro-
mantisierung erstreckt sich auf unterschiedliche Aspekte. Die Ideengeschich-
te wird vermittelt als eine Geschichte positiver Errungenschaften. Es werden
vor allem in ihrer Konnotation positive oder deskriptive Begriffe wie Freiheit,
Demokratie, Umverteilung, Herrschaft, Kommunikation, Kénigtum, Siku-
larismus oder Emanzipation erliutert. Die Begriffe werden oftmals als ein
Ergebnis der vermeintlich westlichen Gesellschafts- und Kulturentwicklung
verstanden. Die Auswahl folgt einer positiven und aufwertenden Normati-
vitit. Es wird nicht nach Bedeutung selektiert. So ist der Kolonialismus in
seinem Einfluss, seiner Reichweite, historischen Dauer und fortwihrenden
gesellschaftlichen Pragung einer der wichtigsten Herrschaftsformen seit der
Neuzeit.

Hierfir gibt es verschiedene Evidenzen. So sind die heute noch immer
bedeutenden Zentren der Welt ehemalige Kolonien oder ehemalige Kolonisa-
toren. Um nur einige relevante Staaten zu erwihnen ist dies bei Frankreich,
dem Vereinigten Konigreich, den Vereinigten Staaten von Amerika und In-
dien historisch sehr evident und zumeist unwidersprochen entscheidend fir
ihre historische Entwicklung. Zugleich wird das koloniale Erbe als zentraler
Faktor fur die Gegenwartspolitik in vielen globalen und nationalen Konflik-
ten sichtbar. Wie erst im Jahr 2020 bei den weltumspannenden Protestbewe-
gungen gegen Rassismus, die ihren Ursprung im rassistischen, postkolonia-
len Konflikt von Polizeigewalt in den Vereinigten Staaten von Amerika fand.
Weiterhin finden wir die (post-)koloniale Kontinuitit im ewigen Konflikt um
die siidostasiatische Einflusszone der Volksrepublik China. Der Einfluss ko-
lonialer Vergangenheit in den Peripherien ist oftmals noch evidenter. Fiir die
meisten afrikanischen Staaten waren verschiedene Formen kolonialer Herr-
schaft und Einflussnahme die bestimmende Regierungsform der letzten Jahr-
hunderte. Oftmals mag sie in Kombination mit anderen Herrschaftsformen
gewesen sein, aber dennoch war der Kolonialismus prigend. Eine empirische
Betrachtung von Arndt ist eine weitere entscheidende Evidenz. »(...) Nach dem
Ende des Ersten Weltkrieges lebte die Hilfte des globalen Festlandes und 2/5
der damaligen Weltbevolkerung (...)« (Arndt 2017, S. 34) unter kolonialer Herr-
schaft. Trotzdem finden die Genese, Funktionsweise und Ideengeschichte des
Kolonialismus zumeist keine Erwidhnung in politikwissenschaftlichen Wer-
ken und Lehrprogrammen. Es handelt sich scheinbar um eine verschwiege-

13.02.2028, 14:58:44.

37


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ne Herrschaftsform. Dennoch ist ohne den (Post-)Kolonialismus weder die
Griindung der Vereinigten Staaten von Amerika noch die heutige politische
Ausrichtung Chinas oder die formale Organisation der Vereinten Nationen
zu verstehen. Nichtsdestotrotz bleibt es fiir den gegenwirtigen Kanon nicht
relevant. Ebenso verhilt es sich mit den Phinomenen Sexismus, Antisemi-
tismus, Rassismus oder Sklaverei. Alle vier Phinomene waren in den letzten
Jahrhunderten zum Teil revolutionir gesellschaftsprigende Umstinde. Der
Rassismus und der Kampf gegen ihn prigte die Gesellschaftsentwicklung der
letzten Jahrhunderte entscheidend mit. Dabei ist nicht nur an Phinomene
der jingeren Geschichte wie der Apartheid in Suidafrika, der Biirgerrechts-
bewegung in den Vereinigten Staaten oder die NS-Diktatur in Deutschland
zu denken. Sondern auch an lingst vergangene Phinomene, wie den transat-
lantischen Dreieckshandel, den Genozid an den indigenen Bevélkerungen in
der Welt oder der biologistischen Rassenforschung. In der Gegenwart erleben
wir den Aufstieg des gewaltsamen Rechtspopulismus, wie in Hanau 2020, die
Black-Lives-Matter Bewegung in der westlichen Welt als Reaktion auf die Er-
mordung iiberwiegend schwarzer Menschen durch Polizeigewalt und die in
Europa zunehmende, rassistische Politik gegeniiber Menschen auf der Flucht.
Nach Kimmel ist auch die Wahl von Donald Trump ohne Rassismus nicht zu
verstehen (Kimmel 2016). Der fiir die deutsche Geschichte iiber die NS-Zeit
hinaus prigende »volkische Nationalismus« (Perinelli 2019, S. 84) als deutsche
Spielart des Rassismus hatte einen entscheidenden Einfluss auf die deutsche
Geschichte (Perinelli 2019, S. 84).

Nach objektiven Selektionskriterien ihrer historischen und gegenwirti-
gen Relevanz, sollten die Frauenfrage, der Rassismus, der Kolonialismus oder
die Sklaverei Bestandteil von Grundlagenwerken zur Geschichte des politi-
schen Denkens sein. In den Einfithrungen zur politischen Ideengeschichte
finden sich dennoch diese Gegenstandsbereiche oftmals nur als Randnotiz
wieder, obwohl in den zugrundeliegenden Originalschriften regelmiRig iiber
diese Phinomene nachgedacht wird. Aussagen zum Verhiltnis von Kulturen
oder vermeintlichen Rassen finden sich leicht wieder. Bei Plato oder Aristo-
teles wird in den Staatstheorien sowohl die Sklaven- als auch die Frauenfrage
erwihnt und so finden sich auch bei Locke oder Hobbes Verweise auf den
Umgang oder den moralischen Stellenwert mit und von Sklaverei sowie Ko-
lonialismus.

Doch wiirde eine Anniherung an Rassismus auf Grundlage der kanoni-
sierten Denker erfolgen, wiirde dies oftmals sichtbar machen, dass es sich
hierbei um eine normativ negative Ideengeschichte handeln miisste. Die gro-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

Ben Denker wiirden mit ihrem »negativen« Beitrag zu der ideengeschicht-
lichen und historischen Entwicklung sichtbar werden. Ihr Beitrag ist nicht
die Abwehr oder Verhinderung von Rassismus, sondern die Genese, Aufrecht-
erhaltung und Begriindung von Rassismus.

Ein Argument fir die willentliche Auslassung der problematischen und
damit negativ konnotierten Grundbegriffe kénnte eine Romantisierung der
Ideengeschichte selbst sein. Die groRen, westlichen Denker werden als Pro-
duzenten des menschlich Guten erzeugt und damit ebenso kultureller Her-
kunftsraum. Die Stichworte fiir Kant lauten Vernunft und Aufklirung, fir
Hume Empirismus und Sensualismus, fiir Locke Liberalismus und Vertrags-
theorie oder fir Luther Reformation und Emanzipation. Die Denker werden
iiberwiegend in ihren nach heutigem Ermessen normativ als gut besetzten
Errungenschaften erinnert und vermittelt. Ein besserer Umgang damit wi-
re eine kritische oder balancierte Vermittlung sowohl der Licht- als auch der
Schattenseiten. Vor allem, da somit entscheidende gesellschaftliche Probleme
in den Gegenstandsbereich der politischen Theorie riicken wiirden. Die politi-
sche Theorie und selbstverstindlich auch andere theoriegeleitete Disziplinen,
wie die Philosophie oder Anthropologie, miissten sich engagierter mit Ras-
sismus an sich beschiftigen. Nachdem die Problemstellen sichtbar gemacht
werden, bedarf es einer Gegenargumentation und dies bietet Anschluss fir
die ErschlieRung einer erweiterten theoretischen Debatte gegen Rassismus,
Kolonialismus und Sklaverei.

Ehrmann beschreibt die gegenwirtige innere Ordnung des Kanons wie
folgt:

»Der gegenwadrtige Kanon politischer Theorie und Ideengeschichte, der in
der griechischen Antike beginnt und sich (iber das Mittelalter und die Neu-
zeit mit dem Hohepunkt der Aufklarung bis in die Gegenwart erstreckt, er-
zahlt nach wie vor eine lineare und in sich geschlossene Geschichte des po-
litischen Denkens, die ihren geographischen Ursprung in Europa hat und
um wichtige Impulse aus dem anglo-amerikanischen Raum erginzt wurde«
(Ehrmann 2012, S. 112).

Das Merkmal der Geschlossenheit ist bereits als Problem im vorherigen Un-
terkapitel erértert worden. Der Prozess einer Offnung gegeniiber den nor-
mativ negativ besetzten Begriffen wiirde eine Offnung dieser bisherigen Ge-
schlossenheit erfordern, da aus dem Kanon selbst die Kritik oder Begegnung
von Rassismus und Kolonialismus nicht zu begriinden wire. Damit kénnte
sich eine Erginzung um de- und postkoloniale Perspektiven auflerhalb des

13.02.2028, 14:58:44.

39


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Westens vollziehen. Dabei miisste sich im historischen Kontext die schlei-
chende Neubewertung historischer Ereignisse anschliefien. Zudem wire Eu-
ropa nicht mehr ausschliefflich der Ort »zivilisierter« und »guter« Weltent-
wicklung, sondern wiirde seiner faktischen, historischen Ambivalenz gerecht
werden. So ist fiir Césaire der »Abstand zwischen Kolonisation und Zivilisa-
tion unendlich grof (...)« (Césaire 2017, S. 26). Eine umfassende Besprechung
der Griueltaten des Kolonialismus de-mystifiziert nach Césaire den Westen
in seiner Fortschrittserzihlung (Césaire 2017, S. 23ff.). Europa wire dann bei-
spielsweise Ausgangsort fiir Demokratie und Kolonialismus, Freiheitsrechten
und transatlantischer Sklaverei, Individualismus und kollektivierender Se-
gregation sowie Humanismus und Rassismus. Aufgrund der fehlenden Of-
fenheit lehren wir deshalb auch heutzutage an vielen Schulen und Universi-
titen nur das Eine und nicht das Andere.

Die kolonialen Phinomene, die besondere Beachtung in ideengeschicht-
lichen und historischen Werken finden, sind »die strahlende Chronologie eu-
ropdischer Eroberungen« (Plumelle-Uribe 2004, S.133). So wird sich in der
Geschichte Amerikas vor allem an seine Entdeckung, die vermeintliche Zivi-
lisierung durch den Zug nach Westen, die vermeintlich demokratische Selbst-
verfassung sowie den emanzipatorischen Unabhingigkeitskrieg erinnert. Da-
bei wird beildufig der Emanzipation einer Kolonie, die von weifien Menschen
beherrscht wurde, ein Sonderstatus in der demokratischen Emanzipations-
geschichte von Kolonien eingerdumt. Die in vielen Standardwerken der Ide-
engeschichte einzig erwihnenswerte koloniale Loslosung ist diejenige einer
weiflen Nation. In einer komplexen rassismus- und kolonialismuskritischen
Geschichte ist die gewaltsame Einrichtung von »Siedlerkolonien« (Arndt 2017,
S.33) in Amerika oder Australien nicht mehr eine positive Folge von »Entde-
ckung« und »Zivilisierungsmission«, sondern der historische Beginn von Ge-
nozid und Kolonialismus. Die Perspektive und die Referenz verschieben sich
damit erheblich. Denn eine humanistische, globalgeschichtliche Perspekti-
vierung macht eine Entdeckerposition unméglich. Die Entdecker Afrikas wi-
ren somit die Afrikaner und die Entdecker Amerikas die Amerikaner auf die
Kolumbus traf. Weiterhin wird der Leidgeschichte der Minderheit Raum ein-
gerdumt. Sichtbar werden die gegenwirtigen Verhandlungen einer solchen
Verschiebung am Streit um die Siidstaaten-Denkmiler in den Vereinigten
Staaten, am Diskurs um die Benennung von Straflennamen nach vermeint-
lichen Helden des deutschen Kolonialismus in Deutschland oder in der Be-
wertung des Erbes von Christoph Kolumbus. Wihrend Christoph Kolumbus
in populdrwissenschaftlichen Veroffentlichungen unter anderem sehr positiv

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

unter den Termini »Entdecker« (Zimmer 2011; Blo) oder »grofRe(r) Abenteu-
rer(s)« (BloRR) behandelt wird, wird er in der rassismuskritischen Debatten
als ein moglicher Startpunkt des neuzeitlichen Rassismus benannt (Carew
1988). Die Erinnerung an historische Geschehnisse, welche an der Trennlinie
zwischen Heldentat und Schandtat verlaufen, werden durch das Ende gesell-
schaftlich homogener Deutungshoheit neu verhandelt. Die Neuverhandlung
verlduft nicht nur zwischen Gruppen, sondern vielmehr in Bezug auf mo-
ralischen Bewertungen von historischen Ereignissen. So war die Heldenrolle
von Kolumbus schon lange den indigenen und schwarzen Bevolkerungstei-
len befremdlich, aber erst durch eine neue gesellschaftliche Anerkennung ih-
rer Deutungshoheit tiber geschichtliche Ereignisse, kommt es zu einem dis-
kursiven Konflikt um das Erbe von Kolumbus. Der gesellschaftliche Konflikt
um die verdeckte Positionierung einer Erinnerungskultur entlidt sich in der
Kolumbus-Debatte anhand der Umbenennung vom »Columbus Day« in den
»Indigenous Peoples Day« und wird in den Vereinigten Staaten von Amerika
breit verhandelt (Fadel 2019; Hauck 2019; Murphy und Ortiz 2019).

Der neue Diskursumgang mit historischen Ereignissen ergreift auch an-
dere sich diversifizierende Gesellschaften. In Deutschland wird dies sichtbar
in der Vermittlung von historischen Bildungsinhalten. Wenn beispielswei-
se bei der Vermittlung von Geschichte, die historische Opfergruppe in der
Gesellschaft durch Migration wichst, dann wird das moralische Verhandeln
komplexer. In einem Seminarraum, wo ein Drittel der Teilnehmenden aus
ehemaligen Kolonien kommt oder deren Eltern noch in den spaten Kolonialis-
mus der 1960er-Jahre geboren wurden, wird das Sprechen iiber Kolonialismus
komplexer als zuvor. Das Ende der Homogenitit duflert sich auf der Ebene
der Identititen, aber auch auf der Ebene der Anerkennung von Deutungs-
hoheiten. Der Kanon deutscher Ideengeschichte hat sich dieser komplexen
Problematik bisher nur eingeschrinkt gestellt. Im Zuge der Neuverhandlung
kénnten in Disziplinen Helden fallen und neue Helden aufkommen. Vor allem
sollte allerdings ein ambiguatives Heldenbild erzeugt werden.

Ein aktuelles Beispiel fiir den problematischen Umgang mit dem kolonia-
len Erbe in der deutschen Gegenwart legte Miiller (Milller 2017) in einer Son-
derausgabe vom Leviathan einer Berliner Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft
zum Verhiltnis von Volk und Demokratie (Jorke und Nachtwey 2017) vor. Dort
schreibt Miiller: »Ein gewisser Exzeptionalismus gehort seit den ersten Be-
siedlungen Nordamerikas zum US-amerikanischen Selbstbild« (Miiller 2017,
S. 64). In diesem Satz wird der koloniale Prozess mehrfach verklirt. Die soge-
nannte US-amerikanische Identitit besteht damit bereits vor der Existenz der

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Vereinigten Staaten von Amerika selbst, daher scheint der lange Kolonialis-
mus vor der Griindung der Vereinigten Staaten schnell vergessen. Denn nach
Milller besteht »ein US-amerikanisches Selbstbild« bereits »seit den ersten
Besiedlungen«. Weiterhin erzihlt Miiller den nordamerikanischen Raum als
einen leeren Raum, in dem sich die weifen Europier niederlassen. Denn er
spricht von den »ersten Besiedlungen, als ob man Nordamerika menschen-
leer und ohne bestehende Herrschaftsstrukturen vorfand. Arndt stellt zutref-
fend fest: »(...) Das Hauptgeschift des Kolonialismus spielte sich auf bewohn-
ten Territorien ab« (Arndt 2017, S. 33). Bei Miiller ist es scheinbar ein leerer
Raum, der sodann »besiedelt« wird. Alternativ folgt Miiller der unterschwelli-
gen, kolonialen Vorstellung, dass auf die falsche Art »besiedeltes Land« »men-
schenleeres und verfiigbares Land« (Arndt 2017, S. 33) sei — sogenanntes »ter-
ra nullius« (Arndt 2017, S. 33). Insofern mit »siedeln« eine Form der westli-
chen Zivilisationserzeugung gemeint ist, so ist es dann eine verharmlosende
Bezeichnung fiir den kolonialen Prozess. Eine zutreffende Bezeichnung wi-
re zumindest Vertreibung, Eroberung oder Besetzung. Der Siedlungsprozess
war im Kolonialismus gewalttitig (Arndt 2017, S. 33). Es ldsst sich vermuten,
dass wir solche Begrifflichkeiten verwenden wiirden, wenn zum Beispiel in-
digene Bevolkerungen Nordamerikas sich unter Gewaltprozessen in England
niederlief3en.

Weiter in seinem Text schreibt Miiller: »Als ebenso auflergewdhnlich be-
griffen sich die Nordamerikaner mit Blick auf die Werte und Ideen der Auf-
klarung« (Miler 2017, S. 64). Historisch werden damit die siedelnden Euro-
péer zu den »eigentlichen« Nordamerikanern erklirt und die indigenen Be-
volkerungen werden im weiteren Textverlauf mit dem kolonialrassistischen
Begrift »Indianerstimme« (Miiller 2017, S. 63) assoziiert. Im Anschluss ka-
tegorisiert und erliutert Miiller die »Indianerstimme« aus dem Blickwinkel
des Kolonialisten Jefferson (Miiller 2017, S. 65). Sie seien »Gesellschaften ohne
staatliche Herrschaftsstrukturen« (Milller 2017, S. 65). In Ritckgriff auf weite-
re Forschung tibernimmt er in seinem Text die Zuschreibung einer »Natur-
belassenheit« (Miiller 2017, S. 66) fiir die indigene Bevolkerung der Vereinig-
ten Staaten von Amerika. Die unheilvolle, westliche Tradition der Natiirlich-
keitsreferenz, die wir in den obigen Zitaten unter von anderem Kant finden,
lasst Miiller hierbei aufler Acht. In diesem Abschnitt leugnet er das kolonia-
le Geschehen keinesfalls ginzlich, sondern erwdhnt es explizit in verkliren-
der Manier. Die Normidentitit des nordamerikanischen Kontinents wird be-
reits zu den Frithzeiten der Vereinigten Staaten oder gar vor ihrer Griindung
zu einer weifden Identitit. Die weiflen Menschen werden als »Nordamerika-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

ner« (Miiller 2017, S. 64) bezeichnet und die indigene, historische Bevolkerung
als »Indianerstimme« (Miiller 2017, S. 63) diffamiert. Zweifelsohne erwihnt
der Beitrag positive Bewertungen seitens Jeffersons gegeniiber den indige-
nen Menschen und ihrer Kultur. Ungeachtet dessen werden jedoch erneut die
indigenen Bevolkerungen ausschliefilich durch den, in der Debatte um eth-
nographische Methoden vielfach kritisierten weiRen Blick beschrieben. Einer
Geschichte der Deutschen ausschliefllich verfasst von Franzosen, wiirde un-
ter Umstidnden auch ein Bias unterstellt werden. Die gleiche Kritik kann aus
einer rassismuskritischen Perspektive iiber eine ausschliefiliche Theorie des
kolonialen Subjekts aus weifer Perspektive formuliert werden. Der Beitrag
von Milller mochte unter Umstinden sogar betonen, dass Jefferson fiir seine
Demokratiekonzeption entscheidend von den kolonisierten Subjekten lern-
te. Gewiss wollte Milller mit seinem Beitrag nicht die Komplizenschaft von
Jefferson in Kolonialismus, Sklaverei und rassifizierender Beschreibung des
Anderen unsichtbar machen oder diesem Vorschub leisten. Miiller schrieb ei-
nen Beitrag, wie er vielfach in der westlichen Theorieproduktion vorkommt
und damit verdeutlicht er gleichzeitig die bisher beschriebenen strukturellen
Problematiken. Aus diesen Griinden bedarf es einer Offnung gegeniiber ras-
sismuskritischen und postkolonialen Theorieansitzen im wissenschaftlichen
Mainstream.

Im Zeitschriftenartikel von Miiller wird ein weiteres Problem gegenwir-
tiger Theorieproduktion deutlich. Denn die tradierte normative Betrachtung
des Kolonialismus als gut oder irrelevant fiir die moralische Bewertung eines
Menschen wird als Kontinuitit fortgesetzt. Es findet sich in Miillers Beschrei-
bung der Kolonisten erneut eine aufwertende Referenz, die im Widerspruch
zu ihren kolonialen Taten steht. »Ungleich wichtiger fiir die Errichtung einer
freiheitlichen republikanischen Ordnung war freilich der Charakter der Kolo-
nisten.« (Miiller 2017, S. 64-65). Erneut wird bereits die frithe US-Demokratie
als freiheitliche Ordnung beschrieben, obwohl es sich hierbei um freiheits-
raubende, gewaltvolle Sklavenstaaten handelte. Weiterhin wird sogenannten
Sklavenbesitzern ein Charakter bescheinigt, der zur »freiheitlichen republi-
kanischen Ordnung« (Miiller 2017, S. 64) tendierte. Miiller steht mit seiner
Freiheitszuschreibung gegeniiber den Kolonialisten in den Vereinigten Staa-
ten von Amerika nicht im Widerspruch zum tradierten Kanon. So erinnert
Miiller an Thomas Jefferson in positivster Form im Zuge seiner Besprechung
von Demokratie- und Freiheitsgenese (Miiller 2017, S. 65). Der Beitrag von
Jefferson zur Unterdriickung bleibt erneut unerwihnt.

13.02.2028, 14:58:44.

43


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Gerste verweist darauf, dass mehr als »600« (Gerste 202.0) versklavte Men-
schen? sich iiber die Lebenszeit von Jefferson in seinem »Besitz«?, also in sei-
ner gewaltsamen Repression, befanden (Gerste 2020). Fiir den tradierten Ka-
non sind diese Feststellungen fiir seine Einordnung als Freiheitsdenker nicht
zwingend problematisch, aber fiir eine rassismuskritische Wissenschaftsfiih-
rung nicht haltbar. In der Offentlichkeit wird bereits die problematische Rolle
von Jefferson in aller Deutlichkeit aufgearbeitet. Der in der Fachwelt deut-
lich altere Diskurs erreichte die deutschsprachige, populire Diskussion ein
wenig spiter. Der Spiegel titelte in 2017 »Der Sklavenhalter als Freiheitsheld«
(Pieper 2017), der Tagesanzeiger in 2018 »Der Griindervater und die amerika-
nischen Heucheleien« (Kilian 2018), sowie die Wochenzeitung Die Zeit in 2020
»Der Prasident und seine Sklavin« (Gerste 2020). Die Verbindung von Jeffer-
son mit der Sklaverei ist eine zentrale Debatte um seine Person, doch wird sie
in einem Beitrag der seinen Charakter, der zu einer »freiheitlich republika-
nischen Ordnung« (Miiller 2017, S. 64) tendieren soll, als auch sein Verstind-
nis von einem demokratischen Volk thematisiert, nicht erwihnt. Die rassisti-
sche Volks- und Freiheitsdefinition in den Anfingen der Vereinigten Staaten
von Amerika wird ebenfalls nicht erwihnt. Jeffersons moglicher Beitrag und
unter Umstinden korrumpierender Einfluss als sogenannter Sklavenbesitzer
auf diesen politisch-verankerten Rassismus wird nicht mitgedacht. Eine auf
seinen kolonialen Gewaltpraxen beruhende moralische Bewertung oder Zu-
schreibung wiirde zu einer egalitiren Untersuchung seines Erbes fithren.

An dem Zeitschriftenbeitrag von Miiller werden viele erfolgte Kanonkriti-
ken erneut sichtbar. Die Deutung von Jefferson als »Verkiinder der Freiheit«
(Gerste 2020) ist allgegenwirtig. Die bereits beschriebene Uberhéhung west-
licher Denker ist hierin wiedererkennbar. Nicht nur als »Verkiinder der Frei-
heit« (Gerste 2020) wird Jefferson heroisiert, sondern Miiller selbst verweist
auf seine offentliche Darstellung als »Ahnherr« der US-Amerikanischen De-
mokratie« (Milller 2017, S. 65). Gleichzeitig sehen in Jefferson andere einen

8 Da es keine natiirliche »Sklaven« gibt, sondern der Sklavenzustand immer ein Zustand
ist, der durch ein System oder eine andere Person iiber einen Menschen gebracht wird,
ist der Begriff »versklavte Menschen« zutreffender. Der Begriff »Sklave«setzt die Sub-
jektkonstitution weitgehend absolut und verschleiert damit den Prozess der Subjekt-
konstituierung. Der Begriff »versklavte Menschen«schafft eine Sichtbarkeit fiir die Er-
zeuger des Menschenrechtsverbrechens einer Versklavung.

9 Da Menschen aufgrund ihrer unverduferlichen Menschenwiirde keinen Besitz darstel-
len konnen, stellt der vermeintliche Besitz stets vorrangig ein Unterdriickungsverhalt-
nis dar.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

sklaventreibenden Kolonialisten. Die Bewertung hingt oftmals vom morali-
schen sowie identitiren Standpunkt einer Person ab. Selbstverstindlich kann
fiir manche Menschen beides richtig und wahr zu gleich sein. Es gibt die
Moglichkeit einer paradoxen Betrachtung. Eine Komplexitit, die der wissen-
schaftliche Raum verkraftet.

Die tradierte Auffassung von Jefferson als Freiheitskimpfer wird durch
die moderne Heterogenisierung offentlicher sowie wissenschaftlicher Deu-
tungshoheit herausgefordert. Zugleich fiihrt die fehlende Thematisierung des
Kolonialismus und seiner Griueltaten zu einer verklirenden Beschreibung
seines Erbes. Gewaltsame Prozesse werden zu normalisierten Prozessen.
Mbembe beschreibt in einem kurzen Abschnitt zu Jefferson, die Sklaverei
als »the manifestation of a corrupted and impenitent despotism« (Mbembe
2019, S. 18). Aus einer Vertreibung und Ausrottung indigener Bevolkerungen
wird bei Milller eine vermeintlich harmlose Besiedlung.

Der Zeitschriftenbeitrag von Miiller ist ein Beispiel fiir die verklirende
Darstellung der fiir den tradierten Kanon entscheidenden Personen, wie
Jefferson. Es lasst sich angesichts der direkten offentlichen Thematisierung
von Jeffersons paradoxen Erbes vermuten, dass in der Offentlichkeit bereits
passiert, was der kritischen Wissenschaftspraxis noch vielfach misslingt. Es
kommt zu einer kontroversen, ambivalenten oder paradoxen Darstellung
von Helden der westlichen Kulturentwicklung. Nachweise hierfir sind die
kritischen Beitrige zu Kolumbus, Kant oder Jefferson, die bereits ange-
fithrt wurden. Fir Ha ist es ein schwerer Weg zu mehr Ambivalenz bei der
Betrachtung historischer Ereignisse (Ha 2016a, S. 115).

Eine alternative Auflosung ambivalenter, historischer Konzepte bietet
Mbembe in seinem Werk »Necropolitics« (Mbembe 2019). Er zeigt keine
Ambivalenz wie bei Jefferson zwischen Sklaverei und Demokratie auf, damit
im Anschluss ein gleichberechtigtes Erinnern ermoglicht wird. Vielmehr
koppelt er die ambivalenten Konzepte aneinander (vgl hierzu Mbembe 2019,
S.15ff.) und schafft damit vermeintlich paradoxe Konzeptionen. Mbembe
macht diese ideengeschichtliche Einordnung besonders deutlich mit seiner
Theorie einer »pro-slavery democracy« (Mbembe 2019, S. 19):

»A pro-slavery democracy is therefore characterized by its bifurcation. Two
orders coexist within it—a community of fellow creatures governed, at least
in principle, by the law of equality, and a category of nonfellows, or even
of those without part, that is also established by law. A priori, those without

13.02.2028, 14:58:44.

45


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

part have no right to have rights. They are governed by the law of inequality«
(Mbembe 2019, S.17).

Mit einem eleganten Verweis auf Arendts Theorie der Menschenrechte (Arendt
2017, S. 601ff.) beschreibt Mbembe das historische Paradox der Demokratie
selbst. Mbembe zeichnet in gewisser Weise das ideengeschichtliche Problem,
dass wir in Bezug zu Jefferson behandelten, vor. Mbembe lst dieses mittels
der Kopplung von vermeintlich unvereinbaren Begriffen auf (Mbembe 2019,
S. 15fF.). Er verbindet die Demokratie mit der Sklaverei. Er schafft einen Ort
an dem sowohl Sklaverei als auch Demokratie bestehen. Damit schafft er ei-
ne Spannung zur klassischen freiheitlich-emanzipatorischen Erzihlung der
Demokratie. Er qualifiziert Demokratien nach ihrer Haltung zur Sklaverei,
wihrend heute oftmals davon ausgegangen wird, dass eine Demokratie nicht
bestehen kann, wo zugleich Sklaverei herrscht. In der Ubertragung auf die
bisherige Argumentation, kénnte ein Problem sein, dass bisher unter ande-
rem von einem »reinen« oder »itberhéhten« Freiheits- und Demokratiebegrift
ausgegangen wurde. Vielleicht sind wie Mbembe feststellt Freiheit und De-
mokratie umkimpfter und mit Schandtaten belasteter als hiufig angenom-
men (Mbembe 2019, S. 16). Fitr Mbembe gab es, die von ihm deutlich kritisier-
te Zeitgleichheit, von Demokratie und Sklaverei (Mbembe 2019, S. 15ff.) Da-
mit disqualifiziert scheinbar die Unterdriickung mittels Sklaverei nicht die
historischen Demokratien als Demokratien. Denn Mbembe betont, dass in
der Sklaverei aus Menschen Gegenstinde (Mbembe 2019, S. 18) gemacht wer-
den. Dies widerspricht heutigen, zentralen Idealen demokratischer Ordnung
wie der Menschenwiirde und Gleichwertigkeit jedes Menschenlebens. Unter
Umstinden waren es nichtsdestotrotz »pro-slavery democracies«. Da die am-
bivalente Demokratiegeschichte in einem spiteren Kapitel noch ausfithrlich
behandelt wird, wird der nun entstandene Widerspruch zwischen dem Werk
und Mbembe noch nicht aufgeldst.

Nun zu einem anderen Problem, das Mbembe verdeutlicht. Der Zusam-
menhang zwischen westlicher Entwicklung und nicht-westlicher Unterdrii-
ckung wird in der Ideengeschichte unzureichend aufgezeigt. Die Emanzi-
pation der Vereinigten Staaten von Amerika sind ohne die versklavten Men-
schen und ihrer wirtschaftlichen Schaffenskraft nicht vorstellbar. In Deutsch-
land beispielsweise leistete die Ausbeutung der sogenannten Gastarbeiter ei-
nen entscheidenden Beitrag zur wirtschaftlichen Entwicklung Deutschlands.
Mbembe sieht einen klaren Zusammenhang zwischen dem Frieden in westli-
chen Gesellschaften und der Externalisierung von Gewalt in andere Weltteile

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

(Mbembe 2019, S.19). Fiir Mbembe wire die westliche »Entwicklung« ohne
die Ausbeutung des Anderen nicht moglich gewesen (Mbembe 2019, S. 18ff.).
Eine Verdeutlichung dieser Zusammenhinge konnte einer weiteren Roman-
tisierung westlicher Geschichte vorbeugen.

Damit eréffnet Mbembe nicht nur wie zuvor referenziell, sondern nun
auch inhaltlich eine Briicke zu Arendt. Dieser Methodenabschnitt setzte sich
bisher mit verschiedenen Angelegenheiten auseinander. Er begriindete die
Notwendigkeit der Aufarbeitung von Rassismus und Kolonialismus in der
Ideengeschichte vor allem in Bezug zu Kant, Hume oder Heidegger. Dieser
Abschnitt betonte den Beitrag kanonisierter Denker zum (post-)kolonialem
Erbe und Rassismus mit Verweisen auf die Kant'sche Rassentheorie. Er ar-
gumentierte fir die Perzeption von ideengeschichtlichen Werken aus dem
Gesamtwerk seiner Autoren. Er zeigte die Kontinuitit (post-)kolonialer Be-
trachtungen in der zeitgendssischen Politiktheorie in Bezug zu einer Verof-
fentlichung von Miiller oder einem Debattenbeitrag von Willascheck auf. Er
erliuterte anhand der historischen Personlichkeiten von Jefferson und Ko-
lumbus, die sich langsam verschiebende Bewertung historischer Figuren und
Ereignissen. Wihrenddessen begann er sich mit der ambivalenten Konnota-
tion von Demokratie, Aufklirung und Freiheit zu beschiftigen. Nun scheinen
all diese bisherigen Operationalisierungen eher kritisch als intuitiv produktiv
zu sein. Lediglich die Uberlegungen zur Erweiterung des tradierten Kanons
aufgrund von (post-)kolonialen Leerstellen, die der Eurozentrismus erzeug-
te, scheint einen selbstevidenten produktiven Charakter zu haben. Ebenso
das vertiefte Verstindnis von historischen Denkern, wenn man ihre mora-
lisch negativen Beitrige zur Weltentwicklung mitdenkt. Allerdings bietet der
postkoloniale und rassismuskritische Ansatz klare produktive Mehrwerte. Es
ist vielmehr als die notwendige Kritik und Dekonstruktion von Rassismen
und Ausschliissen. Als hervorragendes Beispiel hierfiir dienen Arendts Uber-
legungen zu der bereits eréffneten Debatte um die vermeintlich grofien, de-
mobkratischen Revolutionen und der historischen Figur Thomas Jefferson.

Arendt setzt die Amerikanische Revolution, im postkolonialen Geiste, in
den faktischen historischen Herrschaftskontext einer Kolonie (Arendt 2018,
S.19ff.). Fiir Arendt war ein Hinderungsgrund fir den fehlenden, dauer-
haften Erfolg der franzésischen Revolution das Emanzipationsversprechen
der Demokratie (Arendt 2018, S.20ff.). Denn es gelang der Franzdsischen
Revolution nicht, »diejenigen zu befreien, die weniger durch politische Un-
terdriickung als durch die einfachsten Grundbediirfnisse des Lebens gefesselt
waren« (Arendt 2018a, S.25). Im Gegensatz konnte die US-amerikanische

13.02.2028, 14:58:44.

47


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Revolution mit einem grofRen Bestand an versklavten Menschen, nahtlos die
Unterdriickung ihrer drmsten Produktivschichten fortfithren. Denn nach
Arendt, hatte

»die Amerikanische Revolution (hatte) das Gliick, nicht mit diesem Freiheits-
hindernis konfrontiert zu sein, und verdankte ihren Erfolg zu einem Gutteil
dem Fehlen verzweifelter Armut unter den Freien und der Unsichtbarkeit der
Sklaven in den Kolonien der Neuen Welt« (Arendt 2018a, S. 24).

Arendt denkt nun die Existenz aller Menschengruppen in der Kolonie mit
und fragt sich, ob es einen Unterschied macht, dass die Franzgsische Revo-
lution unter Abwesenheit einer grofen Gruppe kolonial-unterdriickter Men-
schen, also sogenannter Sklaven, und die US-amerikanische Revolution unter
Anwesenheit einer grofien Gruppe kolonial-unterdriickter Menschen verlief
(Arendt 2018, S. 19ff.). Der koloniale Zustand ist bei Arendt wesensbestim-
mend fir die historische Entwicklung. Selbstverstindlich ist Arendt keine
postkoloniale Denkerin und auch in Frankreich lebten kolonisierte Subjek-
te. Doch wendet Arendt in ihren hier skizzierten Gedanken beispielhaft die
Erweiterung des tradierten Blickwinkels durch die Wahrnehmung des Kolo-
nialismus als relevante Gesellschaftsprigung an. Weiterhin ist nach Arendt
gerade die grofle Anzahl kolonisierter Subjekte in den Vereinigten Staaten
von Amerika entscheidend (Arendt 2018, S. 25). Zudem schitzte Jefferson nach
Arendt gerade die durch die Unterdriickung der schwarzen Menschen entste-
henden »angenehme Gleichheit« (Arendt 2018, S. 22) zwischen weifien Men-
schen als ein Vorteil fiir den nachhaltigen Erfolg der US-amerikanischen Re-
volution ein. In Europa sah Arendt zu diesem Zeitpunkt eine weitaus gro-
3ere Ungleichheit zwischen weiflen Menschen (Arendt 2018, S. 23). Wahrend
die Ausbeutung der untersten Gesellschaftsschichten, die im demokratischen
Geiste gleich sein sollten, die Franzdsische Revolution behinderte, ermdg-
lichte die koloniale Repression der kolonisierten Subjekte in den Vereinig-
ten Staaten von Amerika, die dortige Revolution. Denn die untersten Posi-
tionen, der Gesellschaftsordnung waren durch schwarze Menschen besetzt
und ermdglichten eine relative Gleichheitsposition weifler Menschen. Die-
se Gleichheit ist Vorbedingung fiir eine gelingende »pro-slavery democracy«.
Denn die Realisierung von politischer Teilhabe bedarf der Befriedigung von
Grundbediirfnissen. Das hier vorgelegte Beispiel verdeutlicht drei Dinge. Ers-
tens liegt in der Beriicksichtigung von Kolonialismus und Rassismus als wirk-
same Einflussfaktoren der modernen Gesellschaftsentwicklung, das Potential
eins tieferen Verstindnisses von historischen Schliisselereignissen. Zweitens

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

besteht die Méoglichkeit eines ambivalenten Umgangs mit tradierten Den-
kern und Theorieansitzen. Wihrend an anderer Stelle in diesem Werk sowohl
Arendt als auch Jefferson fiir ihren Beitrag am Kolonialismus sowie Rassismus
kritisiert werden, werden sie hier zur kritischen, verstehenden Analyse ver-
wendet. Es zeigt, dass die ambivalente Bewertung von historischen Figuren
sie nicht ins intellektuelle Abseits beférdert. Drittens bietet eine Einbezie-
hung der versklavten Menschen einen Bruch mit der selbstreferentiellen Er-
zihlung weifler Demokratie- und Freiheitsgeschichte. Fiir Jefferson und die
Griindungsviter scheint nach Arendt die Sklavenfrage und damit die Lage
der schwarzen Menschen in der Demokratie unmittelbar mit ihrer eigenen
Freiheit verbunden zu sein. Dass die US-amerikanische Demokratiebegriin-
dung auf Kosten der Minderheiten erfolgte, verschiebt selbstverstindlich die
normative Bewertung als Freiheitserzihlung. Ehrmann glaubt, dass gerade
solche normativen Verschiebungen durch ein unvollstindiges Erinnern ver-
hindert werden sollen (Ehrmann 2012, S. 111).

Ein weiteres Argument fir die Beschiftigung mit dem Kolonialismus
kann in Bezug zu Arendts Text gemacht werden. Arendt schreibt: »Unnotig
zu erwihnen, dass man dort, wo Menschen in wirklich elenden Verhiltnissen
leben, diese Leidenschaft fiir die Freiheit nicht kennt« (Arendt 2018a, S. 22-
23). Arendt sieht eine gewisse Abwesenheit von Elend als Vorbedingung fiir
den Kampf um Freiheit (Arendt 2018, S.19ff.). Doch zeigt die Haitianische
Revolution, die im Wesentlichen von Menschen, die sich aus der Sklave-
rei befreiten, angefithrt wurde, dass eine »Leidenschaft fiir die Freiheit«
(Arendt 2018, S. 22) sich auch im gréfiten Elend entwickeln kann. Der Blick
in den (Post-)Kolonialismus kann zur Uberpriifung theoretischer Annahmen
verwendet werden.

Beck schreibt in seinem Plidoyer fir ein »kosmopolitisches Europa« (Beck
2004, S. 252-253) von der historischen Erfahrung der »Pervertierbarkeit der
europiischen Werte« (Beck 2004, S. 252). Das Werk pladiert dafir, dass, wie
bereits in der Frankfurter Schule erfolgt, gezeigt werden soll, dass Rassismus
oder mordender Nationalismus kein Unfall oder keine Abkehr von den his-
torischen Werten des europiischen Kontinents darstellen, sondern eine Kon-
sequenz dessen sind. Vor allem da sich manche historischen Verfehlungen,
wie die Sklaverei oder Rassismus, nicht entgegen der westlichen Werte und
Denker entwickelten, sondern wegen ihrer aktiven Fiirsprache. So schreibt
Geulen: »Der Rassismus ist auch kein Phinomen radikaler Abweichung von
modernen Entwicklungspfaden (..)« (Geulen 2017, S. 118). Eine Entromanti-
sierung bedeutet die ideengeschichtliche Herstellung von Zusammenhingen.

13.02.2028, 14:58:44.

49


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Es besteht ein Zusammenhang zwischen Rassismus und der ideengeschicht-
lichen Entwicklung. Es sind keine getrennten Entititen. Auf der einen Seite
steht nicht die unschuldige Wissenschaft der Gleichheit und auf der anderen
Seite die schuldige Ideologie des Rassismus. Rassismus mag normativ als Per-
version bezeichnet werden, aber analytisch betrachtet, folgte Rassismus einer
ideengeschichtlichen Genese. Bithl formuliert diesen Gedanken schirfer:

»Der moderne Rassismus ist ein Produkt des europdischen Kolonialismus
und ein Werk des >weifden Mannes«. Er ist ein Kind der westlichen Hemi-
sphire sowie ideologisch ein Resultat der europdischen Aufklarung, die als
philosophische Stromung die Legitimation kolonialer Herrschaft und Aus-
beutung sowie der Sklaverei lieferte. (...) Die Bezeichnung schwarzer Men-
schen als minderwertige srace noir< ist kein >Ausrutscher« der Aufklarung,
sie gehort zu ihrem Wesen, sie ist essenzieller Teil ihrer (negativen) Dialek-
tik, wodurch sie zum Legitimationslieferanten der Versklavung sowie zum
ideologischen Wegbereiter des biologistischen Rassismus wurde. Durch die
Aufklarung erhielt der Rassismus hinsichtlich seiner ideologischen Dimen-
sion ein sakulares Fundament« (Bithl 2017, S. 98).

Eine zentrale Romantisierung der europdischen Ideengeschichte ist ihre ob-
jektive und rationale Wesensnatur. Spitestens seit der Aufklirung imaginier-
te sich die wissenschaftliche Praxis als auflerhalb von Leidenschaften und
Emotionalititen operierend. Die Wissenschaft sei die Anwendung der reinen
Vernunft. Dabei sei Europa der Ort und weife Menschen seien die Triger
eines Rationalismus. Die Dethematisierung von Rassismus als entweder un-
politisch oder unwissenschaftlich ist normativ richtig. Rassismus hat keinen
rationalen, wissenschaftlichen Inhalt. Rassismus lisst sich nach romantisier-
ten, idealistischen Wissenschaftskriterien nicht erzeugen. Ebenso die Ansicht
Frauen wiren nicht klug genug zum Studium. Trotzdem ist dies iiber lange
Zeit eine aus der Wissenschaft gestiitzte und verteidigte Uberzeugung ge-
wesen. Bithl bezeichnet die »aufklirerische Anthropologie« (Biihl 2017, S. 43)
zurecht als »eine »Brecht’sche Tui-Wissenschaft« (Biihl 2017, S. 43). Nichtsdes-
totrotz ist die Leugnung des heutigen Beitrags zur Rassentheorie in Form der
der aufklarerischen Anthropologie »ahistorisch« und »kontra-faktisch« (Em-
cke 2017, S.127). Demnach ist Rassismus nicht unpolitisch oder unwissen-
schaftlich, in dem Sinne, dass Rassismus keine Beziehungsgeschichte zum
Politischen oder Wissenschaftlichen hat. Rassismus wurde als Kerngehalt von
Staatssystemen umgesetzt, pragte ideologische Politiksysteme oder war das
Leitmotiv von politischen Massenbewegungen. Rassismus hat eine politische

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

Seite und Geschichte, ebenfalls hat Rassismus eine wissenschaftliche. Dem-
nach ist der Versuch, die rassistischen Theorien in der Ideengeschichte als au-
Rerhalb der Wissenschaft stehend, abzutun, nicht folgerichtig und dient vor
allem der Aufrechterhaltung einer selbstreinigenden Eigenbeschreibung der
Wissenschaft. Die Konsequenz europiischer Vernichtungslager sieht Benha-
bib als den letzten notwendigen Beweis dafiir, den »intakten Glauben an den
europdischen Rationalismus« (Benhabib 2016, S. 48) aufzugeben. Die hiufige
Einteilung der falschen Thesen von Wissenschaftlern, wie zum Rassismus, als
unbedeutende, subjektive Aussagen, begiinstigt eine Aufrechterhaltung des
Mythos eines »intakten Glauben an den europdischen Rationalismus« (Ben-
habib 2016, S. 48). Die Wissenschaft stellt sich durch eine Entromantisierung
ihrer selbst und somit, ihrer historischen Verantwortung. Entromantisierung
bedeutet in diesem Falle die Hinnahme auch der rassistischen Thesen ihrer
Helden als Teil des wissenschaftlichen Erbes.

2.3 Auslassung bedeutet Abkehr von Wahrheit

Die kanonisierte westliche Wissenschaft beschreibt sich selbst als

»unpolitisch (...), akademisch wertfrei, unparteiisch, iiber Machtinteressen
oder engstirnig doktrinire Uberzeugungen erhaben« (Said 2017, S.19).

Hierzu zahlt auch die politische Theorie und Ideengeschichte als Teildiszi-
plin der Politikwissenschaft, die Philosophie und die vielen anderen durch
philosophische Fundamente inspirierten Theoriedisziplinen. Das Fundament
des tradierten Kanons bilden allerdings Denker und Schriften, die keinesfalls
diesen hohen und unter Umstinden »utopischen« Anspriichen geniigen. Wis-
senschaft ist als ein aus der Kulturbildung hervorgegangenes Produkt keines-
falls frei von Fehlern und Abweichungen. Die vorliegende Schrift argumen-
tiert fiir eine Aufdeckung und Sichtbarmachung dieser Schandtaten in der
Theoriegeschichte. Denn eine Auslassung kann eine Abkehr von der Wahr-
heit bedeuten. Nach Frankfurt gibt es verschiedene Formen von Unwahrheit
(Frankfurt 2009). Fiir Frankfurt ist die Liige dadurch qualifiziert, dass dem
Liugner die Wahrheit bekannt ist oder besonders interessiert. Wahrend es sich
beim »Bullshit« um eine Aussage handelt, die ein Liigner ohne die Kennt-
nis der oder mit fehlendem Interesse fiir die Wahrheit trifft (Frankfurt 2019).
Nun ist es angesichts des Umfangs und der Tragweite des Gesamtwerks ent-
scheidender Autoren schwierig oder gar vollige Mutmafiung, ob es sich bei

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

der Auslassung der rassistischen Uberzeugungen, die von kanonisierten Den-
kern getroffen werden, durch Autoren der Gegenwart um eine Liige oder Bull-
shit handelt. Wenn Politiktheoretiker vermitteln, dass Kant von der Freiheit
des Menschen tiberzeugt sei, von seiner Vernunftbegabung aller Menschen
schreibt oder der Welt einen »ewigen Frieden« wiinsche, dann handelt es sich
um eine Verzerrung seiner Philosophie, insofern man sie im Kontext seines
Gesamtwerks liest. Nun ist es unsicher, ob es sich dabei um eine Aussage ohne
oder mit Kenntnis der Wahrheit handelt. Ist es Liige oder Bullshit? Oder gilt
der schwarze Mensch nach seiner Auffassung nicht als Mensch? Denn sicher
ist, dass Kant dem schwarzen Menschen diese Attribute von Vernunft und
Freiheit nicht zuschrieb. Aus Perspektive einer klassischen Ideengeschichte
ist es gerade bei historischen Denkern relativ uniiblich, das Gesamtwerk oder
den historischen Kontext des Autors zur Interpretation von Aussagen zu ver-
nachlissigen. So ergibt sich an dieser Stelle eine offene Frage fiir die Motiva-
tion einer Auslassung. Fiir eine empirisch-arbeitende Wissenschaftstheorie
wire es von grofSem Interesse die Ideengeschichtler zu befragen, weshalb sie
beispielsweise den Rassismus der Aufklirer aus ihren Zusammenfassungen,
Einfithrungen und Lehrwerken tilgen. Obwohl das Methodenkapitel dieser
Schrift der Beantwortung dieser Frage nicht zufriedenstellend gerecht wer-
den kann, sollen einige Erklirungsansitze aus der Sichtweise einer Theorie-
bildung vorgestellt und diskutiert werden. Die Uberpriifung dieser theoreti-
schen Annahmen in empirischen Erhebungen ist von grofitem Interesse.
Eine Moglichkeit konnte die absichtliche Tilgung der Lebensrealitit von
Menschen bestimmter Minderheiten in der Ideengeschichte sein. Insbeson-
dere wird dabei der Beitrag von Minorititen zur Entstehung des Westens ne-
giert. El-Tayeb beschreibt diese und weitere Praxen als eine »Weiflwaschung
von Theorie« (El-Tayeb 2016, S.19). Die SchlieRung von Theorie gegeniiber
ihrer kritischen Selbstanalyse und der Sichtbarmachung aufiereuropiischer
Einfliisse ist fir El-Tayeb eine Konsequenz aus dem »insularen Modell(s)« (E1-
Tayeb 2016, S. 19) europiischer »Geschichtsauffassung« (El-Tayeb 2016, S. 19).
Damit verlagert sich die Ursache von der Wissenschaftsebene auf tibergeord-
nete gesellschaftliche Ebenen. Die Wissenschaft reproduziert nur die Kon-
sequenzen gesellschaftlicher Realitit. Allerdings widerspricht eine solche ge-
fiigige Einordnung dem Geist der Wissenschaft. Wenn eine iibergeordnete
Gesellschaftsebene das Wissenschaftssystem einer bestimmten Methodolo-
gie unterwerfen wiirde, dann sollte das Wissenschaftssystem ein Ausweg aus
der Zwangslage finden. Folglich ist es nicht ausschlaggebend, ob es ein aus-
schliefSliches Problem der wissenschaftlichen Praxis ist, da es dem wissen-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

schaftlichen Giitekriterium der Objektivitit widerspricht. Damit sollte das
Wissenschaftssystem, insofern es von auflerhalb einer rassistischen oder eu-
rozentrischen Selektion eingeschrieben bekommen hat, diese sukzessive wie-
der entfernen. Denn kulturalisierende Auswahlkriterien fiir Wissen entspre-
chen nicht dem heutigen, wissenschaftlichen Standard.

Ehrmann hingegen betont die Auflésung historischer Widerspriichlich-
keiten als Motivation fiir die Bildung blinder Flecken. Ehrmann verweist als
Beispiel auf die haitianische Revolution (Ehrmann 2012). Die vermeintlichen
Freiheitskimpfer der Franzosischen Revolution unterdriickten die Freiheits-
bemithung der Haitianer (Laing 2018, S. 72). Dies steht im Widerspruch zum
»Narrativ(s) eines Europas als Befreierin der Versklavten« (Ehrmann 2012,
S. 111). Ein Narrativ, das aufrechterhalten werden soll (Ehrmann 2012, S. 111).
Die »Geschichte von Sklaverei und Emanzipation« (Ehrmann 2012, S. 111), wel-
che die haitianische Revolution erzihlt, wird fiir Ehrmann damit bewusst un-
terdriickt (Ehrmann 2012, S. 111). Es ist fir Ehrmann kein Vergessen, Uber-
gehen oder Auslassen, sondern eine willentliche Unterdriickung.

Ehrmann eréffnet einen iiberzeugenden Erklirungsansatz fiir Problem-
stellen im Kanon. Mit der Auslassung von Jeffersons Sklaventreiberei, Kants
Rassismus oder Luthers Antisemitismus lassen sich dramaturgisch stimmige
Narrative generieren. Falls wir wissenschaftliche Textproduktion als Kreativ-
prozesse sehen oder das Ideal einer inneren Konsistenz iibersteigern, kann
die widerspruchsfreie Erzeugung von Helden oder Symbolfiguren von grof3er
Bedeutung sein. Manche witrden argumentieren, dass die negativ konnotier-
ten Theorien und Argumente eines Denkers damit lediglich »Bauernopfer«
eines anderen, grofleren Beitrags der Denker zur Ideengeschichte werden.
Die Zuspitzung auf die positiv konnotierten Inhalte ergeben sich vermeint-
lich aus Platzgriinden, zur Komplexititsreduktion und damit zur Herstel-
lung von Verstandlichkeit. Gegenargument kénnte hierbei sein, dass es sich
bei den kanonisierten Denkern nicht um selten behandelte Autoren handelt.
Schriften zu den kanonisierten Denkern fiillen Bibliotheken, es sind ihnen
Fachtagungen, Sammelbinder, Konferenzen, Lehrstithle, Institute, Wissen-
schaftsgesellschaften oder Fachzeitschriften gewidmet. Angesichts eines fiir
wahrscheinlich keinen Menschen in einer Lebenszeit lesbaren Publikations-
aufkommens zu manchen kanonisierten Denkern, kann die unzureichende
Thematisierung der negativ konnotierten Argumentationen kein Zufall sein.
Oftmals erfolgen die Publikationen zu den Problemstellen ebenfalls von Fach-
wissenschaftlern, die nicht vorrangig mit den Denkern beschiftigt sind. So
findet sich zu Kants Rassismus in der deutschsprachigen Forschung vor allem

13.02.2028, 14:58:44.

53


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Publikationen aus der Sozialékonomie (Hund 2018), Afrikastudien(Figl 1992),
Geschichtswissenschaft (Geulen 2017) oder Soziologie (Bithl 2017). Gibt es in
der deutschsprachigen Philosophie und Politiktheorie ein »Tabu« diesen Teil
von Kants Werk und ebenso die negativ konnotierten Teile anderer Werke zu
besprechen und sichtbar zu machen?

Eine weiteres Argument fiir die problematische Stellung von nicht-wei-
en Menschen im Kanon diskutiert der selbst zum modernen Kanon gehd-
rende Philosoph Taylor (Taylor 2017, S. 51f.). Er verweist auf den wachsenden
Konflikt an geisteswissenschaftlichen Fakultiten, wohl vor allem im angel-
sichsischen Raum, iiber einen Kanon, der »fast nur >tote weifle Minner< um-
fasst« (Taylor 2017, S. 51f.). Damit konnte die Identitit der Wissenschaftler
eine mogliche Antwort auf die gegenwirtige Kanonisierung, sowohl von Per-
son und Inhalten, sein.

Ein ganz kurzes Gedankenexperiment: Wir ersetzen im gegenwirtigen
Kanon alle Stellen, in denen abwertend iiber indigene Bevolkerungen, Juden,
Muslime oder Schwarze nachgedacht wird. An diese Stellen kommen nun in
ihrem normativen Gehalt gleichsam abwertende Aussagen tiber weifle Men-
schen oder Deutsche. Welche Auswirkungen hitte dies auf den Kanon und
seiner Aufarbeitung? So lisst sich vermuten, dass die Aufarbeitung der Aus-
sagen in der gegenwirtigen Beschiftigung mit den Autoren mehr Raum ein-
nehmen wiirde. Vermutlich wiirden einige Denker gar aus dem Kanon aus-
geschlossen werden. Im Alltag scheint die Betroffenheit von einem beleidi-
genden Umstand die Haltung dazu zu verindern. Bei Betroffenen besteht ein
grofleres Interesse der Aufarbeitung dieser Schandtaten.

Taylor zieht folgenden Schluss aus den Schriften Fanons zu internalisier-
ten Rassismen (Taylor 2017, S. 51f.): »Die Unterworfenen miissen sich also,
wenn sie frei werden wollen, zuallererst von diesem erniedrigenden Selbst-
bild befreien« (Taylor 2017, S. 51f.). In einer posthomogenen Gesellschaft wird
daher erwartbar die kritische Thematisierung von Rassismen, Sexismen und
anderen Diskriminierungspraxen zunehmen. Immer mehr Forscher werden
im Sinne der Tradition ihrer Disziplin in die Ideengeschichte blicken und sich
fragen, welche Bilder von ihren Beziigen, Identititen und gesellschaftlichen
Positionen dort gezeichnet werden. Gerade die Bilder, die bis heute fortbe-
stehen, werden sodann einer kritischen, wissenschaftlichen Reflexion unter-
zogen. Anders gesagt: Mit dem wachsenden Anteil schwarzer Menschen in
Deutschland, scheinen die Aussagen zu und iiber schwarze Menschen in der
deutschen Ideengeschichte bedeutender zu werden. Dabei sollte die Gefahr
eines fehlgeleiteten Diskurses nicht unterschitzt werden. Da unter anderem

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

die Denker des tradierten Kanons im 19. Jahrhundert schwarzen Menschen
aus dem »Menschsein« ausschlossen (Mbembe 2016, S. 171), kénnte eine kriti-
sche Beschiftigung nun zu einem Diskurs tiber die Griinde fiir ihre Zugeho-
rigkeit zum Menschsein fithren (Mbembe 2016, S. 171). Nach Mbembe eroffnet
sich damit »eine Tautologie« bei dem schwarze Menschen ihr »Menschsein«
(Mbembe 2016, S. 171) gegeniiber rassistischer Kritik verteidigen miissen. Der
schwarze Mensch ist gezwungen zur Entgegnung der rassistischen Argumen-
tationen seinen Beitrag zur »Identitit der Menschlichen Gattung« (Mbembe
2016, S. 171) sichtbar zu machen. Damit tritt der schwarze Mensch in einen
Diskurs um eine Position, die dem weifsen Menschen als Primisse in den ka-
nonisierten Diskussionsgrundlagen zugeschrieben wird. Dabei wird Rassis-
muskritik vielfach als »ideologisiert« (Dirim et al. 2016, S. 85) kritisiert unter
anderem wegen ihres normativen Charakters (Dirim et al. 2016, S. 85ff.). Doch
ist das normative Bekenntnis, dass Rassismus schlecht und falsch ist, ebenso
wie zuvor die Universalitit der Menschenrechte eine Errungenschaft histori-
scher Prozesse, hinter die es keinen Riicktritt geben darf. Eine wissenschaft-
liche Diskussion, ob der kanonisierte Rassismus legitim oder angebracht sei,
sowie ob Schwarze gleichberechtigte Menschen sind, ist einer wissenschaft-
lichen Diskussion nicht wiirdig. Diese normative Primisse ist sehr wohl in
die Rassismuskritik eingeschrieben, und insofern dies eine Ideologie sei, so
konnten wir sie eine humanistische oder grundgesetzliche Ideologie nennen.
Daher ist eine fehlgeleitete Diskussion iiber die Richtigkeit historischer Ras-
sismen zu vermeiden.

Die Offnung des Kanons ist fiir Taylor eine Frage der »gebithrende(n)
Anerkennung« (Taylor 2017, S.51f.). Fulend auf Fanon folgert Taylor, dass
»herrschende(n) Gruppen (...) ihre Vormacht (zu) festigen, indem sie den Be-
herrschten ein Bild ihrer Unterlegenheit einpflanzen« (Taylor 2017, S. 52). Das
Gefiihl einer Abwertung scheint ein nachvollziehbares Gefiihl zu sein, wenn
in Pflichtlektiiren fir Schule und Studium Beleidigungen gegeniiber Minder-
heiten beiliufig Gegenstand sind. Doch scheint Taylor nicht nur die Auslas-
sungen, sondern erneut die Identitit zu beschiftigen. Solange es nicht zu
einer verbesserten inhaltlichen sowie personellen Reprisentation im Kanon
kommt, kann es keine gleichberechtigte Anerkennung fiir Taylor geben (Tay-
lor 2017, S. 52). Denn der derzeitige Kanon signalisiert, dass »alle Kreativitit
und Wertvolle von Madnnern europdischer Herkunft« (Taylor 2017, S. 52) aus-
geht. Derzeit kann eine schlichte Einfithrung in die Philosophie oder Ideenge-
schichte fir einen nicht-weifien Studenten zu einem harten Kampf werden.
Bei einem Blick in den Seminarplan ergibt sich: Ausschlieflich weifle Manner

13.02.2028, 14:58:44.

55


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

scheinen einen relevanten Beitrag zur Ideengeschichte geleistet zu haben und
viele von ihnen behaupten zusitzlich der nicht-weifle Student sei »unzivili-
siert«, »dummye, »kulturlos« oder dem »Affen niher als dem Menschen«. Ein
Seminar nach dem tradierten Kanon kann kaum in gleicher Weise anerken-
nend auf den weifden wie nicht-weiflen Studenten wirken. Fiir Taylor ist die
Verinderung des Kanons ein Baustein fiir den grofieren »Kampf um Freiheit
und Gleichheit« (Taylor 2017, S. 51f.) in der Gesellschaft (Taylor 2017, S. 51f.).

In den letzten Abschnitten wurde vielschichtig die Notwendigkeit sowohl
einer postkolonialen Analyse als auch einer rassismuskritischen Betrachtung
von politischer Theorie und Ideengeschichte dargelegt. Insbesondere macht
die fortschreitende Diversifizierung unserer Gesellschaft und damit auch des
Wissenschaftsraums neue Ansitze der Kanonisierung notwendig. Dabei kann
eine kritische Aufarbeitung nicht nur Kritik und Dekonstruktion leisten, son-
dern produktive Mehrwerte fiir das Verstindnis einer méglichen universellen
Theorie des Politischen eroffnen. Die folgenden Worte fassen den Anspruch
postkolonialer Studien in Kiirze zusammen:

»Aus postkolonialer Perspektive l4sst sich die Herausbildung der westlichen
Moderne nur im Verhéltnis von kolonialen Machtstrukturen, die sowohl die
Kolonialzentren als auch die Kolonien gepragt haben, begreifen.« (Boatca
2016, S.116)

2.4 Rassismuskritik als Zugang theoretischen Forschens

Im restlichen Kapitel werden Uberlegungen zu drei Fragen unternommen.
Wie kénnen wir rassismuskritische Politiktheorie entwerfen? Was macht eine
postkoloniale Betrachtung aus? Welche Bedingungen miissen fiir eine Multi-
perspektivitit politischer Theorie erfillt sein?

Zunichst zur Rassismuskritik. Eine genauere Rassismusdefinition erfolgt
in einem spiteren Kapitel. Es werden zunichst lediglich die Rahmen eines
rassismuskritischen Zugangs dargestellt. Eine bedeutende Grundlage fir die
Rassismuskritik ist die Erkenntnis, dass Rassismus ein iiber die Zeit ent-
standenes, menschengemachtes und damit kulturelles (Huber-Koller 1994,
S.128) und nicht natiirliches Phinomen ist. Denn erst Rassismus erzeugt
die Wahrnehmung Rassen seien eine natiirliche Gegebenheit (Hall 2012,
S. 20). Rassismus wird nicht als eine »radikale(r) Abweichung von modernen
Entwicklungspfaden« (Geulen 2017, S. 118) verstanden. Damit ist Rassismus

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

kein Nebenprodukt der historischen Entwicklung oder wére unterschiedslos
in allen Weltteilen gleichermaflen entstanden. »Rassismus stellt keine ahisto-
rische Ideologie dar« (Scheer 2016, S. 67). Rassismuskritische Theoriebildung
erforscht Rassismus als eine Theorie- und Praxisform von Gesellschaften. Da-
mit wird notwendigerweise analog zu Demokratie oder Freiheit die Genese
von Rassismus untersucht. Es werden theoretische Uberlegungen zu ihrem
Verhiltnis zu anderen Grundkonzepten politischen Handelns und Denkens
unternommen. Insbesondere interessiert in der rassismuskritischen Politik-
theorie die »Herausbildung moderner Gemeinschafts- und Politikformenc
(Geulen 2017, S.118) mit denen Rassismus eng verbunden ist (Geulen 2017,
S.118). Dies wird beispielsweise an Arendts theoretischer Begriindung der
»erfolgreichen« US-amerikanischen Revolution sichtbar, die im vorherigen
Abschnitt dargestellt ist. Allerdings werden auch gegenwirtige Zusammen-
hinge der Rassismuskritik betrachtet. So kénnte gerade die unkritische
Legitimation von rassistisch-exkludierenden Demokratien der Vergangen-
heit als gleichwertige oder moralisch einwandfreie Demokratien, heutige
rechte sowie rassistische Parteien in ihrem Selbstbild als Demokraten stiit-
zen. Denn frither waren die rassistisch-exkludierenden Demokratien, die,
wie im deutschen Fall, strikt nach Blutabstammung inkludierten, scheinbar
den modernen demotischen Demokratien moralisch vollkommen gleichwer-
tig. Eine Rassimuskritik des vergangenen »Blutsrechts« (Wippermann 1999)
und seiner antiegalitiren und damit antidemokratischen Funktion, konnte
eine heutige Demokratiekritik gegeniiber rechten Bewegungen stirken.
Gleichsam kann die weitere Normalisierung von »pro-slavery democracies«
(Mbembe 2019, S. 19), rassistisch-exkludierenden Demokratien oder bewusst
homogener Demokratien, die politische Forderung von rechten Bewegungen
nach einer Riickkehr in diese vergangene Zeit stirken. Eine rassismus-
kritische Betrachtung ermoglicht damit die weitere Ausdifferenzierung
demokratischer Ordnungen und zeigt in diesem Falle ihre Modernisierung
von Sklavereipraxis, iiber rassistische Exklusion bis hin zur vielfiltigen
Demokratie auf.

Weiterhin wird Rassismus als eine Form politischen Handelns und Herr-
schens verstanden (Arndt 2015, S. 39ff.). Insbesondere begreift die Rassismus-
kritik Rassismus nicht ausschliefilich als ein Phinomen der Vergangenheit,
sondern auch als ein Problem der politischen Gegenwart (Arndt 2015, S. 43),
insbesondere in postkolonialen, liberalen Demokratien des Westens. Arndt
versteht Rassismus als eine bedeutsame »historische Hypothek« (Arndt 2015,
S. 43). Damit wird betont, dass keine Trennung zwischen altem und neuem

13.02.2028, 14:58:44.

57


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Rassismus vollzogen wird, sondern innerhalb seiner vielfiltigen, aber den-
noch kontinuierlichen Erscheinungsformen.

Die Rassismuskritik ist geprigt durch einen starken Austausch oder
durch Abgrenzungen zu anderen Formen der Ungleichheitsforschung. Wobei
sie sich nach Biskamp besonders stark von der Vorurteilsforschung abgrenzt
(Biskamp 2016, S.57). Vor allem da Rassismus, wie oftmals in populiren
Diskursen iiblich, nicht als ein inter-personelles Problem verstanden wird,
sondern besonders in seinen strukturellen sowie institutionellen Wirkungen
betrachtet wird (vgl. u.a. El-Tayeb 2016; Bithl 2017; Arndt 2015). Obwohl
verschiedene Rassismen unterschiedliche Kontinuititen und Parallelen
aufweisen, geht die zeitgenossische Rassismusforschung nicht von einem
Rassismus, sondern von vielen verschiedenen Formen von Rassismus aus
(vgl. w.a. Scheer 2016; Hall 2012; Varela und Mecheril 2016), die sich in
Geschichte, Wirkweise, Form, Betroffenengruppe und Reichweite vonein-
ander unterscheiden mogen. So kann neben dem historischen Rassismus
gegen schwarze Menschen auch ein »antimuslimischer Rassismus« un-
tersucht werden (Biskamp 2016, S.57). Im Fortlauf werden vorrangig die
verallgemeinerbaren Grundstrukturen von Rassismus untersucht.

Es ist bedeutend fiir die Rassismuskritik, dass sie versucht sich an einen
universellen Adressaten zu wenden. Es bleibt stets ein Versuch, der immer
wieder scheitern kann. Denn Rassismus ist kein betroffenenzentriertes For-
schungsthema oder »nur das Problem der Schwarzen« (Hall 2012, S. 134). Ras-
sismus ist eine gesamtgesellschaftliche Herausforderung und kann nicht ein-
seitig bestimmten gesellschaftlichen Untergruppen, wie »der weifien Arbei-
terklasse« (Hall 2012, S. 134) zugeschrieben werden (Hall 2012, S. 134). Zudem
richtet sich rassismuskritische Theoriebildung in ihrem Wirkungsbereich an
eine allgemeine Theoriebildung und méchte diese beeinflussen. Weite Tei-
le der Rassismusforschung sind nicht davon itberzeugt, dass Rassismus sich
durch einen ausgeweiteten Liberalismus beheben lisst (Hall 2012, S. 134), son-
dern es bedarf hierfiir eines gezielten Antirassismus. Eine gegen den Rassis-
mus gerichtete Theoriebildung ist dafiir eine Grundlage.

Da Rassismuskritik und auch die postkoloniale Theorie eine allgemeine
Sprechposition oder eine neutrale Position der Theoriebildung ablehnt, ist
sie besonders interessiert an den biographischen Einflussfaktoren, die das
jeweilige Denken prigen (Dirim et al. 2016, S. 92). Damit werden nicht ver-
allgemeinerbare Aussagen an sich abgelehnt, sondern die jeweilige Sprech-
position sowie Position der Theoriebildung pragt nach Ansicht der Rassis-
muskritik die Theorie und die Wahrheitsbetrachtung. So werden ebenfalls in

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

der vorherrschenden Theoriebildung viele Denker im Lichte ihrer biographi-
schen Identitit erliutert und interpretiert. Dies ist bei Hannah Arendt, Tho-
mas Hobbes, Carl Schmitt oder Karl Marx besonders ersichtlich. Demzufolge
darf dieser Interpretationsansatz nicht als exkludierend oder ideologisch ab-
getan werden, sondern es wird vielmehr eine von vielen gingigen Herange-
hensweise als die Vorrangige ausgewihlt. Die Rassismuskritik wird von man-
chen Forschern als »ideologisch« disqualifiziert (Dirim et al. 2016, S. 85). Nach
Dirim et al. liegt dies an ihrem kritischen Verhiltnis zum objektivierbaren
Wahrheitsanspruch von Wissenschaft (Dirim et al. 2016, S. 88). Da die Ras-
sismuskritik nicht von einer »positionsunabhingigen Wissenschaft« (Dirim
et al. 2016, S. 88) iiberzeugt ist, folgt sie auch nicht einer positionsunabhin-
gigen Wirklichkeitsabbildung. An Ideologiezuschreibung schlief3t sicher der
Vorwurf einer »Betroffenheits- und Emporungsrhetorik« (Dirim et al. 2016,
S. 89) an. Beide Vorwiirfe lassen sich entkriften. Richtig ist, dass in der Theo-
riebildung eine normative Ablehnung von Rassismus immer wieder voraus-
gesetzt wird. Ahnlich dem Ideal der Gewaltlosigkeit, gehért eine antirassis-
tische Haltung zum heutigen Selbstverstindnis auch der tradierten Wissen-
schaft an. Eine diskursoffene Verhandlung der moralischen Bewertung wiirde
hinter den wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Konsens zuriicktreten.
Ein Demokratietheoretiker begriindet keinesfalls in jeder Schrift erneut die
Richtigkeit von Demokratie an sich, sondern baut auf bestehende Debatten
auf. Die Debatte zur normativen Bewertung von Rassismus wurde in einem
globalen, 6ffentlichen Diskurs spitestens mit der Biirgerrechtsbewegung der
Vereinigten Staaten von Amerika, in der Aufarbeitung der NS-Zeit und der
Kritik an der stidafrikanischen Apartheid vollzogen. Die negative normative
Bewertung von Rassismus kann heute als allgemeingiiltig anerkannt betrach-
tet werden. Zumeist wird vielmehr dariiber gestritten, wo Rassismus vorliegt
und wo nicht und nicht, ob Rassismus falsch oder richtig ist.

Der zweite neuralgische Punkt ist der Ideologievorwurf. Adorno dachte
tiber dhnliche Kritiken zu seiner Forschung zur »autorititsgebundenen Per-
sonlichkeit« (Adorno 2019, S. 42-43) nach:

»Wenn man aber auf diese Dinge dann zu sprechen kommt, dann werden
die Herrschaften plétzlich ganz wissenschaftlich, erklaren, daf der Aufweis
der autorititsgebundenen Personlichkeit, daf der nicht mit der notwendi-
gen Exaktheit statistisch bewahrheitet sei und was es sonst alles mogliche
gibt, und benutzen die Mittel eines pervertierten Positivismus dazu, die Er-
fahrung, die lebendige Erfahrungen zu inhibieren.« (Adorno 2019, S. 42-43)

13.02.2028, 14:58:44.

59


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Es ist in der Tat so, dass in der Kritik von Rassismuskritik engere Mafistibe
der Wissenschaftlichkeit angelegt werden als an andere Theoriebildung. In
vielen historischen und zeitgendssischen Leitwerken werden sehr emotionale
und subjektive Gedanken geduflert. Oftmals folgen darauthin keine gleichlau-
tenden Ideologievorwiirfe. Gleichzeitig ist der Vorwurf einer fehlenden em-
pirischen Untermauerung von theoriegeleiteter Rassismuskritik gerade des-
wegen irritierend, da in der deutschen Gegenwart kaum Rassismusforschung
praktiziert wird. So ist kein Lehrstuhl fiir Rassismusforschung in der gesam-
ten Bundesrepublik bekannt. Fiir die Rassismuskritik, wie fiir andere Formen
der Ungleichheitsforschung, ist die Theoretisierung von Rassismus durch die
»gelebte Erfahrung« (Memmi 1992, S. 31) von rassismusbetroffenen Menschen
gepragt und von entscheidender Bedeutung. Die Theoretisierung von gelebter
Erfahrung erginzt die unzureichende empirische Erforschung.

Rassismuskritik macht es sich zur Aufgabe Rassismus in all seiner Kom-
plexitit zu verstehen, aber vor allem andere wissenschaftliche Disziplinen
im Prozess zu begleiten Rassismus als relevantes Problem anzuerkennen.
So stirkt Kimmel die Korrelation von Rassismus und Trumps Wahl gegen
anfinglich vor allem 6konomischen Rationalisierungen einer vermeintlich
abgehingte Mittelschicht, die Trump zum Wahlsieg verholfen hat (Kimmel
2016). Ein zweites einleuchtendes Beispiel finden wir in der deutschen Wahl-
forschung. Obwohl der Begriff »Auslinderfeindlichkeit« (Schroder 2018, S. 2)
in der Rassismuskritik sehr kritisch verhandelt wird, hat Schréder (Schroder
2018) mit seiner empirischen Studie zur Wahlmotivation von AfD-Wihlern
den selbstauferlegten Auftrag der Rassismuskritik vorbildlich realisiert.
Schroder stellt fest, dass zum Zeitpunket seiner Veréffentlichung fast alle
Studien zur Wahlmotivation von AfD-Wihlern, den »Elefant(en) im Raum«
(Schroder 2018, S. 2) vernachlissigt haben und zwar die Auslinderfeindlich-
keit. Seine Erkenntnis:

»Meine Datenanalysen zeigen, dass AfD-Unterstiitzer sich unabhéngig von
ihrer wirtschaftlichen Situation und sonstigen Einstellungen vor allem durch
eines auszeichnen: Sie wollen nicht, dass Fliichtlinge nach Deutschland ein-
wandern, weil sie deren Einfluss kritisch sehen.« (Schroder 2018, S. 2)

Gegen die von Schroder festgestellte empirische Vernachlissigung von Ras-
sismus als Erklirungszusammenhang, wendet sich die Rassismuskritik. Da-
mit sind Intervention in andere Wissenschaftsbereiche unweigerlich verbun-
den, die wiederum zu Kritik in den anderen Wissenschaftsbereichen fithren
kann. Hierdurch wird hiufig Reibung mit anderen wissenschaftlichen Ansit-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

zen erzeugt, die zu einem spannungsreichen Dasein der rassismuskritischen
Forschung fithrt.

Zusitzlich verteidigt sich die Rassismuskritik gegen die Versuche alle
rassismusbedingten Phinomene mittels »andere(r) soziale(n), psycholo-
gische(n), okonomische(n), kulturelle(n) oder véllig zu vernachlissigende
Faktoren« (Bojadzijev 2018, S. 48f.) zu erkliren. So wurde Rassismus als vor-
rangige Motivation bei AfD-Wihlern schlichtweg, bis zu diesem Zeitpunkt,
nicht untersucht und es wurden dadurch andere Korrelationen falschlicher-
weise als entscheidend fiir ihre Wahlentscheidungen angenommen. In der
lautstarken Rassismusdebatte im Anschluss an den Tod von George Floyd im
Jahre 2020 wird seitens politischer, antirassistischer Bewegungen sichtbar,
wer fiir Rassismus als Begriindungszusammenhang fir die schlechte Le-
benslage von Minderheiten in der westlichen Welt protestiert. Denn oftmals
wird die Ungleichheit iiber andere Erklirungsansitze erliutert und damit
Rassismus als Ursache wissentlich oder unwissentlich verschleiert. Folglich
diagnostiziert El-Tayeb in der westlichen Welt eine »Rassismusamnesie« (El-
Tayeb 2016, S. 26). Damit findet sie eine sehr harte Zustandsbeschreibung, die
nuanciert werden miisste. Dennoch ist es eine Aufgabe der Rassismuskritik
an das rassistische Erbe zu erinnern, dass vielerorts vergessen scheint. Sowie
sich gegen die »hartnickige(n) Externalisierung von Rassismus« (El-Tayeb
2016, S. 26) zu wehren (El-Tayeb 2016, S. 26). Rassismus wird in der Gegen-
wart hiufig als ein Problem anderer, vor allem angelsichsisch geprigter,
Gesellschaften rationalisiert. Gegen diese Externalisierung geht die Rassis-
muskritik mit der Aufdeckung rassistischer Leerstellen in Deutschland vor.
Weiterhin sieht El-Tayeb in der Rassismusamnesie eine Erklirung fur das
Scheitern gegenwirtiger Gesellschaftsentwicklungen, wie das Scheitern der
multikulturellen Gesellschaft (El-Tayeb 2015, S. 26). Damit macht El-Tayeb es
der Rassismuskritik zur Aufgabe die Aufl3sung einer Leugnungstradition zu
vollziehen. Denn beispielsweise der gegenwirtige Versuch der Wissenschaft
sich vom Thema Rassismus zu distanzieren, bedeutet gleichzeitig eine Di-
stanzierung von der tiefen historischen Verwobenheit von Wissenschaft mit
der Genese, Brutalisierung und Fortschreibung von Rassismus. Da mdégliche
Amnesien oder Externalisierungen vor der kritischen Selbstauseinander-
setzung schiitzen, konnten sie auch als Selbstschutz verstanden werden.
Aufgrund der Sichtbarmachung dieser Prozesse und der Offenlegung von
Rassismen in der historischen sowie gegenwirtigen Wissenschaft kommt es
zu weiteren Reibungspunkten mit Fachkollegen. In einem ganzen Abschnitt
wendet sich das Werk der Dethematisierung von Rassismus zu.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Im Jahr 2019 vollzieht sich eine spirliche Offnung fiir die kritische Aufar-
beitung rassistischer Einschreibungen in der Wissenschaft. So positionierte
sich die Deutsche Zoologische Gesellschaft in der Jenaer Erklarung (Fischer et al.
2019) klar zur Verwobenheit ihrer Disziplinen mit dem Rassismus und auch
der Philosoph Willaschek (Willaschek 2020) bezog in seinem Beitrag klar Stel-
lung. Die Jenaer Erklirung leistete bereits mit dem Untertitel »Das Konzept
der Rasse ist das Ergebnis von Rassismus und nicht dessen Voraussetzung«
(Fischer et al. 2019) einen Beitrag zur Fokussierung der Rassismuskritik auf
den Kern: die Dekonstruktion der Ideologie der Menschenrassen als Produkt
wissenschaftlichen Praxis.

Eine weiteres Themenfeld der Rassismuskritik, insbesondere in der ehe-
maligen »Blutsnation« Deutschland (Wippermann 1999), ist die Dekonstruk-
tion einer exkludierenden Nationenzugehérigkeit. Dabei riickt beispielswei-
se der nach Eckert immer noch in der Politik und Offentlichkeit vorhandene
»uniiberwindbare Kontrast« (Eckert 2018, S. 155) von »schwarz« und »deutsch«
(Eckert 2018, S.155) in den Mittelpunkt (Eckert 2018, S. 155). Weiterhin eta-
blierte sich ein relevanter Anteil der Rassismuskritik in Deutschland im Ab-
wehrversuch gegeniiber der Vereinnahmung von Wissenschaft als Deckman-
tel rassistischer Haltungen. »Gerade weil der antimuslimische Rassismus im
Gewand der Aufklirung und Emanzipation auftritt« (Miller-Uri 2014, S. 10).
Dabei ist auf die Stilisierung der AfD als Professorenpartei zu verweisen oder
auf die pseudo-wissenschaftlichen Schriften von Sarrazin, die wie »Deutsch-
land schafft sich ab« (Sarrazin 2010) hierzulande Bestseller’® sind. Die Ras-
sismuskritik wendet sich in wissenschaftlichen Schriften gegen diese Verein-
nahmungsversuche von Wissenschaft und beugt einer Wiederholung histori-
scher Fehler vor.

Zuletzt erarbeitet Rassismuskritik Alternativen sowie Losungsansitze zu
bestehenden Rassismen (Varela und Mecheril 2016, S. 16f.). Im Schnittbereich
zur postkolonialen Methodik steht vor allem die Interdependenz von Rassis-
mus und Kolonialismus. »Kolonialismus ist ohne Rassenwahn undenkbar (...)«
(El-Tayeb 2016, S. 222).

Damit ist der Zugang der Rassismuskritik zum theoretischen Forschen
dargelegt. Insbesondere wurden die Aufgabenbereiche und Reibungspunk-

10  Das Werk von Sarrazin war das meistverkaufte Politik-Sachbuch des Jahrzehnts. Siehe
hierzu Medienbericht von meedia-control unter https://www.buchmarkt.de/sortiment
erservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-
des-jahrzehnts/zuletzt eingesehen am 11.7.2020.

13.02.2028, 14:58:44.


https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

te erliutert. Weiterhin vertieft dieser letzte Abschnitt die Argumentation fiir
die Notwendigkeit rassismuskritischer Theoriebildung und zeigte maégliche
Mehrwerte auf. Die Rassismuskritik ist sicherlich noch eine kleine und in
Deutschland noch junge Form des politiktheoretischen Denkens, aber doch
weist sie spannende Potentiale auf. Die Rassismuskritik bildet eine methodi-
sche Siule des Werks. Die postkoloniale Theorie ist die zweite methodische
Saule.

2.5 Postkoloniale Theoriebildung

Die postkoloniale Theorie ist eine vergleichsweise junge Theorieform und ent-
wickelte sich nach Kerner erst in der »zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts«
(Kerner 2012, S. 20). Damit bezieht sich Kerner auf die Entwicklung, dessen
was wir heute als postkoloniale Theorie verstehen und nicht auf die ihr vor-
ausgehende antikoloniale oder dekoloniale Theorie. Die dekoloniale und an-
tikoloniale Theorie ist dlteren Ursprungs und ein wichtiges Fundament fiir
die spitere postkoloniale Theorie. Es ist gemeinhin schwierig von der einen
postkolonialen Theorie zu sprechen, da sie sich in methodischen Ansitzen
und kulturellen Verortungen weit verzweigt (Ha 2016b, S. 44). Daher ist fiir Ha
jeder Versuch »unvollendet und unbefriedigend (...), den postkolonialen Dis-
kurs vollstindig zu iiberblicken — geschweige denn trennscharf zu definierenc
(Ha 2016b, S. 44). Erstmal keine ungewéhnliche Beschreibung fiir eine junge
und moderne Theorieschule, die sich noch im Prozess ihrer Kanonisierung
und damit Verstetigung befindet. Daher wird jedwede Definition der postko-
lonialen Theorie nicht allen entscheidenden Werken ebendieser Theorieform
vollends gerecht. Innerhalb der postkolonialen Theorie entwickelt sich auch
eine Kritik an der unzureichenden Rezeption ihrer Erkenntnisse und Sicht-
weisen in der Mainstream-Wissenschaft, wie es etwa Reuter am Beispiel der
Soziologie vollzieht (Reuter 2012, S. 297). Die Hoffnung eines sogenannten
»postcolonial turn« (Reuter 2012, S. 297) hat sich gerade in der deutschspra-
chigen Wissenschaft noch sehr unzureichend erfiillt.

Folglich wird in diesem Abschnitt diejenige postkoloniale Theorie be-
schrieben, die in den anschlieRenden Kapiteln zur methodischen Geltung
gebraucht wird. Zugleich wird die Auswahl der postkolonialen Theorie als
Zugang fiir die Erforschung der post-homogenen Gesellschaft in ersten
Zigen begriindet. Seit den 1980cer Jahren ist nach Kerner von einer zwar
noch unvollstindigen, aber merkbaren Etablierung der postkolonialen Theo-

13.02.2028, 14:58:44.

63


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

rie in der Mainstreamwissenschaft erkennbar (Kerner 2012, S.20). Dabei
vollzieht sich die Etablierung in den frankophonen und englischsprachigen
Lindern deutlich stirker als beispielsweise im deutschsprachigen Raum,
wo die postkoloniale Theorie weiterhin einen nur sehr kleinen Raum in der
akademischen Diskussion einnimmt.

Die postkoloniale Theorie beschiftigt sich sowohl mit dem Kolonialismus
als auch seinen Nachwirkungen. Im Bereich der Theorie setzt sie sich bei-
spielsweise kritisch mit den romantisierenden Bildern kolonialer Herrschaft
auseinander, die noch immer Anerkennung finden. Miller fragt in seinem
2017 erschienen und viel besprochenen Werk »Fremde in unserer Mitte« (Mil-
ler 2017):

»Nehmen wir das Phanomen der Entkolonialisierung: Warum waren Men-
schen so begierig danach, die koloniale Herrschaft abzustreifen und von
denjenigen regiert zu werden, die sie als Landsleute angesehen haben,
selbst wenn kaum Grund zur Vermutung bestand, dass sich die Regie-
rungsfiihrung im Ergebnis tatsachlich verbessern wiirde?« (Miller 2017a,
S.111)

Da das Erbe und die Grausamkeit kolonialer Herrschaft trotz der vielbeach-
teten Werke zur kolonialen Gewalt von Fanon (Fanon und Satre 2017) und Cé-
saire (Césaire 2017) noch immer umstritten sind, setzt sich die postkoloniale
Theorie mit der Sichtbarmachung von kolonialer Unterdriickung auseinan-
der. Die Frage von Miller offenbart zudem, dass die Selbstherrschaftsbestre-
bungen, mit anderen Worten Demokratiebestrebungen, ehemals kolonialer
Subjekte in besonderer Art und Weise begriindungsbediirftig erscheinen. Er-
ginzend ist in der Frage von Miller die lange Gewaltgeschichte des Kolonia-
lismus als einleuchtende Begriindung fiir seine Ablehnung vergessen. Der ur-
demokratische Wunsch nach »Entkolonialisierung« (Miller 2017, S. 111) mittels
Herstellung einer Selbstherrschaft, scheint fir ihn ein fragwiirdiges Phano-
men zu sein. Demokratie geniigt nicht mehr als Selbstzweck fiir die Verin-
derung politischer Systeme. Trotz der Massenmorde des belgischen Kénigs-
haus im Kongo, der endlosen, gewaltsamen Verschleppung von schwarzen
Menschen in die Sklaverei auf den amerikanischen Dreifachkontinent, der
Apartheid in Siidafrika oder den versuchten Ausléschungskriegen gegentiber
der Bevolkerung in sogenannten Siedlungskolonien, wie Algerien oder Na-
mibia, disqualifiziert Miller damit den Wunsch nach einer Loslésung von eu-
ropiischer Unterdriickungsherrschaft und Ubergang in eine demokratische
Selbstherrschaft als begriindungsbediirftig. Diese mangelnde Anerkennung

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

der Motivation fiir eine demokratische Selbstherrschaft ist aus postkolonia-
ler Perspektive das eigentliche »Phinomen.

Die postkoloniale Theorie betrachtet sensibel die Ungleichheit in Diskur-
sen iiber »Linder des globalen Nordens« (Franzki und Aikins 2010, S. 9) und
des »globalen Siidens« (Franzki und Aikins 2010, S.9). So wiirde in Bezug
auf die Vereinigten Staaten von Amerika und ihrer Unabhingigkeitserkli-
rung kaum eine dhnlich lautende Frage diskutiert werden. Haben sich die
Revolutionire Gedanken dariiber gemacht, ob es unter der Herrschaft der
britischen Krone nicht schoner wire? Eine Frage, die zurecht ungewdhnlich
wirkt. Selbstherrschaft als einleuchtende Zielmotivation wird bei der kanoni-
sierten, demokratischen Revolution kaum bis gar nicht hinterfragt. Der de-
mokratische Impuls einer Selbstherrschaft wird bei den Nordamerikanern als
selbstevident wahrgenommen und stets in einer positiven Konnotation disku-
tiert, wihrend fiir viele Denker die dekoloniale Emanzipation, beispielsweise
afrikanischer Nationen, begriindungsbediirftig erscheint. Ebendiese Formen
ungleicher, normativer sowie analytischer Gewichtung untersucht die post-
koloniale Theorie. Wahrenddessen schafft sie Sichtbarkeiten fiir das koloniale
Erbe.

Die vielfiltigen Formen des Kolonialismus weisen »iibergreifende Merk-
male und Effekte kolonialer Herrschaft« (Kerner 2012, S. 23) auf. Daher ist es
legitim und moglich den Kolonialismus als eine eigenstindige Herrschafts-
und Machtform zu untersuchen. Dennoch ist selbstverstindlich von relevan-
ten Differenzen zwischen verschiedenen Formen, Ausprigungen und Epo-
chen auszugehen. Der Kolonialismus befand sich in seiner langen Wirkungs-
zeit stets im Wandel und wurde regional sowie kulturell unterschiedlich prak-
tiziert. Die verschiedenen Formen des Kolonialismus beinhalten Besonder-
heiten und fiir sie spezifische Pfadabhingigkeiten.

Wihrend der Kolonialismus ein »formal(es) Ende« (Kerner 2012, S. 23)
hat, sind viele seiner Praktiken und Wirkweisen erhalten geblieben. Koloniale
Kontinuititen sind noch immer wirksam und werden oftmals als »postkolo-
niale Konstellationen« (Kerner 2012, S. 23) verstanden. Postkoloniale Konstel-
lationen finden sich sowohl in »Lindern des globalen Stidens« (Franzki und
Aikins 2010, S. 9) und »des globalen Nordens« (Franzki und Aikins 2010, S. 9)
und erstrecken sich auf alle Teilbereiche der Gesellschaftsordnung (Franzki
und Aikins 2010, S. 9). Beispielhafte postkoloniale Kontinuititen sind die Tra-
ditionslinien heutiger Grofiunternehmen zu kolonialen Unternehmungen,
die heutige Bedeutung von sogenannten musealen Weltsammlungen, die
ihren Weg als koloniale Raubkunst nach Europa fanden, die Exklusion nicht-

13.02.2028, 14:58:44.

65


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

westlicher Denker aus dem tradierten Kanon, die weiterhin prekarisierte La-
ge von Nachfahren versklavter und verschleppter Menschen in der westlichen
Welt oder die fortwihrende dkonomische Ausbeutung ehemaliger Kolonien
und ihrer Bevolkerungen. Noch konkreter werden (post-)koloniale Konti-
nuititen an beispielhaften postkolonialen Fragestellungen deutlich: Was
bedeutet es fiir die deutsche Gesellschaft, wenn sich der Einzelhandelsriese
Edeka als Einkaufsgenossenschaft der Kolonialwarenhindler im Halleschen Torbezirk
zu Berlin grindete (Bundeszentrale fiir Politische Bildung 2018, S. 22)? Was
bedeutet es fiir die Weltwirtschaft, wenn der Global Player Unilever aus Unter-
nehmen hervorging die mafdgeblich an der Kolonialisierung Nigerias beteiligt
waren (Wrigley 2008, S. 116)? Was bedeutet es fiir die Erinnerung und morali-
sche Bewertung der US-amerikanischen Revolution, wenn ihr Gelingen nach
Arendt maflgeblich auf der Ausbeutung von versklavten Menschen basierte?
Was bedeutet es fiir die westlichen Gesellschaften, wenn wie das Bundes-
ministerium fir Entwicklungszusammenarbeit in seinem »Marshallplan
mit Afrika« (Bundesministerium fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und
Entwicklung 2017) schreibt, »der Wohlstand der Industrielinder teilweise auf
der ungeregelten Ausbeutung von Menschen und Ressourcen des afrikani-
schen Kontinents« (Bundesministerium fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit
und Entwicklung 2017, S.7) fuldt? Was bedeutet es fiir die Erbschaftsfrage,
wenn viele Grof3erbschaften bis in die Zeit zuriickreichen, als der Zugang zu
Besitz noch stark rassistisch reguliert war? Obwohl die vorgelegte Theorie
sich vorwiegend mit politischen und politiktheoretischen Fragen beschiftigt,
ist der Untersuchungsgegenstand der postkolonialen Theorie keinesfalls auf
dieses Feld beschrinkt. An den aufgefithrten Beispielen und Kernfragen
wird erneut deutlich, dass sich der Postkolonialismus keinesfalls nur mit
den Auswirkungen in den ehemaligen Kolonien beschiftigt, sondern aus-
driicklich auch die Nachwirkungen in den Ausgangslindern der »kolonialen
Expansion« (Bhabha 2011, S. 208) betrachtet (Franzki und Aikins 2010, S. 9).
Eine politikwissenschaftliche, postkoloniale Theorie ist dabei unter anderem
besonders interessiert an »Historiographie sowie an ungleichen Macht- und
Reprisentationsverhiltnissen« (Franzki und Aikins 2010, S.10). Weiterhin
an den Kontinuititen politischen Einflusses seitens des kolonialen Projekts
auf moderne, vor allem auch westliche, Gesellschaften. Hierbei blickt diese
Theorie unter anderem auf das Verhiltnis von Nation, Demokratie, Migration
und Rassismus und dessen postkoloniale Kontinuititen.

In den ersten ideengeschichtlichen Abschnitten ist eine Kritik an der
kanonisierten Geschichtsschreibung deutlich geworden. Dirmann quali-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

fiziert die US-amerikanische Geschichtsschreibung zu manchen Perioden
als »rassistische-amerikanische(n) Geschichtsschreibung« (Dirmann 2020,
S.147) und betont damit in einem Nebensatz die absichtsvolle Natur der
rassistischen Perspektivierung von Geschichtsschreibung. Die postkoloniale
Theorie verfolgt eine machtkritische Interpretation von Geschichte und blickt
darauf, wer Geschichte schreibt und erzihlen kann (Fanon und Sartre 2017,
S. 43). Fir Fanon macht »der Kolonialherr (macht) die Geschichte« (Fanon
und Sartre 2017, S. 43). Darin wird die Kritik an einer vor allem westlichen Ge-
schichtsschreibung, nicht durch, sondern iiber ehemalige Kolonien deutlich.
So wurden und werden in der westlichen Geschichtsschreibung Menschen-
rechtsverbrecher des Kolonialismus als Helden des Kolonialismus erinnert.
Daran wird die von Fanon angeprangerte einseitige Geschichtsschreibung
besonders deutlich.

Die lange Tradition der Benennung von Straflennamen nach sogenann-
ten Kolonialhelden ist hierfiir ein eindriickliches Beispiel. Biermann betont
in seiner Recherche namens »Volkermordstrafie« (Biermann 2018) nochmals,
dass Straflennamen die Funktion einer Ehrung in Deutschland innehaben.
Unter anderem wird nach Recherchen von Biermann mit der Benennung von
37 Stralen und Plitzen deutschlandweit Adolf Liiderlitz ehrenvoll erinnert,
der fiir die Errichtung deutscher »Konzentrationslager und Volkermord an
mehreren Ethnien« (Biermann 2018) mitverantwortlich war (Biermann 2018).
Ein zweites Beispiel fir die erst langsam aufgearbeitete, heldenhafte koloniale
Erinnerung ist das Erinnern an Lothar von Throtha. Erst im Jahr 2006 wur-
de die nach ihm benannte Strafle in Miinchen umbenannt (Biermann 2018).
Trotha erteilte in der deutschen Kolonie Deutsch-Siidwestafrika mit folgen-
den Worten den »Vernichtungsbefehl« (Siiddeutsche Zeitung 2015) gegen die
lokale Bevolkerung:

»Innerhalb der deutschen Grenze wird jeder Herero mit oder ohne Gewehr,
mit oder ohne Vieh erschossen, ich nehme keine Weiber und keine Kinder
mehr auf, treibe sie zu ihrem Volke zuriick oder lasse auch auf sie schiefden«
(Stiddeutsche Zeitung 2015).

Die Handlungsmotivation entsprach zutiefst dem kolonialrassistischen
Geiste. So schreibt Barth, dass von Trotha gegen Kritiker seinen Vernich-
tungsbefehl mit der Handlungsmotivation »Rassenkampf«'* begriindete

11 Der genaue Wortlaut nach der angegebenen historischen Quelle ist: »Dieser Aufstand
ist und bleibt der Anfang eines Rassenkampfes.« — Lothar von Throtha, Quelle: In ei-

13.02.2028, 14:58:44.

67


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

(Barth 2006, S. 130). Trotzdem wurde von Trotha viele Jahrzehnte positiv er-
innert und auf einem ehemaligen Hamburger Kasernengelinde werden von
Trotha und einige seiner Weggefihrten noch immer mit Biisten und der Be-
nennung von Gebiuden geehrt (BofSmeyer 2020). Im Jahre 2020 ist die Biiste
von Trothas lediglich mit einer kritischen Kommentierung erginzt worden
(BoRmeyer 2020). Die kritische Distanz zu den vermeintlichen Helden der
Kolonialzeit ist noch nicht flichendeckend anerkannt und der Kolonialismus
unterliegt vor allem hinsichtlich seines unterdriickenden und vernichtenden
Charakters noch immer einer Romantisierung. Sanyal verweist darauf, dass
die Zahl der pro-kolonialen Denkmiler die Zahl der anti-kolonialen Denk-
maler in Deutschland noch immer wibersteigt (Sanyal 2019, S. 117). In diesem
Abschnitt wird ein weiterer Auftrag der postkolonialen Theorie deutlich. Die
postkoloniale Theorie méchte den negativen Auswirkungen und Schandtaten
des Kolonialismus Sichtbarkeit verleihen, da sie in der westlichen Moderne
vielerorts noch immer auf ein romantisiertes Bild des Kolonialismus treffen.

Hiufig beginnt in der westlichen Geschichtsschreibung die Geschichte
von Nationen und Volkern erst mit dem Erstkontakt, was heute gemeinhin
als Westen oder globaler Norden verstanden wird. Im Anschluss wird die Ge-
schichte der Anderen nach Fanon nicht als »Geschichte des Landes, das er
auspliindert« (Fanon und Sartre 2017, S. 43) erzihlt, sondern als »Geschich-
te seiner eigenen Nation, in deren Namen er raubt, vergewaltigt und aus-
hungert« (Fanon und Satre 2017, S. 43). Die postkoloniale Theorie versucht
die spezifische Perspektivierung von wissenschaftlichen, als auch populiren
Narrativen sichtbar zu machen und die Wahrnehmung von Perspektiven ehe-
mals kolonisierte Subjekte zu erweitern. Dabei soll die Geschichtsschreibung
um (post-)koloniale Perspektiven erweitert werden. Fiir die Theoriebildung
bedeutet dies die kritische Hinterfragung von Perspektiven in der Theorie
und der historischen sowie gegenwirtigen Exklusionspraxis. Serequeberhan
(Serequeberhan 2016), Jullien (Jullien 2018) und Sarr (Sarr 2020) duflern ih-
re Kritik an der bisherigen Theoriebildung hierbei besonders deutlich. Se-
requeberhan spricht von eine »Vormundschaft im Reich der Theorie« (Sere-
queberhan 2016, S. 62). Erginzend macht Serequeberhan eine »Politik der
wirtschaftlichen, kulturellen und wissenschaftlichen Subordination« (Sere-
queberhan 2016, S. 69) des globalen Siidens aus. Dies ist Teil des von ihm dia-

nem Brief an Generalstabschef Graf von Schlieffen, 5. Oktober 1904, in Michael Beh-
nen: Quellen zur deutschen Aussenpolitik im Zeitalter des Imperialismus 1890-1911,
Darmstadt 1977, S. 292f.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

gnostizierten Neokolonialismus (Serequeberhan 2016, S. 69), der sehr allge-
mein verstanden von einer Fortfithrung des Kolonialismus mit anderen Mit-
teln ausgeht. Beck deutet ebenfalls die Existenz neokolonialer Strukturen an
(Beck 2004, S. 84). Serequeberhan kniipft das Fortwihren »europiischer He-
gemonie« (Serequeberhan 2016, S. 69) an den »exklusiven und expliziten Ein-
satz von Gewalt« (Serequeberhan 2016, S. 69). Damit folgt er Jullien in seiner
Annahme, dass sich die Theoriedominanz des Westens eben nicht durch ihre
rationale Uberlegenheit begriindete. Fiir Dhawan ist

»der wichtigste Faktor in der erfolgreichen Verdrangung des kulturell spezi-
fischen und daher kontextuell begrenzten Charakters der westlichen Kultur
(war) der gewaltsam durchgesetzte Universalismus, der in Folge der kolo-
nialen Eroberung allen aufgezwungen wurden« (Dhawan 2011, S. 45).

Das ist in der postkolonialen Theorie kein ungewo6hnlicher Gedankengang.
Damit wird zum einen die unzureichende Wertschitzung fir nicht-westliche
Theorien zum Ausdruck gebracht, aber auch die Problematik einer Analyse
der gesamten Welt mit Theorien des Westens ohne eine egalisierende Gegen-
analyse des Westens aus der Perspektive nicht-westlicher Theorien. Uberdies
wird die Einbettung der Theorie als ein Exportgut der »Gewaltgeschichte«
(Darmann 2020) zwischen dem Westen und der Welt betont. Einer ausfiihr-
lichen Darlegung vom Zusammenspiel des Reiches der Theorie und des Rei-
ches der Gewalt widmete sich Iris Dirmann in ihrer Monographie »Undien-
lichkeit — Gewaltgeschichte und politische Philosophie« (Dirmann 2020). Die
Verbreitung westlicher Sprache, Wissens oder Weltanschauungen war iiber
weite Teile des Kolonialismus kein freiwilliger Prozess, sondern ist gewalt-
titig erzwungen worden. Die heutige westliche Hegemonie in der Welt der
Theorie scheint ebenfalls hiermit verbunden zu sein. Damit wird der west-
lichen Theorie die Rolle eines Vormunds zugeschrieben, die bestimmt, wer
dazu gehort und wie Theorie betrieben werden sollte. Sarr schreibt:

»Die Torheit der westlichen Neuzeit besteht darin, die eigene Vernunft zur
souverdnen Macht zu erklaren, obwohl sie lediglich ein Moment, ein Aspekt
des Denkens ist« (Sarr 2020, S. 26).

Damit schlief3t er an die Kritik der einseitigen Universalisierung westlicher
Theorien an. Postkoloniale Denker, wie Sarr, sind itberzeugt, durch die Er-
weiterung der epistemischen Rahmenbedingungen, sowohl kulturell als auch
strukturell, ein Gewinn neuer Erkenntnisse moglich ist. Daher versucht die
postkoloniale Theorie mit dem Bruch westlicher Stilmittel, Regelhaftigkeiten

13.02.2028, 14:58:44.

69


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

sowie auch Tabus, neue Wege der Theoriebildung zu gehen. Darunter fallen
das Spiel mit der Sprache, wie bei Fanon, die Offnung gegeniiber lyrischen
Elementen, wie bei DuBois, die Uberschreitung disziplinirer Grenzen, wie
bei Mbembe, der zeitweise, bewusste Verzicht eines objektiven Standpunkts,
wie bei El-Tayeb oder die Verdichtung von Wortschépfungen, wie bei Bhabha.
Wie zuvor ausgearbeitet, stellt Jullien die Offnungsbewegung westlicher Wis-
senschaft in einen neuen Kontext. Dabei handelte es sich nicht um eine frei-
willige Offnung, sondern um eine Reaktion auf den allmahlichen Machtver-
lust des Westens (Jullien 2018, S. 87). Deswegen ist die postkoloniale Theorie
immer wieder als Dialogbereiter zwischen westlichen und nicht-westlichen
Theorien gefragt.

Die postkoloniale Theorie entwirft Argumentationen fir eine neue Ein-
ordnung des Kolonialismus. Denn aus postkolonialer Perspektive war Ko-
lonialismus ein »major, extended and ruptural world-historical event« (Hall
1996, S. 249). Hall betont, dass Kolonialismus mehr als eine weitere Form der
»direct rule over certain areas of the imperial powers« (Hall 1996, S. 249) war
(Hall 1996, S. 249). Damit bleibt Kolonialismus immer mehr als ein Macht-
und Herrschaftssystem, sondern es bildet Kultur(en), soziale Praxen und vie-
les mehr. Uberdies ist Kolonialismus eine globalgeschichtliche Erfahrung und
kein auf einen bestimmten Ort limitiertes Geschehnis. Gerade fiir die an Hall
und die Negretudé-Bewegung anschlieRende Forschung ist der Kolonialis-
mus kein Problem der Kolonien. Vielmehr ist der Kolonialismus eine globale
Erfahrung und hat seine Wege zuriick in die Ausgangsgesellschaften gefun-
den. Dabei betont die postkoloniale Theorie gleichsam die hohe Bedeutung
des Kolonialismus fur die westliche Entwicklung und benennt das »koloniale
Problem« (Césaire 2017, S. 23) neben dem »Problem des Proletariats« (Césaire
2017, S. 23) als eines der zwei Hauptprobleme, die »Jahrhunderte biirgerli-
cher Herrschaft« (Césaire 2017, S. 23) geschaffen haben (Césaire 2017, S. 23).
Kolonialismus ist fitr die postkoloniale Theorie eine iibergeordnete Gesell-
schaftsproblematik. Denn Kolonialismus wird durch ein komplexes Zusam-
menspiel von Weltsicht, Kulturlehre, Rassismus, Kapitalismus und Unterdrii-
ckung konstituiert. Zudem versuchen postkoloniale Theorien die spezifischen
Eigenheiten von Kolonialismus gegeniiber anderen Herrschafts- und Macht-
formen herauszuarbeiten. Einen bedeutenden Anteil daran hat, wie spéter
noch ausfithrlicher dargestellt wird, die Einwebung des kolonialen Rassismus
in die Herrschafts- und Machtstruktur des sogenannten Westens.

Der bereits angesprochene Perspektivwechsel kann in der postkolonialen
Theorie sehr weitreichend sein. Vereinzelt wird dabei ausschliefilich »aus der

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

Erfahrung und Perspektive der Kolonialisierten erzihlt« (Yildiz 2018, S. 20).
Hierin duflert sich nicht die Ablehnung andere Perspektiven, sondern der
Whunsch nach der Erzeugung von gegenhegemonialen Wissensbestinden. Es
werden die Geschichten erzihlt, die bisher weniger Sichtbarkeit erhalten ha-
ben (Ha 2016b, S. 42). Eine von Kolumbus oder Sepulveda ausgehende Ge-
schichte des Erstkontakts zwischen Weltteilen ist eine routinisierte und all-
gegenwartige Erzahlung, wihrend eine Gegenperspektive noch Raum erstrei-
ten muss. Die Geschichte soll nicht nur aus der Perspektive der vermeintli-
chen »Entdecker« erzihlt werden, sondern wird nun auch aus der Perspekti-
ve der Entdeckten tradiert. Letztlich geht allerdings auch der »universalisti-
sche Charakter(s) und ihr(es) tibergreife(nder) Anspruch« (Hall 2012, S. 22) in
besonderer Art und Weise verloren. Die Re-Perspektivierung von Geschichte
und Erinnerung kann zu einer Desintegration von Wissensbestinden fithren.
Wihrend zuvor eine Geschichte nur aus einer Perspektive tradiert wurde und
bekannt war, kénnten sich nun Menschen begegnen, die den gleichen Ge-
genstand in vollkommen unterschiedlicher normativer oder unter Umstin-
den sogar deskriptiver Verschiedenheit vermittelt bekommen haben. Diese
Heterogenisierung von Wissensbestinden ist ein Auftrag der postkolonialen
Theorie.

Der Prifix »post-« hat eine ambivalente Bedeutung. So mdchte er, wie
bereits verdeutlicht auf die Verbindungslinien zur Vergangenheit hinweisen
(Boatca 2016, S. 113). Daher werden Verinderungen und Einfliisse des Kolo-
nialismus und ihr Nachwirken untersucht (Boatca 2016, S. 113). Allerdings darf
das »post-« von postkolonial nicht alleinig als ein zeitlicher Moment, also als
nach dem Kolonialismus geschehend, verstanden werden (Hall 1996, S. 247).
Die Erforschung des Postkolonialen ist kein Eingestindnis, dass der Kolonia-
lismus zu einem bestimmten Punkt endete und alle vorherigen Beziehungen
kappte (Hall 1996, S. 247). Gerade in der neokolonialen Theoriebildung findet
sich die Vorstellung einer Wesensverinderung mit gleichbleibendem Output
wieder. So schreibt Beck: »Damals hie Kolonialismus Kolonialismus, heute
dagegen >humanitire Intervention« (Beck 2004, S. 84). Ohne diese Aussage
fiir das Werk inhaltlich aneignen zu wollen, verdeutlicht es Denkstromungen
der neokolonialistischen Theorie. Der Kolonialismus ist nach der neokolonia-
len Theorie nicht abgeschafft, sondern hat lediglich neue Formen angenom-
men. Die neokoloniale Theorie erginzt die postkoloniale Theorie, aber steht
manchmal auch im Spannungsverhiltnis zu ihr. Die postkoloniale Theorie
sieht im formalen Ende des Kolonialismus einen tiefgreifenden Strukturwan-
del und keine ausschliefliche Maskierung des Kolonialismus. Einig sind sich

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

die Theorierichtungen in dem Vorhandensein relevanter Kontinuititen. Der
Kolonialismus hat an vielen Orten der Welt einen klar zuweisbaren Zeitab-
schnitt (Yildiz 2018, S. 20), wihrend sowohl Postkolonialismus und in beson-
derer Weise Neokolonialismus zeitlich schwerer zu begrenzen sind. So begin-
nen postkoloniale Strukturen mancherorts vor dem Ende des Kolonialismus
in antirassistischen Denkwerkstitten oder Protestbewegungen und anderorts
reicht der Kolonialismus tiber sein offizielles Ende hinaus. Wenn beispiels-
weise die koloniale Missionsgesellschaft noch immer nach altem Lehrplan,
mit dem gleichen Personal, die einzige Bildungseinrichtung in einem Ort
stellt, dann ist dies eine Evidenz fiir eine (neo-)koloniale Persistenz. Fiir die
postkoloniale Theorie ist das (Post-)koloniale keine historische Epoche, son-
dern eine gewisse Gesellschaftsformation, die sich keinesfalls in einer »Rein-
form« abbilden muss. Dennoch bleibt die postkoloniale Theorie eine Theorie,
die als Reaktion auf das formale Ende des Kolonialismus entstand. Forou-
tan bezeichnet dieses komplexe Geflecht als eine »zeitliche Doppelebene des
postkolonialen Ansatzes« (Foroutan 2019, S. 53).

Deutschland sei keine postkoloniale Gesellschaft. Ein hiufiger Kritik-
punkt an der Analyse der deutschen Gesellschaft mittels postkolonialer
Theorie. Dieser Kritik soll im Folgenden vielfiltig begegnet werden. Deutsch-
land und deutsche Denker hatten, wie zum Anfang dieses Kapitels gezeigt,
zweifelsohne Anteil an der Entwicklung rassistischer und kolonialer Denk-
ansitze, die in der Welt wirkten. Weiterhin sollte Kolonialismus keinesfalls
einseitig als eine staatliche Unternehmung gedacht werden. In der Tat
hatten die anerkannten Vorgingerstaaten Deutschlands im Vergleich zum
Vereinigten Konigreich oder Frankreich nur vergleichsweise kurz klassische
Siedlungskolonien inne, aber doch ist der deutsche Kolonialismus nicht von
der Hand zu weisen. Die Linge des deutschen Kolonialismus ist zudem
deutlich unklarer zu begrenzen, wenn wir auf koloniale Projekte von Adligen
sowie anderen Privatpersonen blicken. So kontrollierten die Augsburger
Patrizier bereits 1528 bis 1556 einen kolonialen Stiitzpunkt in Venezuela
(Arndt 2017, S. 76).

Zu seinem Hohepunkt Ende des 19. Jahrhunderts war das deutsche
Kolonialreich »gemessen an der Bevolkerungszahl (..) zu diesem Zeitpunkt
das fiinftgrofite Kolonialreich Europas, territorial gesehen das drittgroR-
te« (Arndt 2017, S. 76-77). Mit der Errichtung von Konzentrationslagern in
Deutsch-Ostafrika und einem Genozid an der dortigen Bevolkerung gab es
auch signifikante, koloniale Schandtaten unter deutscher Kolonialherrschaft
(Arndt 2017, S. 77). Wie das Beispiel des Lebensmittelhindlers Edeka (Bun-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

deszentrale fiir Politische Bildung 2018, S. 22) zeigt, hat Kolonialismus stets
einen Gegenpart in den Zentren, die sich am Kolonialismus bereicherten.
Kolonialismus ereignete sich nicht nur innerhalb der kolonisierten Gesell-
schaften, sondern verinderte und prigte die kolonisierenden Gesellschaften
ebenfalls (vgl. u.a. Césaire 2017). Weiterhin gab es Privatpersonen oder -
unternehmen, die als nicht-staatliche Akteure am Kolonialismus mitwirkten.
Wie zuvor niher ausgefithrt, nutzte der einflussreiche und weltbekannte
Mediziner Robert Koch Kolonien fiir seine schmerzhaften und entwiirdi-
genden Versuche am Menschen (Zimmerer 2020). Diese Forschung kam
wiederum Menschen in Deutschland zugute. Die Auswirkungen kolonialer
Explorationen kamen in Form von Innovation, materiellen Werten oder
Wissenstransfer in die deutsche Gesellschaft zuriick. Die Kurbrandenburger
beteiligten sich mit mehreren Schiffen von 1650 bis 1720 sogar unmittelbar
am sogenannten transatlantischen Sklavenhandel (Weindl 2001). Damit ist
die wohl bekannteste Schandtat des atlantischen Kolonialismus mit der
deutschen Geschichte verbunden.

Weiterhin unterliegt die zeitgendssische Bewertung des deutschen Kolo-
nialeinflusses drei entscheidenden Wahrnehmungsverzerrungen (Bias). Die
Kolonien werden stets mit dem europdischen Zentrum in Verbindung ge-
bracht, dass sie zuletzt kolonisierte. So waren bekannterweise sowohl Togo
als auch das ostliche Ghana eine deutsche Kolonie, aber werden populir nicht
als solche erinnert, da die anschlieflende britische Kolonialherrschaft als die
Prigende erachtet wird. Der deutsche Kolonialismus wird durch sein ver-
gleichsweises frithes Ende iiberdeckt. Die zweite Wahrnehmungsverzerrung
liegt in der Entkopplung privatwirtschaftlichen Handelns von der deutschen
Verantwortung. Bevor Togo zu einer staatlichen, deutschen Kolonie wurde,
haben viele Jahrzehnte davor deutsche Privatunternehmen bereits dort Ko-
lonialismus betrieben. Der Kolonialismus ist keine ausschliellich staatliche
Praxis, sondern eine gesamtgesellschaftliche. Zuletzt wird verzerrend aus-
schlieflich, im beispielhaften Bild gesprochen, der Peitschentriger auf der
Plantage als moralisch verwerflicher Gewalttiter und Kolonialist wahrgenom-
men. Die einseitige Medialisierung des schlimmen Kolonialisten als Peitsche
tragenden Gewalttiter vulgarisiert das Bild eines schuldhaften Kolonialisten.
Einflussreicher waren selbstverstindlich, die im medialen Diskurs als ge-
bildete, adlige Gentlemen tiberzeichneten Profiteure der kolonialen Ausbeu-
tung. Im Rahmen des transatlantischen Sklavenhandels entwickelte sich eine
frithe Form von arbeitsteiligem, globalisiertem Kapitalismus, wie Mbembe in
seiner »Kritik der schwarzen Vernunft« (Mbembe 2016) ausfiihrlich erliutert.

13.02.2028, 14:58:44.

13


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

So beteiligten sich die Hamburger Schimmelmanns ausgiebig am Sklaven-
handel und haben zudem hunderte Sklaven besessen, ohne mit ihnen person-
lich zu interagieren (Degn 2000). Den Lohn hierfiir haben sie viele hunderte
Kilometer entfernt in der zivilisierten Sicherheit ihrer Hansestadt eingestri-
chen (Degn 2000).

Zudem beteiligten sich Deutsche nicht nur in grofier Zahl an deutschen
Kolonien, sondern auch an den kolonialen Projekten anderer Nationen oder
an Kolonien, die in weifder Herrschaft unabhingig wurden. Insbesondere un-
terstittzen Deutsche damit das Projekt der Europiisierung des amerikani-
schen Kontinents. Zielsetzung war hierbei die aggressive und gewalttitige
Verdringung indigener und nicht-weiler Bevolkerungen zu Gunsten wei-
Rer Migration. Es war eine genozidale Verdringungspolitik. So wanderten
nach Gregory 223 ooo deutschsprachige Menschen allein nach Brasilien aus
(Gregory 2013, S. 115), die heute mehrere Millionen Nachkommen haben sol-
len (Gregory 2013). Oltmer betont in seiner Schrift zur »Globalen Migration«
(Oltmer 2016, S. 108), dass Deutschland bis zum zweiten Weltkrieg ein bedeu-
tendes Land »der Uberseemigration« (Oltmer 2016, S. 108) war (Oltmer 2016,
S.108). Hiermit ist selbstverstindlich die Migration in (Post-)Kolonien ge-
meint. Nebenbei zeigt die Publikation von Gregory erneut die Notwendigkeit
postkolonialer Kritik deutlich auf. Zu Beginn des Textes wird im Kontext der
menschlichen Kolonialmobilititen unterschiedslos von »Einwanderer(n)« ge-
schrieben. »Ab dem 16. Jahrhundert kamen Einwanderer aus Europa, Afrika,
dem Mittleren Osten und spiter aus Asien nach Siidamerika« (Gregory 2013,
S.115). Damit werden gewalttitige Kolonialisten, die die indigene Bevolke-
rung verdrangten, und versklavte Afrikaner unterschiedslos zu Einwanderern
erklirt und damit die sehr unterschiedlichen Formen der (Zwangs-)Migration
zwischen Freiwilligkeit, Gier, Notstandsmigration und Zwangsknechtschaft
gleichgestellt. Es ist eine iibliche Form der Romantisierung, des kolonialen
Unterfangens. Denn in der Beschreibung von Gregory scheint die koloniale
Zwangsmigration in ihrer Gewalttitigkeit vergessen.

Die Beteiligung von Deutschland und Deutschen am (post-)kolonia-
len Projekt ist umfangreich. So leugnet dies heute die Bundesregierung
keineswegs mehr. Im »Marshallplan mit Afrika« (Bundesministerium fiir
wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 2017) schreibt das Bundes-
entwicklungshilfeministerium unmissverstindlich:

»Afrika und Europa sind Nachbarn: (..). Neben dieser geographischen Na-
he sind wir durch Geschichte und Kultur in besonderer Weise verbunden.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

1885 auf der Konferenz in Berlin wurde der Kontinent mit dem Lineal ohne
Riicksicht auf Geschichte, Tradition, Kultur und Selbstbestimmung der Vol-
ker willkirlich aufgeteilt. Es folgt ein Zeitalter der Unterdriickung, Bevor-
mundung, Erniedrigung und Ausbeutung. Folgend davon sind heute noch
zahlreiche Konflikte und Kriege. Das Zeitalter des Sklavenhandels ist eine
der pragenden Tiefpunkte zwischen der westlichen Welt und Afrika« (Bun-
desministerium fir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 2017,
S.7).

Die diplomatische Mitwirkung Deutschlands bei der Aufteilung Afrikas leite-
te ein wichtiges Kapitel des Siedlungskolonialismus in Afrika ein und ist ein
zentraler Referenzpunkt fiir die deutsche, postkoloniale Theorie. So verweist
auch Plumelle-Uribe nachdriicklich auf dieses Ereignis (Plumelle-Uribe 2004,
S.121). Dabei »sicherte sich Deutschland den Siidwesten (das heutige Nami-
bia), die Kontrolle iiber den Osten (das heutige Territorium von Tansania, Bu-
rundi und Ruanda) sowie die Kontrolle itber Togo und Kamerun« (Plumelle-
Uribe 2004, S.121). Das Bundesministerium stellt die koloniale Praktik der
Sklaverei sowie die koloniale Praxis der willkiirlichen Grenzziehung (Schiel
2005, S. 104) besonders heraus und sieht eine bis in die Gegenwart andauern-
de Relevanz fiir das Verhiltnis mit Afrika. Diese Dynamik entspricht einer
postkolonialen Konstellation. Weiterhin betont das Bundesministerium die
noch immer vorhandene negative Wirksamkeit damaligen Handelns. In die-
sem Abschnitt wurden bisher zielgerichtet koloniale Verstrickungen der deut-
schen Gesellschaft und ihren Vorgingern aufgezeigt. Dabei wird klar, dass
mit einem kurzen Verweis auf die kurzweilige Kolonialzeit nach 1885 die post-
koloniale Analyse der deutschen Gegenwartsgesellschaft nicht abgetan wer-
den kann. Die fortwihrende Erinnerung an die Kongokonferenz erfiillt damit
zwei gegensitzliche Auftrage. Einerseits wird die Referenz auf die Kongokon-
ferenz dazu verwendet die weitreichende Verstrickung Deutschlands ins ko-
loniale Siedlungsprojekt auf dem afrikanischen Kontinent sichtbar und deut-
lich zu machen. Andererseits ist die Fokalisierung des deutschen Kolonialis-
mus auf den Abschnitt zwischen Kongokonferenz und den Zwischenkriegs-
jahren eine Strategie der Verschleierung der langen deutschen Kolonialge-
schichte. Durch eine ausschliefllich staatsorientierte Definition von Kolonia-
lismus und der Auslassung von privaten, wirtschaftlichen und adligen Projek-
ten der kolonialen Ausbeutung vom Sklavenschiffs tiber medizinische Experi-
mente bis hin zu ganzen kolonialen Unterdriickungsgebieten, wird gleichsam
die deutsche Schuld am Kolonialismus unsichtbar gemacht und die postko-

13.02.2028, 14:58:44.

75


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

loniale Analyse der deutschen Gesellschaft in weite Ferne geriickt. Nur unter
Beriicksichtigung von kolonialen Praktiken, wie der Auswanderung in nicht-
deutsche Kolonien oder die Riickwanderung von Deutschen aus ehemaligen
Kolonien, wie nach dem Ende der Apartheid in Siidafrika, wird das Gesamt-
maf deutscher Kolonialgeschichte deutlich.

In aller Kiirze wurden einige, wenige koloniale Verstrickungen der deut-
schen Vorgangergesellschaften mit dem Kolonialismus aufgezeigt und dabei
auch auf Kontinuititslinien verwiesen. Da die postkoloniale Analyse, wie zu-
vor beschrieben, von der »zeitliche(n) Doppelebene des postkolonialen Ansat-
zes« (Foroutan 2019, S. 53) gepragt ist, fehlt ein gewichtiges Argument. Der
Postkolonialismus untersucht nicht nur die unmittelbaren Kontinuitaten des
Kolonialismus, sondern auch die Kontinuitit kolonialer Praktiken in der Ge-
genwart. Rassismus ist eine solche koloniale Praktik. So pragt der Kolonial-
rassismus noch heute die deutsche Gesellschaft und rassistische Zuschrei-
bungen aus Aufklirung als auch Kolonialismus begegnen noch heute Men-
schen auf der Straf3e. Fir die postkoloniale Theorie steckt die koloniale Konti-
nuitit in der Tatsache, dass auch heutzutage schwarze Menschen in Deutsch-
land als Affe oder mit Affenlauten beleidigt werden. Ankniipfend an das auf-
klarerische Vorurteil schwarze Menschen seien dem Affen niher. Die kolo-
niale Kontinuitit verbirgt sich in der Praxis, indem eine Abwertung des soge-
nannten Orients und dem Islam gegeniiber dem Okzident und dem Christen-
tum auch in der Moderne noch vielerorts vollzogen wird. Folglich untersucht
die postkoloniale Theorie nicht nur die koloniale Hinterlassenschaft, sondern
tatsichlich den (Post-)Kolonialismus selbst in der Gegenwartsgesellschaft. Ob
diese Kolonialititen erst Jahre nach dem Ende des Kolonialismus aus ande-
ren nationalen Kolonialismen in die deutsche Gesellschaft iibergangen sind,
ist nicht ursichlich fiir die postkoloniale Analyse. Klar ist, dass wir bis in die
Gegenwart den kulturellen Transfer von Rassismen sehen und erleben. Ein
ideales Vehikel hierfiir ist die Aneignung nordamerikanischer Rassismen iiber
den Konsum von kulturellen und medialen Erzeugnissen. Die koloniale Tra-
ditionslinie liegt aufierhalb Deutschlands und geht damit erst in der Moderne
nach Deutschland iiber. Ein Beispiel ist das historische Bild vom schwarzen
Menschen als Sklave. Nicht als ein Sklave, sondern als die zentrale Figur der
»Dienlichkeit« (Dirmann 2020) im »Wissensarchiv« (Arndt 2015, S. 43). Die
Reduktion des schwarzen Menschen in der Menschheitsgeschichte auf die
Rolle des Sklaven ist in Deutschland vor allem geprigt durch die angelsich-
sische Geschichtserzahlung und wird untermauert durch US-amerikanische,
popkulturelle Erzeugnisse, wie Hollywood-Filme und Fernsehserien.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

Ein zweites Beispiel fiir eine europiische Verstrickung offenbart sich beim
Blick auf die komplexe, kapitalistische Vernetzung in der Welt. Gerade An-
sitze des Neokolonialismus kénnen an wirtschaftlichen Ausbeutungsprakti-
ken der Gegenwart gegeniiber ehemaligen Kolonialstaaten und ihren Bevol-
kerungen Kolonialismus im neuen Gewande erkennen. Daran kann in einer
komplexen Weltwirtschaft ein deutsches Unternehmen an einer ehemals nie-
derlindischen Kolonie aktiv beteiligt sein und der Aktieninhaber oder Kon-
sument in Deutschland profitieren. Ein einleuchtendes und viel diskutier-
tes Beispiel fiir eine solche neokoloniale Verbindung in der Moderne sind die
gigantischen giftigen Elektromiill-Plitze in Ghana, die unter anderem mit
deutschen Schrott gefiillt sind (Reichart 2015).

Die posthomogene Gesellschaft selbst macht die eindimensionale Kopp-
lung der kolonialen Verantwortung unméglich. Als eine eindimensionale
Kopplung kann beispielsweise die Zuschreibung gesehen werden, dass das
Vereinigte Konigreich allein verantwortlich sei fir den Kolonialismus in
Nordamerika. Obwohl bekanntermafien sich lediglich die angelsichsische
Prigung als hegemoniales Moment durchsetzte, sollten die franzosischen,
spanischen oder deutschen Beitrige zum komplexen Kolonialismus des
nordamerikanischen Kontinents nicht vergessen werden. In einer postho-
mogenen Gesellschaft, wie Deutschland eine darstellt, sind nicht nur die
genuin deutschen, kolonialen Kontinuititen gegenwirtig. Vor allem, da
die deutsche Gesellschaft auch durch eine Riickwanderungsbewegung von
Deutschen aus den unterschiedlichsten Kolonien gepragt ist. Weiterhin leben
ehemals kolonisierte Menschen und ihre Nachfahren in Deutschland, deren
koloniale Traditionslinien anderweitig verortet sind. Ein Beispiel hierfir
kénnen die grofien marokkanischen oder vietnamesischen Communities in
Deutschland sein. An dieser Stelle sei nochmal ausdriicklich betont, dass
viele Menschen in Afrika und Asien in den 1950er-Jahren noch in den Ko-
lonialismus geboren wurden. Der Kolonialismus war noch bis weit in die
Nachkriegszeit eine lebendige Herrschaftsform, wenn wir beispielsweise an
Siidafrika, Ghana oder Jamaika denken.

Nichtsdestotrotz erdffnet das Bundesministerium fiir wirtschaftliche
Zusammenarbeit und Entwicklung mit seinem europiischen Framing einen
weiteren Begriindungsmoment fiir eine postkoloniale Analyse der deutschen
Gegenwartsgesellschaft. Handelt es sich beim kolonialen Erbe nicht vielmehr
um ein westliches und europiisches Erbe? Denn das Bundesministerium
setzt die Referenz zu »Afrika und Europa« und schreibt von einem »Tief-
punkt zwischen der westlichen Welt und Afrika« (Bundesministerium fir

13.02.2028, 14:58:44.

71


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 2017, S.7) und nicht
Deutschlands. Das Argument lautet wie folgt: In der geschichts- und poli-
tikwissenschaftlichen Analyse von relevanten historisch-gesellschaftlichen
Einflussfaktoren findet sich vielerorts eine Form der Vergemeinschaftung
nationaler, historischer Ereignisse als geteiltes europdisches oder sogar
westliches Erbe. Besonders deutlich bei den griechischen oder rémischen
Republiken als Labore fiir die westliche Demokratie, der Franzosischen Revo-
lution, der christlichen Tradition, der sogenannten kolonialen Entdeckungen,
der US-amerikanischen Revolution, dem Code Civil, der Reformation und
vielem mehr. Einer solchen Vergemeinschaftung will sich diese Theorie gar
nicht entgegenstellen, denn es gibt nachvollziehbare Argumente fiir den
europaweiten unter Umstinden sogar globalen Einfluss dieser Geschehnisse.

Wenn es nun zum Diskurs iiber den seit dem spiten 15. Jahrhundert zu-
nehmend globalisierenden Kolonialismus kommt, dann ist eine hiufige Na-
tionalisierung des Diskurses zu beobachten. Der jeweilige Kolonialismus wird
in Bezug zu der jeweiligen Nation verhandelt und mégliche Spill-Over-Effekte
sowie Einflisse auf die Entwicklung des gesamten europiischen Erbes sind
kaum bis gar nicht untersucht. Einige Indizien sprechen allerdings fiir eine
solche europiische Vergemeinschaftung. Der Kolonialismus verlagerte Kon-
flikte und Kriege zwischen europiischen Grofimichten aus Europa in die Ko-
lonien bis tief in den sogenannten »Kalten Krieg« hinein. Beispielsweise gab
es koloniale Kriege um Besitzungen in Nordamerika oder Afrika. Der Kolo-
nialismus beeinflusste die wirtschaftliche Produktion in nahezu allen euro-
pdischen Nationen. Beispielsweise verinderte der Kolonialismus die Textil-
preise in Europa durch Baumwolle aus Nordamerika. Der Kolonialismus ver-
anderte das wirtschaftliche sowie militirische Gleichgewicht zwischen euro-
péischen Michten. Zum Beispiel wurde das Vereinigte Konigreich zum Em-
pire und hatte neue Absatzmarkte in den Kolonien. Der Kolonialismus veran-
derte die Einflusszonen europdischer Michte. Beispielsweise hatte der belgi-
sche Konig Leopold II. durch seine koloniale Schreckensherrschaft im Kongo
ein neues Reich im sogenannten Herzen Afrikas. Der Kolonialismus ermog-
lichte die Abwanderung von europdischen Bevolkerungen. Etwa bei der Aus-
wanderung hunderttausender Deutscher aufgrund von Hungersnéten nach
Amerika. Zweifelsohne hatte der Kolonialismus gréfRere Implikation fur die
europiische Gesamtentwicklung. Dennoch erleben wir oftmals eine feinsiu-
berliche Trennung der nationalen Kolonialismen, anstatt einer europiischen
Vergemeinschaftung als Teil des europiischen Erbes und folglich als itberge-
ordneten historischen Trend.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

Eine Erklarung hierfiir konnte Becks Ansatz des »methodologische(n) Na-
tionalismus« (Beck 2004, S. 40) sein (Beck 2004, S. 40). Fiir Beck ist der »me-
thodologische Nationalismus« eine »wissenschaftliche Beobachterperspekti-
ve« (Beck 2004, S. 40) bei dem die Forschung nationalen Grenzziehungen folgt
(Beck 2004, S. 40). Gerade bei der Erforschung des Kolonialismus erleben wir
haufig im Mainstream einen solchen methodologischen Nationalismus. Fiir
die ideengeschichtliche Forschung scheint er sehr selektiv zu sein, da man-
che Ereignisse verwestlicht oder europdisiert werden, obwohl sie nachweis-
lich ausschliefilich an einem konkreten, nationalen Ort manifestiert sind. Die
Auflésung des methodologischen Nationalismus, den Beck iiber seine gesam-
te Schrift »Der kosmopolitische Blick oder. Krieg ist Frieden« (Beck 2004) im-
mer wieder fordert, konnte das Problem losen. Dann ist die Analyse Deutsch-
lands mittels einer postkolonialen Theorie méglich, da Deutschland neben
dem eigenen auch besonders durch das europiische und westliche Erbe ge-
pragt ist, das wiederum sehr stark durch den Kolonialismus beeinflusst wur-
de. Kontzi bestitigt, dass die europdische Geschichte ausschliefilich in Ver-
bindung mit den »gewaltvollen Epochen wie der Kolonialzeit« (Kontzi, S. 69)
erklirbar ist (Kontzi, S. 69). Weil die postkoloniale Theorie, vorrangig den
in Europa entstandenen Kolonialismus und seine Auswirkungen untersucht,
wire eine postkoloniale Analyse Deutschlands, deshalb fruchtbar, da es als ein
Bestandteil Europas und Triger des europiischen Erbes betrachtet wird.

Damit finden sich zwei zentrale Argumente fiir die Anwendung einer
postkolonialen Theorie auf Europa: Erstens die lange koloniale Geschichte
Deutschlands, die erst durch strukturelle und vermeintlich private Praktiken
deutlich wird von der intellektuellen Produktion der Vorbedingungen kolo-
nialer Gewalt im Rahmen der »Vertierung« des Anderen wie zum Beispiel als
Affen, bis zu privaten Sklavenschiffen. Zweitens die Einbettung Deutschlands
und seiner Entwicklung in das vermeintliche westliche oder europiische Erbe
und die zeitgleiche tiefe Verwobenheit der Entwicklung Europas mit dem
Kolonialismus.

Dabei muss ein weiteres Argument ausgerdumt werden. Die Vorstellung
der postkolonialen Theorie als eine anti-europiische Theorie. Dhawan erkennt
gar den Vorwurf einer »Europhobie« (Dhawan 2016, S. 75f.). Die hier vorlie-
gende Theorie wendet sich keinesfalls gegen das europiische Projekt oder Eu-
ropa selbst, sondern mochte lediglich mittels einer kritischen Reflexion auch
die Schandtaten einer Europdisierung der Welt verdeutlichen. Denn »Euro-
pas Praxis der Selbsthinterfragung wird gewissermafien als seine grofite Stir-
ke und als das wichtigste Erbe der europiischen Aufklirung betrachtet (..)«

13.02.2028, 14:58:44.

79


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

(Dhawan 2016, S. 74). Eine strukturierte Kritik an Europa und seinen histo-
rischen Wurzeln aus postkolonialer Perspektive sollte daher nicht als anti-
europdisch, sondern als zutiefst europiisch verstanden werden. Denn letzt-
lich bietet ein besseres Verstindnis des kolonialen Projekts ein tieferes Ver-
stindnis von Europa selbst. Denn die postkoloniale Theorie mochte, wie er-
lautert, den Einfluss des Kolonialismus auch auf die ehemaligen Kolonisie-
renden untersuchen, damit man sich der Vorstellung erwehren kann, »dass
der Kolonialismus langfristige und fundamentale Auswirkungen nur auf die
Kolonisierten hatte, nicht auf die Kolonisierer« (El-Tayeb 2016, S. 16f.). Weiter-
hin liefert die postkoloniale Theorie eine bessere Erliuterung fiir die oftmals
defizitiren Beziehungen zwischen ehemaligen Kolonisierenden und ehemals
Kolonisierten. Die unter anderem in der gegenwirtigen Restitutionsdebatte
verhandelte Last der historischen Enteignung (vgl. hierzu Bhabha 2012, S. 53)
pragt noch heute das Verhiltnis zwischen den Gruppen und begiinstigt so-
ziale Grof3konflikte in westlichen Gesellschaften.

Ein letztes Argument fiir die postkoloniale Analyse der deutschen Gesell-
schaft bleibt von einer historischen Begrenzung des Kolonialismus auf die
kurze Zeit nach der Berliner Kongokonferenz unberithrt. Denn abgesehen
vom direkten Kolonialismus bedarf es einem tiefergehenden Verstindnis sei-
ner Genese und Kontinuitit. Bevor das koloniale Projekt begann gab es eine
sukzessive Legitimation der Kolonisierung selbst und wihrenddessen einen
stetigen Wandel der Legitimititsbegriindung (Ditbgen und Skupien 2016b,
S. 10). Insofern wir uns auf die Narrative vom Ende des deutschen Kolonia-
lismus einlassen, endeten keinesfalls die Zeit der intellektuellen Wegbereiter
des Kolonialismus selbst. Die Vorstellung von der Notwendigkeit der Zivili-
sierung des Anderen (Ditbgen und Skupien 2016b, S. 10) lebte fort und prigte
seit der Nachkriegszeit auch den Migrationsdiskurs in Deutschland.

Aufbauend auf den vorhergehenden Argumenten ist eine postkolonia-
le Analyse der Gegenwartsgesellschaft in Deutschland nachvollziehbar. Die
postkoloniale Betrachtung erginzt Betrachtungen iiber die untersuchten Ge-
genstinde aus anderen theoretischen Perspektiven und wird in dieser Theorie
nicht als ausschliefilicher Erklirungsansatz angenommen. Der postkoloniale
Zugang erginzt die diskursive Analyse von Demokratie, Migration, Zugehd-
rigkeit und Freiheit.

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

2.6 Abgrenzung zur transkulturellen und nicht-westlichen Theorie

Die transkulturelle oder nichtwestliche Theorie steht der postkolonialen
Theorie nicht entgegen, aber es gibt relevante Unterschiede. So kritisiert
Dhawan die unzureichende Distanzierung seitens der trans- oder interkul-
turellen Theorie von der hegemonialen Stellung westlicher Philosophie und
Theoriebildung (Dhawan 2011, S. 39fF.). Die postkoloniale Theorie mochte die
Dekonstruktion der Hegemonie westlichen Denkens bewirken und mit »der
Hegemonie des Kolonialismus« (Dhawan 2011, S. 42) brechen. In Abgrenzung
zu einer trans- oder interkulturellen Philosophie oder Theoriebildung soll
in einer postkolonial-aufgeklirten Theoriebildung nicht die vermeintlich
fremden Theorien anderer Regionen, Nationen oder Linder in die westliche
Ideenbildung eingewoben werden, sondern der Umstand des Kolonialen
samt seiner inneren Muster von Rassismus, Kolonialismus und Ausbeutung
als zu beachtende Realititen und Erklirungsmoglichkeiten innerhalb der
westlichen Theorie Beriicksichtigung finden. Die Logik der nicht-westlichen
Theorie steht damit dem auflerhalb des Westens stehenden gegeniiber. Der
transkulturellen Theoriebildung basiert auf der Vorstellung antagonistischer,
kultureller Riume, die nun miteinander verschnt werden sollen. Auf der
einen Seite Afrika als hermetisch abgeschlossener Raum und auf der anderen
Seite Europa als hermetisch abgeschlossener Raum, die nun einander im
transkulturellen Raum begegnen. Die postkoloniale Theorie versucht sich an
der Re-Integration oder Sichtbarmachung des vermeintlich Nicht-Westlichen
und Transkulturellen innerhalb der vermeintlich westlichen Theorie. Fiir Hall
»the Enlightment returns in the discourse of the >post-colonial« (Hall
1996, S.252). Daher folgt die hier vorgelegte Theorie dem Ansatz einer
Re-Universalisierung von Theoriebildung mittels postkolonialer Kritik und
Offnung. Beispielsweise mittels der Kritik an universell gedeuteten, aber
niemals universell intendierten Texten wird eine Aufklirung tiber die wahre
Genese von universellen Inhalten erméglicht.

Im gleichen Text verweist Hall auf die »post-colonial’s« preoccupation
with Eurocentric time« (Hall 1996, S. 252) und markiert damit eine weitere
Differenz zur nichtwestlichen sowie trans-kulturellen Philosophie. Die post-
koloniale Theorie ist vielmehr damit beschiftigt die eurozentrische Theorie
kritisch zu durchleuchten als die Theorie des Anderen in eurozentrischen
Kontexten sichtbar zu machen. Grundlegend dafiir ist eine machtkritische
Ausschlusstheorie. So erkliren die verschiedenen Ansitze die Griinde fir den
Ausschluss der Theorien der Anderen unterschiedlich. Die nicht-westliche

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

oder transkulturelle Theorie unterstellt zweitweise schlichtweg eine mangeln-
de Bekanntheit der Theorien der Anderen und bemiiht sich daher um ihre
Sichtbarmachung. Die postkoloniale Theorie begreift das Problem vorrangig
als Ergebniss bewusster auf Macht- und Abwertungsprozessen basierenden
Ausschliissen. Daher sieht sie die Losung fiir die relative Schlieffung der ver-
meintlich westlichen Theorie vor allem in einer kritischen Auseinanderset-
zung mit den Macht- und Ausschlussregimen innerhalb der eurozentrischen
Theoriebildung.

Dabei betont die postkoloniale Theorie Widerspriiche (Miiller-Uri 2014,
S. 12) und méchte sie keinesfalls wie die transkulturelle Theorie miteinander
versohnen. Ein gutes Beispiel hierfiir ist El-Tayeb, die sich fragt, »warum Kon-
stellationen, Prozesse und Behauptungen als natiirlich und selbstverstindlich
hingenommen werden, auch wenn ihre Widerspriichlichkeit eigentlich auf
den ersten Blick erkennbar ist« (El-Tayeb 2016, S. 40). Wie die Einordnung von
Jefferson als »Verkiinder der Freiheit« (Gerste 2020), obwohl er Menschen ver-
sklavte. Bereits die zentrale Vordenkerin postkolonialen Denkens Spivak be-
tonte, dass sie keine Ablehnung der westlichen Theorie betreibt (Spivak 2011,
S. 77-78). Hierin grenzt sich die postkoloniale Theorie als eine mit der westli-
chen Theorie operierende Teildisziplin von der nicht-westlichen Theorie ab.

Die nicht-westliche Theorie und transkulturelle Theorie tendieren zu »in-
ternalistische(n) Erklirungsmodellen« (El-Tayeb 2016, S. 58), da sie gleichsam
versuchen die Philosophie der anderen Kulturen zu verorten. Damit folgen
sie zeitweise dem Fehlschluss einer lokalisierten Genese und der irrigen An-
nahme, dass der kulturelle Austausch iiber weite Distanzen und Kulturriu-
me nicht bereits ein seit vielen Jahrhunderten andauerndes Phinomen ist.
Die postkoloniale Theorie verweigert sich dem »methodologische Nationa-
lismus« an dieser Stelle und begreift zentrale Dinge als globale und damit
nicht als transkulturelle oder nicht-westliche Produkte. Nichtsdestotrotz teilt
die postkoloniale Theorie die Marginalisierungsthese ihrer verwandten Kri-
tikrichtungen. Die Erneuerung und Erweiterung der Wissensbestinde wird
dabei als »epistemologische Dekolonisierung« (Ditbgen und Skupien 2016b,
S.12) verhandelt. Erneut wird der kritische Blickwinkel deutlich. Es geht nicht
um den Aufbau, sondern um den Abbau von Wissensbestinden.

Weiterhin ist es moglich nicht-westliche und transkulturelle Theorie mit
westlicher Methodik zu betreiben. Es dndern sich die Inhalte, Referenzpunkte
und lokale Beziige, aber die Methodik bleibt in ihren Grundziigen beispiels-
weise in ihrem Objektivititsanspruch, Wissenschaftsbegriff oder Rationali-
titsanspruch identisch. Postkoloniale Kritik bricht bewusst mit dem »westli-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

che(n) Bild von Wissenschaft und Rationalitit« (Weidner 2018, S. 58) und kri-
tisiert beispielsweise die vermeintlich objektive Position der Wissenschafts-
erzeugung. Die postkoloniale und rassismuskritische Methodik fordern ei-
ne Sichtbarmachung der eigenen »Partialitit« (Dirim et al. 2016, S. 91) bezie-
hungsweise »Positionalitit« (Spivak 2011, S. 77-78). Damit wird versucht, die
»Verkniipfung(en) von Macht und Wissen« sichtbarer zu machen oder aufzu-
16sen. Denn die eigene Identitit kommuniziert in wissenschaftlichen Texten
und beeinflusst die Sichtweise auf den zu untersuchenden Gegenstand. Fiir
Boatca ist hierbei nicht nur die eigene Identitit relevant, sondern auch die
Sichtbarmachung der »globalen Machtverhiltnisse« (Boatca 2016, S. 114), da
hieraus kleinere Phinomene erklirbar werden. Zusammenfassend bricht die
postkoloniale Theorie den methodischen Rahmen, an den sich die nicht-west-
liche und transkulturelle Theorie oftmals noch halten kann, aber dies nicht
zwangsliufig immer tut.

Die postkoloniale Theorie ist keine nicht-westliche Theorie und mochte
auch keine transkulturelle Theoriebildung betreiben. Es ist ihr Anspruch das
westliche Wissensarchiv kritisch zu durchleuchten und fiir neue Perspekti-
ven zu 6ffnen. Dabei deckt es fortwihrend Widerspriiche zwischen Selbstbe-
schreibung beispielsweise der Selbstzuschreibung Kants als vernunftbegabrt,
und dem Rassismus auf. Das Aufdecken von Widerspriichen wird als pro-
duktiv fir die Entwicklung weiterer Theoriebildung begriffen und soll lang-
fristig auf die Integration von Wissensbestinden unterschiedlicher Lokali-
sationen abzielen. Daher verdammt die postkoloniale Theorie keinesfalls die
fruchtbare und bedeutende, westliche Theorietradition, sondern méchte sie,
wie Hall verdeutlicht, aufklirerisch durchforsten. Die Abgrenzung zur nicht-
westlichen und transkulturellen Theoriebildung ist wichtig, damit die Mehr-
werte der postkolonialen Theorie sichtbar werden. Es ist mehr als nur dem
Anderen zuzuhdren oder diesen anzuerkennen. Dabei verstehen die »postko-
lonialen TheoretikerInnen die Aufdeckung und Kritik hegemonialer Diskur-
se als politische Intervention« (Attia 2009, S. 24). In diesem weiteren Punkt
bricht die postkoloniale Theorie mit der Methodik herkommlicher Wissen-
schaftsfithrung. Wihrend sich in vielen bekannten Theorien eine normative
Vorstellung des Guten oder Richtigen wiederfindet, wird regelmifiig eine po-
litische Natur der Inhalte negiert. Die postkoloniale Theorie scheut sich nicht
vor einem engagierten und politischen Ansatz. Dies mag zweifelsohne auch
an den Inhalten liegen. So kann es kaum eine Forschung zu Rassismus ge-
ben, die mit den allgemeinen Menschenrechten und dem deutschen Grund-
gesetz vereinbar ist, die sich nicht explizit gegen Rassismus wendet. Die mo-

13.02.2028, 14:58:44.

83


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ralische Haltung zum Forschungsgegenstand ist nicht entgegen universeller,
sondern aufgrund des universellen Menschen- und Grundrechts von der mo-
ralischen und politischen Position des Antirassismus gepragt. Da der Kolo-
nialismus sicherlich eine anti-demokratische, zumeist auch eine autoritire
und menschenfeindliche Herrschaftsform darstellt, ist die bewusste Positio-
nierung hiergegen ebenfalls iiblich. In anderen Feldern ist diese verdeckte
Kollektivpositionierung eines Forschungsfeldes wenig explizit kommuniziert
und dennoch bekannt. So ist die pro-demokratische Haltung unter den De-
mokratieforschenden, sowie die anti-autoritire Haltung in der Autoritaris-
musforschung dufierst hegemonial. Im Falle der Demokratietheorie bezeich-
net La Rosa den normativen Charakter dieser Teildisziplin als die »doppelte(n)
Funktion der Demokratietheorie sowohl analytische, als auch normative Aus-
sagen zu machen« (La Rosa 2018, S. 207).

Ein zentrales Problem in der Rezeption von postkolonialen Theorien,
obwohl sich auch viel genuin philosophische oder politikwissenschaftliche
Forschung findet, ist die vorherrschende fast ausschlieRliche Mehrheitsre-
zeption von »literatur- und kulturwissenschaftliche(n) Ansitze(n)« (Franzki
und Aikins 2010, S. 14) geprigt. Diesem Defizit mochte diese Theorie etwas
entgegensetzen. Zuletzt sei darauf hingewiesen, dass die Beschiftigung
mit »populdr- und subkulturellen Werken« (Attia 2009, S. 24) Teil der post-
kolonialen Methodik ist und sich die oftmals artifizielle Trennung von
wissenschaftlichen und populiren Werken, welche in der hegemonialen
Wissenschaftsfithrung tiblich ist, nicht angeeignet wird (Attia 2009, S. 24).

2.7 Multiperspektivitat als Notwendigkeit

Das erste Kapitel der Schrift lisst sich mit den Worten Multiperspektivitit
als Notwendigkeit zusammenfassen. Multiperspektivitit ist aus drei Perspek-
tiven zu verstehen. Erstens die Anerkennung der Multiperspektivitit heuti-
ger Theorie- und Wissensbildung, die nicht, wie in der Vergangenheit unter-
schwellig im Kanon verankert, vom weifden, europdischen, minnlichen Sub-
jekt ausgeht. Zweitens die Anerkennung der Multiperspektivitit in der Ge-
nese von zentralen Konzepten, Begriffen und Strukturen die im hegemonia-
len Wissensdiskurs ausschlief3lich als westliche Errungenschaften verstanden
werden. Drittens die Anerkennung der Multiperspektivitit der Rezipienten
von vergangener und heutiger Theoriebildung. Die Homogenitit in den Hor-

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

und Lesesilen hat geendet und dies erfordert eine neue Vermittlung von theo-
retischen Inhalten.

Fiar March ist es moglich zwischen »political theory as a s>scholarly«< ac-
tivity and as an rengaged: activity« (March 2009, S. 534) zu unterscheiden.
Fir die postkoloniale Theorie ist dies nicht moglich und es wird eine Ein-
heit dieser Handlungen proklamiert. Dabei wird mit der langen Tradition von
»einer linearen Menschheitsentwicklung, deren Zentrum und Motor zwangs-
liufig immer im Herzen Europas liegt« (El-Tayeb 2016, S. 50) gebrochen. Da-
mit ist Multiperspektivitit als das Ende lineare Genese- und Entwicklungs-
theorien zu verstehen. Dabei geniigt nicht die globale Erzihlung von hoch-
kultureller Menschheitsentwicklung, die von Agypten nach Rom und dann
nach Griechenland springt. Der Bruch mit einem linearen Model betont die
(Un-)Gleichzeitigkeit historischer Entwicklung und macht damit erklirbar,
dass der weifle Mann nicht schon immer ein Rassist war, es eine lange Tradi-
tion von weifSem Antirassismus gibt und damit dem Rassismus der Philoso-
phen nicht mit dem Verweis als »Kinder ihrer Zeit« begegnet werden kann.
Es gilt zu verstehen weshalb der schwarze Philosoph Amo und die rassisti-
schen Aufklirer so nah beieinander lebten, aber dennoch so weit voneinan-
der entfernt waren. Die Erzeugung einer »banalen Opposition zwischen der
europdischen Aufklirung und dem Postkolonialismus (wire) ein unzulissi-
ger Vorgang« (Dhawan 2009, S. 62), denn die Aufklirung schaffte nach Dha-
wan selbst die Grundlage fiir die postkoloniale Kritik (Dhawan 2009, S. 62).
Gleichsam schafften die Ideale und der Beginn der Demokratisierung durch
die »pro-slavery democracies« folgende Beispiele: In den Vereinigten Staaten
von Amerika schaffte die ideologische Grundlage die Basis fiir die postkolo-
nialen Proteste der schwarzen Biirgerrechtsbewegung, die haitianische Re-
volution wire ohne die ideologische Vorarbeit der sie unterdriickenden fran-
zdsischen Revolutiondre nicht moglich und im dekolonialen Protest Ghandis
war die offentliche Verhandlung mit dem defizitaren, britischen Rechtsstaat
von strategischer Bedeutung.

Ein zentrales Anliegen ist hierbei das Ende der kolonialen »Arbeitstei-
lung« (Franzki und Aikins 2010, S. 10) bei der sich die Politische Theorie und
Philosophie nicht mit Rassismus und Kolonialismus als Gegenstand beschif-
tigt, sondern dies den Historikern, den Regionalstudien und der Ethnolo-
gie iiberantwortet. Hierzu ist es notwendig, dass sich die Theoriedisziplinen
selbst multiperspektivisch verstehen und nicht wie Reuter es fir die Sozio-
logie identifiziert, unterschwellig als westlich konzeptualisiert (Reuter 2012,
S. 303). Diese Theorie widmet sich damit Rassismus und (Post-)Kolonialismus

13.02.2028, 14:58:44.

85


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

als genuin politiktheoretischen Untersuchungsgegenstand. Daher betreiben
die postkoloniale Theorie und ihre zentralen politischen Figuren sowie Bewe-
gungen eben keine »kulturrelativistische Anklage« (Dhawan 2009, S. 62). Den
Anschluss an die Frauenbewegung suchend skandierten die schwarzen Frau-
en »Ain't I a womang, die Biirgerrechtsbewegung in den Vereinigten Staa-
ten demonstrierten mit Schildern auf denen »I am a man« stand und auch
die heutige Black Lives Matter-Bewegung fordert letztlich nur das univer-
selle Menschenrecht auf kérperliche Unversehrtheit und die rechtsstaatliche
Trennung von rechtssprechender und rechtsvollziehender Gewalt. Dies sind
zutiefst liberal-demokratische Werte.

Multiperspektivitit ist zudem eine Chance einen Beitrag wieder der Re-
Nationalisierung des offentlichen Diskurses zu leisten. Wie Koppetsch zu-
recht feststellt, »bestehen die rechten Gruppierungen auf SchlieRungen und
mochten die Errungenschaften der jeweiligen Wir-Gruppe — der Nation, des
Volkes, der Kernfamilie, des Christentums etc. — gegeniiber Aufenseitern ver-
teidigen« (Koppetsch 2017, S. 214). Multiperspektivitit bedeutet die Offnung
der theoretischen Grundlage gegeniiber dem Anderen und die Aufldsung von
vermeintlichen Antagonismen zwischen kulturellen Riumen, die beispiels-
weise Huntington mit seiner Theorie »The clash of civilisations and the rema-
king of the world order« (Huntington 2002) wirkmachtig in den politikwis-
senschaftlichen Diskurs einbrachte. Ebendiese ethnopluralistische Denklo-
gik liegt dem meistverkauften Sachbuch seit Ende des zweiten Weltkriegs
»Deutschland schafft sich ab« (Sarrazin 2010) von Thilo Sarrazin zugrunde. In
diesem intellektuellen Raum wird der »europiischen Zivilisation« (Sereque-
berhan 2016, S. 71) die »afrikanische Barbarei« (Serequeberhan 2016, S. 71) ge-
geniibergestellt, sowie ein Gegensatz zwischen »westlich zivilisiert« vs. »ori-
entalisch unzivilisiert« (Kuhn 2015, S. 35) konstruiert. Multiperspektivitit als
methodisches Vorgehen bedeutet die Anerkennung der modernen Zivilisa-
tion auch als Ergebnis afrikanischer und muslimischer Kulturentwicklung.
Denn die These der Auflgsung eines bipolaren Weltregimes und vielleicht
sogar die notwendige Anerkennung einer »multicivilizational« (Huntington
2002, S. 21) Welt nach Huntington ist einleuchtend. Wobei nicht erkannt wur-
de, dass gerade Migrationsbewegungen die klar umrissenen Grenzen dieser
vermeintlich autarken, multiplen Zivilisationen sprengen. Yildiz ordnet diese
migrationsbedingten Verschiebungen im modernen Deutschland als »hybri-
de Konstellationen« (Yildiz 2018, S. 21), die »(...) die eingespielten Eindeutig-
keiten und Kontinuititen fraglich erscheinen lassen« (Yildiz 2018, S. 21) ein
(Yildiz 2018, S.21). In Seminar- und Klassenriumen sitzen nun Lernende,

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode

die von ihrem Elternhaus durch unterschiedliche und untereinander ambi-
valente Zivilisationsentwicklungen geprigt sind. Sie fordern gingige Bilder
des Anderen heraus und konfrontieren die hegemonialen Lehren aus multi-
perspektivischer Sicht — mal aus schwarzer, mal aus jiidischer, mal aus der
Perspektive mit einer Behinderung. Damit lésen sie die Bilder der »Unter-
legenheit« (Taylor 2017, S. 52-53) auf oder verhandeln offen mit ihnen. Eine
Reaktion daraufist die Herstellung von Multiperspektivitit in den Lehrinhal-
ten oder wie Taylor schreibt die Einfithrung von »multikulturellen Curricula«
(Taylor 2017, S. 52-53).

Eine multiperspektive Betrachtung baut zugleich homogenisierende Nar-
rative im politischen Diskurs ab. In direkter Analogie zum Argument von Mil-
ler (Miller 2017b, S. 89) ist festzustellen, dass die hiufig wiederholte These,
durch afrikanische und muslimische Zuwanderung fithlt sich der Deutsche
zunehmend entfremdet, fiir viele Deutsche nicht gilt. Fir deutsche Menschen
deutscher Herkunft mit einer toleranten Haltung ebenso wenig, wie fiir Deut-
sche muslimischer oder afrikanischer Identitit. Vielfach unterlaufen wir im
politischen und wissenschaftlichen Diskurs noch der Annahme »eine(r) ho-
mogene(n) Nationalkultur« (Miller 2017b, S. 89). Doch baut die Zunahme von
Zuwanderung fiir viele Deutsche erst das Gefiihl der Entfremdung ab. Denn
ein schwarzer Mensch fithlt sich in einer zunehmend multikulturellen Gesell-
schaft weniger in diesem Identititsmerkmal vereinzelt.

Obwohl die vorliegende Theorie einen pragmatischen Entwurf der post-
kolonialen Theorie vorlegt, steckt auch in dieser Arbeit ein Wunsch nach »Be-
freiung von (zu viel) Europa bei einer gleichzeitigen Berufung auf Europa«
(Ehrmann 2012, S. 113). Denn ohne die Loslésung von der »Hegemonie des
Kolonialismus« (Dhawan 2011, S. 42) wird es die angestrebte Rassismusfrei-
heit nicht geben.

13.02.2028, 14:58:44.

87


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2028, 14:58:44.


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

