
2 Postkolonialismus und Rassismuskritik

als Methode

2.1 Kritik an der westlichen Philosophie und Ideengeschichte

Seit der Jahrtausendwende verstärkt sich die Kritik an der gegenwärtigen Ka-

nonisierung politiktheoretischenWissens. Die Debatte vollzieht sich sichtbar

vor allem in den Beiträgen zu einer »nichtwestlichen« (vgl. u.a. Zapf 2012)1,

vergleichenden beziehungsweise »comparative« (vgl. u.a. March 2009) und

einer »transkulturellen« (vgl. u.a. La Rosa et al. 2016) Politischen Theorie und

Ideengeschichte. Das Unterkapitel wird ausgehend von den vorher genann-

ten BewegungenGedanken über den gegenwärtigen Stand der Kanonisierung

politiktheoretischen Wissens äußern.

Obwohl sich die im Buch weiter ausgeführte Theorie immer wieder

abseits von den Pfaden der klassischen, hegemonialen Theoriebildung des

vermeintlichen westlichen Kanons bewegt, möchte sie sich nicht genuin als

ein Beitrag der neuen Stilrichtungen verstanden wissen. Die theoretischen

Explorationen und Dialoge, die in der Gegenwart zur Öffnung des westlichen

und deutschen Wissenschaftskanons unternommen werden, sind wertvoll

und äußerst gewinnbringend. Erst diese Öffnungsbewegungen erschließen

und ermöglichen den Zugang zu verschlossenen »Wissensarchive(n)« (Arndt

2015, S. 43) außerhalb der gegenwärtigen Wissenschaftspraxis. Dennoch ist

1 Ein sichtbares Merkmal für die sich verstärkende Debatte um eine »trans- bzw. inter-

kulturelle Poltische Theorie und Ideengeschichte« (Zapf 2012) ist der Sammelband von

Zapf selbst (Zapf 2012). Der im Lichte der Gründungstagung der Deutschen Vereini-

gung für Politische Wissenschaft-Themengruppe »Transkulturell vergleichende Poli-

tische Theorie« unter dem Titel »Zwischen Assimilation und Kulturkampf. Westliche

Ideen im nichtwestlichen politischen Diskurs« (Zapf 2012) entstand.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

die dichotomisierende Institutionalisierung von Wissen kritisch zu betrach-

ten. Auf der einen Seite lagert das bekannte und tradierte Wissensarchiv

vermeintlich westlicher Wissenschaftsproduktion zwischen Aristoteles, Hob-

bes, Koselleck sowie Hegel und auf der anderen Seite finden wir den Rest

unter verschiedenen Labeln der Fremderzeugung oder regionalen Verortung,

wie zum Beispiel einer »afrikanische(n) politische(n) Philosophie« (Dübgen

und Skupien 2016a).

Besonders verdient um die im vorherigen Absatz eröffnete kritische

Analyse machte sich der britisch-jamaikanische Kulturwissenschaftler Stuart

Hall mit seiner Diskurskritik (Hall 2012). Die Diskurskritik arbeitet die Exis-

tenz zweier stabiler »Formationen« (Hall 2012, S. 179) heraus und zwar den

»Westen und der Rest« (Hall 2012, S. 179). Die homogenisierende Erzählung

von vor allem außerhalb desWestens liegenden kulturellen, politischen sowie

wissenschaftlichen Produktionen als eine Negation des Westens »ist in der

modernen Welt lebendig und wohlauf« (Hall 2012, S. 179). Am sichtbarsten

verbirgt sich dieses Narrativ hinter dem Terminus einer »nicht-westlichen«

(vgl. u.a. Zapf 2012) Politiktheorie. Eine solche Dichotomisierung ist weder

richtig noch zielführend. Sie schreibt die Kollektive fest und erzeugt sie als

undurchlässig. Gleichzeitig blockiert nicht-westliche Politiktheorie den Weg

für komplexe Verschränkungen. Nichtsdestotrotz ist sie tief verankert in das

Selbstverständnis des gegenwärtigen Wissenschaftskanons. Spätestens seit

der Aufklärung verfestigte sich die »Idee des Westens« (Hall 2012, S. 140)

als zentraler Ort intellektueller Produktion (Hall 2012). Dabei wurde ein

hoch selbstbezügliches System der Wissensproduktion in den Mittelpunkt

gestellt und diesem zugleich eine Geschlossenheit (Ehrmann 2012, S. 112)

zugeschrieben. »Sie behandelte(n) den Westen als Ergebnis von Kräften,

die größtenteils im Inneren von Europas Geschichte und Formierung lagen«

(Hall 2012, S. 140). Dabei wurde in der Tradition rassistischerWissensbildung

postuliert, »dass die europäische Gesellschaft der fortschrittlichste Gesell-

schaftstyp der Erde und dass der europäische Mensch der Höhepunkt der

menschlichen Errungenschaft war« (Hall 2012, S. 140). Damit wurzelt histo-

risch die Überhöhung der westlichen Wissensproduktion in der Annahme

einer Überlegenheit weißer Menschen und weißer Kultur gegenüber anderen

Menschen und Kulturen in der Welt. Viele der Kanonkritiker von »nicht-

westlicher«, über »transkultureller« bis zur »vergleichenden« Politiktheorie

kritisieren gerade die Sonderstellung westlicher Wissensproduktion und

suchen nach Wegen der Neuverhandlung ebendieser überhöhten Position.

Sie leisten einen Beitrag zur Dekonstruktion der Vorstellung eines geschlos-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 15

senen Westens. Daher richtet sich die bereits formulierte und die folgende

Kritik nicht vorrangig an die Kanonkritiker selbst, sondern vielmehr gegen

den gegenwärtigen Mainstream der ideengeschichtlichen Kanonisierung.

Damit schließt die vorgelegte Theorie an das normative Projekt einer Abkehr

vom »normativen Pol(s)« (Jullien 2018, S. 28) des Westens an. Hierin liegt die

größte Überschneidung mit den Kanonkritikern.

Es gilt im Folgenden sowohl eine überlegte Kritik am Westen als »ideolo-

gischen Begriff« (Jullien 2018, S. 28) zu üben und gleichzeitig sich in der Ver-

handlung um das Verhältnis zwischen vermeintlich verschiedenen Wissens-

produktionen zu positionieren. Jedoch will die hier erarbeitete Theorie keine

vollumfängliche ideengeschichtliche Kritik formulieren, sondern anhand ei-

ner Kanonkritik das eigene methodische Vorgehen erläutern. Es soll beant-

wortet werden, wie das ausgelassene, ignorierte, verhasste und verschwie-

gene Wissen aus den ehemaligen Kolonien und von unterdrückten Subjekten

seinenWeg als gleichberechtigte Errungenschaft zurück in den vorherrschen-

den Kanon finden kann. Dies beinhaltet auch, wie die aktive Verbannung und

Ausschließung von Rassismus als Wissenschaftsgegenstand ein Ende finden

kann.

Es mag kritisiert werden, dass die Beschreibungen im vorherigen Absatz

zu hart gewählt seien und es sich nicht um eine absichtliche Ausschließung

handele. Dem sei lediglich zu entgegnen, dass die Worte eigentlich noch zu

weich gewählt sind, da sich im Angesicht der historischen Wissensprodukti-

on viele Belege für eine Feindschaft gegenüber ehemals kolonisierten Subjek-

ten und ihrer intellektuellen Produktion finden lassen. Wenig überraschend

gibt es hierfür konkrete Belege in der Vergangenheit. Neben der Fürsprache

seitens Voltaire für die Sklaverei und für eine weiße Überlegenheitstheorie,

Lockes Verteidigung des Kolonialismus oder Humes Rassentheorie und Ent-

menschlichung schwarzer Subjekte finden sich viele historische Beispiele für

eine feindliche Ablehnung kolonisierter Subjekte und ihrer Wissensbestän-

de. Einen ersten Verweis auf die Kontinuität und auch Kulturalisierung die-

ser Annahmen bietet einen Blick in die Vorlesungen Hegels. Mit Kulturali-

sierung wird in der Rassismusforschung die Übertragung biologischer Ras-

sismen, beispielsweise gegen die menschliche Natur des Schwarzen, auf das

Spielfeld der Kultur, beispielweise die Demokratiefähigkeit der afrikanischen

Kulturen, beschrieben (vgl. u.a. Kuhn 2015, S. 43). In folgenden Zeilen nimmt

Hegel unter anderem Stellung zu schwarzen Menschen:

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

»Bei den Negern ist nämlich das Charakteristische gerade, daß ihr Bewußt-

sein noch nicht zur Anschauung irgendeiner festen Objektivität gekommen

ist, wie zumBeispiel Gott, Gesetz, bei welcher derMenschmit seinemWillen

wäre und darin die Anschauung seines Wesens hätte. Zu dieser Unterschei-

dung seiner als des Einzelnen und seiner wesentlichen Allgemeinheit ist der

Afrikaner in seiner unterschiedslosen, gedrungenen Einheit noch nicht ge-

kommen, wodurch das Wissen von einem absoluten Wesen, das ein ande-

res, höheres gegen das Selbst wäre, ganz fehlt. Der Neger stellt, wie schon

gesagt worden ist, den natürlichenMenschen in seiner ganzenWildheit und

Unbändigkeit dar: von aller Ehrfurcht und Sittlichkeit, von dem, was Gefühl

heißt, muß man abstrahieren, wenn man ihn richtig auffassen will; es ist

nichts an dasMenschliche Anklingende in diesem Charakter zu finden« (He-

gel 1924, S. 50).

In den Vorlesungen Hegels wird der Afrikaner reduziert auf eine »tierische

Natur« und damit aus einer vernunftbegabten Menschlichkeit entlassen. Es

gilt den Afrikaner »aufzufassen« und damit wird er vom Akteur wissenschaft-

licher Praxis zum Objekt wissenschaftlicher Praxis. In diesen Schriften zeigt

sich eine verdeckte Perspektivierung der Welt. Die Worte Hegels können sich

nicht an den Afrikaner selbst als Leser richten, sondern ausschließlich an ein

außerhalb des Afrikanisch-Seins stehendes Subjekt. Die Vorlesung ist nicht

universell intendiert, sondern richtet sich an eine bestimmte Perspektivie-

rung derWelt. An eine klar bestimmte Position desWelterklärens.Wie in den

späteren Zitaten von Arendt, Kant, Hegel oder Plessner wird als Adressat für

die Aussage eine weiße, westliche Audienz vorausgesetzt. Das Problem des

historischen Kanons ist damit nicht nur der Rassismus, sondern seine aus-

erwählte Adressatenschaft. Es wäre sehr viel verlangt, von einem schwarzen

oder afrikanischen Wissenschaftler zu erwarten, dem Kanon mit der glei-

chen freudigen Ehrfurcht des Mainstreams zu begegnen, obwohl der Kanon

ihn fortwährend dehumanisiert, beleidigt, entwürdigt und aus der Mensch-

lichkeit ausschließt. Die im Kanon vorhandenen Rassismen behindern damit

aktiv einen neutralen und objektiven Zugang für alle Menschen was für einige

Gruppen deutlich weitreichender ist als für andere. Damit ist der Kanon in

seiner Zugänglichkeit keinesfalls universell. Es lässt sich durchaus die Frage

aufbringen, ob Werke kanonisiert werden würden die ähnlichen Zuweisun-

gen gegenüber weißen Menschen formulieren. Weitere Herausforderungen

werden anhand von Kants Schriften deutlich. So schrieb Kant in seiner dehu-

manisierenden Rassentheorie:

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 17

»Die Menschheit ist in ihrer größten Vollkommenheit in der Race der Wei-

ßen. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent. Die Neger sind

weit tiefer, und am tiefsten steht ein Theil der amerikanischen Völkerschaf-

ten« (Kant, 316. 05-08).2

Klar erkennbar ist die bewusste Überhöhung des Weißen. Es findet nicht nur

eine Abwertung des »Anderen« (Benhabib 2017) statt, sondern eine bewusste

Aufwertung der Weißen. Hier wird deutlich, dass sich in der Kanonisierung

besonders seit der Aufklärung ein bewusster Rassismus eingewoben hat.Des-

sen Kontinuität wird im weiteren Verlauf dieser Arbeit noch geschildert und

diskutiert. Weiterhin scheint die von Hall identifizierte Sonderstellung des

Westens in der Aufklärung rassifizierende Züge aufzuweisen und postuliert

einen definitiven Ausschluss des Anderen aus einer gleichberechtigten Wis-

sensbildung. Zentrale Denker des Kanons vertreten rassistische Positionen

in ihren Werken und es lässt vermuten, dass sich diese Ansichten auch in

ihr methodisches Vorgehen einarbeitet. Es kommt nicht zu einer neutralen

Auswahl des fremden Gedankens. Autoren vermeintlich anderer Völker wer-

den nicht gleichberechtigt gelesen und wahrgenommen. Folglich entschieden

die vergangenen Kanonmitglieder mit wechselseitigen Bezügen und Zitatio-

nen selbst welche Denkerinnen und Denker, als relevant angesehen und in

den zukünftigen Kanon Zutritt fanden. Rückwirkend davon auszugehen, dass

Kant, Hegel, Hobbes oder Hume kolonisierten Subjekten eine reelle Chan-

ce auf Mitwirkung im akademischen Apparat erlaubt hätten, ist angesichts

ihrer akademischen Positionen zu den Kolonisierten äußerst unwahrschein-

lich. Damit schaffen sie sukzessive die Realität selbst, die von ihnen als Evi-

denz für die Minderwertigkeit anderer Menschen herangezogen wird. Die

genannten Kanonmitglieder schließen sie aus und bemängeln im Anschluss

2 Der Begriff »Neger« wird in dem Werk ausschließlich in direkten Zitaten verwendet.

Hierbei handelt es sich um eine beleidigende und rassistische Zuschreibung gegen-

über schwarzenMenschen. Der Begriff hat eine lange, unheilvolle bis in die Gegenwart

reichende Gewaltgeschichte und ist eng verbunden mit unzähligen Menschenrechts-

verbrechen. Für eine Auseinandersetzung mit dem Rassismus in der Ideengeschich-

te ist eine unmittelbare Sichtbarmachung der Wortwahl der Theoretiker unerlässlich.

Das Gleiche gilt für den Begriff »Indianer«, der eng mit dem Genozid gegenüber den

First Nations, Natives und indigenen Bevölkerungen in vielen ehemaligen Kolonien

verbunden ist. Die Sichtbarmachung bedeutet keine Akzeptanz des Begriffs. Das N-

Wort und I-Wort sind rassistische Begriffe und sollten ihre verdiente gesellschaftliche

Ächtung erfahren.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ihre Unfähigkeit zur Mitwirkung. Das Projekt eines organisierten Ausschlus-

ses verfolgte Kant jedoch keineswegs in Eigenregie und allein. Kant berichtet

beispielsweise in seiner Schrift über einen Vortrag von Hume:

»Die Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefühl, welches über das

Läppische stiege. Herr Hume fordert jedermann auf, ein einziges Beispiel

anzuführen, da ein Neger Talente gewiesen habe, und behauptet: daß unter

den hunderttausenden von Schwarzen, die aus ihren Ländern anderwärts

verführt werden, obgleich deren sehr viele auch in Freiheit gesetzt werden,

dennoch nicht ein einziger jemals gefunden worden, der entweder in Kunst

oder Wissenschaft, oder irgend einer andern rühmlichen Eigenschaft etwas

Großes vorgestellt habe, obgleich unter den Weißen sich beständig welche

aus dem niedrigsten Pöbel empor schwingen und durch vorzügliche Gaben

in der Welt ein Ansehen erwerben« (Kant 1757-1777, 253. 01-12).

Wie zuvor bei Kant selbst, findet sich die Ungleichwertigkeit der Schwarzen

Vernunftbegabung in HumesWorten wieder. Die Fähigkeit zum Ausüben von

Talenten und der Produktion von Kunst oder Wissenschaft sei ihnen nicht

eigen. Die koloniale Praxis der gewaltsamen Versklavung, Entführung, De-

portation und Entwurzelung wird als »Verführung« romantisiert. Ihre ver-

meintliche Unfähigkeit der Mitwirkung ist bei Hume ihre eigene Schuld und

hat keine strukturelle Grundlage oder einen Erklärungszusammenhang. Hier

wird eine weitere Unzulänglichkeit des gegenwärtigen Kanons deutlich.Wei-

te Teile des Kanons selbst sind nur sehr eingeschränkt geeignet für die Ana-

lyse relevanter gesellschaftlicher Phänomene. Der Rassismus, die Sklaverei

und der Kolonialismus als weltumspannende Problembereiche der Mensch-

heitsgeschichte könnenmit großen Teilen des historischen Kanons nur einge-

schränkt kritisch analysiert und besprochen werden, da die Autoren des Ka-

nons selbst diese Systeme komplizenhaft oder aktiv stützen. Keinesfalls soll

damit behauptet werden, dass sich in den Werken nicht relevante Errungen-

schaften wiederfinden, die sich gegen Rassismus und Kolonialismus verkeh-

ren können. Sondern es soll verdeutlicht werden, dass zum einen diese Ope-

rationalisierung ihrer Theorien den Kernaussagen ihres Gesamtwerkes selbst

entgegensteht und zum anderen es zumindest unüblich wäre, beispielswei-

se mit einem antidemokratischen Denker die Notwendigkeit der Demokratie

schwerlich zu beweisen. Es ist zumindest ungewöhnlich mit ausdrücklichen

Befürwortern von Rassismus und Kolonialismus gegen diese wirkmächtigen

Phänomene zu diskutieren und sollte nicht das Verfahren der ersten Wahl

sein. Letztlich lässt sich Rassismus nur schwer mit überzeugten Rassisten ra-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 19

tionalisieren. Vor allem könnte damit ein Umstand suggeriert werden, der

nicht vorliegt. So könnte man aus Kants aufklärerischen Schriften schließen,

dass er der Sklaverei oder dem vermeintlich »irrationalem« Rassismus als

Gegner gegenüberstehe. Obwohl Kant diesen Schluss ausdrücklich nicht aus

seinen Schriften zog. Selbstverständlich gibt es dabei bedeutende und den-

noch in der Minderheit verbleibende Gegenstimmen zur Frage von Sklaverei

und Rassismus im historischen Kanon von Mill über Douglass bis hin zur

Frankfurter Schule. Damit richtet sich diese Kanonkritik vor allem gegen den

historischen Teil des Kanons und in geringerem Umfang gegen den kontem-

porären Anteil. Eine antirassistische Mehrheit entwickelte sich hierbei aller-

dings erst deutlich später als oftmals angenommen wird. Noch Heidegger,

der von 1889 bis 1976 lebte, pflegte eine offene Ablehnung des Anderen. So

formulierte er folgenden antisemitischen Gedanken:

»Die Verjudung unserer Kultur u. Universitäten ist allerdings schreckerre-

gend u. ich meine die deutsche Rasse sollte noch soviel innere Kraft auf-

bringen um in die Höhe zu kommen« (Spät 2014).

Es ist bekannt, dass auch im 20. Jahrhundert der Hass auf das Andere im

Westen nicht endete. Die großen Signalgeber hierfür sind der Nationalso-

zialismus, die Rassentrennung in den USA, die Apartheid in Südafrika und

das Fortleben des westlichen Kolonialismus. Daher wird an dieser Stelle le-

diglich eine Frage aufgeworfen, die im Rahmen dieser Schrift nicht beant-

wortet werden kann: Wann und für wie lange gab es einen chancengleichen

Zugang für Schwarze, Juden, indigene Bevölkerungen oder Roma und Sin-

ti aktiv am gegenwärtigen Kanon mitzuarbeiten? Wann war es Ihnen in der

Moderne möglich die »Wissenschaft als Beruf« (Weber 1992) in der westlichen

Welt zu ergreifen? Es ist zu vermuten, dass bis auf wenige bekannte und über-

wiegend späte Ausnahmen wie Amo, Fanon, Douglass oder DuBois sich die

westlichen Institutionen erst sehr spät dem Anderen öffneten. Damit ist eine

zentrale Herausforderung der westlichen Akademien, dass sie zeitweise am-

bivalent zu verschiedenen Zeitpunkten, in unterschiedlichem Umfang, eine

dennoch relevante Schließung gegenüber dem kolonialen Subjekt praktizier-

te. Heidegger erinnert uns daran, dass es sehr wohl und erwartbar auch im

20. Jahrhundert noch Rassismus und Antisemitismus im Wissenschaftssys-

tem gab.

Doch endete der Einfluss des Rassendenkens im Kanon weder personell

noch inhaltlich mit dem Ende des Zweiten Weltkriegs. Hierfür sollen zwei

frühe Beispiele exemplarisch aufgegriffen werden. Ein Beispiel für die per-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

sonelle und ein Beispiel für die inhaltliche Kontinuität. Helmut Plessner war

Lehrstuhlinhaber in Göttingen und als einflussreicher Sozialwissenschaftler

von 1955 bis 1959 Vorsitzender der Deutschen Gesellschaft für Soziologie3.

Plessner verfolgt eine gewisse Form des universalistischen Rationalismus.

Selbstverständlich pflegte Plessner keinen Rassismus, der mit den Schriften

von Kant gleichzustellen ist, aber auch er war überzeugt von der Existenz

und differenzierten Vernunftbegabung vonMenschenrassen. In seiner Schrift

»Grenzen der Gemeinschaft« (Plessner 2016) schrieb Plessner im Jahr 1924:

»Dabei aus den Ergebnissen der modernen Völkerpsychologie und verglei-

chenden Kulturwissenschaft ergibt sich unwidersprechlich eine tief bis in

die Apperzeptionsformen des ganzen Geistes hinabreichende Verschieden-

heit zwischen Rassen und Völkern. (…) Immerhin wird von diesem Plura-

lismus der Vernunftsysteme die Einheit der Geistigkeit und Vernünftigkeit

nicht berührt. Mit Negern, Eskimos, Franzosen argumentiert man nicht auf

gleicheWeise; dies zu glauben war vielleicht der Fehler spezifischer Aufklä-

rerei« (Plessner 2016, S. 50-51).

Bei dem Zitat geht es nicht um die Frage, ob Plessner Rassist ist oder nicht,

sondern es soll vielmehr die Kontinuität rassistischen Denkens aufgezeigt

werden.Denn auch nach demZweitenWeltkrieg lehrten in DeutschlandDen-

ker, die von der Unterschiedlichkeit der Rassen überzeugt waren und schwar-

zen Menschen eine andere Form oder Natur der Vernunft zuschrieben. Ein

weiteres bedeutendes Beispiel für das Fortwirken kulturalisierender Rassis-

men imwissenschaftlichen Kanon findet sich bei der intellektuellen Schülerin

von Heidegger Hannah Arendt. In ihrer bedeutenden Schrift »Elemente und

Ursprünge totaler Herrschaft« (Arendt 1955) findet sich eine Apologetik für

das gewaltvolle, koloniale Unternehmen:

»Der biblische Mythos von der Entstehung des Menschengeschlechts wur-

de auf eine sehr ernste Probe gestellt, als Europäer in Afrika und Australien

zum ersten Male mit Menschen konfrontiert waren, die von sich aus ganz

offenbar weder das, was wir menschliche Vernunft, noch was wir mensch-

liche Empfindungen nennen, besaßen, die keinerlei Kultur, auch nicht eine

primitive Kultur, hervorgebracht hatte, ja, kaum im Rahmen feststehender

3 Siehe hierzu die Liste aller Vorsitzenden der Deutschen Gesellschaft für Soziologie

unter https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs (zuletzt angesehen am

03.06.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs
https://soziologie.de/dgs/geschichte/vorsitzende-der-dgs


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 21

Volksgebräuche lebten und deren politische Organisation Formen, die wir

auch aus dem tierischen Gemeinschaftsleben kennen, kaum überschritten.

(…) Hier, unter dem Zwang des Zusammenlebens mit schwarzen Stämmen,

verlor die Idee der Menschheit und des gemeinsamen Ursprungs des Men-

schengeschlechts, wie die christlich-jüdische Tradition des Abendlandes sie

lehrt, zum ersten Mal ihre zwingende Überzeugungskraft, und der Wunsch

nach systematischerAusrottungganzerRassen setzte sichumso stärker fest«

(Arendt 1955).

Damit findet sich auch in der Gegenwart noch immer eine abwertende

Beschreibung des Afrikaners in der Wissenschaft. Erneut wird operiert in

Semantiken der Dehumanisierung und des Tiervergleichs, erneut wird eine

differenzierende Beschreibung der Kulturbegabung vollzogen und erneut

kommt es zu einer Aufwertungslogik des europäischen Menschen. Damit

wird bei Arendt im Nebensatz das koloniale Projekt rechtfertigt und begrün-

det. Die Idee einer »Kulturlosigkeit«, die wiederholt in der Ideengeschichte

auftaucht wird erneut aufgebracht. Die Leere ist eine notwendige, intellek-

tuelle Vorbedingung für eine spätere Kolonisation. Der vermeintlich leere,

kulturelle Raum wird im kolonialen Raum nun durch eine vermeintlich

europäische und universelle Kultur sowie Vernunft gefüllt. Die westliche Kul-

turproduktion ist damit nicht nur universell, sondern ein Exzeptionalismus.

Die westliche Kultur steht herausgehoben und einzigartig in ihrer, um es mit

den Worten von Kant zu fassen, »Vollkommenheit« dar. Auf die funktionelle

Erklärung des Kolonialismus wird im Laufe der Theorie noch eingegangen.

Zusammenfassend bleibt die Notwendigkeit einer Einordnung. Die Ab-

sicht der bisherigen Kritik an der vermeintlichen westlichen Ideengeschichte

ist es nicht, den gesamten Kanon als rassistisch abzutun. Keinesfalls soll der

Beitrag oder die Bedeutung der Denker für die Ideengeschichte oder dieWis-

senschaft imAllgemeinen negiert werden.Kant, Arendt oderHeidegger sollen

auch nicht aus den Zirkeln anerkannter wissenschaftlicher Praxis verbannt

werden. Im Mittelpunkt steht keine Verteufelung, sondern eine notwendige

Differenzierung.Bisherwird der Beitrag theoretischerWissenschaftsführung

zum Projekt von Rassismus und Kolonialismus sehr deutlich. Gerade hieraus

ergibt sich eine Verantwortung, eine gegen den Rassismus und Kolonialismus

gerichtete Theorie zu betreiben. Es wäre ein Beitrag zur kritischen Aufarbei-

tung der Problemstellen des westlichen Erbes.

Der gegenwärtige Kanon inkludiert weitgehend unkritisch Texte mit Ras-

sismen und anderen Formen der »Menschenfeindlichkeit« (Emcke 2017). Da-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

mit verweigert sich die Wissenschaftspraxis dem eigenen »aufklärerischem

Ideal«. Spät spricht in seinem Beitrag in dem Onlinemagazin der Telepolis

gar von dem »verschwiegenen Rassismus der Philosophen« (Spät 2014). An-

gesichts der rassistischen Kontinuitäten im westlichen Kanon bedarf es zu-

dem vermeintlich außenstehender Ansätze und Denkern, um den Rassismus

zu analysieren und zu entschlüsseln. Der Rassismus kann nicht, wie zuvor

begründet wurde, von innen heraus aufgearbeitet werden. Es gilt sich auch

von der Annahme eines natürlichen Ideenwettbewerbs oder gleichberechtig-

ten Zugangs zur Akademie zu trennen. Es ist nicht Zufall, dass im Kanon so

wenig nicht-weiße Menschen Eingang finden, sondern Ergebnis und Konse-

quenz von Rassismen innerhalb und außerhalb der Akademie. Überdies ist

es von Bedeutung den Kanon nicht als ein wertfreies, objektives Projekt zu

begreifen. Es finden sich im Kanon selbst zu viele normative Verortungen

der Welt. Es hat kaum eine »reine Vernunft« zu den obigen Aussagen über

schwarze Menschen geführt. Zuletzt ermöglicht eine kritische Besprechung

der Problemstellen eine Immunisierung gegen zukünftigen Missbrauch. Es

wäre heute nochmöglich,wenn auch richtigerweise sehr verpönt, ausschließ-

lich mit Autoren des Kanons wie Fichte, Lichtenberg, Arendt, Kant, Wagner,

Hegel, Rousseau, Luther sowie Heidegger eine philosophische Schrift für die

Minderwertigkeit des Schwarzen und die Notwendigkeit seiner Kolonisie-

rung zu schreiben. Könnte es nicht sogar in einer Welt, in der sich der poli-

tische Rassismus erneut durchsetzt, wahrhaftig werden? Wo wären dann die

klugen und überlegtenWiderworte zu den rassistischen Überlegungen dieser

Autoren? Daher sollte sich eine gegenwärtigeTheoriebildung auch zur Aufga-

be machen den falschen Argumenten der Vergangenheit zu widersprechen.

Im Zuge der bisherigen Argumentation wurde stets zur vermeintlich

westlichen Theorieproduktion Bezug genommen. Es wird sich vom hege-

monialen Begriff der westlichen Theorieproduktion distanziert. Fußend

auf Hall wird die Vorstellung einer geschlossenen Theorieproduktion im

Westen abgelehnt (Hall 2012, S. 178). Ohnehin führt nach Weiß (2012) die

Annahme einer Geschlossenheit zu einem meines Erachtens folgenschweren

ideengeschichtlichem Problem. Denn es werden nach Weiß Bezüge und

Einflüsse auf die Theoriebildung innerhalb des Westens überbewertet und

externe Bezüge unterbewertet (Weiß 2012, S. 69). Der Westen formierte sich

nicht nur »(…) innerhalb der westlichen Gesellschaften, Geschichten und

Entwicklungsgeschwindigkeiten (…)« (Hall 2012, S. 178). Der Westen vollzog

Teile seiner Entwicklung innerhalb der ehemaligen Kolonien und teilweise

nur durch die Kolonien. Viele bekannte Denker desWestens entwickelten und

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 23

testeten ihre Ideen in den ehemaligen Kolonien (Franzki und Aikins 2010,

S. 10-11). Nachweise hierfür finden ich in den unterschiedlichen Disziplinen.

Besonders hiervon geprägt ist die unheilvolle Medizingeschichte. Hier ist

nur beispielhaft Robert Koch zu erwähnen. Er nutzte das kolonialisierte

Afrika als Labor für seine »skrupellose(n)« (Zimmerer 2020) Experimente

und entwickelte damit »westliche« medizinische Innovationen auf Kosten

kolonialisierter Subjekte (Zimmerer 2020).

Keinesfalls vollzog sich eine einseitigeWissensrelation in demWissen von

Norden nach Süden floss, sondern es gab zudem eine umgekehrte Bewegung.

Denn gleichzeitig produzierten auch koloniale Subjekte Wissen, das in das

Wissensarchiv des Westens überging. Als Beispiele wird oftmals die deko-

loniale Bewegung Haitis für die Entwicklung eines universellen Menschen-

rechts hervorgehoben (Ehrmann 2012; Laing 2018; Weiß 2016) oder die spe-

zifische Protestform Mahatma Ghandis, die noch heute für den demokrati-

schen Protest in der westlichen Welt prägend ist. Franzki und Aikins verwei-

sen darauf, dass »(…) vorgeblich interne Grundkonflikte, wie beispielsweise

die soziale Frage zu Beginn der Industrialisierung nicht ohne Einbeziehung

der Migration in die europäischen Siedlungskolonien (zu) analysieren (…)«

(Franzki und Aikins 2010, S. 11) sind. Der Siedlungskolonialismus und damit

der Abbau vom »politischen Handlungsdruck« (Franzki und Aikins 2010, S. 11)

prägten die historische Entwicklung entscheidend mit (Franzki und Aikins

2010, S. 11). Nur unter Beachtung der »kolonialen Expansion« (Plumelle-Uribe

2004, S. 129) Europas sind entscheidende historische Formationen erklärbar.

Eine Geschichte Europas ohne die Geschichte des Kolonialismus ist unvoll-

ständig. Daher ist für Hall die Entwicklung des Westens, wie wir ihn heute

kennen, ohne den »Rest« nicht denkbar (Hall 2012, S. 175ff.).

In vielerlei Hinsicht entwickelte sich derWesten auf Kosten der restlichen

Welt. Zudem transportierten und produzierten auch aus demWesten ausge-

schlossene Subjekte Wissen in den Westen, gestalteten den Westen mit oder

kämpften für die politischen Eckpfeiler desWestens. Ein Referenzpunkt kann

hierbei der umfangreiche Einsatz von sogenannten Kolonialsoldaten in den

Weltkriegen auf dem europäischen Kontinent sein (Arndt 2017, S. 83). Nach

Arndt kämpften im Zweiten Weltkrieg nicht-weiße Menschen unter Einsatz

ihres Lebens und leisteten demnach einen großen Beitrag zum Sieg über den

Nationalsozialismus (Arndt 2017, S. 83). Der Einsatz kolonisierter Subjekte ist

mit dem Sieg über den Nationalsozialismus tief verwoben. Dennoch findet

sich in dem mit der politischen Theorie verwandten Fach der Geschichte im

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Kanon eine unzureichende Beleuchtung nicht-weißer Subjekte als Kämpfer

gegen das Unrecht.

Eine weitere Referenz für den bedeutenden Beitrag ausgeschlossener

Subjekte können dasWirken von dem schwarzen Philosophen AntonWilhelm

Amo, der in Deutschland zu Zeiten der Aufklärung lehrte und lebte, oder

ebenso das Wirken vom nordamerikanischen Abolitionisten Frederick Dou-

glass sein. Nichtsdestotrotz werden historische Formationen vielfach ohne

Rückgriff auf die Realität des Kolonialismus erklärt. Es betrifft in besonderer

Weise auch die politische Bildung sowie die politikwissenschaftliche For-

schung. Ein gutes Beispiel hierfür ist die Genese der Vereinten Nationen und

ihrer internen Struktur. Ohne die Berücksichtigung des kolonialen Zustands

ist die, von der Stunde Null, veranlagte Vormachtstellung weißer Nationen

im Sicherheitsrat kaum zu erklären. Zu Gründungszeit vertraten unter

anderem Frankreich oder das Vereinigte Königreich nicht nur sich selbst als

Mitglieder der »Permanent Five«, sondern auch ihre koloniale Einflusszonen.

Die Abwesenheit der dauerhaften Repräsentation des gesamten Kontinents

– Afrika – in einem entscheidendem Steuerungsgremium der Global Go-

vernance ist ein Relikt der kolonialen Zeit. Übertragen lässt sich dies auch

auf die Stimmverhältnisse in Kernorganisationen des UN-Systems oder der

Themensetzung. Ungeachtet dessen wird weiterhin versucht das UN-System

ohne die Berücksichtigung des Kolonialismus zu verstehen und zu erklären.

Die Vereinten Nationen werden so oftmals zum erklärten Produkt eines

ausschließlich aus Geschehnissen im Westen inspirierten und angestoßenen

Projektes. Im Kontext der Nationenforschung verwendete Emcke die Begriffe

»kontra-faktisch« (Emcke 2017, S. 127) und »ahistorisch« (Emcke 2017, S. 127)

für eine solche fehlerhafte Realitätserzeugung. Die kontra-faktische und

ahistorische Wahrnehmung von historischen Einflussfaktoren ist oftmals

weder ein zufälliger noch unabsichtlicher Prozess. Sie ist begünstigt durch

eine Kultur- und Geschichtsproduktion, die gezielt nicht-weiße Menschen

auslässt. Dies wird beispielsweise an der fehlenden Thematisierung von

Kolonialismus in Schule und Studium oder an der Abwesenheit nicht-weißer

Soldaten in Filmen sowie Dokumentationen über den zweiten Weltkrieg

sichtbar.

Das zentrale Argument im letzten Absatz ist: Es kann lediglich von ei-

ner »vermeintlich« westlichenTheorieproduktion oder Kulturentwicklung ge-

sprochen werden. Der Westen ist kein geschlossener Ort, der sich über die

Jahrhunderte von angeblich fremden Kulturräumen abschottete. Ganz imGe-

genteil ist der Westen historisch offen und hochexpansiv gewesen. Der Wes-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 25

ten ist kein ausschließliches Produkt desWestens, sondern ein komplexes glo-

bales Produkt. Umgekehrt finden sich auch kaum »reine(n) nicht-westliche(n)

Wissenschaftsysteme(n)« (Dhawan 2009, S. 62).Daher vollzieht das vorliegen-

de Werk keine »kulturrelativistische Anklage gegen das Erbe der Aufklärung«

(Dhawan 2009, S. 62), sondern will die epistemischen Grundlagen des Wes-

tens erweitern, indem es die Leerstellen und Fehler des Westens kritisiert

und vermeintlich äußere Wissenschaftssysteme einbindet. Dhawan schreibt

von einer »Verwebung(en) von westlichen mit nicht-westlichen Theoriepro-

duktionen« (Dhawan 2009, S. 62). Folglich bewegt sich diese Schrift in einer

theoretischen Ambiguität. Einerseits kritisiert und diskutiert es die westliche

Theorie und Ideengeschichte im Sinne ihrer allgemeinen und hegemonialen

Interpretation als europäisch, weiß, geschlossen, überlegen, einzigartig, und

universell. Es wird sich von der klassischen Praxis westlicher Theoriebildung

und vor allem einer Romantisierung distanziert. Zugleich wird die Reinter-

pretation, was als westliche Theorie und Ideengeschichte verstanden wird,

vollzogen. Daher ist diese Schrift selbst eine in die westliche Theorie ein-

gewobene Praxis. Zum Umgang mit dieser Ambiguität wird weiterhin mit

klaren sprachlichen Markern, wie der historischen, tradierten, kanonisierten

oder vermeintlichen westlichen Theorie gearbeitet, um über diese problema-

tische, hegemoniale Interpretation des westlichen Erbes zu diskutieren, ohne

es verwerfen oder verteufeln zu wollen, sondern um es im Sinne eines auf-

klärerischen Ideals nach Fehlern und Irrtümern zu durchforsten.

Von zentraler Bedeutung für die hegemoniale Stellung der westlichen

Theorie ist die politische Macht der weißen Nationen. Herrschafts- und

Machtprozesse nahmen über die Zeit auch Einfluss auf die Wissenschafts-

produktion. Nach Huntington erleben wir derzeit einen relativen Verfall

der westlichen Macht, aber dennoch bleibt die vermeintliche westliche

Zivilisation die Mächtigste (Huntington 2002, S. 29). Der relative Verfall

zwingt den Westen »mit anderen Kulturen zu dialogisieren« (Jullien 2018,

S. 87). Die Öffnungsbewegung des Westens ist nach Jullien kein freiwilli-

ger und gewollter Prozess, sondern eine Reaktion auf den fortwährenden

Machtverfall (Jullien 2018, S. 85ff.). Historisch gesehen »hatte er nicht nötig

zu dialogisieren« (Jullien 2018, S. 87). »Er kolonialisierte sie durch seine

triumphierende Rationalität« (Jullien 2018, S. 87). Die unfreiwilligen Öff-

nungsbewegungen führen auf allen Ebenen der Gesellschaft auch zu offenen

Abwehrbewegungen. Im Fachdiskurs spricht man hierbei oftmals von ei-

nem »Backlash« (Kymlicka 2014, S. 122). Ein besonderer Fokus wird in den

folgenden Kapiteln auf die Verhandlungen auf der Ebene von Nationa-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

lismus, Mitgliedschaft, Demokratie und Migration gelegt. Beispielsweise

verlief historisch die Migrationsbewegung des Westens aus dem westlichen

»Zentrum« (Hall 2012, S. 216) in die nicht-westliche »Peripherie« (Hall 2012,

S. 216). Die fortschreitende Dekolonialisierung der Welt öffnet »die globale

Interdependenz nun in beide(n) Richtungen« (Hall 2012, S. 216) und eine

Wanderung »aus den Peripherien in das Zentrum« (Hall 2012, S. 216) vollzieht

sich. In der Gegenwart nimmt Migration als Folge der Dekolonialisierung

sogar zu (Benhabib 2016, S. 171). Der vermeintliche Westen muss nun mit

den ehemaligen Kolonien zu »Migrationsregimen« in Verhandlung treten

(Karakayali und Mecheril 2018). Ein ähnlicher Prozess vollzieht sich nun auf

der Ebene gegenwärtiger Wissensproduktion. Es kommt zu einem Ende

der einseitigen Beobachtung aus westlicher Perspektive. Die Wissenschaft

beobachtet und theoretisiert nicht mehr einseitig aus der westlichen Position

über das Nicht-Westliche. Sukzessive vollzieht sich eine Beobachtung des

Westens aus den Perspektiven ehemaliger kolonisierter Subjekte (Bhabha

2012, 2011; Césaire 2017; Dhawan 2016; Hall 2012; Kendi 2018; Morrison

2018a; Thompson und Digoh-Ersoy 2016; El-Tayeb 2016). Ein Großteil dieser

Bewegung findet derzeit im westlichen Zentrum statt. So beobachtet die

postkoloniale Theorie aus der Perspektive des ehemals kolonisierten Subjekts

den Westen und sein Handeln. Es handelt sich dabei um eine kritische

Außenseiterperspektive von innen. Die fortwährend zugeschriebene Position

des »Fremde(n) in unserer Mitte« (Miller 2017a) erzeugt eine produktive

Beobachtungsposition. Um es mit Beispielen zu konkretisieren, ist auf Hall

und Césaire zu verweisen. Hall beobachtet aus seiner ambivalenten Position

als britisches Subjekt das Britische selbst (vgl. hierzu Hall 2012). Aus der

normierten, britischen Identität war er allerdings zum Beobachtungszeit-

punkt als schwarzer Mensch mit jamaikanischer Herkunft4 ausgeschlossen.

Gleiches gilt für die ambivalente Position von Césaire in seiner Beobachtung

Europas (vgl. hierzu Césaire 2017). Trotz seiner Jugend in Paris und seinem

späteren Abschluss an einer französischen Elitehochschule5 wurde ihm nie

eine volle Teilhabe an der französischen Normidentität zuteil. Aus dieser

ambivalenten, negierten europäischen Identität kritisiert er mit der Distanz

des »Fremden« (Simmel 1968, S. 63ff.) das europäische Erbe. Simmel war

4 Siehe hierzu Wikipedia-Beitrag zu Stuart Hall unter https://de.wikipedia.org/wiki/Stu

art_Hall_(Soziologe) zuletzt eingesehen am 04.06.2020.

5 Siehe hierzu Wikipedia-Beitrag zu Aime Cesaire unter https://de.wikipedia.org/wiki/A

im%C3%A9_C%C3%A9saire zuletzt eingesehen am 04.06.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Stuart_Hall_(Soziologe)
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire
https://de.wikipedia.org/wiki/Aim%C3%A9_C%C3%A9saire


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 27

überzeugt das dem »Fremden« eine besondere »Objektivität« (Simmel 1968,

S. 64-66) in der Bewertung von Zusammenhängen zuteilwird. Nun führt

die von Huntington und Jullien beschriebene Machtverschiebung zu einem

neuen Umgang mit den Beobachtungen, Kritiken und Anklagen. Sie müssen

wahrgenommen und besprochen werden. Die historische Ignoranz gegen-

über äußerer Theoriebildung findet sukzessive ihr Ende. Wir erleben einen

neuen Dialog der Theorien.

Nach March ist eine Aufgabe des neuen Theoriedialogs die Vormacht-

stellung westlicher »Konzepte, Kategorien, undWahrheitsannahmen« (March

2009, S. 540) kritisch zu betrachten (March 2009, S. 540). Westliche Konzepte

sind dabei unter Umständen selbst ein »problem to be solved« (March 2009,

S. 540). Mit einer solchen Argumentation wird schnell der Vorwurf des Kul-

turrelativismus laut, aber dies ist meines Erachtens nicht gemeint. Ein gutes

Beispiel für ein kritisch zu überarbeitendes Konzept ist Rassismus oder die

Vorstellung weißer Vorherrschaft. Beide sind in Teilen letztlich ein Produkt

westlicher Theorie- und Ideengeschichte (Hund 2018, S. 94; Bühl 2017, S. 97).

Wie die zuvor angeführten Beispiele zeigten, waren sie keine Randnotiz im

wissenschaftlichen Diskurs, sondern ein wiederholt aufkommender Gegen-

stand der akademischen Auseinandersetzung.

Weiß spricht bezüglich des Umgangs mit westlicher Theorie deutlich kri-

tischer von der Auflösung eines »normativen Chauvinismus, bei dem westli-

che Leser davon ausgehen, dass die Entwicklung des westlichen Denkens in

vielerlei Hinsicht maßstabbildend sind« (Weiß 2012, S. 66). Zentrale Mensch-

heitsfragen wurden nicht zuerst durch eine genuin klassisch westliche Ide-

enbildung beantwortet. Die Vorstellung, dass schwarze Menschen frei und

gleichberechtigt gegenüber weißen Menschen sind, kommt im Rahmen der

dekolonialen, haitianischen Revolution im Widerstand zur damaligen herr-

schenden westlichen, hegemonialen Tradition der französischen Revolutio-

näre auf (Weiß 2016, S. 209). Damit leisteten die haitianischen Revolutionäre

einen zentralen Beitrag zur Entwicklung universalistischer Menschenrechte

(Weiß 2016, S. 209).

Der Westen ist kein klar begrenzter geographischer Ort und wird erst

durch gesellschaftliche Verhandlungen »konstruiert« (Weidner 2018, S. 37).

Dabei schwankt die Vorstellung des Westens »zwischen eher globalen und

eher abgrenzenden, neuerdings wieder nationalen Orientierungen« (Weid-

ner 2018, S. 37). Daher wird in der Tat der Westen oftmals als ein »ideologi-

scher Begriff« verwendet (Jullien 2018, S. 28). Insbesondere da vielfach ahis-

torisch und kontra-faktisch der Westen als ein Ort des ausschließlichen Gu-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ten und der höheren gestellten Menschen romantisiert wird. Trotz der vie-

len anderslautenden historischen Beispiele. Als ideologisches Produkt wird

der traditionelle Westen durch oftmals unfreiwillige Austauschbeziehungen

in die Welt getragen und manifestiert sich auch außerhalb seiner selbstge-

wählten Grenzziehungen. So wird unter anderem mittels kolonialer Prakti-

ken eine »Verwestlichung Afrikas« (Sarr 2020, S. 37) vollzogen. Die Verwest-

lichung erfolgt durch den Einfluss von »Amtssprachen, Bildungssysteme(n),

Verwaltung, Wirtschaftsordnung und Institutionen« (Sarr 2020, S. 37). Der

Kolonialismus machte Englisch, Spanisch, Französisch und andere Sprachen

zu Weltsprachen. Die dauerhaften westlichen Leitlinien sind auch in ande-

ren Gesellschaftsbereichen zu spüren und verfestigen die historisch, westli-

che Tradition als hegemoniale Tradition. Nach Saar hat der Prozess in Afrika

zum »Aufoktroyier(en)« (Saar 2020, S. 17) von »Interpretationsrastern« (Saar

2020, S. 17) geführt. Der Westen ist damit weder abgegrenzt noch räumlich

begrenzt. In Folge des Kolonialismus und der Globalisierung findet der Wes-

ten in allen Teilen der Welt statt.

Ein zentraler Aspekt westlicher Tradition ist der universelle Anspruch, der

dieser Tradition zugeschrieben ist. Jullien sieht den universellen Anspruch

»europäischer Wissenschaft« (Jullien 2018, S. 14) als »singulär« (Jullien 2018,

S. 14). Er findet sich nach Jullien in keiner anderen wissenschaftlichen Tradi-

tion in dieser Form wieder. Vor allem in der wiederholten Betonung, dass es

eine Notwendigkeit für einen universellen Anspruch gäbe (Jullien 2018, S. 14).

Allerdings ist die Vorstellung der Universalität, »das Produkt einer einzig-

artigen Geschichte des Denkens« (Jullien 2018, S. 19). Die Kritik am Univer-

salitätsanspruch seitens Jullien ist nachvollziehbar, aber wird nur in dieser

Theorie nur in gewisser Hinsicht geteilt. Die folgerichtige Entwicklung uni-

verseller Menschenrechte ist beispielsweise eine globalgeschichtliche Errun-

genschaft, hinter die nicht zurückgetreten werden sollte. Die Vorstellung ei-

ner ausschließlich im Westen verorteten Entwicklung von Menschenrechten

ist ein stabiler Mythos. Die Demystifizierung kann in dem Werk nur einge-

schränkt zu einem kleinen Teil vollzogen werden, da der Fokus auf anderen

ideengeschichtlichen Grundbegriffen liegt. Dennoch wird globalgeschichtli-

chen Produkten, wie der Demokratie an sich, ein universeller Anspruch zu-

gemessen.

Entscheidende Autoren des tradierten Kanons transportieren oder argu-

mentieren direkt oder indirekt für die Überlegenheit weißer Menschen oder

die ihrer Zivilisationen. Mit Kant, Hegel, Husserl, Arendt, Fichte, Rousseau,

Hobbes, Kolumbus, Hume und vielen weiteren ist die Liste sehr lang. Hund

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 29

beschreibt einen ausgeprägten Rassismus bei Kant (Hund 2018, S. 94), Hegel

(Hund 2018, S. 86-87) und Schiller (Hund 2018, S. 89). Weiterhin verweist er

auf den Rassismus von Bernier (Hund 2018, S. 24) und untermauert seine

Kritik an Hobbes mit seiner Komplizenschaft im Sklavenhandel und dem

Mitverfassen einer rassistischen Kolonialverfassung (Hund 2018, S. 24).

Hobbes zeigt eindrucksvoll wie die rassistische Theorie zur Praxis wurde

und nicht als wirkungslose Randnotiz in den Werken verblieb. Nach Bühl

ist die »Mehrheit der Aufklärer« (Bühl 2017, S. 97) davon überzeugt, »dass

der Schwarze eher dem Affen ähnele als dem weißen Europäer« (Bühl 2017,

S. 97). Das Bild vom nicht-weißen Menschen als Tier ist ein grundlegender

Topos der rassistischen Theoriebildung. In Anlehnung an Arendt bezüglich

der Konzentrations- und Vernichtungslager schreibt Därmann vom »ras-

sistische(n) Bild- und Gewaltperformativ der Vertierung« (Därmann 2020,

S. 297) als Praxis der Dehumanisierung des Anderen (Därmann 2020, S. 297).

Die Aufklärung war maßgeblich an der Erzeugung der »Gewaltpraktiken

der Kommodifizierung, Verdinglichung und Animalisierung von Menschen«

(Därmann 2020, S. 13) beteiligt. Die Wissenschaft gewann als Begründer des

Kolonialismus an Bedeutung, nachdem die »Hegemonie des Christentums«

(Boulaga 2016, S. 122) in Europa endete (Boulaga 2016, S. 122). Der Leerraum

einer christlichen Unterdrückungsbegründung eröffnete die Notwendigkeit

eines neuen Begründungszusammenhangs. Die »Zivilisierungsmission« (Va-

rela und Mecheril 2016, S. 10-11), die auf dem Gedankengut der Aufklärung

fußte, ist die entscheidende Begründung für den Kolonialismus gewor-

den (Boulaga 2016, S. 122). Die christliche Mission entwickelte sich ebenso

zunehmend zur Zivilisierungsmission.

Die eingebrachten Denker haben Anteil an der wirkmächtigsten und do-

minantesten Identitätspolitik seit der Neuzeit: Der weißen Identitätspolitik

(Arndt 2015, S. 37-43; Kimmel 2016, S. 24). Eine Identitätspolitik, die im ver-

meintlichen Interesse für die Gemeinschaft weißer Menschen Politik betreibt

und gestaltet. Diese Form der Identitätspolitik motivierte den Kolonialismus,

die Rassentheorie, die Apartheid, die Rassentrennung, die Genozide an indi-

genen Bevölkerungen sowie weitere Schandtaten in der Geschichte und Ge-

genwart. Heute ist weiße Identitätspolitik Antriebsfaktor für rechtspopulisti-

sche und rassistische Bewegungen. Viele andere Formen von Identitätspolitik

bildeten sich ausschließlich als Gegengewicht zur weißen Identitätspolitik.

So bildete sich die schwarze Identitätspolitik der Bürgerrechtsbewegung als

Gegenbewegung zu der erlebten Repression durch die diskriminierende Ge-

setzgebung im vermeintlichen Interesse weißer Menschen. Die weiße Iden-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

titätspolitik ist mittels ihrer zentralen Denker leider auch Teil des Kanons

geworden, beispielsweise in der Terminierung ideengeschichtlicher Errun-

genschaften. Viele der folgenden Punkte sind beeinflusst durch andere Iden-

titätspolitiken, wie der Männlichkeit oder der Klassenzugehörigkeit. Die USA

gelten ab demZeitpunkt als Demokratie, als weißeMenschenwählen durften;

die Idee einer allgemeinen Vernunftbegabung gilt ab dem Zeitpunkt, als sie

weißen Männern zugeschrieben wurde und allgemeine Bürgerrechte gelten

ab dem Zeitpunkt als errungen, als sie weißen Männern zu Teil wurden. Ein

koloniales Imperium ist ab dem Zeitpunkt eine Demokratie, wenn die zentra-

le, weiße Kolonialmacht eine Demokratie ist. Obwohl die Mehrheit des bri-

tischen Einfluss- und Herrschaftsgebiets unter kolonialer Herrschaft stand,

galt das britische Empire ab der Demokratisierung des englischen Zentrums

als demokratische Ordnung. Die bestimmende Herrschaftsform in Reichwei-

te, Einflussgebiet und in der Lebensrealität der meisten unterworfenen Men-

schen war der Kolonialismus und nicht die die Demokratie. Würde beispiels-

weise die Demokratie ausschließlich in München eingeführt werden und die

Demokraten Münchens würde fortan alle Entscheidungen für die restliche

Bundesrepublik, die sich in einem kolonialen Verhältnis zu ihrem Zentrum

München befinden würde, treffen, dann würde der demokratische Geist der

Münchner selbst, sicherlich bemängelt werden. Bei den kolonialen Regimen

kommt die erwartbare Kritik nicht auf, da die Demokratiezuschreibung am

Rechtsstatus einer identitätspolitischen, bestimmten Gruppe bemessen wird.

Arndt sieht Rassismus als System zur Erzeugung einer »naturgegeben Norm«

(Arndt 2015, S. 43). Beck beschreibt die Praxis der Überhöhung einer Ethnizi-

tät zur Erzeugung einer »allgemeinen Norm« (Beck 2004, S. 83). »In den von

Weißen dominierten Ländern heißt Weißsein das Privileg, nicht zu bemer-

ken, daß man weiß ist« (Beck 2004, S. 83). Nach Kontzi wird weißen Men-

schen »eine Nullposition« (Kontzi, S. 71) in der Matrix aller Identitäten zuge-

wiesen (Kontzi, S. 71). Damit werden sie zugleich zur Referenz für alle ande-

ren vermeintlichen Menschengruppen. Ebendiese Norm überträgt sich in die

tradierte Ideengeschichte und ihre Vermittlung.Weiße Menschen in die Mit-

te der ideengeschichtlichen Bewertung zu stellen, wird als normal erachtet

und bleibt gleichzeitig vollkommen unerwähnt. Der Normmensch tradierter,

westlicher Ideengeschichte ist der weiße Mann.

An diesem Punkt lässt sich eine sinnvolle Universalitätskritik an der

vermeintlich westlichen Theoriegeschichte üben, keine Universalitätskritik

gegen die Menschenrechte oder liberale Werte. Die Universalitätskritik gilt

vielmehr einer Wissenschaftspraxis die universelle Erzählungen mensch-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 31

lichen Fortschritts entwickelt, beispielsweise eine universalistische Demo-

kratietheorie, Ideengeschichte oder Freiheitsgeschichte. Den Versuchen

universalistischer Theoriebildung ist oftmals ein spezifischer Standpunkt

zu eigen. Der verschwiegene Standpunkt ist für den Wahrheitsgehalt der

Aussage allerdings entscheidend. Lehrte ein Theoretiker in einem Seminar-

raum voller weißer Männer oder einem Raum voller schwarzer Frauen hätte

der folgende Satz jeweils einen anderen Wahrheitsgehalt: Kant war davon

überzeugt, dass sie vernunftbegabt sind. Für den Raum weißer Männer

trifft er weitgehend zu und für den Raum schwarzer Frauen wäre er faktisch

falsch. Kants Vorstellung von Freiheit und Vernunftbegabung ist lediglich

für Weiße intendiert (Biskamp 2017, S. 283). Nun erzeugt der Versuch einer

universalistischen Theoriebildung diese subtilen Formen von Unwahrheiten.

Liest ein schwarzer Mensch eine Einführung in die politische Ideengeschich-

te, wird er dort viele universalistische Aussagen finden, die sich beim Blick in

das Ursprungswerk nicht belegen lassen. Kant, Hume, Hegel oder Heidegger

werden oftmals nachträglich als inklusive Universalisten erzeugt, die damit

eine Theorie über und für alle Menschen schrieben. Doch waren schwarze

Menschen in ihren Aussagen nicht mitgemeint. Diesen Ausschluss haben sie

auch explizit verdeutlicht. Es war ihnen wichtig den Ausschluss sowie den

Einschluss zu verdeutlichen. Sie schrieben keine Theorien für alle Menschen.

Daher führt der ehrbare Versuch einer universalistischen Interpretation und

Kommunikation aus einer ideengeschichtlichen Perspektive zu falschen oder

unwahren Aussagen. Häufig liegt hierbei keine boshafte Absicht vor, sondern

ganz im Gegenteil wird dabei der heutige in der Wissenschaft verbreite-

te humanistische Anspruch der Gleichheit aller Menschen zu realisieren

versucht. In Anlehnung an den von Beck postulierten »methodologischen

Nationalismus« (Beck 2004, S. 13) könnte das Problem einer nachträglichen

Inklusion von Minderheitenpositionen als einen methodologischen Uni-

versalismus bezeichnet werden. Der universalistische Anspruch ist nicht

Inhalt der erklärten Theorien, aber er wird erst durch eine universalistische

Methodologie in die Theorien eingeschrieben. Trotzdem werden hierdurch

falsche Annahmen oder Aussagen tradiert. Dies geschieht besonders außer-

halb von Expertenkreisen und dem Wissenschaftssystem, wo kein Zugang

besteht und keine umfangreiche Lektüre der Erstquellen gepflegt wird. Die

universalistische Haltung des Erzählens erzeugt damit zentrale Probleme,

die im Zuge einer immer diverser werdenden Gesellschaft an Wichtigkeit

gewinnen. Die spezifisch weiße, europäische und oftmals männliche Position

als eine neutrale oder universelle Position im Wissenschaftsbetrieb aufrecht-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

zuerhalten, behindert die Aufklärung über den wahren Gehalt von Theorien

und Ideengeschichte. Weiterhin führt diese Position zu blinden Flecken bei

der Kanonisierung vonTheorien. In Lehrwerken, Einführungen oder Zusam-

menfassungen werden kaum die Problemstellen, wie Rassismus, Sexismus

oder andere Formen gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit erwähnt.

Selbstverständlich sollte Kant, Rousseau oder Hume weiterhin in diesen

Lehrwerken verbleiben, da ihr Beitrag und ihre Schriften von herausragen-

der Bedeutung sind. Allerdings kann das Verlassen einer universalistischen

Methodologie wahrheitsgetreu kommunizieren, worüber die Theoretiker

nachdachten und wen sie inkludierten oder exkludierten. Darauffolgend

müssten neue Theoretiker in den Kanon aufgenommen werden, welche die

Vorstellung einer Vernunftsbegabung des Menschen universalisierten. Damit

wird eine neue Geschichte der komplexen Ideenbildung sichtbar. Es kommen

neue Fragen auf: Wer universalisierte den kantischen Vernunftsbegriff erst-

malig? Welchen Auswirkungen hat Arendts Afrikabild auf die Anwendung

der Theorien zur Erforschung autoritärer, kolonialer Regime? Wie hat die

politische Theorie ungewollt und unwissentlich für Minderheiten in unseren

Seminarräumen Unwahrheiten produziert?

Ein weiteres Beispiel zur Universalismuskritik: die imMainstream veran-

kerte Überzeugung die Demokratiebegründung in den Vereinigten Staaten

von Amerika im Jahr 1776 zu verorten, ist ausschließlich aus der Perspektive

weißer Menschen nachvollziehbar. Einem Seminarsaal voller schwarzer Men-

schen könnte man kaum glaubhaft vermitteln, dass es sich um die faszinie-

rende Begründung einer liberalen, demokratischen Ordnung handele, wenn

sie in dieser Ordnung versklavte oder rechtlose Menschen gewesen wären.

Zugleich werden in den vielen westlichen Erzählungen der Demokratieent-

wicklung Experimente, Entwicklungen sowie Gesellschaften außerhalb des

westlichen Zentrums ausgelassen. Bei der heutigen Relevanz von Gleichbe-

rechtigung zur Bemessung von Demokratien wären die egalitären oder teil-

weise matriarchalen Gesellschaftsordnungen in der Weltgeschichte durch-

aus von Belang. Die Universalismuskritik möchte an dem Punkt bestimmte

Interpretationspunkte der westlichen Ideengeschichte selbst ent-universali-

sieren. So bedeutete die Französische Revolution für unterschiedliche Men-

schengruppen Unterschiedliches. Die Französische Revolution ausschließlich

als Moment der Demokratiebegründung zu rationalisieren, wird der Kom-

plexität der Welt kaum gerecht. Es ist entscheidend, dass der Leitsatz Frei-

heit, Gleichheit und Brüderlichkeit für schwarze Menschen in den Kolonien

nicht galt und sie von den emanzipativen Effekten der Demokratiebegrün-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 33

dung ausgeschlossen waren (Laing 2018, S. 72). Für die Haitianer war die

Französische Revolution keine Freiheits- sondern eine Unterdrückungsbe-

wegung. Die Franzosen verweigerten und bekämpften die haitianische Frei-

heitsbewegung aus rassistischen sowie ökonomischen Motiven. Damit hat

die Französische Revolution für unterschiedliche Gruppen eine differenzierte

normative Aufladung. Zuletzt ist es entscheidend für die Datierung eines all-

gemeinen Wahlrechts in den Vereinigten Staaten über die ungleichen Wahl-

rechte von weißen und schwarzen Menschen nachzudenken. Die »Forderung

nach Anerkennung« (Taylor 2017, S. 51) von Minderheitenperspektiven wird

»heute ausdrücklich formuliert« (Taylor 2017, S. 51). Werke werden nun für

eine zunehmend komplexe und diverse Leserschaft undwissenschaftliche Ge-

meinschaft verfasst. Dabei kann die Diskussion über dieWidersprüchlichkeit

einzelner Denker, ganzer Denkschulen oder gar über die gesamte europäische

Zivilisation an Fahrt gewinnen. Es handelt sich um eine in der dekolonia-

len und postkolonialen Diskussion tradierte Diskussion. Der Mitbegründer

der Negritude-Bewegung Cesaire verfasste in den 1950er Jahren ein Essay mit

dem Titel »Über den Kolonialismus« (Césaire 2017). Dort kritisierte er deut-

lich die Widersprüchlichkeit. Im Sinne Cesaires ist angesichts der Gräuelta-

ten im Kolonialismus der Begriff Heuchelei in Bezug auf europäische Werte

wohl treffender (Césaire 2017, S. 23). Zusammenfassend sollte eine Universa-

lismuskritik in Bezug auf die Wissenschaft verdeutlichen, dass die Homoge-

nität sowohl in der Audienz als auch bei den Wissenschaftlern geendet hat.

Daher führt die universalistische Methodik zu Problemen und sollte hinter-

fragt werden.

Serequeberhan (Serequeberhan 2016) sieht die »Selbstreflexion« (Sere-

queberhan 2016, S. 65) als zentrale Fähigkeit der Philosophie (Serequeberhan

2016, S. 65). Die bisherigen Kritiken am Westen sollen die Tradition der

Selbstreflexion erneut stärker in das politikwissenschaftliche Denken tragen.

Der Auftrag zur kritischen Auseinandersetzung mit dem problematischen

Erbanteil der sozial- und geisteswissenschaftlichen Disziplinen ergibt sich

aus der methodischen Tradition. Hinsichtlich anderer Problemstellen, ob

es nun die Methodik, oder das Argument oder die historische Referenz sei,

würde eine kritische Reflexion stets als Beitrag zu einem tieferen Verständ-

nis des Faches verstanden werden. Die Aufarbeitung der kolonialen und

rassistischen Kontinuitäten sowie ihre Wirkungen in der Gegenwart sollen

daher kein Zerwürfnis mit dem historischen Kanon darstellen, sondern

einen Beitrag zum vertieften Verständnis und zugleich die Notwendigkeit

einer Erweiterung verdeutlichen. Eine Aufdeckung der »eurozentrischen

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Verzerrungen« (Dübgen und Skupien 2016b, S. 11) ist als Zwischenschritt

hierfür unerlässlich.

Ein häufiges Argument im Diskurs sei, dass sich die problematischen

Stellen des Erbes aus dem historischen Kontext erklären würden. Den Den-

kern sollte hier vorauseilend vergeben werden, da sie »Kinder ihrer Zeit« sei-

en. So bezeichnet der Frankfurter Philosoph und Vorsitzender der Kant Kom-

mission der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften Willa-

schek Kant ausdrücklich als »Kind seiner Zeit« (Willaschek 2020), bevor er im

nächsten Satz einen höheren moralischen Anspruch für den großen Denker

einfordert. So schreibt er:

»Natürlich ist Kant hier Kind seiner Zeit, und seine Äußerungen gehen wohl

nicht über das damals unter weißen männlichen Christen übliche Maß an

Rassismus, Antijudaismus und Frauenfeindlichkeit hinaus. Aber das ist kei-

ne Entschuldigung, erst recht nicht im Falle Kants, der für sich beanspruch-

te, Vorurteile kritisch zu prüfen, und der seiner Zeit in so vielem voraus war

»(Willaschek 2020)

Eine solche Dethematisierung mittels der Redewendung »Kinder ihrer Zeit«

ist aus vielen Gründen unzulässig. Erstens werden die Denker hinsichtlich

ihres sonstigen Werkes als überaus reflektierte, widerständige und ihrer Zeit

voraus seiendeGeister stilisiert.Nun ist es schwierig zugleich ihre ausgepräg-

te Mündigkeit zu erklären und einige Seiten später mit ihrer Unmündigkeit

gegenüber einem Zeitgeist zu verteidigen. Zweitens werden sie oftmals als

prägende und viel gelesene Denker ihrer Zeit und weit darüber hinaus ver-

standen. Ihre Theorien und Worte haben Gewicht. Gleichzeitig wird ihr Ras-

sismus für die gesellschaftliche Entwicklung als unbedeutend verklärt. Ei-

ne unterliegende Vorstellung selektiven Einflusses ist zu bezweifeln. Drittens

gibt es für die Erwähnung und Betonung eines »common sense« im wissen-

schaftlichen Diskurs wenig Anlass noch Nutzen. Es ist vielmehr schlüssig,

dass sie sich in den Debatten positionierten und zu ihnen argumentierten,

weil es Debatten waren. Es gab hierbei Position und Gegenposition. Viertens

gibt es historische Evidenzen für die uneinheitliche, gesellschaftspolitische

Entwicklung in vermeintlich homogenen Kulturräumen. Kant lebte von 1724

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 35

bis 18046 und Amo lebte von 1703 bis 17477 in Deutschland. Die Lebenszeiten

eines überzeugten Verfechters der fehlenden Vernunft schwarzer Menschen

und einem in Deutschland promovierten und an den Universitäten Halle und

Wittenberg lehrenden Schwarzen überschnitten sich. Dies ist ein sichtbares

Indiz für die diskursive Breite eines vermeintlich historischen, rassistischen

Konsenses. Amowar zu dieser Zeit jedoch ein Ausnahmefall und erlebte eben-

falls ausgeprägten Rassismus, aber doch belegt seine Biografie die Komple-

xitäten im Diskurs um rassistische Annahmen. Eine historische Epoche be-

gründet in gesellschaftspolitischen Fragen keine alternativlose Weltsicht. Die

Verteidigung als »Kinder ihrer Zeit« weist erhebliche Problemstellen auf und

sollte deshalb überdacht werden.

Willaschek schreibt in seinem Debattenbeitrag Kant einen »moralphilo-

sophischen Universalismus, der allen Menschen einen absoluten Wert zuer-

kannte« (Willaschek 2020) zu. Erneut wird der Universalismus als Metho-

de verwandt und keine werk-immanente Interpretation von Kant vollzogen.

Wenn zum Beispiel ein bekannter Flüchtlingshasser sich auf die Straße stellt

und sagt: »Wir sollten uns besser um die Menschen in Deutschland küm-

mern.« Dann inkludiert er in dieser Aussage nicht Flüchtlinge. Kant zuzu-

schreiben, dass er an einer anderen Stelle seines Werkes, trotz seiner vie-

len rassistischen Aussagen, nun alle Menschen meine, ist schwer nachzuvoll-

ziehen. Obwohl Willaschek außergewöhnlich klar unter dem Titel »Kant war

ein Rassist« verhandelt, wiederholt er die bisher beschriebenen Probleme des

westlichen Kanons erneut. Die Zuschreibung einer universellen Position er-

folgt posthum.

Daher denkt eine gelingende transkulturelle Politiktheorie »die materiel-

len und die historischen Bedingungen mit« (Dübgen 2016, S. 274). Theorie-

bildung ist »eingebettet« (Dübgen 2016, S. 274) in ihren historischen Kontext,

aber kann durch diese nicht ausschließlich erklärt werden. Es handelt sich

hierbei um eine sensible Abwägung. Ähnlich wie heute im Menschenrechts-

diskurs die »Normalgeschichte derMenschenrechte« (Weiß 2016, S. 206f.) be-

stritten wird, wird in den folgenden Kapiteln die Normaltheorie von Natio-

nalismus, Rassismus und Migration bestritten. Dabei soll nicht jegliche Form

von Universalität begegnet werden.March argumentiert, dass die Einwebung

6 Siehe hierzu Wikipedia-Beitrag zu Immanuel Kant unter https://de.wikipedia.org/wiki

/Immanuel_Kant zuletzt eingesehen am 05.06.2020.

7 Siehe hierzuWikipedia-Beitrag zu AntonWilhelm Amo unter https://de.wikipedia.org

/wiki/Anton_Wilhelm_Amo zuletzt eingesehen am 05.06.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo
https://de.wikipedia.org/wiki/Anton_Wilhelm_Amo


36 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

von »nicht-westlichen Perspektiven« (March 2009, S. 539) aus epistemischen

Gesichtspunkten sogar den universellen Erklärungsanspruch überhaupt er-

möglicht (March 2009, S. 539). Dabei muss manchen ablehnenden Reflexen

begegnet werden, da nicht-westliche Theorie »unfairerweise« (March 2009,

S. 542) oftmals als »irrational« (March 2009, S. 542) oder »fremd« (March 2009,

S. 542) markiert wird (March 2009, S. 542).

»Transkulturalität ist demnach vor allem eine Chance der Erweiterung und

des kritischen Polylogs, der weder in einem statischen Verständnis von Kul-

tur verhaftet bleibt, noch notwendigerweise in einen Relativismusmündet.«

(Dübgen 2016, S. 275-276)

Kritik bedeutet keine Verwerfung oder Relativierung. Reflexion ist ein zentra-

ler Modus Operandi der sozialwissenschaftlichen Forschung und wirdmittels

einer Kritik am und dem Umgang mit dem Kanon der westlichen Politik-

und Ideengeschichte vollzogen. Mit dem im nächsten Abschnitt beschriebe-

nen rassismuskritischen und postkolonialen Ansatz wird eine Leerstelle im

politiktheoretischen Diskurs bearbeitet. Es ist ein in Deutschland wenig be-

achteter Zugang zur Analyse bekannter und vielbetrachteter Leitbegriffe po-

litiktheoretischen Denkens. Weiterhin bleibt die vorliegende Theorie mehr

an einem politiktheoretischen als an ideengeschichtliche Fragestellung in-

teressiert. Die fortlaufende kritische Distanzierung von Erklärungsansätzen

des politiktheoretischen Kanons für Phänomene der Gegenwartmachten eine

kritische Reflexion über den Kanon als Verständnisgrundlage unabdingbar.

Die Einführung der ideengeschichtlichen Zitate hat für die Arbeit zwei wich-

tige Funktionen. Zum einen ermöglichen die Zitate eine anschauliche Erklä-

rung der Problemstellen einer vermeintlich westlichen Theoriebildung. Zum

anderen bereiten sie eine Grundlage für die noch zu erfolgende Erläuterung

von Rassismus. Die Erkenntnis, dass es sich beim Rassismus nicht um eine

zufällige oder natürliche Entwicklung handelt (Geulen 2017, S. 8), ist von zen-

traler Bedeutung für die gesamte Argumentation dieses Werkes. Rassismus

ist ein »Produkt menschlicher Kultur« (Geulen 2017, S. 8). Damit unterliegt

auch der Rassismus der Gegenwart einer ideengeschichtlichen Genese und

es gab bereits Einblicke in diesen Verlauf.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 37

2.2 (Ent-)Romantisierung der Ideengeschichte

Die tradierte Interpretation des Kanons und seine Vermittlung hat eine ro-

mantisierte Interpretation der Ideengeschichte als Ausgangspunkt. Die Ro-

mantisierung erstreckt sich auf unterschiedliche Aspekte.Die Ideengeschich-

te wird vermittelt als eine Geschichte positiver Errungenschaften. Es werden

vor allem in ihrer Konnotation positive oder deskriptive Begriffe wie Freiheit,

Demokratie, Umverteilung, Herrschaft, Kommunikation, Königtum, Säku-

larismus oder Emanzipation erläutert. Die Begriffe werden oftmals als ein

Ergebnis der vermeintlich westlichen Gesellschafts- und Kulturentwicklung

verstanden. Die Auswahl folgt einer positiven und aufwertenden Normati-

vität. Es wird nicht nach Bedeutung selektiert. So ist der Kolonialismus in

seinem Einfluss, seiner Reichweite, historischen Dauer und fortwährenden

gesellschaftlichen Prägung einer der wichtigsten Herrschaftsformen seit der

Neuzeit.

Hierfür gibt es verschiedene Evidenzen. So sind die heute noch immer

bedeutenden Zentren der Welt ehemalige Kolonien oder ehemalige Kolonisa-

toren. Um nur einige relevante Staaten zu erwähnen ist dies bei Frankreich,

dem Vereinigten Königreich, den Vereinigten Staaten von Amerika und In-

dien historisch sehr evident und zumeist unwidersprochen entscheidend für

ihre historische Entwicklung. Zugleich wird das koloniale Erbe als zentraler

Faktor für die Gegenwartspolitik in vielen globalen und nationalen Konflik-

ten sichtbar. Wie erst im Jahr 2020 bei den weltumspannenden Protestbewe-

gungen gegen Rassismus, die ihren Ursprung im rassistischen, postkolonia-

len Konflikt von Polizeigewalt in den Vereinigten Staaten von Amerika fand.

Weiterhin finden wir die (post-)koloniale Kontinuität im ewigen Konflikt um

die südostasiatische Einflusszone der Volksrepublik China. Der Einfluss ko-

lonialer Vergangenheit in den Peripherien ist oftmals noch evidenter. Für die

meisten afrikanischen Staaten waren verschiedene Formen kolonialer Herr-

schaft und Einflussnahme die bestimmende Regierungsform der letzten Jahr-

hunderte. Oftmals mag sie in Kombination mit anderen Herrschaftsformen

gewesen sein, aber dennoch war der Kolonialismus prägend. Eine empirische

Betrachtung von Arndt ist eineweitere entscheidende Evidenz. »(…) Nach dem

Ende des Ersten Weltkrieges lebte die Hälfte des globalen Festlandes und 2/5

der damaligenWeltbevölkerung (…)« (Arndt 2017, S. 34) unter kolonialer Herr-

schaft. Trotzdemfinden die Genese, Funktionsweise und Ideengeschichte des

Kolonialismus zumeist keine Erwähnung in politikwissenschaftlichen Wer-

ken und Lehrprogrammen. Es handelt sich scheinbar um eine verschwiege-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ne Herrschaftsform. Dennoch ist ohne den (Post-)Kolonialismus weder die

Gründung der Vereinigten Staaten von Amerika noch die heutige politische

Ausrichtung Chinas oder die formale Organisation der Vereinten Nationen

zu verstehen. Nichtsdestotrotz bleibt es für den gegenwärtigen Kanon nicht

relevant. Ebenso verhält es sich mit den Phänomenen Sexismus, Antisemi-

tismus, Rassismus oder Sklaverei. Alle vier Phänomene waren in den letzten

Jahrhunderten zum Teil revolutionär gesellschaftsprägende Umstände. Der

Rassismus und der Kampf gegen ihn prägte die Gesellschaftsentwicklung der

letzten Jahrhunderte entscheidend mit. Dabei ist nicht nur an Phänomene

der jüngeren Geschichte wie der Apartheid in Südafrika, der Bürgerrechts-

bewegung in den Vereinigten Staaten oder die NS-Diktatur in Deutschland

zu denken. Sondern auch an längst vergangene Phänomene, wie den transat-

lantischen Dreieckshandel, den Genozid an den indigenen Bevölkerungen in

derWelt oder der biologistischen Rassenforschung. In der Gegenwart erleben

wir den Aufstieg des gewaltsamen Rechtspopulismus, wie in Hanau 2020, die

Black-Lives-Matter Bewegung in der westlichen Welt als Reaktion auf die Er-

mordung überwiegend schwarzer Menschen durch Polizeigewalt und die in

Europa zunehmende, rassistische Politik gegenüberMenschen auf der Flucht.

Nach Kimmel ist auch die Wahl von Donald Trump ohne Rassismus nicht zu

verstehen (Kimmel 2016). Der für die deutsche Geschichte über die NS-Zeit

hinaus prägende »völkische Nationalismus« (Perinelli 2019, S. 84) als deutsche

Spielart des Rassismus hatte einen entscheidenden Einfluss auf die deutsche

Geschichte (Perinelli 2019, S. 84).

Nach objektiven Selektionskriterien ihrer historischen und gegenwärti-

gen Relevanz, sollten die Frauenfrage, der Rassismus, der Kolonialismus oder

die Sklaverei Bestandteil von Grundlagenwerken zur Geschichte des politi-

schen Denkens sein. In den Einführungen zur politischen Ideengeschichte

finden sich dennoch diese Gegenstandsbereiche oftmals nur als Randnotiz

wieder, obwohl in den zugrundeliegenden Originalschriften regelmäßig über

diese Phänomene nachgedacht wird. Aussagen zum Verhältnis von Kulturen

oder vermeintlichen Rassen finden sich leicht wieder. Bei Plato oder Aristo-

teles wird in den Staatstheorien sowohl die Sklaven- als auch die Frauenfrage

erwähnt und so finden sich auch bei Locke oder Hobbes Verweise auf den

Umgang oder den moralischen Stellenwert mit und von Sklaverei sowie Ko-

lonialismus.

Doch würde eine Annäherung an Rassismus auf Grundlage der kanoni-

sierten Denker erfolgen, würde dies oftmals sichtbar machen, dass es sich

hierbei um eine normativ negative Ideengeschichte handeln müsste. Die gro-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 39

ßen Denker würden mit ihrem »negativen« Beitrag zu der ideengeschicht-

lichen und historischen Entwicklung sichtbar werden. Ihr Beitrag ist nicht

die Abwehr oder Verhinderung von Rassismus, sondern die Genese, Aufrecht-

erhaltung und Begründung von Rassismus.

Ein Argument für die willentliche Auslassung der problematischen und

damit negativ konnotierten Grundbegriffe könnte eine Romantisierung der

Ideengeschichte selbst sein. Die großen, westlichen Denker werden als Pro-

duzenten des menschlich Guten erzeugt und damit ebenso kultureller Her-

kunftsraum. Die Stichworte für Kant lauten Vernunft und Aufklärung, für

Hume Empirismus und Sensualismus, für Locke Liberalismus und Vertrags-

theorie oder für Luther Reformation und Emanzipation. Die Denker werden

überwiegend in ihren nach heutigem Ermessen normativ als gut besetzten

Errungenschaften erinnert und vermittelt. Ein besserer Umgang damit wä-

re eine kritische oder balancierte Vermittlung sowohl der Licht- als auch der

Schattenseiten. Vor allem, da somit entscheidende gesellschaftliche Probleme

in den Gegenstandsbereich der politischenTheorie rückenwürden.Die politi-

scheTheorie und selbstverständlich auch andere theoriegeleitete Disziplinen,

wie die Philosophie oder Anthropologie, müssten sich engagierter mit Ras-

sismus an sich beschäftigen. Nachdem die Problemstellen sichtbar gemacht

werden, bedarf es einer Gegenargumentation und dies bietet Anschluss für

die Erschließung einer erweiterten theoretischen Debatte gegen Rassismus,

Kolonialismus und Sklaverei.

Ehrmann beschreibt die gegenwärtige innere Ordnung des Kanons wie

folgt:

»Der gegenwärtige Kanon politischer Theorie und Ideengeschichte, der in

der griechischen Antike beginnt und sich über das Mittelalter und die Neu-

zeit mit dem Höhepunkt der Aufklärung bis in die Gegenwart erstreckt, er-

zählt nach wie vor eine lineare und in sich geschlossene Geschichte des po-

litischen Denkens, die ihren geographischen Ursprung in Europa hat und

umwichtige Impulse aus dem anglo-amerikanischen Raum ergänzt wurde«

(Ehrmann 2012, S. 112).

Das Merkmal der Geschlossenheit ist bereits als Problem im vorherigen Un-

terkapitel erörtert worden. Der Prozess einer Öffnung gegenüber den nor-

mativ negativ besetzten Begriffen würde eine Öffnung dieser bisherigen Ge-

schlossenheit erfordern, da aus dem Kanon selbst die Kritik oder Begegnung

von Rassismus und Kolonialismus nicht zu begründen wäre. Damit könnte

sich eine Ergänzung um de- und postkoloniale Perspektiven außerhalb des

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Westens vollziehen. Dabei müsste sich im historischen Kontext die schlei-

chende Neubewertung historischer Ereignisse anschließen. Zudem wäre Eu-

ropa nicht mehr ausschließlich der Ort »zivilisierter« und »guter« Weltent-

wicklung, sondern würde seiner faktischen, historischen Ambivalenz gerecht

werden. So ist für Césaire der »Abstand zwischen Kolonisation und Zivilisa-

tion unendlich groß (…)« (Césaire 2017, S. 26). Eine umfassende Besprechung

der Gräueltaten des Kolonialismus de-mystifiziert nach Césaire den Westen

in seiner Fortschrittserzählung (Césaire 2017, S. 23ff.). Europa wäre dann bei-

spielsweise Ausgangsort für Demokratie und Kolonialismus, Freiheitsrechten

und transatlantischer Sklaverei, Individualismus und kollektivierender Se-

gregation sowie Humanismus und Rassismus. Aufgrund der fehlenden Of-

fenheit lehren wir deshalb auch heutzutage an vielen Schulen und Universi-

täten nur das Eine und nicht das Andere.

Die kolonialen Phänomene, die besondere Beachtung in ideengeschicht-

lichen und historischenWerken finden, sind »die strahlende Chronologie eu-

ropäischer Eroberungen« (Plumelle-Uribe 2004, S. 133). So wird sich in der

Geschichte Amerikas vor allem an seine Entdeckung, die vermeintliche Zivi-

lisierung durch den Zug nachWesten, die vermeintlich demokratische Selbst-

verfassung sowie den emanzipatorischenUnabhängigkeitskrieg erinnert.Da-

bei wird beiläufig der Emanzipation einer Kolonie, die von weißen Menschen

beherrscht wurde, ein Sonderstatus in der demokratischen Emanzipations-

geschichte von Kolonien eingeräumt. Die in vielen Standardwerken der Ide-

engeschichte einzig erwähnenswerte koloniale Loslösung ist diejenige einer

weißen Nation. In einer komplexen rassismus- und kolonialismuskritischen

Geschichte ist die gewaltsame Einrichtung von »Siedlerkolonien« (Arndt 2017,

S. 33) in Amerika oder Australien nicht mehr eine positive Folge von »Entde-

ckung« und »Zivilisierungsmission«, sondern der historische Beginn von Ge-

nozid und Kolonialismus. Die Perspektive und die Referenz verschieben sich

damit erheblich. Denn eine humanistische, globalgeschichtliche Perspekti-

vierung macht eine Entdeckerposition unmöglich. Die Entdecker Afrikas wä-

ren somit die Afrikaner und die Entdecker Amerikas die Amerikaner auf die

Kolumbus traf. Weiterhin wird der Leidgeschichte der Minderheit Raum ein-

geräumt. Sichtbar werden die gegenwärtigen Verhandlungen einer solchen

Verschiebung am Streit um die Südstaaten-Denkmäler in den Vereinigten

Staaten, am Diskurs um die Benennung von Straßennamen nach vermeint-

lichen Helden des deutschen Kolonialismus in Deutschland oder in der Be-

wertung des Erbes von Christoph Kolumbus. Während Christoph Kolumbus

in populärwissenschaftlichen Veröffentlichungen unter anderem sehr positiv

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 41

unter den Termini »Entdecker« (Zimmer 2011; Bloß) oder »große(r) Abenteu-

rer(s)« (Bloß) behandelt wird, wird er in der rassismuskritischen Debatten

als ein möglicher Startpunkt des neuzeitlichen Rassismus benannt (Carew

1988). Die Erinnerung an historische Geschehnisse, welche an der Trennlinie

zwischen Heldentat und Schandtat verlaufen, werden durch das Ende gesell-

schaftlich homogener Deutungshoheit neu verhandelt. Die Neuverhandlung

verläuft nicht nur zwischen Gruppen, sondern vielmehr in Bezug auf mo-

ralischen Bewertungen von historischen Ereignissen. So war die Heldenrolle

von Kolumbus schon lange den indigenen und schwarzen Bevölkerungstei-

len befremdlich, aber erst durch eine neue gesellschaftliche Anerkennung ih-

rer Deutungshoheit über geschichtliche Ereignisse, kommt es zu einem dis-

kursiven Konflikt um das Erbe von Kolumbus. Der gesellschaftliche Konflikt

um die verdeckte Positionierung einer Erinnerungskultur entlädt sich in der

Kolumbus-Debatte anhand der Umbenennung vom »Columbus Day« in den

»Indigenous Peoples Day« und wird in den Vereinigten Staaten von Amerika

breit verhandelt (Fadel 2019; Hauck 2019; Murphy und Ortiz 2019).

Der neue Diskursumgang mit historischen Ereignissen ergreift auch an-

dere sich diversifizierende Gesellschaften. In Deutschland wird dies sichtbar

in der Vermittlung von historischen Bildungsinhalten. Wenn beispielswei-

se bei der Vermittlung von Geschichte, die historische Opfergruppe in der

Gesellschaft durch Migration wächst, dann wird das moralische Verhandeln

komplexer. In einem Seminarraum, wo ein Drittel der Teilnehmenden aus

ehemaligen Kolonien kommt oder deren Eltern noch in den späten Kolonialis-

mus der 1960er-Jahre geborenwurden,wird das Sprechen über Kolonialismus

komplexer als zuvor. Das Ende der Homogenität äußert sich auf der Ebene

der Identitäten, aber auch auf der Ebene der Anerkennung von Deutungs-

hoheiten. Der Kanon deutscher Ideengeschichte hat sich dieser komplexen

Problematik bisher nur eingeschränkt gestellt. Im Zuge der Neuverhandlung

könnten in DisziplinenHelden fallen und neueHelden aufkommen.Vor allem

sollte allerdings ein ambiguatives Heldenbild erzeugt werden.

Ein aktuelles Beispiel für den problematischen Umgang mit dem kolonia-

len Erbe in der deutschen Gegenwart legte Müller (Müller 2017) in einer Son-

derausgabe vom Leviathan einer Berliner Zeitschrift für Sozialwissenschaft

zum Verhältnis von Volk und Demokratie (Jörke und Nachtwey 2017) vor. Dort

schreibt Müller: »Ein gewisser Exzeptionalismus gehört seit den ersten Be-

siedlungen Nordamerikas zum US-amerikanischen Selbstbild« (Müller 2017,

S. 64). In diesem Satz wird der koloniale Prozess mehrfach verklärt. Die soge-

nannte US-amerikanische Identität besteht damit bereits vor der Existenz der

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Vereinigten Staaten von Amerika selbst, daher scheint der lange Kolonialis-

mus vor der Gründung der Vereinigten Staaten schnell vergessen. Denn nach

Müller besteht »ein US-amerikanisches Selbstbild« bereits »seit den ersten

Besiedlungen«. Weiterhin erzählt Müller den nordamerikanischen Raum als

einen leeren Raum, in dem sich die weißen Europäer niederlassen. Denn er

spricht von den »ersten Besiedlungen«, als ob man Nordamerika menschen-

leer und ohne bestehende Herrschaftsstrukturen vorfand. Arndt stellt zutref-

fend fest: »(…) Das Hauptgeschäft des Kolonialismus spielte sich auf bewohn-

ten Territorien ab« (Arndt 2017, S. 33). Bei Müller ist es scheinbar ein leerer

Raum, der sodann »besiedelt« wird. Alternativ folgt Müller der unterschwelli-

gen, kolonialen Vorstellung, dass auf die falsche Art »besiedeltes Land« »men-

schenleeres und verfügbares Land« (Arndt 2017, S. 33) sei – sogenanntes »ter-

ra nullius« (Arndt 2017, S. 33). Insofern mit »siedeln« eine Form der westli-

chen Zivilisationserzeugung gemeint ist, so ist es dann eine verharmlosende

Bezeichnung für den kolonialen Prozess. Eine zutreffende Bezeichnung wä-

re zumindest Vertreibung, Eroberung oder Besetzung. Der Siedlungsprozess

war im Kolonialismus gewalttätig (Arndt 2017, S. 33). Es lässt sich vermuten,

dass wir solche Begrifflichkeiten verwenden würden, wenn zum Beispiel in-

digene Bevölkerungen Nordamerikas sich unter Gewaltprozessen in England

niederließen.

Weiter in seinem Text schreibt Müller: »Als ebenso außergewöhnlich be-

griffen sich die Nordamerikaner mit Blick auf die Werte und Ideen der Auf-

klärung« (Müller 2017, S. 64). Historisch werden damit die siedelnden Euro-

päer zu den »eigentlichen« Nordamerikanern erklärt und die indigenen Be-

völkerungen werden im weiteren Textverlauf mit dem kolonialrassistischen

Begriff »Indianerstämme« (Müller 2017, S. 63) assoziiert. Im Anschluss ka-

tegorisiert und erläutert Müller die »Indianerstämme« aus dem Blickwinkel

des Kolonialisten Jefferson (Müller 2017, S. 65). Sie seien »Gesellschaften ohne

staatliche Herrschaftsstrukturen« (Müller 2017, S. 65). In Rückgriff auf weite-

re Forschung übernimmt er in seinem Text die Zuschreibung einer »Natur-

belassenheit« (Müller 2017, S. 66) für die indigene Bevölkerung der Vereinig-

ten Staaten von Amerika. Die unheilvolle, westliche Tradition der Natürlich-

keitsreferenz, die wir in den obigen Zitaten unter von anderem Kant finden,

lässt Müller hierbei außer Acht. In diesem Abschnitt leugnet er das kolonia-

le Geschehen keinesfalls gänzlich, sondern erwähnt es explizit in verklären-

der Manier. Die Normidentität des nordamerikanischen Kontinents wird be-

reits zu den Frühzeiten der Vereinigten Staaten oder gar vor ihrer Gründung

zu einer weißen Identität. Die weißen Menschen werden als »Nordamerika-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 43

ner« (Müller 2017, S. 64) bezeichnet und die indigene, historische Bevölkerung

als »Indianerstämme« (Müller 2017, S. 63) diffamiert. Zweifelsohne erwähnt

der Beitrag positive Bewertungen seitens Jeffersons gegenüber den indige-

nen Menschen und ihrer Kultur. Ungeachtet dessen werden jedoch erneut die

indigenen Bevölkerungen ausschließlich durch den, in der Debatte um eth-

nographische Methoden vielfach kritisierten weißen Blick beschrieben. Einer

Geschichte der Deutschen ausschließlich verfasst von Franzosen, würde un-

ter Umständen auch ein Bias unterstellt werden. Die gleiche Kritik kann aus

einer rassismuskritischen Perspektive über eine ausschließliche Theorie des

kolonialen Subjekts aus weißer Perspektive formuliert werden. Der Beitrag

von Müller möchte unter Umständen sogar betonen, dass Jefferson für seine

Demokratiekonzeption entscheidend von den kolonisierten Subjekten lern-

te. Gewiss wollte Müller mit seinem Beitrag nicht die Komplizenschaft von

Jefferson in Kolonialismus, Sklaverei und rassifizierender Beschreibung des

Anderen unsichtbar machen oder diesem Vorschub leisten. Müller schrieb ei-

nen Beitrag, wie er vielfach in der westlichen Theorieproduktion vorkommt

und damit verdeutlicht er gleichzeitig die bisher beschriebenen strukturellen

Problematiken. Aus diesen Gründen bedarf es einer Öffnung gegenüber ras-

sismuskritischen und postkolonialen Theorieansätzen im wissenschaftlichen

Mainstream.

Im Zeitschriftenartikel von Müller wird ein weiteres Problem gegenwär-

tiger Theorieproduktion deutlich. Denn die tradierte normative Betrachtung

des Kolonialismus als gut oder irrelevant für die moralische Bewertung eines

Menschen wird als Kontinuität fortgesetzt. Es findet sich inMüllers Beschrei-

bung der Kolonisten erneut eine aufwertende Referenz, die im Widerspruch

zu ihren kolonialen Taten steht. »Ungleich wichtiger für die Errichtung einer

freiheitlichen republikanischen Ordnung war freilich der Charakter der Kolo-

nisten.« (Müller 2017, S. 64-65). Erneut wird bereits die frühe US-Demokratie

als freiheitliche Ordnung beschrieben, obwohl es sich hierbei um freiheits-

raubende, gewaltvolle Sklavenstaaten handelte. Weiterhin wird sogenannten

Sklavenbesitzern ein Charakter bescheinigt, der zur »freiheitlichen republi-

kanischen Ordnung« (Müller 2017, S. 64) tendierte. Müller steht mit seiner

Freiheitszuschreibung gegenüber den Kolonialisten in den Vereinigten Staa-

ten von Amerika nicht im Widerspruch zum tradierten Kanon. So erinnert

Müller an Thomas Jefferson in positivster Form im Zuge seiner Besprechung

von Demokratie- und Freiheitsgenese (Müller 2017, S. 65). Der Beitrag von

Jefferson zur Unterdrückung bleibt erneut unerwähnt.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Gerste verweist darauf, dassmehr als »600« (Gerste 2020) versklavteMen-

schen8 sich über die Lebenszeit von Jefferson in seinem »Besitz«9, also in sei-

ner gewaltsamen Repression, befanden (Gerste 2020). Für den tradierten Ka-

non sind diese Feststellungen für seine Einordnung als Freiheitsdenker nicht

zwingend problematisch, aber für eine rassismuskritischeWissenschaftsfüh-

rung nicht haltbar. In der Öffentlichkeit wird bereits die problematische Rolle

von Jefferson in aller Deutlichkeit aufgearbeitet. Der in der Fachwelt deut-

lich ältere Diskurs erreichte die deutschsprachige, populäre Diskussion ein

wenig später. Der Spiegel titelte in 2017 »Der Sklavenhalter als Freiheitsheld«

(Pieper 2017), der Tagesanzeiger in 2018 »Der Gründervater und die amerika-

nischen Heucheleien« (Kilian 2018), sowie dieWochenzeitungDie Zeit in 2020

»Der Präsident und seine Sklavin« (Gerste 2020). Die Verbindung von Jeffer-

son mit der Sklaverei ist eine zentrale Debatte um seine Person, doch wird sie

in einem Beitrag der seinen Charakter, der zu einer »freiheitlich republika-

nischen Ordnung« (Müller 2017, S. 64) tendieren soll, als auch sein Verständ-

nis von einem demokratischen Volk thematisiert, nicht erwähnt. Die rassisti-

sche Volks- und Freiheitsdefinition in den Anfängen der Vereinigten Staaten

von Amerika wird ebenfalls nicht erwähnt. Jeffersons möglicher Beitrag und

unter Umständen korrumpierender Einfluss als sogenannter Sklavenbesitzer

auf diesen politisch-verankerten Rassismus wird nicht mitgedacht. Eine auf

seinen kolonialen Gewaltpraxen beruhende moralische Bewertung oder Zu-

schreibung würde zu einer egalitären Untersuchung seines Erbes führen.

An dem Zeitschriftenbeitrag von Müller werden viele erfolgte Kanonkriti-

ken erneut sichtbar. Die Deutung von Jefferson als »Verkünder der Freiheit«

(Gerste 2020) ist allgegenwärtig. Die bereits beschriebene Überhöhung west-

licher Denker ist hierin wiedererkennbar. Nicht nur als »Verkünder der Frei-

heit« (Gerste 2020) wird Jefferson heroisiert, sondern Müller selbst verweist

auf seine öffentliche Darstellung als »Ahnherr« der US-Amerikanischen De-

mokratie« (Müller 2017, S. 65). Gleichzeitig sehen in Jefferson andere einen

8 Da es keine natürliche »Sklaven« gibt, sondern der Sklavenzustand immer ein Zustand

ist, der durch ein System oder eine andere Person über einenMenschen gebracht wird,

ist der Begriff »versklavte Menschen« zutreffender. Der Begriff »Sklave« setzt die Sub-

jektkonstitution weitgehend absolut und verschleiert damit den Prozess der Subjekt-

konstituierung. Der Begriff »versklavte Menschen« schafft eine Sichtbarkeit für die Er-

zeuger des Menschenrechtsverbrechens einer Versklavung.

9 DaMenschen aufgrund ihrer unveräußerlichenMenschenwürde keinen Besitz darstel-

len können, stellt der vermeintliche Besitz stets vorrangig ein Unterdrückungsverhält-

nis dar.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 45

sklaventreibenden Kolonialisten. Die Bewertung hängt oftmals vom morali-

schen sowie identitären Standpunkt einer Person ab. Selbstverständlich kann

für manche Menschen beides richtig und wahr zu gleich sein. Es gibt die

Möglichkeit einer paradoxen Betrachtung. Eine Komplexität, die der wissen-

schaftliche Raum verkraftet.

Die tradierte Auffassung von Jefferson als Freiheitskämpfer wird durch

die moderne Heterogenisierung öffentlicher sowie wissenschaftlicher Deu-

tungshoheit herausgefordert. Zugleich führt die fehlendeThematisierung des

Kolonialismus und seiner Gräueltaten zu einer verklärenden Beschreibung

seines Erbes. Gewaltsame Prozesse werden zu normalisierten Prozessen.

Mbembe beschreibt in einem kurzen Abschnitt zu Jefferson, die Sklaverei

als »the manifestation of a corrupted and impenitent despotism« (Mbembe

2019, S. 18). Aus einer Vertreibung und Ausrottung indigener Bevölkerungen

wird bei Müller eine vermeintlich harmlose Besiedlung.

Der Zeitschriftenbeitrag von Müller ist ein Beispiel für die verklärende

Darstellung der für den tradierten Kanon entscheidenden Personen, wie

Jefferson. Es lässt sich angesichts der direkten öffentlichen Thematisierung

von Jeffersons paradoxen Erbes vermuten, dass in der Öffentlichkeit bereits

passiert, was der kritischen Wissenschaftspraxis noch vielfach misslingt. Es

kommt zu einer kontroversen, ambivalenten oder paradoxen Darstellung

von Helden der westlichen Kulturentwicklung. Nachweise hierfür sind die

kritischen Beiträge zu Kolumbus, Kant oder Jefferson, die bereits ange-

führt wurden. Für Ha ist es ein schwerer Weg zu mehr Ambivalenz bei der

Betrachtung historischer Ereignisse (Ha 2016a, S. 115).

Eine alternative Auflösung ambivalenter, historischer Konzepte bietet

Mbembe in seinem Werk »Necropolitics« (Mbembe 2019). Er zeigt keine

Ambivalenz wie bei Jefferson zwischen Sklaverei und Demokratie auf, damit

im Anschluss ein gleichberechtigtes Erinnern ermöglicht wird. Vielmehr

koppelt er die ambivalenten Konzepte aneinander (vgl hierzu Mbembe 2019,

S. 15ff.) und schafft damit vermeintlich paradoxe Konzeptionen. Mbembe

macht diese ideengeschichtliche Einordnung besonders deutlich mit seiner

Theorie einer »pro-slavery democracy« (Mbembe 2019, S. 19):

»A pro-slavery democracy is therefore characterized by its bifurcation. Two

orders coexist within it – a community of fellow creatures governed, at least

in principle, by the law of equality, and a category of nonfellows, or even

of those without part, that is also established by law. A priori, those without

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

part have no right to have rights. They are governed by the law of inequality«

(Mbembe 2019, S. 17).

Mit einem elegantenVerweis auf ArendtsTheorie derMenschenrechte (Arendt

2017, S. 601ff.) beschreibt Mbembe das historische Paradox der Demokratie

selbst. Mbembe zeichnet in gewisser Weise das ideengeschichtliche Problem,

dass wir in Bezug zu Jefferson behandelten, vor. Mbembe löst dieses mittels

der Kopplung von vermeintlich unvereinbaren Begriffen auf (Mbembe 2019,

S. 15ff.). Er verbindet die Demokratie mit der Sklaverei. Er schafft einen Ort

an dem sowohl Sklaverei als auch Demokratie bestehen. Damit schafft er ei-

ne Spannung zur klassischen freiheitlich-emanzipatorischen Erzählung der

Demokratie. Er qualifiziert Demokratien nach ihrer Haltung zur Sklaverei,

während heute oftmals davon ausgegangen wird, dass eine Demokratie nicht

bestehen kann, wo zugleich Sklaverei herrscht. In der Übertragung auf die

bisherige Argumentation, könnte ein Problem sein, dass bisher unter ande-

rem von einem »reinen« oder »überhöhten« Freiheits- und Demokratiebegriff

ausgegangen wurde. Vielleicht sind wie Mbembe feststellt Freiheit und De-

mokratie umkämpfter und mit Schandtaten belasteter als häufig angenom-

men (Mbembe 2019, S. 16). Für Mbembe gab es, die von ihm deutlich kritisier-

te Zeitgleichheit, von Demokratie und Sklaverei (Mbembe 2019, S. 15ff.) Da-

mit disqualifiziert scheinbar die Unterdrückung mittels Sklaverei nicht die

historischen Demokratien als Demokratien. Denn Mbembe betont, dass in

der Sklaverei aus Menschen Gegenstände (Mbembe 2019, S. 18) gemacht wer-

den. Dies widerspricht heutigen, zentralen Idealen demokratischer Ordnung

wie der Menschenwürde und Gleichwertigkeit jedes Menschenlebens. Unter

Umständen waren es nichtsdestotrotz »pro-slavery democracies«. Da die am-

bivalente Demokratiegeschichte in einem späteren Kapitel noch ausführlich

behandelt wird, wird der nun entstandene Widerspruch zwischen demWerk

und Mbembe noch nicht aufgelöst.

Nun zu einem anderen Problem, das Mbembe verdeutlicht. Der Zusam-

menhang zwischen westlicher Entwicklung und nicht-westlicher Unterdrü-

ckung wird in der Ideengeschichte unzureichend aufgezeigt. Die Emanzi-

pation der Vereinigten Staaten von Amerika sind ohne die versklavten Men-

schen und ihrer wirtschaftlichen Schaffenskraft nicht vorstellbar. In Deutsch-

land beispielsweise leistete die Ausbeutung der sogenannten Gastarbeiter ei-

nen entscheidenden Beitrag zur wirtschaftlichen Entwicklung Deutschlands.

Mbembe sieht einen klaren Zusammenhang zwischen dem Frieden in westli-

chen Gesellschaften und der Externalisierung von Gewalt in andere Weltteile

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 47

(Mbembe 2019, S. 19). Für Mbembe wäre die westliche »Entwicklung« ohne

die Ausbeutung des Anderen nicht möglich gewesen (Mbembe 2019, S. 18ff.).

Eine Verdeutlichung dieser Zusammenhänge könnte einer weiteren Roman-

tisierung westlicher Geschichte vorbeugen.

Damit eröffnet Mbembe nicht nur wie zuvor referenziell, sondern nun

auch inhaltlich eine Brücke zu Arendt. Dieser Methodenabschnitt setzte sich

bisher mit verschiedenen Angelegenheiten auseinander. Er begründete die

Notwendigkeit der Aufarbeitung von Rassismus und Kolonialismus in der

Ideengeschichte vor allem in Bezug zu Kant, Hume oder Heidegger. Dieser

Abschnitt betonte den Beitrag kanonisierter Denker zum (post-)kolonialem

Erbe und Rassismus mit Verweisen auf die Kant’sche Rassentheorie. Er ar-

gumentierte für die Perzeption von ideengeschichtlichen Werken aus dem

Gesamtwerk seiner Autoren. Er zeigte die Kontinuität (post-)kolonialer Be-

trachtungen in der zeitgenössischen Politiktheorie in Bezug zu einer Veröf-

fentlichung von Müller oder einem Debattenbeitrag von Willascheck auf. Er

erläuterte anhand der historischen Persönlichkeiten von Jefferson und Ko-

lumbus, die sich langsam verschiebende Bewertung historischer Figuren und

Ereignissen. Währenddessen begann er sich mit der ambivalenten Konnota-

tion von Demokratie, Aufklärung und Freiheit zu beschäftigen. Nun scheinen

all diese bisherigen Operationalisierungen eher kritisch als intuitiv produktiv

zu sein. Lediglich die Überlegungen zur Erweiterung des tradierten Kanons

aufgrund von (post-)kolonialen Leerstellen, die der Eurozentrismus erzeug-

te, scheint einen selbstevidenten produktiven Charakter zu haben. Ebenso

das vertiefte Verständnis von historischen Denkern, wenn man ihre mora-

lisch negativen Beiträge zur Weltentwicklung mitdenkt. Allerdings bietet der

postkoloniale und rassismuskritische Ansatz klare produktive Mehrwerte. Es

ist vielmehr als die notwendige Kritik und Dekonstruktion von Rassismen

und Ausschlüssen. Als hervorragendes Beispiel hierfür dienen Arendts Über-

legungen zu der bereits eröffneten Debatte um die vermeintlich großen, de-

mokratischen Revolutionen und der historischen Figur Thomas Jefferson.

Arendt setzt die Amerikanische Revolution, im postkolonialen Geiste, in

den faktischen historischen Herrschaftskontext einer Kolonie (Arendt 2018,

S. 19ff.). Für Arendt war ein Hinderungsgrund für den fehlenden, dauer-

haften Erfolg der französischen Revolution das Emanzipationsversprechen

der Demokratie (Arendt 2018, S. 20ff.). Denn es gelang der Französischen

Revolution nicht, »diejenigen zu befreien, die weniger durch politische Un-

terdrückung als durch die einfachsten Grundbedürfnisse des Lebens gefesselt

waren« (Arendt 2018a, S. 25). Im Gegensatz konnte die US-amerikanische

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Revolution mit einem großen Bestand an versklavten Menschen, nahtlos die

Unterdrückung ihrer ärmsten Produktivschichten fortführen. Denn nach

Arendt, hatte

»die AmerikanischeRevolution (hatte) dasGlück, nichtmit diesemFreiheits-

hindernis konfrontiert zu sein, und verdankte ihren Erfolg zu einem Gutteil

demFehlen verzweifelter Armut unter den FreienundderUnsichtbarkeit der

Sklaven in den Kolonien der Neuen Welt« (Arendt 2018a, S. 24).

Arendt denkt nun die Existenz aller Menschengruppen in der Kolonie mit

und fragt sich, ob es einen Unterschied macht, dass die Französische Revo-

lution unter Abwesenheit einer großen Gruppe kolonial-unterdrückter Men-

schen, also sogenannter Sklaven, und die US-amerikanische Revolution unter

Anwesenheit einer großen Gruppe kolonial-unterdrückter Menschen verlief

(Arendt 2018, S. 19ff.). Der koloniale Zustand ist bei Arendt wesensbestim-

mend für die historische Entwicklung. Selbstverständlich ist Arendt keine

postkoloniale Denkerin und auch in Frankreich lebten kolonisierte Subjek-

te. Doch wendet Arendt in ihren hier skizzierten Gedanken beispielhaft die

Erweiterung des tradierten Blickwinkels durch die Wahrnehmung des Kolo-

nialismus als relevante Gesellschaftsprägung an. Weiterhin ist nach Arendt

gerade die große Anzahl kolonisierter Subjekte in den Vereinigten Staaten

von Amerika entscheidend (Arendt 2018, S. 25). Zudem schätzte Jefferson nach

Arendt gerade die durch die Unterdrückung der schwarzenMenschen entste-

henden »angenehme Gleichheit« (Arendt 2018, S. 22) zwischen weißen Men-

schen als ein Vorteil für den nachhaltigen Erfolg der US-amerikanischen Re-

volution ein. In Europa sah Arendt zu diesem Zeitpunkt eine weitaus grö-

ßere Ungleichheit zwischen weißen Menschen (Arendt 2018, S. 23). Während

die Ausbeutung der untersten Gesellschaftsschichten, die im demokratischen

Geiste gleich sein sollten, die Französische Revolution behinderte, ermög-

lichte die koloniale Repression der kolonisierten Subjekte in den Vereinig-

ten Staaten von Amerika, die dortige Revolution. Denn die untersten Posi-

tionen, der Gesellschaftsordnung waren durch schwarze Menschen besetzt

und ermöglichten eine relative Gleichheitsposition weißer Menschen. Die-

se Gleichheit ist Vorbedingung für eine gelingende »pro-slavery democracy«.

Denn die Realisierung von politischer Teilhabe bedarf der Befriedigung von

Grundbedürfnissen.Das hier vorgelegte Beispiel verdeutlicht drei Dinge. Ers-

tens liegt in der Berücksichtigung von Kolonialismus und Rassismus als wirk-

same Einflussfaktoren der modernen Gesellschaftsentwicklung, das Potential

eins tieferen Verständnisses von historischen Schlüsselereignissen. Zweitens

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 49

besteht die Möglichkeit eines ambivalenten Umgangs mit tradierten Den-

kern undTheorieansätzen.Während an anderer Stelle in diesemWerk sowohl

Arendt als auch Jefferson für ihren Beitrag amKolonialismus sowie Rassismus

kritisiert werden, werden sie hier zur kritischen, verstehenden Analyse ver-

wendet. Es zeigt, dass die ambivalente Bewertung von historischen Figuren

sie nicht ins intellektuelle Abseits befördert. Drittens bietet eine Einbezie-

hung der versklavten Menschen einen Bruch mit der selbstreferentiellen Er-

zählung weißer Demokratie- und Freiheitsgeschichte. Für Jefferson und die

Gründungsväter scheint nach Arendt die Sklavenfrage und damit die Lage

der schwarzen Menschen in der Demokratie unmittelbar mit ihrer eigenen

Freiheit verbunden zu sein. Dass die US-amerikanische Demokratiebegrün-

dung auf Kosten der Minderheiten erfolgte, verschiebt selbstverständlich die

normative Bewertung als Freiheitserzählung. Ehrmann glaubt, dass gerade

solche normativen Verschiebungen durch ein unvollständiges Erinnern ver-

hindert werden sollen (Ehrmann 2012, S. 111).

Ein weiteres Argument für die Beschäftigung mit dem Kolonialismus

kann in Bezug zu Arendts Text gemacht werden. Arendt schreibt: »Unnötig

zu erwähnen, dass man dort, wo Menschen in wirklich elenden Verhältnissen

leben, diese Leidenschaft für die Freiheit nicht kennt« (Arendt 2018a, S. 22-

23). Arendt sieht eine gewisse Abwesenheit von Elend als Vorbedingung für

den Kampf um Freiheit (Arendt 2018, S. 19ff.). Doch zeigt die Haitianische

Revolution, die im Wesentlichen von Menschen, die sich aus der Sklave-

rei befreiten, angeführt wurde, dass eine »Leidenschaft für die Freiheit«

(Arendt 2018, S. 22) sich auch im größten Elend entwickeln kann. Der Blick

in den (Post-)Kolonialismus kann zur Überprüfung theoretischer Annahmen

verwendet werden.

Beck schreibt in seinem Plädoyer für ein »kosmopolitisches Europa« (Beck

2004, S. 252-253) von der historischen Erfahrung der »Pervertierbarkeit der

europäischen Werte« (Beck 2004, S. 252). Das Werk plädiert dafür, dass, wie

bereits in der Frankfurter Schule erfolgt, gezeigt werden soll, dass Rassismus

oder mordender Nationalismus kein Unfall oder keine Abkehr von den his-

torischenWerten des europäischen Kontinents darstellen, sondern eine Kon-

sequenz dessen sind. Vor allem da sich manche historischen Verfehlungen,

wie die Sklaverei oder Rassismus, nicht entgegen der westlichen Werte und

Denker entwickelten, sondern wegen ihrer aktiven Fürsprache. So schreibt

Geulen: »Der Rassismus ist auch kein Phänomen radikaler Abweichung von

modernen Entwicklungspfaden (…)« (Geulen 2017, S. 118). Eine Entromanti-

sierung bedeutet die ideengeschichtliche Herstellung von Zusammenhängen.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Es besteht ein Zusammenhang zwischen Rassismus und der ideengeschicht-

lichen Entwicklung. Es sind keine getrennten Entitäten. Auf der einen Seite

steht nicht die unschuldige Wissenschaft der Gleichheit und auf der anderen

Seite die schuldige Ideologie des Rassismus. Rassismusmag normativ als Per-

version bezeichnet werden, aber analytisch betrachtet, folgte Rassismus einer

ideengeschichtlichen Genese. Bühl formuliert diesen Gedanken schärfer:

»Der moderne Rassismus ist ein Produkt des europäischen Kolonialismus

und ein Werk des ›weißen Mannes‹. Er ist ein Kind der westlichen Hemi-

sphäre sowie ideologisch ein Resultat der europäischen Aufklärung, die als

philosophische Strömung die Legitimation kolonialer Herrschaft und Aus-

beutung sowie der Sklaverei lieferte. (…) Die Bezeichnung schwarzer Men-

schen als minderwertige ›race noir‹ ist kein ›Ausrutscher‹ der Aufklärung,

sie gehört zu ihremWesen, sie ist essenzieller Teil ihrer (negativen) Dialek-

tik, wodurch sie zum Legitimationslieferanten der Versklavung sowie zum

ideologischenWegbereiter des biologistischen Rassismus wurde. Durch die

Aufklärung erhielt der Rassismus hinsichtlich seiner ideologischen Dimen-

sion ein säkulares Fundament« (Bühl 2017, S. 98).

Eine zentrale Romantisierung der europäischen Ideengeschichte ist ihre ob-

jektive und rationale Wesensnatur. Spätestens seit der Aufklärung imaginier-

te sich die wissenschaftliche Praxis als außerhalb von Leidenschaften und

Emotionalitäten operierend. Die Wissenschaft sei die Anwendung der reinen

Vernunft. Dabei sei Europa der Ort und weiße Menschen seien die Träger

eines Rationalismus. Die Dethematisierung von Rassismus als entweder un-

politisch oder unwissenschaftlich ist normativ richtig. Rassismus hat keinen

rationalen, wissenschaftlichen Inhalt. Rassismus lässt sich nach romantisier-

ten, idealistischenWissenschaftskriterien nicht erzeugen. Ebenso die Ansicht

Frauen wären nicht klug genug zum Studium. Trotzdem ist dies über lange

Zeit eine aus der Wissenschaft gestützte und verteidigte Überzeugung ge-

wesen. Bühl bezeichnet die »aufklärerische Anthropologie« (Bühl 2017, S. 43)

zurecht als »eine »Brecht’sche Tui-Wissenschaft« (Bühl 2017, S. 43).Nichtsdes-

totrotz ist die Leugnung des heutigen Beitrags zur Rassentheorie in Form der

der aufklärerischen Anthropologie »ahistorisch« und »kontra-faktisch« (Em-

cke 2017, S. 127). Demnach ist Rassismus nicht unpolitisch oder unwissen-

schaftlich, in dem Sinne, dass Rassismus keine Beziehungsgeschichte zum

Politischen oderWissenschaftlichen hat. Rassismus wurde als Kerngehalt von

Staatssystemen umgesetzt, prägte ideologische Politiksysteme oder war das

Leitmotiv von politischen Massenbewegungen. Rassismus hat eine politische

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 51

Seite und Geschichte, ebenfalls hat Rassismus eine wissenschaftliche. Dem-

nach ist der Versuch, die rassistischenTheorien in der Ideengeschichte als au-

ßerhalb der Wissenschaft stehend, abzutun, nicht folgerichtig und dient vor

allem der Aufrechterhaltung einer selbstreinigenden Eigenbeschreibung der

Wissenschaft. Die Konsequenz europäischer Vernichtungslager sieht Benha-

bib als den letzten notwendigen Beweis dafür, den »intakten Glauben an den

europäischen Rationalismus« (Benhabib 2016, S. 48) aufzugeben. Die häufige

Einteilung der falschenThesen vonWissenschaftlern, wie zum Rassismus, als

unbedeutende, subjektive Aussagen, begünstigt eine Aufrechterhaltung des

Mythos eines »intakten Glauben an den europäischen Rationalismus« (Ben-

habib 2016, S. 48). Die Wissenschaft stellt sich durch eine Entromantisierung

ihrer selbst und somit, ihrer historischen Verantwortung. Entromantisierung

bedeutet in diesem Falle die Hinnahme auch der rassistischen Thesen ihrer

Helden als Teil des wissenschaftlichen Erbes.

2.3 Auslassung bedeutet Abkehr von Wahrheit

Die kanonisierte westliche Wissenschaft beschreibt sich selbst als

»unpolitisch (…), akademisch wertfrei, unparteiisch, über Machtinteressen

oder engstirnig doktrinäre Überzeugungen erhaben« (Said 2017, S. 19).

Hierzu zählt auch die politische Theorie und Ideengeschichte als Teildiszi-

plin der Politikwissenschaft, die Philosophie und die vielen anderen durch

philosophische Fundamente inspiriertenTheoriedisziplinen. Das Fundament

des tradierten Kanons bilden allerdings Denker und Schriften, die keinesfalls

diesen hohen und unter Umständen »utopischen« Ansprüchen genügen.Wis-

senschaft ist als ein aus der Kulturbildung hervorgegangenes Produkt keines-

falls frei von Fehlern und Abweichungen. Die vorliegende Schrift argumen-

tiert für eine Aufdeckung und Sichtbarmachung dieser Schandtaten in der

Theoriegeschichte. Denn eine Auslassung kann eine Abkehr von der Wahr-

heit bedeuten. Nach Frankfurt gibt es verschiedene Formen von Unwahrheit

(Frankfurt 2009). Für Frankfurt ist die Lüge dadurch qualifiziert, dass dem

Lügner dieWahrheit bekannt ist oder besonders interessiert.Während es sich

beim »Bullshit« um eine Aussage handelt, die ein Lügner ohne die Kennt-

nis der oder mit fehlendem Interesse für die Wahrheit trifft (Frankfurt 2019).

Nun ist es angesichts des Umfangs und der Tragweite des Gesamtwerks ent-

scheidender Autoren schwierig oder gar völlige Mutmaßung, ob es sich bei

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

der Auslassung der rassistischen Überzeugungen, die von kanonisierten Den-

kern getroffen werden, durch Autoren der Gegenwart um eine Lüge oder Bull-

shit handelt. Wenn Politiktheoretiker vermitteln, dass Kant von der Freiheit

des Menschen überzeugt sei, von seiner Vernunftbegabung aller Menschen

schreibt oder der Welt einen »ewigen Frieden« wünsche, dann handelt es sich

um eine Verzerrung seiner Philosophie, insofern man sie im Kontext seines

Gesamtwerks liest.Nun ist es unsicher, ob es sich dabei um eine Aussage ohne

oder mit Kenntnis der Wahrheit handelt. Ist es Lüge oder Bullshit? Oder gilt

der schwarze Mensch nach seiner Auffassung nicht als Mensch? Denn sicher

ist, dass Kant dem schwarzen Menschen diese Attribute von Vernunft und

Freiheit nicht zuschrieb. Aus Perspektive einer klassischen Ideengeschichte

ist es gerade bei historischen Denkern relativ unüblich, das Gesamtwerk oder

den historischen Kontext des Autors zur Interpretation von Aussagen zu ver-

nachlässigen. So ergibt sich an dieser Stelle eine offene Frage für die Motiva-

tion einer Auslassung. Für eine empirisch-arbeitende Wissenschaftstheorie

wäre es von großem Interesse die Ideengeschichtler zu befragen, weshalb sie

beispielsweise den Rassismus der Aufklärer aus ihren Zusammenfassungen,

Einführungen und Lehrwerken tilgen. Obwohl das Methodenkapitel dieser

Schrift der Beantwortung dieser Frage nicht zufriedenstellend gerecht wer-

den kann, sollen einige Erklärungsansätze aus der Sichtweise einer Theorie-

bildung vorgestellt und diskutiert werden. Die Überprüfung dieser theoreti-

schen Annahmen in empirischen Erhebungen ist von größtem Interesse.

Eine Möglichkeit könnte die absichtliche Tilgung der Lebensrealität von

Menschen bestimmter Minderheiten in der Ideengeschichte sein. Insbeson-

dere wird dabei der Beitrag von Minoritäten zur Entstehung des Westens ne-

giert. El-Tayeb beschreibt diese und weitere Praxen als eine »Weißwaschung

von Theorie« (El-Tayeb 2016, S. 19). Die Schließung von Theorie gegenüber

ihrer kritischen Selbstanalyse und der Sichtbarmachung außereuropäischer

Einflüsse ist für El-Tayeb eine Konsequenz aus dem »insularen Modell(s)« (El-

Tayeb 2016, S. 19) europäischer »Geschichtsauffassung« (El-Tayeb 2016, S. 19).

Damit verlagert sich die Ursache von der Wissenschaftsebene auf übergeord-

nete gesellschaftliche Ebenen. Die Wissenschaft reproduziert nur die Kon-

sequenzen gesellschaftlicher Realität. Allerdings widerspricht eine solche ge-

fügige Einordnung dem Geist der Wissenschaft. Wenn eine übergeordnete

Gesellschaftsebene das Wissenschaftssystem einer bestimmten Methodolo-

gie unterwerfen würde, dann sollte das Wissenschaftssystem ein Ausweg aus

der Zwangslage finden. Folglich ist es nicht ausschlaggebend, ob es ein aus-

schließliches Problem der wissenschaftlichen Praxis ist, da es dem wissen-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 53

schaftlichen Gütekriterium der Objektivität widerspricht. Damit sollte das

Wissenschaftssystem, insofern es von außerhalb einer rassistischen oder eu-

rozentrischen Selektion eingeschrieben bekommen hat, diese sukzessive wie-

der entfernen. Denn kulturalisierende Auswahlkriterien für Wissen entspre-

chen nicht dem heutigen, wissenschaftlichen Standard.

Ehrmann hingegen betont die Auflösung historischer Widersprüchlich-

keiten als Motivation für die Bildung blinder Flecken. Ehrmann verweist als

Beispiel auf die haitianische Revolution (Ehrmann 2012). Die vermeintlichen

Freiheitskämpfer der Französischen Revolution unterdrückten die Freiheits-

bemühung der Haitianer (Laing 2018, S. 72). Dies steht im Widerspruch zum

»Narrativ(s) eines Europas als Befreierin der Versklavten« (Ehrmann 2012,

S. 111). Ein Narrativ, das aufrechterhalten werden soll (Ehrmann 2012, S. 111).

Die »Geschichte von Sklaverei undEmanzipation« (Ehrmann 2012, S. 111),wel-

che die haitianische Revolution erzählt, wird für Ehrmann damit bewusst un-

terdrückt (Ehrmann 2012, S. 111). Es ist für Ehrmann kein Vergessen, Über-

gehen oder Auslassen, sondern eine willentliche Unterdrückung.

Ehrmann eröffnet einen überzeugenden Erklärungsansatz für Problem-

stellen im Kanon. Mit der Auslassung von Jeffersons Sklaventreiberei, Kants

Rassismus oder Luthers Antisemitismus lassen sich dramaturgisch stimmige

Narrative generieren. Falls wir wissenschaftliche Textproduktion als Kreativ-

prozesse sehen oder das Ideal einer inneren Konsistenz übersteigern, kann

die widerspruchsfreie Erzeugung von Helden oder Symbolfiguren von großer

Bedeutung sein. Manche würden argumentieren, dass die negativ konnotier-

ten Theorien und Argumente eines Denkers damit lediglich »Bauernopfer«

eines anderen, größeren Beitrags der Denker zur Ideengeschichte werden.

Die Zuspitzung auf die positiv konnotierten Inhalte ergeben sich vermeint-

lich aus Platzgründen, zur Komplexitätsreduktion und damit zur Herstel-

lung von Verständlichkeit. Gegenargument könnte hierbei sein, dass es sich

bei den kanonisierten Denkern nicht um selten behandelte Autoren handelt.

Schriften zu den kanonisierten Denkern füllen Bibliotheken, es sind ihnen

Fachtagungen, Sammelbänder, Konferenzen, Lehrstühle, Institute, Wissen-

schaftsgesellschaften oder Fachzeitschriften gewidmet. Angesichts eines für

wahrscheinlich keinen Menschen in einer Lebenszeit lesbaren Publikations-

aufkommens zu manchen kanonisierten Denkern, kann die unzureichende

Thematisierung der negativ konnotierten Argumentationen kein Zufall sein.

Oftmals erfolgen die Publikationen zu den Problemstellen ebenfalls von Fach-

wissenschaftlern, die nicht vorrangig mit den Denkern beschäftigt sind. So

findet sich zu Kants Rassismus in der deutschsprachigen Forschung vor allem

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Publikationen aus der Sozialökonomie (Hund 2018), Afrikastudien(Figl 1992),

Geschichtswissenschaft (Geulen 2017) oder Soziologie (Bühl 2017). Gibt es in

der deutschsprachigen Philosophie und Politiktheorie ein »Tabu« diesen Teil

von Kants Werk und ebenso die negativ konnotierten Teile anderer Werke zu

besprechen und sichtbar zu machen?

Eine weiteres Argument für die problematische Stellung von nicht-wei-

ßen Menschen im Kanon diskutiert der selbst zum modernen Kanon gehö-

rende Philosoph Taylor (Taylor 2017, S. 51f.). Er verweist auf den wachsenden

Konflikt an geisteswissenschaftlichen Fakultäten, wohl vor allem im angel-

sächsischen Raum, über einen Kanon, der »fast nur ›tote weiße Männer‹ um-

fasst« (Taylor 2017, S. 51f.). Damit könnte die Identität der Wissenschaftler

eine mögliche Antwort auf die gegenwärtige Kanonisierung, sowohl von Per-

son und Inhalten, sein.

Ein ganz kurzes Gedankenexperiment: Wir ersetzen im gegenwärtigen

Kanon alle Stellen, in denen abwertend über indigene Bevölkerungen, Juden,

Muslime oder Schwarze nachgedacht wird. An diese Stellen kommen nun in

ihrem normativen Gehalt gleichsam abwertende Aussagen über weiße Men-

schen oder Deutsche. Welche Auswirkungen hätte dies auf den Kanon und

seiner Aufarbeitung? So lässt sich vermuten, dass die Aufarbeitung der Aus-

sagen in der gegenwärtigen Beschäftigung mit den Autoren mehr Raum ein-

nehmen würde. Vermutlich würden einige Denker gar aus dem Kanon aus-

geschlossen werden. Im Alltag scheint die Betroffenheit von einem beleidi-

genden Umstand die Haltung dazu zu verändern. Bei Betroffenen besteht ein

größeres Interesse der Aufarbeitung dieser Schandtaten.

Taylor zieht folgenden Schluss aus den Schriften Fanons zu internalisier-

ten Rassismen (Taylor 2017, S. 51f.): »Die Unterworfenen müssen sich also,

wenn sie frei werden wollen, zuallererst von diesem erniedrigenden Selbst-

bild befreien« (Taylor 2017, S. 51f.). In einer posthomogenen Gesellschaft wird

daher erwartbar die kritische Thematisierung von Rassismen, Sexismen und

anderen Diskriminierungspraxen zunehmen. Immer mehr Forscher werden

im Sinne der Tradition ihrer Disziplin in die Ideengeschichte blicken und sich

fragen, welche Bilder von ihren Bezügen, Identitäten und gesellschaftlichen

Positionen dort gezeichnet werden. Gerade die Bilder, die bis heute fortbe-

stehen, werden sodann einer kritischen, wissenschaftlichen Reflexion unter-

zogen. Anders gesagt: Mit dem wachsenden Anteil schwarzer Menschen in

Deutschland, scheinen die Aussagen zu und über schwarze Menschen in der

deutschen Ideengeschichte bedeutender zu werden. Dabei sollte die Gefahr

eines fehlgeleiteten Diskurses nicht unterschätzt werden. Da unter anderem

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 55

die Denker des tradierten Kanons im 19. Jahrhundert schwarzen Menschen

aus dem »Menschsein« ausschlossen (Mbembe 2016, S. 171), könnte eine kriti-

sche Beschäftigung nun zu einem Diskurs über die Gründe für ihre Zugehö-

rigkeit zumMenschsein führen (Mbembe 2016, S. 171). NachMbembe eröffnet

sich damit »eine Tautologie« bei dem schwarze Menschen ihr »Menschsein«

(Mbembe 2016, S. 171) gegenüber rassistischer Kritik verteidigen müssen. Der

schwarzeMensch ist gezwungen zur Entgegnung der rassistischen Argumen-

tationen seinen Beitrag zur »Identität der Menschlichen Gattung« (Mbembe

2016, S. 171) sichtbar zu machen. Damit tritt der schwarze Mensch in einen

Diskurs um eine Position, die dem weißen Menschen als Prämisse in den ka-

nonisierten Diskussionsgrundlagen zugeschrieben wird. Dabei wird Rassis-

muskritik vielfach als »ideologisiert« (Dirim et al. 2016, S. 85) kritisiert unter

anderemwegen ihres normativen Charakters (Dirim et al. 2016, S. 85ff.).Doch

ist das normative Bekenntnis, dass Rassismus schlecht und falsch ist, ebenso

wie zuvor die Universalität der Menschenrechte eine Errungenschaft histori-

scher Prozesse, hinter die es keinen Rücktritt geben darf. Eine wissenschaft-

liche Diskussion, ob der kanonisierte Rassismus legitim oder angebracht sei,

sowie ob Schwarze gleichberechtigte Menschen sind, ist einer wissenschaft-

lichen Diskussion nicht würdig. Diese normative Prämisse ist sehr wohl in

die Rassismuskritik eingeschrieben, und insofern dies eine Ideologie sei, so

könnten wir sie eine humanistische oder grundgesetzliche Ideologie nennen.

Daher ist eine fehlgeleitete Diskussion über die Richtigkeit historischer Ras-

sismen zu vermeiden.

Die Öffnung des Kanons ist für Taylor eine Frage der »gebührende(n)

Anerkennung« (Taylor 2017, S. 51f.). Fußend auf Fanon folgert Taylor, dass

»herrschende(n) Gruppen (…) ihre Vormacht (zu) festigen, indem sie den Be-

herrschten ein Bild ihrer Unterlegenheit einpflanzen« (Taylor 2017, S. 52). Das

Gefühl einer Abwertung scheint ein nachvollziehbares Gefühl zu sein, wenn

in Pflichtlektüren für Schule und Studium Beleidigungen gegenüber Minder-

heiten beiläufig Gegenstand sind. Doch scheint Taylor nicht nur die Auslas-

sungen, sondern erneut die Identität zu beschäftigen. Solange es nicht zu

einer verbesserten inhaltlichen sowie personellen Repräsentation im Kanon

kommt, kann es keine gleichberechtigte Anerkennung für Taylor geben (Tay-

lor 2017, S. 52). Denn der derzeitige Kanon signalisiert, dass »alle Kreativität

und Wertvolle von Männern europäischer Herkunft« (Taylor 2017, S. 52) aus-

geht.Derzeit kann eine schlichte Einführung in die Philosophie oder Ideenge-

schichte für einen nicht-weißen Studenten zu einem harten Kampf werden.

Bei einem Blick in den Seminarplan ergibt sich: Ausschließlich weißeMänner

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

scheinen einen relevanten Beitrag zur Ideengeschichte geleistet zu haben und

viele von ihnen behaupten zusätzlich der nicht-weiße Student sei »unzivili-

siert«, »dumm«, »kulturlos« oder dem »Affen näher als dem Menschen«. Ein

Seminar nach dem tradierten Kanon kann kaum in gleicher Weise anerken-

nend auf den weißen wie nicht-weißen Studenten wirken. Für Taylor ist die

Veränderung des Kanons ein Baustein für den größeren »Kampf um Freiheit

und Gleichheit« (Taylor 2017, S. 51f.) in der Gesellschaft (Taylor 2017, S. 51f.).

In den letzten Abschnitten wurde vielschichtig die Notwendigkeit sowohl

einer postkolonialen Analyse als auch einer rassismuskritischen Betrachtung

von politischer Theorie und Ideengeschichte dargelegt. Insbesondere macht

die fortschreitende Diversifizierung unserer Gesellschaft und damit auch des

Wissenschaftsraums neue Ansätze der Kanonisierung notwendig.Dabei kann

eine kritische Aufarbeitung nicht nur Kritik und Dekonstruktion leisten, son-

dern produktive Mehrwerte für das Verständnis einer möglichen universellen

Theorie des Politischen eröffnen. Die folgenden Worte fassen den Anspruch

postkolonialer Studien in Kürze zusammen:

»Aus postkolonialer Perspektive lässt sich die Herausbildung der westlichen

Moderne nur im Verhältnis von kolonialen Machtstrukturen, die sowohl die

Kolonialzentren als auch die Kolonien geprägt haben, begreifen.« (Boatca

2016, S. 116)

2.4 Rassismuskritik als Zugang theoretischen Forschens

Im restlichen Kapitel werden Überlegungen zu drei Fragen unternommen.

Wie können wir rassismuskritische Politiktheorie entwerfen?Wasmacht eine

postkoloniale Betrachtung aus? Welche Bedingungen müssen für eine Multi-

perspektivität politischer Theorie erfüllt sein?

Zunächst zur Rassismuskritik. Eine genauere Rassismusdefinition erfolgt

in einem späteren Kapitel. Es werden zunächst lediglich die Rahmen eines

rassismuskritischen Zugangs dargestellt. Eine bedeutende Grundlage für die

Rassismuskritik ist die Erkenntnis, dass Rassismus ein über die Zeit ent-

standenes, menschengemachtes und damit kulturelles (Huber-Koller 1994,

S. 128) und nicht natürliches Phänomen ist. Denn erst Rassismus erzeugt

die Wahrnehmung Rassen seien eine natürliche Gegebenheit (Hall 2012,

S. 20). Rassismus wird nicht als eine »radikale(r) Abweichung von modernen

Entwicklungspfaden« (Geulen 2017, S. 118) verstanden. Damit ist Rassismus

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 57

kein Nebenprodukt der historischen Entwicklung oder wäre unterschiedslos

in allenWeltteilen gleichermaßen entstanden. »Rassismus stellt keine ahisto-

rische Ideologie dar« (Scheer 2016, S. 67). Rassismuskritische Theoriebildung

erforscht Rassismus als eineTheorie- und Praxisform von Gesellschaften. Da-

mit wird notwendigerweise analog zu Demokratie oder Freiheit die Genese

von Rassismus untersucht. Es werden theoretische Überlegungen zu ihrem

Verhältnis zu anderen Grundkonzepten politischen Handelns und Denkens

unternommen. Insbesondere interessiert in der rassismuskritischen Politik-

theorie die »Herausbildung moderner Gemeinschafts- und Politikformen«

(Geulen 2017, S. 118) mit denen Rassismus eng verbunden ist (Geulen 2017,

S. 118). Dies wird beispielsweise an Arendts theoretischer Begründung der

»erfolgreichen« US-amerikanischen Revolution sichtbar, die im vorherigen

Abschnitt dargestellt ist. Allerdings werden auch gegenwärtige Zusammen-

hänge der Rassismuskritik betrachtet. So könnte gerade die unkritische

Legitimation von rassistisch-exkludierenden Demokratien der Vergangen-

heit als gleichwertige oder moralisch einwandfreie Demokratien, heutige

rechte sowie rassistische Parteien in ihrem Selbstbild als Demokraten stüt-

zen. Denn früher waren die rassistisch-exkludierenden Demokratien, die,

wie im deutschen Fall, strikt nach Blutabstammung inkludierten, scheinbar

den modernen demotischen Demokratien moralisch vollkommen gleichwer-

tig. Eine Rassimuskritik des vergangenen »Blutsrechts« (Wippermann 1999)

und seiner antiegalitären und damit antidemokratischen Funktion, könnte

eine heutige Demokratiekritik gegenüber rechten Bewegungen stärken.

Gleichsam kann die weitere Normalisierung von »pro-slavery democracies«

(Mbembe 2019, S. 19), rassistisch-exkludierenden Demokratien oder bewusst

homogener Demokratien, die politische Forderung von rechten Bewegungen

nach einer Rückkehr in diese vergangene Zeit stärken. Eine rassismus-

kritische Betrachtung ermöglicht damit die weitere Ausdifferenzierung

demokratischer Ordnungen und zeigt in diesem Falle ihre Modernisierung

von Sklavereipraxis, über rassistische Exklusion bis hin zur vielfältigen

Demokratie auf.

Weiterhin wird Rassismus als eine Form politischen Handelns und Herr-

schens verstanden (Arndt 2015, S. 39ff.). Insbesondere begreift die Rassismus-

kritik Rassismus nicht ausschließlich als ein Phänomen der Vergangenheit,

sondern auch als ein Problem der politischen Gegenwart (Arndt 2015, S. 43),

insbesondere in postkolonialen, liberalen Demokratien des Westens. Arndt

versteht Rassismus als eine bedeutsame »historische Hypothek« (Arndt 2015,

S. 43). Damit wird betont, dass keine Trennung zwischen altem und neuem

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Rassismus vollzogen wird, sondern innerhalb seiner vielfältigen, aber den-

noch kontinuierlichen Erscheinungsformen.

Die Rassismuskritik ist geprägt durch einen starken Austausch oder

durch Abgrenzungen zu anderen Formen der Ungleichheitsforschung.Wobei

sie sich nach Biskamp besonders stark von der Vorurteilsforschung abgrenzt

(Biskamp 2016, S. 57). Vor allem da Rassismus, wie oftmals in populären

Diskursen üblich, nicht als ein inter-personelles Problem verstanden wird,

sondern besonders in seinen strukturellen sowie institutionellen Wirkungen

betrachtet wird (vgl. u.a. El-Tayeb 2016; Bühl 2017; Arndt 2015). Obwohl

verschiedene Rassismen unterschiedliche Kontinuitäten und Parallelen

aufweisen, geht die zeitgenössische Rassismusforschung nicht von einem

Rassismus, sondern von vielen verschiedenen Formen von Rassismus aus

(vgl. u.a. Scheer 2016; Hall 2012; Varela und Mecheril 2016), die sich in

Geschichte, Wirkweise, Form, Betroffenengruppe und Reichweite vonein-

ander unterscheiden mögen. So kann neben dem historischen Rassismus

gegen schwarze Menschen auch ein »antimuslimischer Rassismus« un-

tersucht werden (Biskamp 2016, S. 57). Im Fortlauf werden vorrangig die

verallgemeinerbaren Grundstrukturen von Rassismus untersucht.

Es ist bedeutend für die Rassismuskritik, dass sie versucht sich an einen

universellen Adressaten zu wenden. Es bleibt stets ein Versuch, der immer

wieder scheitern kann. Denn Rassismus ist kein betroffenenzentriertes For-

schungsthema oder »nur das Problem der Schwarzen« (Hall 2012, S. 134). Ras-

sismus ist eine gesamtgesellschaftliche Herausforderung und kann nicht ein-

seitig bestimmten gesellschaftlichen Untergruppen, wie »der weißen Arbei-

terklasse« (Hall 2012, S. 134) zugeschrieben werden (Hall 2012, S. 134). Zudem

richtet sich rassismuskritische Theoriebildung in ihrem Wirkungsbereich an

eine allgemeine Theoriebildung und möchte diese beeinflussen. Weite Tei-

le der Rassismusforschung sind nicht davon überzeugt, dass Rassismus sich

durch einen ausgeweiteten Liberalismus beheben lässt (Hall 2012, S. 134), son-

dern es bedarf hierfür eines gezielten Antirassismus. Eine gegen den Rassis-

mus gerichtete Theoriebildung ist dafür eine Grundlage.

Da Rassismuskritik und auch die postkoloniale Theorie eine allgemeine

Sprechposition oder eine neutrale Position der Theoriebildung ablehnt, ist

sie besonders interessiert an den biographischen Einflussfaktoren, die das

jeweilige Denken prägen (Dirim et al. 2016, S. 92). Damit werden nicht ver-

allgemeinerbare Aussagen an sich abgelehnt, sondern die jeweilige Sprech-

position sowie Position der Theoriebildung prägt nach Ansicht der Rassis-

muskritik die Theorie und die Wahrheitsbetrachtung. So werden ebenfalls in

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 59

der vorherrschenden Theoriebildung viele Denker im Lichte ihrer biographi-

schen Identität erläutert und interpretiert. Dies ist bei Hannah Arendt, Tho-

mas Hobbes, Carl Schmitt oder Karl Marx besonders ersichtlich. Demzufolge

darf dieser Interpretationsansatz nicht als exkludierend oder ideologisch ab-

getan werden, sondern es wird vielmehr eine von vielen gängigen Herange-

hensweise als die Vorrangige ausgewählt. Die Rassismuskritik wird vonman-

chen Forschern als »ideologisch« disqualifiziert (Dirim et al. 2016, S. 85). Nach

Dirim et al. liegt dies an ihrem kritischen Verhältnis zum objektivierbaren

Wahrheitsanspruch von Wissenschaft (Dirim et al. 2016, S. 88). Da die Ras-

sismuskritik nicht von einer »positionsunabhängigen Wissenschaft« (Dirim

et al. 2016, S. 88) überzeugt ist, folgt sie auch nicht einer positionsunabhän-

gigen Wirklichkeitsabbildung. An Ideologiezuschreibung schließt sicher der

Vorwurf einer »Betroffenheits- und Empörungsrhetorik« (Dirim et al. 2016,

S. 89) an. Beide Vorwürfe lassen sich entkräften. Richtig ist, dass in derTheo-

riebildung eine normative Ablehnung von Rassismus immer wieder voraus-

gesetzt wird. Ähnlich dem Ideal der Gewaltlosigkeit, gehört eine antirassis-

tische Haltung zum heutigen Selbstverständnis auch der tradierten Wissen-

schaft an. Eine diskursoffene Verhandlung dermoralischen Bewertungwürde

hinter den wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Konsens zurücktreten.

Ein Demokratietheoretiker begründet keinesfalls in jeder Schrift erneut die

Richtigkeit von Demokratie an sich, sondern baut auf bestehende Debatten

auf. Die Debatte zur normativen Bewertung von Rassismus wurde in einem

globalen, öffentlichen Diskurs spätestens mit der Bürgerrechtsbewegung der

Vereinigten Staaten von Amerika, in der Aufarbeitung der NS-Zeit und der

Kritik an der südafrikanischen Apartheid vollzogen. Die negative normative

Bewertung von Rassismus kann heute als allgemeingültig anerkannt betrach-

tet werden. Zumeist wird vielmehr darüber gestritten, wo Rassismus vorliegt

und wo nicht und nicht, ob Rassismus falsch oder richtig ist.

Der zweite neuralgische Punkt ist der Ideologievorwurf. Adorno dachte

über ähnliche Kritiken zu seiner Forschung zur »autoritätsgebundenen Per-

sönlichkeit« (Adorno 2019, S. 42-43) nach:

»Wenn man aber auf diese Dinge dann zu sprechen kommt, dann werden

die Herrschaften plötzlich ganz wissenschaftlich, erklären, daß der Aufweis

der autoritätsgebundenen Persönlichkeit, daß der nicht mit der notwendi-

gen Exaktheit statistisch bewahrheitet sei und was es sonst alles mögliche

gibt, und benutzen die Mittel eines pervertierten Positivismus dazu, die Er-

fahrung, die lebendige Erfahrungen zu inhibieren.« (Adorno 2019, S. 42-43)

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Es ist in der Tat so, dass in der Kritik von Rassismuskritik engere Maßstäbe

der Wissenschaftlichkeit angelegt werden als an andere Theoriebildung. In

vielen historischen und zeitgenössischen Leitwerken werden sehr emotionale

und subjektive Gedanken geäußert.Oftmals folgen daraufhin keine gleichlau-

tenden Ideologievorwürfe. Gleichzeitig ist der Vorwurf einer fehlenden em-

pirischen Untermauerung von theoriegeleiteter Rassismuskritik gerade des-

wegen irritierend, da in der deutschen Gegenwart kaum Rassismusforschung

praktiziert wird. So ist kein Lehrstuhl für Rassismusforschung in der gesam-

ten Bundesrepublik bekannt. Für die Rassismuskritik, wie für andere Formen

der Ungleichheitsforschung, ist die Theoretisierung von Rassismus durch die

»gelebte Erfahrung« (Memmi 1992, S. 31) von rassismusbetroffenenMenschen

geprägt und von entscheidender Bedeutung.DieTheoretisierung von gelebter

Erfahrung ergänzt die unzureichende empirische Erforschung.

Rassismuskritik macht es sich zur Aufgabe Rassismus in all seiner Kom-

plexität zu verstehen, aber vor allem andere wissenschaftliche Disziplinen

im Prozess zu begleiten Rassismus als relevantes Problem anzuerkennen.

So stärkt Kimmel die Korrelation von Rassismus und Trumps Wahl gegen

anfänglich vor allem ökonomischen Rationalisierungen einer vermeintlich

abgehängte Mittelschicht, die Trump zum Wahlsieg verholfen hat (Kimmel

2016). Ein zweites einleuchtendes Beispiel finden wir in der deutschen Wahl-

forschung. Obwohl der Begriff »Ausländerfeindlichkeit« (Schröder 2018, S. 2)

in der Rassismuskritik sehr kritisch verhandelt wird, hat Schröder (Schröder

2018) mit seiner empirischen Studie zur Wahlmotivation von AfD-Wählern

den selbstauferlegten Auftrag der Rassismuskritik vorbildlich realisiert.

Schröder stellt fest, dass zum Zeitpunkt seiner Veröffentlichung fast alle

Studien zur Wahlmotivation von AfD-Wählern, den »Elefant(en) im Raum«

(Schröder 2018, S. 2) vernachlässigt haben und zwar die Ausländerfeindlich-

keit. Seine Erkenntnis:

»Meine Datenanalysen zeigen, dass AfD-Unterstützer sich unabhängig von

ihrerwirtschaftlichen Situationund sonstigen Einstellungen vor allemdurch

eines auszeichnen: Sie wollen nicht, dass Flüchtlinge nach Deutschland ein-

wandern, weil sie deren Einfluss kritisch sehen.« (Schröder 2018, S. 2)

Gegen die von Schröder festgestellte empirische Vernachlässigung von Ras-

sismus als Erklärungszusammenhang, wendet sich die Rassismuskritik. Da-

mit sind Intervention in andere Wissenschaftsbereiche unweigerlich verbun-

den, die wiederum zu Kritik in den anderen Wissenschaftsbereichen führen

kann. Hierdurch wird häufig Reibung mit anderen wissenschaftlichen Ansät-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 61

zen erzeugt, die zu einem spannungsreichen Dasein der rassismuskritischen

Forschung führt.

Zusätzlich verteidigt sich die Rassismuskritik gegen die Versuche alle

rassismusbedingten Phänomene mittels »andere(r) soziale(n), psycholo-

gische(n), ökonomische(n), kulturelle(n) oder völlig zu vernachlässigende

Faktoren« (Bojadzijev 2018, S. 48f.) zu erklären. So wurde Rassismus als vor-

rangige Motivation bei AfD-Wählern schlichtweg, bis zu diesem Zeitpunkt,

nicht untersucht und es wurden dadurch andere Korrelationen fälschlicher-

weise als entscheidend für ihre Wahlentscheidungen angenommen. In der

lautstarken Rassismusdebatte im Anschluss an den Tod von George Floyd im

Jahre 2020 wird seitens politischer, antirassistischer Bewegungen sichtbar,

wer für Rassismus als Begründungszusammenhang für die schlechte Le-

benslage von Minderheiten in der westlichen Welt protestiert. Denn oftmals

wird die Ungleichheit über andere Erklärungsansätze erläutert und damit

Rassismus als Ursache wissentlich oder unwissentlich verschleiert. Folglich

diagnostiziert El-Tayeb in der westlichen Welt eine »Rassismusamnesie« (El-

Tayeb 2016, S. 26). Damit findet sie eine sehr harte Zustandsbeschreibung, die

nuanciert werden müsste. Dennoch ist es eine Aufgabe der Rassismuskritik

an das rassistische Erbe zu erinnern, dass vielerorts vergessen scheint. Sowie

sich gegen die »hartnäckige(n) Externalisierung von Rassismus« (El-Tayeb

2016, S. 26) zu wehren (El-Tayeb 2016, S. 26). Rassismus wird in der Gegen-

wart häufig als ein Problem anderer, vor allem angelsächsisch geprägter,

Gesellschaften rationalisiert. Gegen diese Externalisierung geht die Rassis-

muskritik mit der Aufdeckung rassistischer Leerstellen in Deutschland vor.

Weiterhin sieht El-Tayeb in der Rassismusamnesie eine Erklärung für das

Scheitern gegenwärtiger Gesellschaftsentwicklungen, wie das Scheitern der

multikulturellen Gesellschaft (El-Tayeb 2015, S. 26). Damit macht El-Tayeb es

der Rassismuskritik zur Aufgabe die Auflösung einer Leugnungstradition zu

vollziehen. Denn beispielsweise der gegenwärtige Versuch der Wissenschaft

sich vom Thema Rassismus zu distanzieren, bedeutet gleichzeitig eine Di-

stanzierung von der tiefen historischen Verwobenheit von Wissenschaft mit

der Genese, Brutalisierung und Fortschreibung von Rassismus. Da mögliche

Amnesien oder Externalisierungen vor der kritischen Selbstauseinander-

setzung schützen, könnten sie auch als Selbstschutz verstanden werden.

Aufgrund der Sichtbarmachung dieser Prozesse und der Offenlegung von

Rassismen in der historischen sowie gegenwärtigen Wissenschaft kommt es

zu weiteren Reibungspunkten mit Fachkollegen. In einem ganzen Abschnitt

wendet sich das Werk der Dethematisierung von Rassismus zu.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Im Jahr 2019 vollzieht sich eine spärliche Öffnung für die kritische Aufar-

beitung rassistischer Einschreibungen in der Wissenschaft. So positionierte

sich die Deutsche Zoologische Gesellschaft in der Jenaer Erklärung (Fischer et al.

2019) klar zur Verwobenheit ihrer Disziplinen mit dem Rassismus und auch

der PhilosophWillaschek (Willaschek 2020) bezog in seinemBeitrag klar Stel-

lung. Die Jenaer Erklärung leistete bereits mit dem Untertitel »Das Konzept

der Rasse ist das Ergebnis von Rassismus und nicht dessen Voraussetzung«

(Fischer et al. 2019) einen Beitrag zur Fokussierung der Rassismuskritik auf

den Kern: die Dekonstruktion der Ideologie der Menschenrassen als Produkt

wissenschaftlichen Praxis.

Eine weiteres Themenfeld der Rassismuskritik, insbesondere in der ehe-

maligen »Blutsnation« Deutschland (Wippermann 1999), ist die Dekonstruk-

tion einer exkludierenden Nationenzugehörigkeit. Dabei rückt beispielswei-

se der nach Eckert immer noch in der Politik und Öffentlichkeit vorhandene

»unüberwindbare Kontrast« (Eckert 2018, S. 155) von »schwarz« und »deutsch«

(Eckert 2018, S. 155) in den Mittelpunkt (Eckert 2018, S. 155). Weiterhin eta-

blierte sich ein relevanter Anteil der Rassismuskritik in Deutschland im Ab-

wehrversuch gegenüber der Vereinnahmung von Wissenschaft als Deckman-

tel rassistischer Haltungen. »Gerade weil der antimuslimische Rassismus im

Gewand der Aufklärung und Emanzipation auftritt« (Müller-Uri 2014, S. 10).

Dabei ist auf die Stilisierung der AfD als Professorenpartei zu verweisen oder

auf die pseudo-wissenschaftlichen Schriften von Sarrazin, die wie »Deutsch-

land schafft sich ab« (Sarrazin 2010) hierzulande Bestseller10 sind. Die Ras-

sismuskritik wendet sich in wissenschaftlichen Schriften gegen diese Verein-

nahmungsversuche vonWissenschaft und beugt einer Wiederholung histori-

scher Fehler vor.

Zuletzt erarbeitet Rassismuskritik Alternativen sowie Lösungsansätze zu

bestehenden Rassismen (Varela und Mecheril 2016, S. 16f.). Im Schnittbereich

zur postkolonialen Methodik steht vor allem die Interdependenz von Rassis-

mus und Kolonialismus. »Kolonialismus ist ohne Rassenwahn undenkbar (…)«

(El-Tayeb 2016, S. 222).

Damit ist der Zugang der Rassismuskritik zum theoretischen Forschen

dargelegt. Insbesondere wurden die Aufgabenbereiche und Reibungspunk-

10 DasWerk von Sarrazin war das meistverkaufte Politik-Sachbuch des Jahrzehnts. Siehe

hierzu Medienbericht von meedia-control unter https://www.buchmarkt.de/sortiment

erservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-

des-jahrzehnts/zuletzt eingesehen am 11.7.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/
https://www.buchmarkt.de/sortimenterservice/bestenlisten/media-control-thilo-sarrazin-meistverkauftes-politik-sachbuch-des-jahrzehnts/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 63

te erläutert. Weiterhin vertieft dieser letzte Abschnitt die Argumentation für

die Notwendigkeit rassismuskritischer Theoriebildung und zeigte mögliche

Mehrwerte auf. Die Rassismuskritik ist sicherlich noch eine kleine und in

Deutschland noch junge Form des politiktheoretischen Denkens, aber doch

weist sie spannende Potentiale auf. Die Rassismuskritik bildet eine methodi-

sche Säule des Werks. Die postkoloniale Theorie ist die zweite methodische

Säule.

2.5 Postkoloniale Theoriebildung

Die postkolonialeTheorie ist eine vergleichsweise jungeTheorieform und ent-

wickelte sich nach Kerner erst in der »zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts«

(Kerner 2012, S. 20). Damit bezieht sich Kerner auf die Entwicklung, dessen

was wir heute als postkoloniale Theorie verstehen und nicht auf die ihr vor-

ausgehende antikoloniale oder dekoloniale Theorie. Die dekoloniale und an-

tikoloniale Theorie ist älteren Ursprungs und ein wichtiges Fundament für

die spätere postkoloniale Theorie. Es ist gemeinhin schwierig von der einen

postkolonialen Theorie zu sprechen, da sie sich in methodischen Ansätzen

und kulturellen Verortungenweit verzweigt (Ha 2016b, S. 44). Daher ist für Ha

jeder Versuch »unvollendet und unbefriedigend (…), den postkolonialen Dis-

kurs vollständig zu überblicken –geschweige denn trennscharf zu definieren«

(Ha 2016b, S. 44). Erstmal keine ungewöhnliche Beschreibung für eine junge

und moderne Theorieschule, die sich noch im Prozess ihrer Kanonisierung

und damit Verstetigung befindet. Daher wird jedwede Definition der postko-

lonialen Theorie nicht allen entscheidenden Werken ebendieser Theorieform

vollends gerecht. Innerhalb der postkolonialen Theorie entwickelt sich auch

eine Kritik an der unzureichenden Rezeption ihrer Erkenntnisse und Sicht-

weisen in der Mainstream-Wissenschaft, wie es etwa Reuter am Beispiel der

Soziologie vollzieht (Reuter 2012, S. 297). Die Hoffnung eines sogenannten

»postcolonial turn« (Reuter 2012, S. 297) hat sich gerade in der deutschspra-

chigen Wissenschaft noch sehr unzureichend erfüllt.

Folglich wird in diesem Abschnitt diejenige postkoloniale Theorie be-

schrieben, die in den anschließenden Kapiteln zur methodischen Geltung

gebraucht wird. Zugleich wird die Auswahl der postkolonialen Theorie als

Zugang für die Erforschung der post-homogenen Gesellschaft in ersten

Zügen begründet. Seit den 1980er Jahren ist nach Kerner von einer zwar

noch unvollständigen, aber merkbaren Etablierung der postkolonialen Theo-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

rie in der Mainstreamwissenschaft erkennbar (Kerner 2012, S. 20). Dabei

vollzieht sich die Etablierung in den frankophonen und englischsprachigen

Ländern deutlich stärker als beispielsweise im deutschsprachigen Raum,

wo die postkoloniale Theorie weiterhin einen nur sehr kleinen Raum in der

akademischen Diskussion einnimmt.

Die postkoloniale Theorie beschäftigt sich sowohl mit dem Kolonialismus

als auch seinen Nachwirkungen. Im Bereich der Theorie setzt sie sich bei-

spielsweise kritisch mit den romantisierenden Bildern kolonialer Herrschaft

auseinander, die noch immer Anerkennung finden. Miller fragt in seinem

2017 erschienen und viel besprochenenWerk »Fremde in unserer Mitte« (Mil-

ler 2017):

»Nehmen wir das Phänomen der Entkolonialisierung: Warum waren Men-

schen so begierig danach, die koloniale Herrschaft abzustreifen und von

denjenigen regiert zu werden, die sie als Landsleute angesehen haben,

selbst wenn kaum Grund zur Vermutung bestand, dass sich die Regie-

rungsführung im Ergebnis tatsächlich verbessern würde?« (Miller 2017a,

S. 111)

Da das Erbe und die Grausamkeit kolonialer Herrschaft trotz der vielbeach-

teten Werke zur kolonialen Gewalt von Fanon (Fanon und Satre 2017) und Cé-

saire (Césaire 2017) noch immer umstritten sind, setzt sich die postkoloniale

Theorie mit der Sichtbarmachung von kolonialer Unterdrückung auseinan-

der. Die Frage von Miller offenbart zudem, dass die Selbstherrschaftsbestre-

bungen, mit anderen Worten Demokratiebestrebungen, ehemals kolonialer

Subjekte in besonderer Art und Weise begründungsbedürftig erscheinen. Er-

gänzend ist in der Frage von Miller die lange Gewaltgeschichte des Kolonia-

lismus als einleuchtende Begründung für seine Ablehnung vergessen. Der ur-

demokratischeWunsch nach »Entkolonialisierung« (Miller 2017, S. 111) mittels

Herstellung einer Selbstherrschaft, scheint für ihn ein fragwürdiges Phäno-

men zu sein. Demokratie genügt nicht mehr als Selbstzweck für die Verän-

derung politischer Systeme. Trotz der Massenmorde des belgischen Königs-

haus im Kongo, der endlosen, gewaltsamen Verschleppung von schwarzen

Menschen in die Sklaverei auf den amerikanischen Dreifachkontinent, der

Apartheid in Südafrika oder den versuchten Auslöschungskriegen gegenüber

der Bevölkerung in sogenannten Siedlungskolonien, wie Algerien oder Na-

mibia, disqualifiziert Miller damit den Wunsch nach einer Loslösung von eu-

ropäischer Unterdrückungsherrschaft und Übergang in eine demokratische

Selbstherrschaft als begründungsbedürftig. Diese mangelnde Anerkennung

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 65

der Motivation für eine demokratische Selbstherrschaft ist aus postkolonia-

ler Perspektive das eigentliche »Phänomen«.

Die postkoloniale Theorie betrachtet sensibel die Ungleichheit in Diskur-

sen über »Länder des globalen Nordens« (Franzki und Aikins 2010, S. 9) und

des »globalen Südens« (Franzki und Aikins 2010, S. 9). So würde in Bezug

auf die Vereinigten Staaten von Amerika und ihrer Unabhängigkeitserklä-

rung kaum eine ähnlich lautende Frage diskutiert werden. Haben sich die

Revolutionäre Gedanken darüber gemacht, ob es unter der Herrschaft der

britischen Krone nicht schöner wäre? Eine Frage, die zurecht ungewöhnlich

wirkt. Selbstherrschaft als einleuchtende Zielmotivation wird bei der kanoni-

sierten, demokratischen Revolution kaum bis gar nicht hinterfragt. Der de-

mokratische Impuls einer Selbstherrschaft wird bei den Nordamerikanern als

selbstevidentwahrgenommenund stets in einer positivenKonnotation disku-

tiert, während für viele Denker die dekoloniale Emanzipation, beispielsweise

afrikanischer Nationen, begründungsbedürftig erscheint. Ebendiese Formen

ungleicher, normativer sowie analytischer Gewichtung untersucht die post-

kolonialeTheorie.Währenddessen schafft sie Sichtbarkeiten für das koloniale

Erbe.

Die vielfältigen Formen des Kolonialismus weisen »übergreifende Merk-

male und Effekte kolonialer Herrschaft« (Kerner 2012, S. 23) auf. Daher ist es

legitim und möglich den Kolonialismus als eine eigenständige Herrschafts-

und Machtform zu untersuchen. Dennoch ist selbstverständlich von relevan-

ten Differenzen zwischen verschiedenen Formen, Ausprägungen und Epo-

chen auszugehen. Der Kolonialismus befand sich in seiner langenWirkungs-

zeit stets imWandel und wurde regional sowie kulturell unterschiedlich prak-

tiziert. Die verschiedenen Formen des Kolonialismus beinhalten Besonder-

heiten und für sie spezifische Pfadabhängigkeiten.

Während der Kolonialismus ein »formal(es) Ende« (Kerner 2012, S. 23)

hat, sind viele seiner Praktiken undWirkweisen erhalten geblieben. Koloniale

Kontinuitäten sind noch immer wirksam und werden oftmals als »postkolo-

niale Konstellationen« (Kerner 2012, S. 23) verstanden. Postkoloniale Konstel-

lationen finden sich sowohl in »Ländern des globalen Südens« (Franzki und

Aikins 2010, S. 9) und »des globalen Nordens« (Franzki und Aikins 2010, S. 9)

und erstrecken sich auf alle Teilbereiche der Gesellschaftsordnung (Franzki

und Aikins 2010, S. 9). Beispielhafte postkoloniale Kontinuitäten sind die Tra-

ditionslinien heutiger Großunternehmen zu kolonialen Unternehmungen,

die heutige Bedeutung von sogenannten musealen Weltsammlungen, die

ihren Weg als koloniale Raubkunst nach Europa fanden, die Exklusion nicht-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

westlicher Denker aus dem tradierten Kanon, die weiterhin prekarisierte La-

ge von Nachfahren versklavter und verschleppter Menschen in der westlichen

Welt oder die fortwährende ökonomische Ausbeutung ehemaliger Kolonien

und ihrer Bevölkerungen. Noch konkreter werden (post-)koloniale Konti-

nuitäten an beispielhaften postkolonialen Fragestellungen deutlich: Was

bedeutet es für die deutsche Gesellschaft, wenn sich der Einzelhandelsriese

Edeka als Einkaufsgenossenschaft der Kolonialwarenhändler im Halleschen Torbezirk

zu Berlin gründete (Bundeszentrale für Politische Bildung 2018, S. 22)? Was

bedeutet es für dieWeltwirtschaft, wenn der Global PlayerUnilever aus Unter-

nehmen hervorging diemaßgeblich an der KolonialisierungNigerias beteiligt

waren (Wrigley 2008, S. 116)? Was bedeutet es für die Erinnerung undmorali-

sche Bewertung der US-amerikanischen Revolution, wenn ihr Gelingen nach

Arendt maßgeblich auf der Ausbeutung von versklavten Menschen basierte?

Was bedeutet es für die westlichen Gesellschaften, wenn wie das Bundes-

ministerium für Entwicklungszusammenarbeit in seinem »Marshallplan

mit Afrika« (Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und

Entwicklung 2017) schreibt, »der Wohlstand der Industrieländer teilweise auf

der ungeregelten Ausbeutung von Menschen und Ressourcen des afrikani-

schen Kontinents« (Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit

und Entwicklung 2017, S. 7) fußt? Was bedeutet es für die Erbschaftsfrage,

wenn viele Großerbschaften bis in die Zeit zurückreichen, als der Zugang zu

Besitz noch stark rassistisch reguliert war? Obwohl die vorgelegte Theorie

sich vorwiegend mit politischen und politiktheoretischen Fragen beschäftigt,

ist der Untersuchungsgegenstand der postkolonialen Theorie keinesfalls auf

dieses Feld beschränkt. An den aufgeführten Beispielen und Kernfragen

wird erneut deutlich, dass sich der Postkolonialismus keinesfalls nur mit

den Auswirkungen in den ehemaligen Kolonien beschäftigt, sondern aus-

drücklich auch die Nachwirkungen in den Ausgangsländern der »kolonialen

Expansion« (Bhabha 2011, S. 208) betrachtet (Franzki und Aikins 2010, S. 9).

Eine politikwissenschaftliche, postkoloniale Theorie ist dabei unter anderem

besonders interessiert an »Historiographie sowie an ungleichen Macht- und

Repräsentationsverhältnissen« (Franzki und Aikins 2010, S. 10). Weiterhin

an den Kontinuitäten politischen Einflusses seitens des kolonialen Projekts

auf moderne, vor allem auch westliche, Gesellschaften. Hierbei blickt diese

Theorie unter anderem auf das Verhältnis von Nation, Demokratie,Migration

und Rassismus und dessen postkoloniale Kontinuitäten.

In den ersten ideengeschichtlichen Abschnitten ist eine Kritik an der

kanonisierten Geschichtsschreibung deutlich geworden. Därmann quali-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 67

fiziert die US-amerikanische Geschichtsschreibung zu manchen Perioden

als »rassistische-amerikanische(n) Geschichtsschreibung« (Därmann 2020,

S. 147) und betont damit in einem Nebensatz die absichtsvolle Natur der

rassistischen Perspektivierung von Geschichtsschreibung. Die postkoloniale

Theorie verfolgt eine machtkritische Interpretation von Geschichte und blickt

darauf, wer Geschichte schreibt und erzählen kann (Fanon und Sartre 2017,

S. 43). Für Fanon macht »der Kolonialherr (macht) die Geschichte« (Fanon

und Sartre 2017, S. 43). Darin wird die Kritik an einer vor allemwestlichen Ge-

schichtsschreibung, nicht durch, sondern über ehemalige Kolonien deutlich.

So wurden und werden in der westlichen Geschichtsschreibung Menschen-

rechtsverbrecher des Kolonialismus als Helden des Kolonialismus erinnert.

Daran wird die von Fanon angeprangerte einseitige Geschichtsschreibung

besonders deutlich.

Die lange Tradition der Benennung von Straßennamen nach sogenann-

ten Kolonialhelden ist hierfür ein eindrückliches Beispiel. Biermann betont

in seiner Recherche namens »Völkermordstraße« (Biermann 2018) nochmals,

dass Straßennamen die Funktion einer Ehrung in Deutschland innehaben.

Unter anderem wird nach Recherchen von Biermann mit der Benennung von

37 Straßen und Plätzen deutschlandweit Adolf Lüderlitz ehrenvoll erinnert,

der für die Errichtung deutscher »Konzentrationslager und Völkermord an

mehreren Ethnien« (Biermann 2018) mitverantwortlich war (Biermann 2018).

Ein zweites Beispiel für die erst langsamaufgearbeitete, heldenhafte koloniale

Erinnerung ist das Erinnern an Lothar von Throtha. Erst im Jahr 2006 wur-

de die nach ihm benannte Straße in München umbenannt (Biermann 2018).

Trotha erteilte in der deutschen Kolonie Deutsch-Südwestafrika mit folgen-

den Worten den »Vernichtungsbefehl« (Süddeutsche Zeitung 2015) gegen die

lokale Bevölkerung:

»Innerhalb der deutschen Grenze wird jeder Herero mit oder ohne Gewehr,

mit oder ohne Vieh erschossen, ich nehme keine Weiber und keine Kinder

mehr auf, treibe sie zu ihrem Volke zurück oder lasse auch auf sie schießen«

(Süddeutsche Zeitung 2015).

Die Handlungsmotivation entsprach zutiefst dem kolonialrassistischen

Geiste. So schreibt Barth, dass von Trotha gegen Kritiker seinen Vernich-

tungsbefehl mit der Handlungsmotivation »Rassenkampf«11 begründete

11 Der genaueWortlaut nach der angegebenen historischen Quelle ist: »Dieser Aufstand

ist und bleibt der Anfang eines Rassenkampfes.« – Lothar von Throtha, Quelle: In ei-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

(Barth 2006, S. 130). Trotzdem wurde von Trotha viele Jahrzehnte positiv er-

innert und auf einem ehemaligen Hamburger Kasernengelände werden von

Trotha und einige seiner Weggefährten noch immer mit Büsten und der Be-

nennung von Gebäuden geehrt (Boßmeyer 2020). Im Jahre 2020 ist die Büste

von Trothas lediglich mit einer kritischen Kommentierung ergänzt worden

(Boßmeyer 2020). Die kritische Distanz zu den vermeintlichen Helden der

Kolonialzeit ist noch nicht flächendeckend anerkannt und der Kolonialismus

unterliegt vor allem hinsichtlich seines unterdrückenden und vernichtenden

Charakters noch immer einer Romantisierung. Sanyal verweist darauf, dass

die Zahl der pro-kolonialen Denkmäler die Zahl der anti-kolonialen Denk-

mäler in Deutschland noch immer übersteigt (Sanyal 2019, S. 117). In diesem

Abschnitt wird ein weiterer Auftrag der postkolonialen Theorie deutlich. Die

postkoloniale Theorie möchte den negativen Auswirkungen und Schandtaten

des Kolonialismus Sichtbarkeit verleihen, da sie in der westlichen Moderne

vielerorts noch immer auf ein romantisiertes Bild des Kolonialismus treffen.

Häufig beginnt in der westlichen Geschichtsschreibung die Geschichte

von Nationen und Völkern erst mit dem Erstkontakt, was heute gemeinhin

als Westen oder globaler Norden verstanden wird. Im Anschluss wird die Ge-

schichte der Anderen nach Fanon nicht als »Geschichte des Landes, das er

ausplündert« (Fanon und Sartre 2017, S. 43) erzählt, sondern als »Geschich-

te seiner eigenen Nation, in deren Namen er raubt, vergewaltigt und aus-

hungert« (Fanon und Satre 2017, S. 43). Die postkoloniale Theorie versucht

die spezifische Perspektivierung von wissenschaftlichen, als auch populären

Narrativen sichtbar zu machen und dieWahrnehmung von Perspektiven ehe-

mals kolonisierte Subjekte zu erweitern. Dabei soll die Geschichtsschreibung

um (post-)koloniale Perspektiven erweitert werden. Für die Theoriebildung

bedeutet dies die kritische Hinterfragung von Perspektiven in der Theorie

und der historischen sowie gegenwärtigen Exklusionspraxis. Serequeberhan

(Serequeberhan 2016), Jullien (Jullien 2018) und Sarr (Sarr 2020) äußern ih-

re Kritik an der bisherigen Theoriebildung hierbei besonders deutlich. Se-

requeberhan spricht von eine »Vormundschaft im Reich der Theorie« (Sere-

queberhan 2016, S. 62). Ergänzend macht Serequeberhan eine »Politik der

wirtschaftlichen, kulturellen und wissenschaftlichen Subordination« (Sere-

queberhan 2016, S. 69) des globalen Südens aus. Dies ist Teil des von ihm dia-

nem Brief an Generalstabschef Graf von Schlieffen, 5. Oktober 1904, in Michael Beh-

nen: Quellen zur deutschen Aussenpolitik im Zeitalter des Imperialismus 1890-1911,

Darmstadt 1977, S. 292f.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 69

gnostizierten Neokolonialismus (Serequeberhan 2016, S. 69), der sehr allge-

mein verstanden von einer Fortführung des Kolonialismus mit anderen Mit-

teln ausgeht. Beck deutet ebenfalls die Existenz neokolonialer Strukturen an

(Beck 2004, S. 84). Serequeberhan knüpft das Fortwähren »europäischer He-

gemonie« (Serequeberhan 2016, S. 69) an den »exklusiven und expliziten Ein-

satz von Gewalt« (Serequeberhan 2016, S. 69). Damit folgt er Jullien in seiner

Annahme, dass sich die Theoriedominanz des Westens eben nicht durch ihre

rationale Überlegenheit begründete. Für Dhawan ist

»der wichtigste Faktor in der erfolgreichen Verdrängung des kulturell spezi-

fischen und daher kontextuell begrenzten Charakters der westlichen Kultur

(war) der gewaltsam durchgesetzte Universalismus, der in Folge der kolo-

nialen Eroberung allen aufgezwungen wurden« (Dhawan 2011, S. 45).

Das ist in der postkolonialen Theorie kein ungewöhnlicher Gedankengang.

Damit wird zum einen die unzureichendeWertschätzung für nicht-westliche

Theorien zum Ausdruck gebracht, aber auch die Problematik einer Analyse

der gesamten Welt mit Theorien des Westens ohne eine egalisierende Gegen-

analyse des Westens aus der Perspektive nicht-westlicher Theorien. Überdies

wird die Einbettung der Theorie als ein Exportgut der »Gewaltgeschichte«

(Därmann 2020) zwischen dem Westen und der Welt betont. Einer ausführ-

lichen Darlegung vom Zusammenspiel des Reiches der Theorie und des Rei-

ches der Gewalt widmete sich Iris Därmann in ihrer Monographie »Undien-

lichkeit – Gewaltgeschichte und politische Philosophie« (Därmann 2020). Die

Verbreitung westlicher Sprache, Wissens oder Weltanschauungen war über

weite Teile des Kolonialismus kein freiwilliger Prozess, sondern ist gewalt-

tätig erzwungen worden. Die heutige westliche Hegemonie in der Welt der

Theorie scheint ebenfalls hiermit verbunden zu sein. Damit wird der west-

lichen Theorie die Rolle eines Vormunds zugeschrieben, die bestimmt, wer

dazu gehört und wie Theorie betrieben werden sollte. Sarr schreibt:

»Die Torheit der westlichen Neuzeit besteht darin, die eigene Vernunft zur

souveränenMacht zu erklären, obwohl sie lediglich ein Moment, ein Aspekt

des Denkens ist« (Sarr 2020, S. 26).

Damit schließt er an die Kritik der einseitigen Universalisierung westlicher

Theorien an. Postkoloniale Denker, wie Sarr, sind überzeugt, durch die Er-

weiterung der epistemischen Rahmenbedingungen, sowohl kulturell als auch

strukturell, ein Gewinn neuer Erkenntnisse möglich ist. Daher versucht die

postkoloniale Theorie mit dem Bruch westlicher Stilmittel, Regelhaftigkeiten

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

sowie auch Tabus, neue Wege der Theoriebildung zu gehen. Darunter fallen

das Spiel mit der Sprache, wie bei Fanon, die Öffnung gegenüber lyrischen

Elementen, wie bei DuBois, die Überschreitung disziplinärer Grenzen, wie

bei Mbembe, der zeitweise, bewusste Verzicht eines objektiven Standpunkts,

wie bei El-Tayeb oder die Verdichtung vonWortschöpfungen, wie bei Bhabha.

Wie zuvor ausgearbeitet, stellt Jullien die Öffnungsbewegung westlicherWis-

senschaft in einen neuen Kontext. Dabei handelte es sich nicht um eine frei-

willige Öffnung, sondern um eine Reaktion auf den allmählichen Machtver-

lust des Westens (Jullien 2018, S. 87). Deswegen ist die postkoloniale Theorie

immer wieder als Dialogbereiter zwischen westlichen und nicht-westlichen

Theorien gefragt.

Die postkoloniale Theorie entwirft Argumentationen für eine neue Ein-

ordnung des Kolonialismus. Denn aus postkolonialer Perspektive war Ko-

lonialismus ein »major, extended and ruptural world-historical event« (Hall

1996, S. 249). Hall betont, dass Kolonialismus mehr als eine weitere Form der

»direct rule over certain areas of the imperial powers« (Hall 1996, S. 249) war

(Hall 1996, S. 249). Damit bleibt Kolonialismus immer mehr als ein Macht-

und Herrschaftssystem, sondern es bildet Kultur(en), soziale Praxen und vie-

les mehr. Überdies ist Kolonialismus eine globalgeschichtliche Erfahrung und

kein auf einen bestimmten Ort limitiertes Geschehnis. Gerade für die an Hall

und die Negretudé-Bewegung anschließende Forschung ist der Kolonialis-

mus kein Problem der Kolonien. Vielmehr ist der Kolonialismus eine globale

Erfahrung und hat seine Wege zurück in die Ausgangsgesellschaften gefun-

den. Dabei betont die postkoloniale Theorie gleichsam die hohe Bedeutung

des Kolonialismus für die westliche Entwicklung und benennt das »koloniale

Problem« (Césaire 2017, S. 23) neben dem »Problem des Proletariats« (Césaire

2017, S. 23) als eines der zwei Hauptprobleme, die »Jahrhunderte bürgerli-

cher Herrschaft« (Césaire 2017, S. 23) geschaffen haben (Césaire 2017, S. 23).

Kolonialismus ist für die postkoloniale Theorie eine übergeordnete Gesell-

schaftsproblematik. Denn Kolonialismus wird durch ein komplexes Zusam-

menspiel vonWeltsicht, Kulturlehre, Rassismus, Kapitalismus und Unterdrü-

ckung konstituiert. Zudem versuchen postkolonialeTheorien die spezifischen

Eigenheiten von Kolonialismus gegenüber anderen Herrschafts- und Macht-

formen herauszuarbeiten. Einen bedeutenden Anteil daran hat, wie später

noch ausführlicher dargestellt wird, die Einwebung des kolonialen Rassismus

in die Herrschafts- und Machtstruktur des sogenannten Westens.

Der bereits angesprochene Perspektivwechsel kann in der postkolonialen

Theorie sehr weitreichend sein. Vereinzelt wird dabei ausschließlich »aus der

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 71

Erfahrung und Perspektive der Kolonialisierten erzählt« (Yildiz 2018, S. 20).

Hierin äußert sich nicht die Ablehnung andere Perspektiven, sondern der

Wunsch nach der Erzeugung von gegenhegemonialen Wissensbeständen. Es

werden die Geschichten erzählt, die bisher weniger Sichtbarkeit erhalten ha-

ben (Ha 2016b, S. 42). Eine von Kolumbus oder Sepulveda ausgehende Ge-

schichte des Erstkontakts zwischen Weltteilen ist eine routinisierte und all-

gegenwärtige Erzählung,während eine Gegenperspektive noch Raum erstrei-

ten muss. Die Geschichte soll nicht nur aus der Perspektive der vermeintli-

chen »Entdecker« erzählt werden, sondern wird nun auch aus der Perspekti-

ve der Entdeckten tradiert. Letztlich geht allerdings auch der »universalisti-

sche Charakter(s) und ihr(es) übergreife(nder) Anspruch« (Hall 2012, S. 22) in

besonderer Art und Weise verloren. Die Re-Perspektivierung von Geschichte

und Erinnerung kann zu einer Desintegration vonWissensbeständen führen.

Während zuvor eine Geschichte nur aus einer Perspektive tradiert wurde und

bekannt war, könnten sich nun Menschen begegnen, die den gleichen Ge-

genstand in vollkommen unterschiedlicher normativer oder unter Umstän-

den sogar deskriptiver Verschiedenheit vermittelt bekommen haben. Diese

Heterogenisierung von Wissensbeständen ist ein Auftrag der postkolonialen

Theorie.

Der Präfix »post-« hat eine ambivalente Bedeutung. So möchte er, wie

bereits verdeutlicht auf die Verbindungslinien zur Vergangenheit hinweisen

(Boatca 2016, S. 113). Daher werden Veränderungen und Einflüsse des Kolo-

nialismus und ihr Nachwirken untersucht (Boatca 2016, S. 113). Allerdings darf

das »post-« von postkolonial nicht alleinig als ein zeitlicher Moment, also als

nach dem Kolonialismus geschehend, verstanden werden (Hall 1996, S. 247).

Die Erforschung des Postkolonialen ist kein Eingeständnis, dass der Kolonia-

lismus zu einem bestimmten Punkt endete und alle vorherigen Beziehungen

kappte (Hall 1996, S. 247). Gerade in der neokolonialen Theoriebildung findet

sich die Vorstellung einer Wesensveränderung mit gleichbleibendem Output

wieder. So schreibt Beck: »Damals hieß Kolonialismus Kolonialismus, heute

dagegen ›humanitäre Intervention‹« (Beck 2004, S. 84). Ohne diese Aussage

für das Werk inhaltlich aneignen zu wollen, verdeutlicht es Denkströmungen

der neokolonialistischenTheorie. Der Kolonialismus ist nach der neokolonia-

len Theorie nicht abgeschafft, sondern hat lediglich neue Formen angenom-

men. Die neokoloniale Theorie ergänzt die postkoloniale Theorie, aber steht

manchmal auch im Spannungsverhältnis zu ihr. Die postkoloniale Theorie

sieht im formalen Ende des Kolonialismus einen tiefgreifenden Strukturwan-

del und keine ausschließliche Maskierung des Kolonialismus. Einig sind sich

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

die Theorierichtungen in dem Vorhandensein relevanter Kontinuitäten. Der

Kolonialismus hat an vielen Orten der Welt einen klar zuweisbaren Zeitab-

schnitt (Yildiz 2018, S. 20), während sowohl Postkolonialismus und in beson-

dererWeise Neokolonialismus zeitlich schwerer zu begrenzen sind. So begin-

nen postkoloniale Strukturen mancherorts vor dem Ende des Kolonialismus

in antirassistischenDenkwerkstätten oder Protestbewegungen und anderorts

reicht der Kolonialismus über sein offizielles Ende hinaus. Wenn beispiels-

weise die koloniale Missionsgesellschaft noch immer nach altem Lehrplan,

mit dem gleichen Personal, die einzige Bildungseinrichtung in einem Ort

stellt, dann ist dies eine Evidenz für eine (neo-)koloniale Persistenz. Für die

postkoloniale Theorie ist das (Post-)koloniale keine historische Epoche, son-

dern eine gewisse Gesellschaftsformation, die sich keinesfalls in einer »Rein-

form« abbilden muss. Dennoch bleibt die postkoloniale Theorie eine Theorie,

die als Reaktion auf das formale Ende des Kolonialismus entstand. Forou-

tan bezeichnet dieses komplexe Geflecht als eine »zeitliche Doppelebene des

postkolonialen Ansatzes« (Foroutan 2019, S. 53).

Deutschland sei keine postkoloniale Gesellschaft. Ein häufiger Kritik-

punkt an der Analyse der deutschen Gesellschaft mittels postkolonialer

Theorie. Dieser Kritik soll im Folgenden vielfältig begegnet werden. Deutsch-

land und deutsche Denker hatten, wie zum Anfang dieses Kapitels gezeigt,

zweifelsohne Anteil an der Entwicklung rassistischer und kolonialer Denk-

ansätze, die in der Welt wirkten. Weiterhin sollte Kolonialismus keinesfalls

einseitig als eine staatliche Unternehmung gedacht werden. In der Tat

hatten die anerkannten Vorgängerstaaten Deutschlands im Vergleich zum

Vereinigten Königreich oder Frankreich nur vergleichsweise kurz klassische

Siedlungskolonien inne, aber doch ist der deutsche Kolonialismus nicht von

der Hand zu weisen. Die Länge des deutschen Kolonialismus ist zudem

deutlich unklarer zu begrenzen, wenn wir auf koloniale Projekte von Adligen

sowie anderen Privatpersonen blicken. So kontrollierten die Augsburger

Patrizier bereits 1528 bis 1556 einen kolonialen Stützpunkt in Venezuela

(Arndt 2017, S. 76).

Zu seinem Höhepunkt Ende des 19. Jahrhunderts war das deutsche

Kolonialreich »gemessen an der Bevölkerungszahl (…) zu diesem Zeitpunkt

das fünftgrößte Kolonialreich Europas, territorial gesehen das drittgröß-

te« (Arndt 2017, S. 76-77). Mit der Errichtung von Konzentrationslagern in

Deutsch-Ostafrika und einem Genozid an der dortigen Bevölkerung gab es

auch signifikante, koloniale Schandtaten unter deutscher Kolonialherrschaft

(Arndt 2017, S. 77). Wie das Beispiel des Lebensmittelhändlers Edeka (Bun-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 73

deszentrale für Politische Bildung 2018, S. 22) zeigt, hat Kolonialismus stets

einen Gegenpart in den Zentren, die sich am Kolonialismus bereicherten.

Kolonialismus ereignete sich nicht nur innerhalb der kolonisierten Gesell-

schaften, sondern veränderte und prägte die kolonisierenden Gesellschaften

ebenfalls (vgl. u.a. Césaire 2017). Weiterhin gab es Privatpersonen oder -

unternehmen, die als nicht-staatliche Akteure am Kolonialismus mitwirkten.

Wie zuvor näher ausgeführt, nutzte der einflussreiche und weltbekannte

Mediziner Robert Koch Kolonien für seine schmerzhaften und entwürdi-

genden Versuche am Menschen (Zimmerer 2020). Diese Forschung kam

wiederum Menschen in Deutschland zugute. Die Auswirkungen kolonialer

Explorationen kamen in Form von Innovation, materiellen Werten oder

Wissenstransfer in die deutsche Gesellschaft zurück. Die Kurbrandenburger

beteiligten sich mit mehreren Schiffen von 1650 bis 1720 sogar unmittelbar

am sogenannten transatlantischen Sklavenhandel (Weindl 2001). Damit ist

die wohl bekannteste Schandtat des atlantischen Kolonialismus mit der

deutschen Geschichte verbunden.

Weiterhin unterliegt die zeitgenössische Bewertung des deutschen Kolo-

nialeinflusses drei entscheidenden Wahrnehmungsverzerrungen (Bias). Die

Kolonien werden stets mit dem europäischen Zentrum in Verbindung ge-

bracht, dass sie zuletzt kolonisierte. So waren bekannterweise sowohl Togo

als auch das östliche Ghana eine deutsche Kolonie, aber werden populär nicht

als solche erinnert, da die anschließende britische Kolonialherrschaft als die

Prägende erachtet wird. Der deutsche Kolonialismus wird durch sein ver-

gleichsweises frühes Ende überdeckt. Die zweite Wahrnehmungsverzerrung

liegt in der Entkopplung privatwirtschaftlichen Handelns von der deutschen

Verantwortung. Bevor Togo zu einer staatlichen, deutschen Kolonie wurde,

haben viele Jahrzehnte davor deutsche Privatunternehmen bereits dort Ko-

lonialismus betrieben. Der Kolonialismus ist keine ausschließlich staatliche

Praxis, sondern eine gesamtgesellschaftliche. Zuletzt wird verzerrend aus-

schließlich, im beispielhaften Bild gesprochen, der Peitschenträger auf der

Plantage alsmoralisch verwerflicher Gewalttäter undKolonialist wahrgenom-

men. Die einseitige Medialisierung des schlimmen Kolonialisten als Peitsche

tragenden Gewalttäter vulgarisiert das Bild eines schuldhaften Kolonialisten.

Einflussreicher waren selbstverständlich, die im medialen Diskurs als ge-

bildete, adlige Gentlemen überzeichneten Profiteure der kolonialen Ausbeu-

tung. Im Rahmen des transatlantischen Sklavenhandels entwickelte sich eine

frühe Form von arbeitsteiligem, globalisiertem Kapitalismus, wie Mbembe in

seiner »Kritik der schwarzen Vernunft« (Mbembe 2016) ausführlich erläutert.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

So beteiligten sich die Hamburger Schimmelmanns ausgiebig am Sklaven-

handel und haben zudem hunderte Sklaven besessen, ohnemit ihnen persön-

lich zu interagieren (Degn 2000). Den Lohn hierfür haben sie viele hunderte

Kilometer entfernt in der zivilisierten Sicherheit ihrer Hansestadt eingestri-

chen (Degn 2000).

Zudem beteiligten sich Deutsche nicht nur in großer Zahl an deutschen

Kolonien, sondern auch an den kolonialen Projekten anderer Nationen oder

an Kolonien, die in weißer Herrschaft unabhängig wurden. Insbesondere un-

terstützen Deutsche damit das Projekt der Europäisierung des amerikani-

schen Kontinents. Zielsetzung war hierbei die aggressive und gewalttätige

Verdrängung indigener und nicht-weißer Bevölkerungen zu Gunsten wei-

ßer Migration. Es war eine genozidale Verdrängungspolitik. So wanderten

nach Gregory 223 000 deutschsprachige Menschen allein nach Brasilien aus

(Gregory 2013, S. 115), die heute mehrere Millionen Nachkommen haben sol-

len (Gregory 2013). Oltmer betont in seiner Schrift zur »Globalen Migration«

(Oltmer 2016, S. 108), dass Deutschland bis zum zweitenWeltkrieg ein bedeu-

tendes Land »der Überseemigration« (Oltmer 2016, S. 108) war (Oltmer 2016,

S. 108). Hiermit ist selbstverständlich die Migration in (Post-)Kolonien ge-

meint. Nebenbei zeigt die Publikation von Gregory erneut die Notwendigkeit

postkolonialer Kritik deutlich auf. Zu Beginn des Textes wird im Kontext der

menschlichen Kolonialmobilitäten unterschiedslos von »Einwanderer(n)« ge-

schrieben. »Ab dem 16. Jahrhundert kamen Einwanderer aus Europa, Afrika,

dem Mittleren Osten und später aus Asien nach Südamerika« (Gregory 2013,

S. 115). Damit werden gewalttätige Kolonialisten, die die indigene Bevölke-

rung verdrängten, und versklavte Afrikaner unterschiedslos zu Einwanderern

erklärt und damit die sehr unterschiedlichen Formen der (Zwangs-)Migration

zwischen Freiwilligkeit, Gier, Notstandsmigration und Zwangsknechtschaft

gleichgestellt. Es ist eine übliche Form der Romantisierung, des kolonialen

Unterfangens. Denn in der Beschreibung von Gregory scheint die koloniale

Zwangsmigration in ihrer Gewalttätigkeit vergessen.

Die Beteiligung von Deutschland und Deutschen am (post-)kolonia-

len Projekt ist umfangreich. So leugnet dies heute die Bundesregierung

keineswegs mehr. Im »Marshallplan mit Afrika« (Bundesministerium für

wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 2017) schreibt das Bundes-

entwicklungshilfeministerium unmissverständlich:

»Afrika und Europa sind Nachbarn: (…). Neben dieser geographischen Nä-

he sind wir durch Geschichte und Kultur in besonderer Weise verbunden.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 75

1885 auf der Konferenz in Berlin wurde der Kontinent mit dem Lineal ohne

Rücksicht auf Geschichte, Tradition, Kultur und Selbstbestimmung der Völ-

ker willkürlich aufgeteilt. Es folgt ein Zeitalter der Unterdrückung, Bevor-

mundung, Erniedrigung und Ausbeutung. Folgend davon sind heute noch

zahlreiche Konflikte und Kriege. Das Zeitalter des Sklavenhandels ist eine

der prägenden Tiefpunkte zwischen der westlichen Welt und Afrika« (Bun-

desministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 2017,

S. 7).

Die diplomatische Mitwirkung Deutschlands bei der Aufteilung Afrikas leite-

te ein wichtiges Kapitel des Siedlungskolonialismus in Afrika ein und ist ein

zentraler Referenzpunkt für die deutsche, postkoloniale Theorie. So verweist

auch Plumelle-Uribe nachdrücklich auf dieses Ereignis (Plumelle-Uribe 2004,

S. 121). Dabei »sicherte sich Deutschland den Südwesten (das heutige Nami-

bia), die Kontrolle über den Osten (das heutige Territorium von Tansania, Bu-

rundi und Ruanda) sowie die Kontrolle über Togo und Kamerun« (Plumelle-

Uribe 2004, S. 121). Das Bundesministerium stellt die koloniale Praktik der

Sklaverei sowie die koloniale Praxis der willkürlichen Grenzziehung (Schiel

2005, S. 104) besonders heraus und sieht eine bis in die Gegenwart andauern-

de Relevanz für das Verhältnis mit Afrika. Diese Dynamik entspricht einer

postkolonialen Konstellation. Weiterhin betont das Bundesministerium die

noch immer vorhandene negative Wirksamkeit damaligen Handelns. In die-

semAbschnitt wurden bisher zielgerichtet koloniale Verstrickungen der deut-

schen Gesellschaft und ihren Vorgängern aufgezeigt. Dabei wird klar, dass

mit einem kurzen Verweis auf die kurzweilige Kolonialzeit nach 1885 die post-

koloniale Analyse der deutschen Gegenwartsgesellschaft nicht abgetan wer-

den kann. Die fortwährende Erinnerung an die Kongokonferenz erfüllt damit

zwei gegensätzliche Aufträge. Einerseits wird die Referenz auf die Kongokon-

ferenz dazu verwendet die weitreichende Verstrickung Deutschlands ins ko-

loniale Siedlungsprojekt auf dem afrikanischen Kontinent sichtbar und deut-

lich zu machen. Andererseits ist die Fokalisierung des deutschen Kolonialis-

mus auf den Abschnitt zwischen Kongokonferenz und den Zwischenkriegs-

jahren eine Strategie der Verschleierung der langen deutschen Kolonialge-

schichte. Durch eine ausschließlich staatsorientierte Definition von Kolonia-

lismus und der Auslassung von privaten, wirtschaftlichen und adligen Projek-

ten der kolonialen Ausbeutung vom Sklavenschiffs über medizinische Experi-

mente bis hin zu ganzen kolonialen Unterdrückungsgebieten, wird gleichsam

die deutsche Schuld am Kolonialismus unsichtbar gemacht und die postko-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

loniale Analyse der deutschen Gesellschaft in weite Ferne gerückt. Nur unter

Berücksichtigung von kolonialen Praktiken, wie der Auswanderung in nicht-

deutsche Kolonien oder die Rückwanderung von Deutschen aus ehemaligen

Kolonien, wie nach dem Ende der Apartheid in Südafrika, wird das Gesamt-

maß deutscher Kolonialgeschichte deutlich.

In aller Kürze wurden einige, wenige koloniale Verstrickungen der deut-

schen Vorgängergesellschaften mit dem Kolonialismus aufgezeigt und dabei

auch auf Kontinuitätslinien verwiesen. Da die postkoloniale Analyse, wie zu-

vor beschrieben, von der »zeitliche(n) Doppelebene des postkolonialen Ansat-

zes« (Foroutan 2019, S. 53) geprägt ist, fehlt ein gewichtiges Argument. Der

Postkolonialismus untersucht nicht nur die unmittelbaren Kontinuitäten des

Kolonialismus, sondern auch die Kontinuität kolonialer Praktiken in der Ge-

genwart. Rassismus ist eine solche koloniale Praktik. So prägt der Kolonial-

rassismus noch heute die deutsche Gesellschaft und rassistische Zuschrei-

bungen aus Aufklärung als auch Kolonialismus begegnen noch heute Men-

schen auf der Straße. Für die postkolonialeTheorie steckt die koloniale Konti-

nuität in der Tatsache, dass auch heutzutage schwarze Menschen in Deutsch-

land als Affe oder mit Affenlauten beleidigt werden. Anknüpfend an das auf-

klärerische Vorurteil schwarze Menschen seien dem Affen näher. Die kolo-

niale Kontinuität verbirgt sich in der Praxis, indem eine Abwertung des soge-

nannten Orients und dem Islam gegenüber demOkzident und demChristen-

tum auch in der Moderne noch vielerorts vollzogen wird. Folglich untersucht

die postkoloniale Theorie nicht nur die koloniale Hinterlassenschaft, sondern

tatsächlich den (Post-)Kolonialismus selbst in der Gegenwartsgesellschaft. Ob

diese Kolonialitäten erst Jahre nach dem Ende des Kolonialismus aus ande-

ren nationalen Kolonialismen in die deutsche Gesellschaft übergangen sind,

ist nicht ursächlich für die postkoloniale Analyse. Klar ist, dass wir bis in die

Gegenwart den kulturellen Transfer von Rassismen sehen und erleben. Ein

ideales Vehikel hierfür ist die Aneignung nordamerikanischer Rassismen über

den Konsum von kulturellen und medialen Erzeugnissen. Die koloniale Tra-

ditionslinie liegt außerhalb Deutschlands und geht damit erst in derModerne

nach Deutschland über. Ein Beispiel ist das historische Bild vom schwarzen

Menschen als Sklave. Nicht als ein Sklave, sondern als die zentrale Figur der

»Dienlichkeit« (Därmann 2020) im »Wissensarchiv« (Arndt 2015, S. 43). Die

Reduktion des schwarzen Menschen in der Menschheitsgeschichte auf die

Rolle des Sklaven ist in Deutschland vor allem geprägt durch die angelsäch-

sische Geschichtserzählung und wird untermauert durch US-amerikanische,

popkulturelle Erzeugnisse, wie Hollywood-Filme und Fernsehserien.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 77

Ein zweites Beispiel für eine europäische Verstrickung offenbart sich beim

Blick auf die komplexe, kapitalistische Vernetzung in der Welt. Gerade An-

sätze des Neokolonialismus können an wirtschaftlichen Ausbeutungsprakti-

ken der Gegenwart gegenüber ehemaligen Kolonialstaaten und ihren Bevöl-

kerungen Kolonialismus im neuen Gewande erkennen. Daran kann in einer

komplexenWeltwirtschaft ein deutsches Unternehmen an einer ehemals nie-

derländischen Kolonie aktiv beteiligt sein und der Aktieninhaber oder Kon-

sument in Deutschland profitieren. Ein einleuchtendes und viel diskutier-

tes Beispiel für eine solche neokoloniale Verbindung in der Moderne sind die

gigantischen giftigen Elektromüll-Plätze in Ghana, die unter anderem mit

deutschen Schrott gefüllt sind (Reichart 2015).

Die posthomogene Gesellschaft selbst macht die eindimensionale Kopp-

lung der kolonialen Verantwortung unmöglich. Als eine eindimensionale

Kopplung kann beispielsweise die Zuschreibung gesehen werden, dass das

Vereinigte Königreich allein verantwortlich sei für den Kolonialismus in

Nordamerika. Obwohl bekanntermaßen sich lediglich die angelsächsische

Prägung als hegemoniales Moment durchsetzte, sollten die französischen,

spanischen oder deutschen Beiträge zum komplexen Kolonialismus des

nordamerikanischen Kontinents nicht vergessen werden. In einer postho-

mogenen Gesellschaft, wie Deutschland eine darstellt, sind nicht nur die

genuin deutschen, kolonialen Kontinuitäten gegenwärtig. Vor allem, da

die deutsche Gesellschaft auch durch eine Rückwanderungsbewegung von

Deutschen aus den unterschiedlichsten Kolonien geprägt ist.Weiterhin leben

ehemals kolonisierte Menschen und ihre Nachfahren in Deutschland, deren

koloniale Traditionslinien anderweitig verortet sind. Ein Beispiel hierfür

können die großen marokkanischen oder vietnamesischen Communities in

Deutschland sein. An dieser Stelle sei nochmal ausdrücklich betont, dass

viele Menschen in Afrika und Asien in den 1950er-Jahren noch in den Ko-

lonialismus geboren wurden. Der Kolonialismus war noch bis weit in die

Nachkriegszeit eine lebendige Herrschaftsform, wenn wir beispielsweise an

Südafrika, Ghana oder Jamaika denken.

Nichtsdestotrotz eröffnet das Bundesministerium für wirtschaftliche

Zusammenarbeit und Entwicklung mit seinem europäischen Framing einen

weiteren Begründungsmoment für eine postkoloniale Analyse der deutschen

Gegenwartsgesellschaft. Handelt es sich beim kolonialen Erbe nicht vielmehr

um ein westliches und europäisches Erbe? Denn das Bundesministerium

setzt die Referenz zu »Afrika und Europa« und schreibt von einem »Tief-

punkt zwischen der westlichen Welt und Afrika« (Bundesministerium für

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 2017, S. 7) und nicht

Deutschlands. Das Argument lautet wie folgt: In der geschichts- und poli-

tikwissenschaftlichen Analyse von relevanten historisch-gesellschaftlichen

Einflussfaktoren findet sich vielerorts eine Form der Vergemeinschaftung

nationaler, historischer Ereignisse als geteiltes europäisches oder sogar

westliches Erbe. Besonders deutlich bei den griechischen oder römischen

Republiken als Labore für die westliche Demokratie, der Französischen Revo-

lution, der christlichen Tradition, der sogenannten kolonialen Entdeckungen,

der US-amerikanischen Revolution, dem Code Civil, der Reformation und

vielem mehr. Einer solchen Vergemeinschaftung will sich diese Theorie gar

nicht entgegenstellen, denn es gibt nachvollziehbare Argumente für den

europaweiten unter Umständen sogar globalen Einfluss dieser Geschehnisse.

Wenn es nun zum Diskurs über den seit dem späten 15. Jahrhundert zu-

nehmend globalisierenden Kolonialismus kommt, dann ist eine häufige Na-

tionalisierung desDiskurses zu beobachten.Der jeweilige Kolonialismuswird

in Bezug zu der jeweiligenNation verhandelt undmögliche Spill-Over-Effekte

sowie Einflüsse auf die Entwicklung des gesamten europäischen Erbes sind

kaum bis gar nicht untersucht. Einige Indizien sprechen allerdings für eine

solche europäische Vergemeinschaftung. Der Kolonialismus verlagerte Kon-

flikte und Kriege zwischen europäischen Großmächten aus Europa in die Ko-

lonien bis tief in den sogenannten »Kalten Krieg« hinein. Beispielsweise gab

es koloniale Kriege um Besitzungen in Nordamerika oder Afrika. Der Kolo-

nialismus beeinflusste die wirtschaftliche Produktion in nahezu allen euro-

päischen Nationen. Beispielsweise veränderte der Kolonialismus die Textil-

preise in Europa durch Baumwolle aus Nordamerika. Der Kolonialismus ver-

änderte das wirtschaftliche sowie militärische Gleichgewicht zwischen euro-

päischen Mächten. Zum Beispiel wurde das Vereinigte Königreich zum Em-

pire und hatte neue Absatzmärkte in den Kolonien. Der Kolonialismus verän-

derte die Einflusszonen europäischer Mächte. Beispielsweise hatte der belgi-

sche König Leopold II. durch seine koloniale Schreckensherrschaft im Kongo

ein neues Reich im sogenannten Herzen Afrikas. Der Kolonialismus ermög-

lichte die Abwanderung von europäischen Bevölkerungen. Etwa bei der Aus-

wanderung hunderttausender Deutscher aufgrund von Hungersnöten nach

Amerika. Zweifelsohne hatte der Kolonialismus größere Implikation für die

europäische Gesamtentwicklung. Dennoch erleben wir oftmals eine feinsäu-

berliche Trennung der nationalen Kolonialismen, anstatt einer europäischen

Vergemeinschaftung als Teil des europäischen Erbes und folglich als überge-

ordneten historischen Trend.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 79

Eine Erklärung hierfür könnte Becks Ansatz des »methodologische(n) Na-

tionalismus« (Beck 2004, S. 40) sein (Beck 2004, S. 40). Für Beck ist der »me-

thodologische Nationalismus« eine »wissenschaftliche Beobachterperspekti-

ve« (Beck 2004, S. 40) bei demdie Forschung nationalen Grenzziehungen folgt

(Beck 2004, S. 40). Gerade bei der Erforschung des Kolonialismus erleben wir

häufig im Mainstream einen solchen methodologischen Nationalismus. Für

die ideengeschichtliche Forschung scheint er sehr selektiv zu sein, da man-

che Ereignisse verwestlicht oder europäisiert werden, obwohl sie nachweis-

lich ausschließlich an einem konkreten, nationalen Ort manifestiert sind. Die

Auflösung des methodologischen Nationalismus, den Beck über seine gesam-

te Schrift »Der kosmopolitische Blick oder. Krieg ist Frieden« (Beck 2004) im-

mer wieder fordert, könnte das Problem lösen. Dann ist die Analyse Deutsch-

lands mittels einer postkolonialen Theorie möglich, da Deutschland neben

dem eigenen auch besonders durch das europäische und westliche Erbe ge-

prägt ist, das wiederum sehr stark durch den Kolonialismus beeinflusst wur-

de. Kontzi bestätigt, dass die europäische Geschichte ausschließlich in Ver-

bindung mit den »gewaltvollen Epochen wie der Kolonialzeit« (Kontzi, S. 69)

erklärbar ist (Kontzi, S. 69). Weil die postkoloniale Theorie, vorrangig den

in Europa entstandenen Kolonialismus und seine Auswirkungen untersucht,

wäre eine postkoloniale Analyse Deutschlands, deshalb fruchtbar, da es als ein

Bestandteil Europas und Träger des europäischen Erbes betrachtet wird.

Damit finden sich zwei zentrale Argumente für die Anwendung einer

postkolonialen Theorie auf Europa: Erstens die lange koloniale Geschichte

Deutschlands, die erst durch strukturelle und vermeintlich private Praktiken

deutlich wird von der intellektuellen Produktion der Vorbedingungen kolo-

nialer Gewalt im Rahmen der »Vertierung« des Anderen wie zum Beispiel als

Affen, bis zu privaten Sklavenschiffen. Zweitens die Einbettung Deutschlands

und seiner Entwicklung in das vermeintliche westliche oder europäische Erbe

und die zeitgleiche tiefe Verwobenheit der Entwicklung Europas mit dem

Kolonialismus.

Dabei muss ein weiteres Argument ausgeräumt werden. Die Vorstellung

der postkolonialenTheorie als eine anti-europäischeTheorie.Dhawan erkennt

gar den Vorwurf einer »Europhobie« (Dhawan 2016, S. 75f.). Die hier vorlie-

gendeTheorie wendet sich keinesfalls gegen das europäische Projekt oder Eu-

ropa selbst, sondern möchte lediglich mittels einer kritischen Reflexion auch

die Schandtaten einer Europäisierung der Welt verdeutlichen. Denn »Euro-

pas Praxis der Selbsthinterfragungwird gewissermaßen als seine größte Stär-

ke und als das wichtigste Erbe der europäischen Aufklärung betrachtet (…)«

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

(Dhawan 2016, S. 74). Eine strukturierte Kritik an Europa und seinen histo-

rischen Wurzeln aus postkolonialer Perspektive sollte daher nicht als anti-

europäisch, sondern als zutiefst europäisch verstanden werden. Denn letzt-

lich bietet ein besseres Verständnis des kolonialen Projekts ein tieferes Ver-

ständnis von Europa selbst. Denn die postkoloniale Theorie möchte, wie er-

läutert, den Einfluss des Kolonialismus auch auf die ehemaligen Kolonisie-

renden untersuchen, damit man sich der Vorstellung erwehren kann, »dass

der Kolonialismus langfristige und fundamentale Auswirkungen nur auf die

Kolonisierten hatte, nicht auf die Kolonisierer« (El-Tayeb 2016, S. 16f.).Weiter-

hin liefert die postkoloniale Theorie eine bessere Erläuterung für die oftmals

defizitären Beziehungen zwischen ehemaligen Kolonisierenden und ehemals

Kolonisierten. Die unter anderem in der gegenwärtigen Restitutionsdebatte

verhandelte Last der historischen Enteignung (vgl. hierzu Bhabha 2012, S. 53)

prägt noch heute das Verhältnis zwischen den Gruppen und begünstigt so-

ziale Großkonflikte in westlichen Gesellschaften.

Ein letztes Argument für die postkoloniale Analyse der deutschen Gesell-

schaft bleibt von einer historischen Begrenzung des Kolonialismus auf die

kurze Zeit nach der Berliner Kongokonferenz unberührt. Denn abgesehen

vom direkten Kolonialismus bedarf es einem tiefergehenden Verständnis sei-

ner Genese und Kontinuität. Bevor das koloniale Projekt begann gab es eine

sukzessive Legitimation der Kolonisierung selbst und währenddessen einen

stetigen Wandel der Legitimitätsbegründung (Dübgen und Skupien 2016b,

S. 10). Insofern wir uns auf die Narrative vom Ende des deutschen Kolonia-

lismus einlassen, endeten keinesfalls die Zeit der intellektuellen Wegbereiter

des Kolonialismus selbst. Die Vorstellung von der Notwendigkeit der Zivili-

sierung des Anderen (Dübgen und Skupien 2016b, S. 10) lebte fort und prägte

seit der Nachkriegszeit auch den Migrationsdiskurs in Deutschland.

Aufbauend auf den vorhergehenden Argumenten ist eine postkolonia-

le Analyse der Gegenwartsgesellschaft in Deutschland nachvollziehbar. Die

postkoloniale Betrachtung ergänzt Betrachtungen über die untersuchten Ge-

genstände aus anderen theoretischen Perspektiven und wird in dieserTheorie

nicht als ausschließlicher Erklärungsansatz angenommen. Der postkoloniale

Zugang ergänzt die diskursive Analyse von Demokratie, Migration, Zugehö-

rigkeit und Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 81

2.6 Abgrenzung zur transkulturellen und nicht-westlichen Theorie

Die transkulturelle oder nichtwestliche Theorie steht der postkolonialen

Theorie nicht entgegen, aber es gibt relevante Unterschiede. So kritisiert

Dhawan die unzureichende Distanzierung seitens der trans- oder interkul-

turellen Theorie von der hegemonialen Stellung westlicher Philosophie und

Theoriebildung (Dhawan 2011, S. 39ff.). Die postkoloniale Theorie möchte die

Dekonstruktion der Hegemonie westlichen Denkens bewirken und mit »der

Hegemonie des Kolonialismus« (Dhawan 2011, S. 42) brechen. In Abgrenzung

zu einer trans- oder interkulturellen Philosophie oder Theoriebildung soll

in einer postkolonial-aufgeklärten Theoriebildung nicht die vermeintlich

fremden Theorien anderer Regionen, Nationen oder Länder in die westliche

Ideenbildung eingewoben werden, sondern der Umstand des Kolonialen

samt seiner inneren Muster von Rassismus, Kolonialismus und Ausbeutung

als zu beachtende Realitäten und Erklärungsmöglichkeiten innerhalb der

westlichen Theorie Berücksichtigung finden. Die Logik der nicht-westlichen

Theorie steht damit dem außerhalb des Westens stehenden gegenüber. Der

transkulturellen Theoriebildung basiert auf der Vorstellung antagonistischer,

kultureller Räume, die nun miteinander versöhnt werden sollen. Auf der

einen Seite Afrika als hermetisch abgeschlossener Raum und auf der anderen

Seite Europa als hermetisch abgeschlossener Raum, die nun einander im

transkulturellen Raum begegnen. Die postkoloniale Theorie versucht sich an

der Re-Integration oder Sichtbarmachung des vermeintlich Nicht-Westlichen

und Transkulturellen innerhalb der vermeintlich westlichenTheorie. Für Hall

»the Enlightment returns in the discourse of the ›post-colonial‹« (Hall

1996, S. 252). Daher folgt die hier vorgelegte Theorie dem Ansatz einer

Re-Universalisierung von Theoriebildung mittels postkolonialer Kritik und

Öffnung. Beispielsweise mittels der Kritik an universell gedeuteten, aber

niemals universell intendierten Texten wird eine Aufklärung über die wahre

Genese von universellen Inhalten ermöglicht.

Im gleichen Text verweist Hall auf die »›post-colonial’s‹ preoccupation

with Eurocentric time« (Hall 1996, S. 252) und markiert damit eine weitere

Differenz zur nichtwestlichen sowie trans-kulturellen Philosophie. Die post-

koloniale Theorie ist vielmehr damit beschäftigt die eurozentrische Theorie

kritisch zu durchleuchten als die Theorie des Anderen in eurozentrischen

Kontexten sichtbar zu machen. Grundlegend dafür ist eine machtkritische

Ausschlusstheorie. So erklären die verschiedenen Ansätze die Gründe für den

Ausschluss der Theorien der Anderen unterschiedlich. Die nicht-westliche

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

oder transkulturelleTheorie unterstellt zweitweise schlichtweg einemangeln-

de Bekanntheit der Theorien der Anderen und bemüht sich daher um ihre

Sichtbarmachung. Die postkoloniale Theorie begreift das Problem vorrangig

als Ergebniss bewusster auf Macht- und Abwertungsprozessen basierenden

Ausschlüssen. Daher sieht sie die Lösung für die relative Schließung der ver-

meintlich westlichen Theorie vor allem in einer kritischen Auseinanderset-

zung mit den Macht- und Ausschlussregimen innerhalb der eurozentrischen

Theoriebildung.

Dabei betont die postkoloniale Theorie Widersprüche (Müller-Uri 2014,

S. 12) und möchte sie keinesfalls wie die transkulturelle Theorie miteinander

versöhnen. Ein gutes Beispiel hierfür ist El-Tayeb, die sich fragt, »warumKon-

stellationen, Prozesse und Behauptungen als natürlich und selbstverständlich

hingenommen werden, auch wenn ihre Widersprüchlichkeit eigentlich auf

den ersten Blick erkennbar ist« (El-Tayeb 2016, S. 40).Wie die Einordnung von

Jefferson als »Verkünder der Freiheit« (Gerste 2020), obwohl er Menschen ver-

sklavte. Bereits die zentrale Vordenkerin postkolonialen Denkens Spivak be-

tonte, dass sie keine Ablehnung der westlichen Theorie betreibt (Spivak 2011,

S. 77-78). Hierin grenzt sich die postkoloniale Theorie als eine mit der westli-

chen Theorie operierende Teildisziplin von der nicht-westlichen Theorie ab.

Die nicht-westliche Theorie und transkulturelle Theorie tendieren zu »in-

ternalistische(n) Erklärungsmodellen« (El-Tayeb 2016, S. 58), da sie gleichsam

versuchen die Philosophie der anderen Kulturen zu verorten. Damit folgen

sie zeitweise dem Fehlschluss einer lokalisierten Genese und der irrigen An-

nahme, dass der kulturelle Austausch über weite Distanzen und Kulturräu-

me nicht bereits ein seit vielen Jahrhunderten andauerndes Phänomen ist.

Die postkoloniale Theorie verweigert sich dem »methodologische Nationa-

lismus« an dieser Stelle und begreift zentrale Dinge als globale und damit

nicht als transkulturelle oder nicht-westliche Produkte. Nichtsdestotrotz teilt

die postkoloniale Theorie die Marginalisierungsthese ihrer verwandten Kri-

tikrichtungen. Die Erneuerung und Erweiterung der Wissensbestände wird

dabei als »epistemologische Dekolonisierung« (Dübgen und Skupien 2016b,

S. 12) verhandelt. Erneut wird der kritische Blickwinkel deutlich. Es geht nicht

um den Aufbau, sondern um den Abbau von Wissensbeständen.

Weiterhin ist es möglich nicht-westliche und transkulturelle Theorie mit

westlicherMethodik zu betreiben. Es ändern sich die Inhalte, Referenzpunkte

und lokale Bezüge, aber die Methodik bleibt in ihren Grundzügen beispiels-

weise in ihrem Objektivitätsanspruch, Wissenschaftsbegriff oder Rationali-

tätsanspruch identisch. Postkoloniale Kritik bricht bewusst mit dem »westli-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 83

che(n) Bild von Wissenschaft und Rationalität« (Weidner 2018, S. 58) und kri-

tisiert beispielsweise die vermeintlich objektive Position der Wissenschafts-

erzeugung. Die postkoloniale und rassismuskritische Methodik fordern ei-

ne Sichtbarmachung der eigenen »Partialität« (Dirim et al. 2016, S. 91) bezie-

hungsweise »Positionalität« (Spivak 2011, S. 77-78). Damit wird versucht, die

»Verknüpfung(en) von Macht und Wissen« sichtbarer zu machen oder aufzu-

lösen. Denn die eigene Identität kommuniziert in wissenschaftlichen Texten

und beeinflusst die Sichtweise auf den zu untersuchenden Gegenstand. Für

Boatca ist hierbei nicht nur die eigene Identität relevant, sondern auch die

Sichtbarmachung der »globalen Machtverhältnisse« (Boatca 2016, S. 114), da

hieraus kleinere Phänomene erklärbar werden. Zusammenfassend bricht die

postkolonialeTheorie denmethodischen Rahmen, an den sich die nicht-west-

liche und transkulturelle Theorie oftmals noch halten kann, aber dies nicht

zwangsläufig immer tut.

Die postkoloniale Theorie ist keine nicht-westliche Theorie und möchte

auch keine transkulturelle Theoriebildung betreiben. Es ist ihr Anspruch das

westliche Wissensarchiv kritisch zu durchleuchten und für neue Perspekti-

ven zu öffnen. Dabei deckt es fortwährend Widersprüche zwischen Selbstbe-

schreibung beispielsweise der Selbstzuschreibung Kants als vernunftbegabt,

und dem Rassismus auf. Das Aufdecken von Widersprüchen wird als pro-

duktiv für die Entwicklung weiterer Theoriebildung begriffen und soll lang-

fristig auf die Integration von Wissensbeständen unterschiedlicher Lokali-

sationen abzielen. Daher verdammt die postkoloniale Theorie keinesfalls die

fruchtbare und bedeutende, westliche Theorietradition, sondern möchte sie,

wie Hall verdeutlicht, aufklärerisch durchforsten. Die Abgrenzung zur nicht-

westlichen und transkulturellen Theoriebildung ist wichtig, damit die Mehr-

werte der postkolonialen Theorie sichtbar werden. Es ist mehr als nur dem

Anderen zuzuhören oder diesen anzuerkennen. Dabei verstehen die »postko-

lonialen TheoretikerInnen die Aufdeckung und Kritik hegemonialer Diskur-

se als politische Intervention« (Attia 2009, S. 24). In diesem weiteren Punkt

bricht die postkoloniale Theorie mit der Methodik herkömmlicher Wissen-

schaftsführung. Während sich in vielen bekannten Theorien eine normative

Vorstellung des Guten oder Richtigen wiederfindet, wird regelmäßig eine po-

litische Natur der Inhalte negiert. Die postkoloniale Theorie scheut sich nicht

vor einem engagierten und politischen Ansatz. Dies mag zweifelsohne auch

an den Inhalten liegen. So kann es kaum eine Forschung zu Rassismus ge-

ben, die mit den allgemeinen Menschenrechten und dem deutschen Grund-

gesetz vereinbar ist, die sich nicht explizit gegen Rassismus wendet. Die mo-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

ralische Haltung zum Forschungsgegenstand ist nicht entgegen universeller,

sondern aufgrund des universellen Menschen- und Grundrechts von der mo-

ralischen und politischen Position des Antirassismus geprägt. Da der Kolo-

nialismus sicherlich eine anti-demokratische, zumeist auch eine autoritäre

und menschenfeindliche Herrschaftsform darstellt, ist die bewusste Positio-

nierung hiergegen ebenfalls üblich. In anderen Feldern ist diese verdeckte

Kollektivpositionierung eines Forschungsfeldes wenig explizit kommuniziert

und dennoch bekannt. So ist die pro-demokratische Haltung unter den De-

mokratieforschenden, sowie die anti-autoritäre Haltung in der Autoritaris-

musforschung äußerst hegemonial. Im Falle der Demokratietheorie bezeich-

net La Rosa den normativen Charakter dieser Teildisziplin als die »doppelte(n)

Funktion der Demokratietheorie sowohl analytische, als auch normative Aus-

sagen zu machen« (La Rosa 2018, S. 207).

Ein zentrales Problem in der Rezeption von postkolonialen Theorien,

obwohl sich auch viel genuin philosophische oder politikwissenschaftliche

Forschung findet, ist die vorherrschende fast ausschließliche Mehrheitsre-

zeption von »literatur- und kulturwissenschaftliche(n) Ansätze(n)« (Franzki

und Aikins 2010, S. 14) geprägt. Diesem Defizit möchte diese Theorie etwas

entgegensetzen. Zuletzt sei darauf hingewiesen, dass die Beschäftigung

mit »populär- und subkulturellen Werken« (Attia 2009, S. 24) Teil der post-

kolonialen Methodik ist und sich die oftmals artifizielle Trennung von

wissenschaftlichen und populären Werken, welche in der hegemonialen

Wissenschaftsführung üblich ist, nicht angeeignet wird (Attia 2009, S. 24).

2.7 Multiperspektivität als Notwendigkeit

Das erste Kapitel der Schrift lässt sich mit den Worten Multiperspektivität

als Notwendigkeit zusammenfassen.Multiperspektivität ist aus drei Perspek-

tiven zu verstehen. Erstens die Anerkennung der Multiperspektivität heuti-

ger Theorie- und Wissensbildung, die nicht, wie in der Vergangenheit unter-

schwellig im Kanon verankert, vom weißen, europäischen, männlichen Sub-

jekt ausgeht. Zweitens die Anerkennung der Multiperspektivität in der Ge-

nese von zentralen Konzepten, Begriffen und Strukturen die im hegemonia-

lenWissensdiskurs ausschließlich als westliche Errungenschaften verstanden

werden. Drittens die Anerkennung der Multiperspektivität der Rezipienten

von vergangener und heutiger Theoriebildung. Die Homogenität in den Hör-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 85

und Lesesälen hat geendet und dies erfordert eine neue Vermittlung von theo-

retischen Inhalten.

Für March ist es möglich zwischen »political theory as a ›scholarly‹ ac-

tivity and as an ›engaged‹ activity« (March 2009, S. 534) zu unterscheiden.

Für die postkoloniale Theorie ist dies nicht möglich und es wird eine Ein-

heit dieser Handlungen proklamiert. Dabei wirdmit der langen Tradition von

»einer linearen Menschheitsentwicklung, deren Zentrum undMotor zwangs-

läufig immer im Herzen Europas liegt« (El-Tayeb 2016, S. 50) gebrochen. Da-

mit ist Multiperspektivität als das Ende lineare Genese- und Entwicklungs-

theorien zu verstehen. Dabei genügt nicht die globale Erzählung von hoch-

kultureller Menschheitsentwicklung, die von Ägypten nach Rom und dann

nach Griechenland springt. Der Bruch mit einem linearen Model betont die

(Un-)Gleichzeitigkeit historischer Entwicklung und macht damit erklärbar,

dass der weiße Mann nicht schon immer ein Rassist war, es eine lange Tradi-

tion von weißem Antirassismus gibt und damit dem Rassismus der Philoso-

phen nicht mit dem Verweis als »Kinder ihrer Zeit« begegnet werden kann.

Es gilt zu verstehen weshalb der schwarze Philosoph Amo und die rassisti-

schen Aufklärer so nah beieinander lebten, aber dennoch so weit voneinan-

der entfernt waren. Die Erzeugung einer »banalen Opposition zwischen der

europäischen Aufklärung und dem Postkolonialismus (wäre) ein unzulässi-

ger Vorgang« (Dhawan 2009, S. 62), denn die Aufklärung schaffte nach Dha-

wan selbst die Grundlage für die postkoloniale Kritik (Dhawan 2009, S. 62).

Gleichsam schafften die Ideale und der Beginn der Demokratisierung durch

die »pro-slavery democracies« folgende Beispiele: In den Vereinigten Staaten

von Amerika schaffte die ideologische Grundlage die Basis für die postkolo-

nialen Proteste der schwarzen Bürgerrechtsbewegung, die haitianische Re-

volution wäre ohne die ideologische Vorarbeit der sie unterdrückenden fran-

zösischen Revolutionäre nicht möglich und im dekolonialen Protest Ghandis

war die öffentliche Verhandlung mit dem defizitären, britischen Rechtsstaat

von strategischer Bedeutung.

Ein zentrales Anliegen ist hierbei das Ende der kolonialen »Arbeitstei-

lung« (Franzki und Aikins 2010, S. 10) bei der sich die Politische Theorie und

Philosophie nicht mit Rassismus und Kolonialismus als Gegenstand beschäf-

tigt, sondern dies den Historikern, den Regionalstudien und der Ethnolo-

gie überantwortet. Hierzu ist es notwendig, dass sich die Theoriedisziplinen

selbst multiperspektivisch verstehen und nicht wie Reuter es für die Sozio-

logie identifiziert, unterschwellig als westlich konzeptualisiert (Reuter 2012,

S. 303). DieseTheorie widmet sich damit Rassismus und (Post-)Kolonialismus

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

als genuin politiktheoretischen Untersuchungsgegenstand. Daher betreiben

die postkoloniale Theorie und ihre zentralen politischen Figuren sowie Bewe-

gungen eben keine »kulturrelativistische Anklage« (Dhawan 2009, S. 62). Den

Anschluss an die Frauenbewegung suchend skandierten die schwarzen Frau-

en »Ain’t I a woman«, die Bürgerrechtsbewegung in den Vereinigten Staa-

ten demonstrierten mit Schildern auf denen »I am a man« stand und auch

die heutige Black Lives Matter-Bewegung fordert letztlich nur das univer-

selle Menschenrecht auf körperliche Unversehrtheit und die rechtsstaatliche

Trennung von rechtssprechender und rechtsvollziehender Gewalt. Dies sind

zutiefst liberal-demokratische Werte.

Multiperspektivität ist zudem eine Chance einen Beitrag wieder der Re-

Nationalisierung des öffentlichen Diskurses zu leisten. Wie Koppetsch zu-

recht feststellt, »bestehen die rechten Gruppierungen auf Schließungen und

möchten die Errungenschaften der jeweiligen Wir-Gruppe – der Nation, des

Volkes, der Kernfamilie, des Christentums etc. – gegenüber Außenseitern ver-

teidigen« (Koppetsch 2017, S. 214). Multiperspektivität bedeutet die Öffnung

der theoretischen Grundlage gegenüber dem Anderen und die Auflösung von

vermeintlichen Antagonismen zwischen kulturellen Räumen, die beispiels-

weise Huntington mit seinerTheorie »The clash of civilisations and the rema-

king of the world order« (Huntington 2002) wirkmächtig in den politikwis-

senschaftlichen Diskurs einbrachte. Ebendiese ethnopluralistische Denklo-

gik liegt dem meistverkauften Sachbuch seit Ende des zweiten Weltkriegs

»Deutschland schafft sich ab« (Sarrazin 2010) vonThilo Sarrazin zugrunde. In

diesem intellektuellen Raum wird der »europäischen Zivilisation« (Sereque-

berhan 2016, S. 71) die »afrikanische Barbarei« (Serequeberhan 2016, S. 71) ge-

genübergestellt, sowie ein Gegensatz zwischen »westlich zivilisiert« vs. »ori-

entalisch unzivilisiert« (Kuhn 2015, S. 35) konstruiert. Multiperspektivität als

methodisches Vorgehen bedeutet die Anerkennung der modernen Zivilisa-

tion auch als Ergebnis afrikanischer und muslimischer Kulturentwicklung.

Denn die These der Auflösung eines bipolaren Weltregimes und vielleicht

sogar die notwendige Anerkennung einer »multicivilizational« (Huntington

2002, S. 21)Welt nachHuntington ist einleuchtend.Wobei nicht erkannt wur-

de, dass gerade Migrationsbewegungen die klar umrissenen Grenzen dieser

vermeintlich autarken, multiplen Zivilisationen sprengen. Yildiz ordnet diese

migrationsbedingten Verschiebungen im modernen Deutschland als »hybri-

de Konstellationen« (Yildiz 2018, S. 21), die »(…) die eingespielten Eindeutig-

keiten und Kontinuitäten fraglich erscheinen lassen« (Yildiz 2018, S. 21) ein

(Yildiz 2018, S. 21). In Seminar- und Klassenräumen sitzen nun Lernende,

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Postkolonialismus und Rassismuskritik als Methode 87

die von ihrem Elternhaus durch unterschiedliche und untereinander ambi-

valente Zivilisationsentwicklungen geprägt sind. Sie fordern gängige Bilder

des Anderen heraus und konfrontieren die hegemonialen Lehren aus multi-

perspektivischer Sicht – mal aus schwarzer, mal aus jüdischer, mal aus der

Perspektive mit einer Behinderung. Damit lösen sie die Bilder der »Unter-

legenheit« (Taylor 2017, S. 52-53) auf oder verhandeln offen mit ihnen. Eine

Reaktion darauf ist die Herstellung von Multiperspektivität in den Lehrinhal-

ten oder wie Taylor schreibt die Einführung von »multikulturellen Curricula«

(Taylor 2017, S. 52-53).

Eine multiperspektive Betrachtung baut zugleich homogenisierende Nar-

rative im politischen Diskurs ab. In direkter Analogie zum Argument vonMil-

ler (Miller 2017b, S. 89) ist festzustellen, dass die häufig wiederholte These,

durch afrikanische und muslimische Zuwanderung fühlt sich der Deutsche

zunehmend entfremdet, für viele Deutsche nicht gilt. Für deutscheMenschen

deutscherHerkunftmit einer tolerantenHaltung ebensowenig,wie für Deut-

sche muslimischer oder afrikanischer Identität. Vielfach unterlaufen wir im

politischen und wissenschaftlichen Diskurs noch der Annahme »eine(r) ho-

mogene(n) Nationalkultur« (Miller 2017b, S. 89). Doch baut die Zunahme von

Zuwanderung für viele Deutsche erst das Gefühl der Entfremdung ab. Denn

ein schwarzer Mensch fühlt sich in einer zunehmendmultikulturellen Gesell-

schaft weniger in diesem Identitätsmerkmal vereinzelt.

Obwohl die vorliegende Theorie einen pragmatischen Entwurf der post-

kolonialenTheorie vorlegt, steckt auch in dieser Arbeit ein Wunsch nach »Be-

freiung von (zu viel) Europa bei einer gleichzeitigen Berufung auf Europa«

(Ehrmann 2012, S. 113). Denn ohne die Loslösung von der »Hegemonie des

Kolonialismus« (Dhawan 2011, S. 42) wird es die angestrebte Rassismusfrei-

heit nicht geben.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463789-003 - am 13.02.2026, 14:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

