Einleitung

KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

Di boni, quantum hominum unus venter exercet!
(Seneca)

>Erleben¢, >Erleidens, >Erfahrens, die drei titelgebenden Worte des vorlie-
genden Bandes, beziehen sich auf ein und denselben sprachlichen Sinnbe-
zirk. Sie heben dort aber jeweils spezifische Aspekte hervor und gewinnen
ihr spezifisches Profil, trotz wichtiger Uberlappungen, vor allem in Ab-
grenzung zueinander. Dass >Erlebnis< und >Erfahrung< im Deutschen keine
Synonyme sind, gleichwohl sich in dem, was sie bezeichnen, tendenziell
decken, macht sich sofort bemerkbar, wenn man nach einem passenden
Pendant dieser Termini in anderen Sprachen, beispielsweise im Englischen
sucht. Was bei Dilthey >Erlebnis< heifit, wird in amerikanischer Uberset-
zung zu >experience<, was bei Dewey >experience« heifit, erscheint in deut-
scher Ubersetzung unter dem Titel >Erfahrung<. Erfahrungen aber kann
man sammeln, Erlebnisse hingegen nicht, und diese metaphorische Ab-
grenzung ist aufschlussreich. Ein Mensch mit Erfahrungen in einem be-
stimmten Bereich, beispielsweise im Bickerhandwerk oder in der universi-
tdren Lehre, oder auch im GroBen und Ganzen, also mit >Lebenserfah-
rungs, diirfte immer innerhalb des mit der Rahmenangabe mehr oder weni-
ger eng umgrenzen Bereiches die unterschiedlichsten Dinge erlebt haben.
Umgekehrt muss aber derjenige, der vielerlei erlebt hat, nicht auch not-
wendigerweise ein erfahrener, und sei es nur ein bereichsspezifisch erfah-
rener Mensch sein. Erfahren setzt Erleben voraus, umgekehrt gilt dies
nicht.

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

Es scheint uns ratsam, hier kurz und eher tentativ die drei im Titel ge-
nannten Begriffe zu definieren. Damit wire ein erster Ausgangspunkt
markiert, zu dem zuriickzukehren natiirlich niemand verpflichtet ist. >Erle-
ben< heilit zunéchst einmal nur denkend und fiithlend oder auch mitden-
kend und mitfithlend anwesend und dabei zu sein. Das Verb hat zwei Va-
lenzen, die zu besetzen gezwungen ist, wer es grammatikalisch korrekt
verwenden will. Zum einen muss immer >jemand< benannt werden, der
etwas erlebt. Dabei handelt es sich typischerweise um ein menschliches
Wesen; Dingen, Maschinen und auch den allermeisten, wenn nicht gar al-
len nicht-menschlichen Lebewesen trauen wir diese Form einer mitden-
kenden Prédsenz kaum zu. Zum anderen ist jedes Erleben stets auf ein >Et-
was< bezogen, gewohnlich auf etwas Zeitliches, ein Geschehen oder ein
Ereignis.

Erleiden ist ein Modus des Erlebens. Wenn der Gegenstand des Erle-
bens als unangenehm erlebt wird und deshalb fiir gewohnlich kaum direkt
gesucht werden diirfte (wo das der Fall ist, sprechen wir von >Leiden-
schaft<), dann sind wir berechtigt, diese Form des Erlebens durch den
Terminus >Erleiden< ndher zu bestimmen. Wir erleiden einen Verlust oder
eine Niederlage, miissen Schmerzen ertragen, haben die Anwesenheit un-
gebetener Giste zu erdulden oder fiihlen uns in Anbetracht einer bestimm-
ten AuBerung beleidigt.

Das Verb >erfahren< meint mehr als Erleben oder Erleiden. Das hat ei-
nige, unter den Soziologen vor allem Max Weber, dazu verleitet, eher ab-
fillig vom Erleben und der Suche nach dem Erlebnis zu sprechen, als han-
dele es sich dabei lediglich um einen defizitdren Erfahrungsmodus. Dieses
Urteil hat die Karriere des Wortes >Erlebenc in den letzten hundert Jahren
jedoch nicht bremsen konnen. Das Gegenteil ist eingetreten, und es ist das
Wort >Erfahrung«, das in einer sich beschleunigt wandelnden Welt zuneh-
mend an Relevanz einzubiiflen scheint. Wer sich auf Erfahrung beruft, be-
ruft sich auf ein vielleicht bald obsoletes oder bereits heute schon nicht
mehr verstindlich zu machendes Wissen. Der Gebrauch des Wortes wirkt
deshalb héufig pathetisch und kann als vorbeugende Abwehr von Nachfra-
gen und Kritik verstanden werden. Gleichwohl gibt es nach wie vor Berei-
che, in denen Erfahrung durch nichts Anderes ersetzt werden kann. Dazu
gehoren ganz sicher sexuelle Erfahrungen, im Arbeitsleben nach wie vor
die Berufserfahrung, im StraBenverkehr die Fahrerfahrung, in der Freizeit
vielleicht Erfahrungen mit Drogen oder auch die Erfahrungen, die man als
Bergsteiger, Koch oder Ethnologe gesammelt hat. Wo das an Gewicht un-
bestreitbar zunehmende, sich von Auflage zu Auflage wandelnde Lehr-
buchwissen allein nicht ausreicht, da ist nach wie vor Erfahrungswissen
gefragt. Wer Erfahrungen zu sammeln vermag und sich als erfahren er-
weist, der hat aus dem, was er erlebt hat, etwas gelernt. Um Erfahrungen
sammeln zu konnen aber bedarf es immer einer gewissen Auffassungsga-
be, Sensibilitit und Urteilskraft. Erfahrung, so wollte es Goethe, sei des-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

halb immer nur zur Hilfte Erfahrung. Sie ist notwendig immer auch Ver-
allgemeinerung und geht spitestens mit ihrer begrifflichen Vermittlung
unweigerlich tiber das unmittelbar Erfahrene, eben iiber die ihr zugrunde
liegende Kette von Erlebnissen hinaus. Wihrend zur Erfahrung das Urteil
und die begriffliche Vermittlung hinzukommen, ist das Erleben darauf
nicht notwendig angewiesen. Erlebnisse reihen sich einfach aneinander,
Erfahrungen dagegen koénnen widerspriichlich sein und miissen in An-
betracht von Inkonsistenzen iiberdacht werden. Wenn im Amerikanischen
deshalb von >coherent< oder >consistent experience« die Rede ist, dann geht
es um Wirklichkeitserfahrung, wenn von >immediate< oder >lived expe-
rience< die Rede ist, geht es um Wahrnehmen und Erleben. Ob Erleiden
vielleicht eine groflere Affinitit zum Erfahren hat als Erleben, das soll hier
nicht erortert werden. Der Spruch, dass man aus Schaden klug wiirde,
scheint doch kaum mehr als eine fromme Hoffnung auszudriicken und ge-
rade lerntheoretisch schlecht abgesichert. Wer in seinem Leben, im Beruf
oder in der Ehe ausschliellich negative Erfahrungen gesammelt hat, gilt
typischerweise gar nicht als erfahren. Um tatsédchlich Erfahrungen sam-
meln zu konnen, miissen wir auch positive Erfahrungen machen. Erfah-
rungen konnen dann aufeinander aufbauen, und deshalb konnen sie auch
gezielt gesucht werden. Der Begriff der Erfahrung beschrinkt sich daher
nicht auf das eher passive rezeptive Registrieren und Sammeln, sondern
umfasst auch das eher aktive produktive Erkunden und Erforschen von
Wirklichkeit.

In genau diesem Sinne hat sich die Soziologie zuweilen als >Wirklich-
keits-< und >Erfahrungswissenschaft« vorgestellt und in den akademischen
Betrieb eingereiht. Das besagt natiirlich noch wenig iiber ihren genauen
Gegenstand. Die wohl wirkungsmichtigste programmatische Definition
dessen, was Soziologie sei oder sein soll und womit sie sich zu beschifti-
gen habe, geht auf Max Weber zuriick, bei dem es bekanntlich heif3t,
Soziologie sei die Wissenschaft vom »sozialen Handeln«, das sie deutend
zu verstehen und unter Riickgriff auf diese Deutung zu erklidren habe. Mit
dem in dieser Weise zentral platzierten Begriff der >Handlung< haben wir
ein Passepartout verfiigbar, das auch die dufleren Grenzen des hier tentativ
mit den drei Begriffen >Erlebens, >Erleiden< und >Erfahren< markierten
Sinnbezirks sichtbar macht. Sichtbar werden diirfte damit aber auch eine
gewisse Schieflage oder Einseitigkeit, denn der Gegenstandsbereich der
Soziologie lésst sich, wie bereits oben angedeutet, nur unzureichend als
ein Kompositum isolierbarer Einzelhandlungen begreifen.

An den Reaktionen unserer Mitmenschen lernen wir, wofiir wir uns zu
verantworten haben und was uns als Handeln, einerlei ob Tun oder Unter-
lassen, zurechnen lassen miissen. Ja, erst anhand der Reaktionen relevanter
Anderer lernen wir, wer wir iiberhaupt >sind<, wie Georg Herbert Mead
nicht miide wurde zu betonen. Nur soweit wir diese Reaktionen zu antizi-
pieren in der Lage sind, konnen wir erfolgreich handeln und unser Verhal-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

ten mit Anderen koordinieren. Diese nach innen verlagerte Kontrolle ist
der Normalzustand, von dem Weber ausgeht. Fiir Mead hingegen ist diese
nach innen verlagerte Kontrolle ein allenfalls approximativ erreichbarer
Grenzzustand. Typischerweise namlich vollendet sich unser Handeln erst
in der Reaktion des Gegeniibers. Wo diese nicht richtig antizipiert wurde,
werden wir zur Korrektur unserer Erwartungen gezwungen. Wir werden
also, wie uns vor allem die Ethnomethodologie gezeigt hat, gewisser-
maBen kontinuierlich nachsozialisiert. Die Frage, welche Ausschnitte aus
unserem mehr oder weniger kontinuierlichen Verhaltensfluss als eine
Handlung markiert wird, bleibt der Kontrolle des Interaktionssystems
selbst tiberlassen. Was nicht als Handlung herausgehoben wird, bleibt
sozial belangloses »>Verhalten¢, so scheint es. Aber auch das ist offenkun-
dig nicht ganz richtig.

Wo immer erfolgreiches soziales Handeln die Aufmerksamkeit der an-
gesprochenen oder irgendwie involvierten Person zur Voraussetzung hat,
wird typischerweise ndmlich auch unser Erleben sozial >konditioniert< und
bestimmt. Soziale Beziehungen beruhen, so bekanntlich Weber, auf dem
wechselseitigen Aufeinander-eingestellt-sein der involvierten Parteien.
Wir miissen nicht nur wissen, iiber was sich ein Kollege freuen konnte,
wenn wir ihm ein Geschenk zu machen gedenken, oder was ihn aus der
Fassung bringen konnte, wenn wir ihn in den Wahnsinn zu treiben beab-
sichtigen. Wir miissen auch selbst lernen, wie man sich angemessen iiber
ein Geschenk freut oder wie man sich beleidigt und verletzt zeigt. Jeman-
dem ein Geschenk zu machen ist eine Handlung, sich iiber ein Geschenk
zu freuen gilt uns aber typischerweise als eine bestimmte Form des Erle-
bens. Als Quelle oder Ursache des Schenkens betrachten wir die schen-
kende Person. Den Grund fiir die Freude des Beschenkten aber lokalisieren
wir in der Situation, eben in dem Umstand, dass er beschenkt wurde. Diese
schematische Unterscheidung von Erleben und Handeln ist ein sozial all-
gegenwirtiges Phidnomen. Wenn einer spricht, muss die angesprochene
Partei zuhoren, oder sie wird dazu angehalten, bevor der Sprecher erneut
beginnt. Der Sprecher handelt, aber der Zuhorer stellt sich nur auf die da-
durch bestimmte Situation ein. Natiirlich ist dieses Zuhoren eine Aktivitit
und will gelernt sein, gleichwohl qualifizieren wir dieses Verhalten norma-
lerweise nicht als Handlung.

Wenn wir den Grund unseres Verhaltens vorrangig der Situation zu-
rechnen, in die wir verstrickt sind, kann man dieses Verhalten als >Erle-
ben« qualifizieren. Wenn wir den Grund unseres Verhaltens in uns selbst
verorten, sprechen wir typischerweise von einer >Handlung<. Aber auch
wenn die Situation unser Verhalten zu determinieren scheint, reagieren wir
nicht einfach unvermittelt auf externe Reize, sondern orientieren uns an
Heuristiken und kulturellen Schemata. Wir haben gelernt, was es heifit, bei
einer Party gute Laune zu haben, sich vor Gericht einsichtig zu zeigen, im
Falle einer moralischen Belehrung betroffen zu sein, beim Einkaufen nor-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

mal, in der U-Bahn indifferent und bei einem Festvortrag interessiert. Ge-
lernt haben wir dies durch Orientierung am Verhalten Anderer. Mit Orien-
tierung am Verhalten Anderer entwickeln wir ein mehr oder weniger ex-
plizites, zumeist aber habitualisiertes und routiniert gehandhabtes Erfah-
rungswissen. Die Aktivierung dieses Wissens bleibt aber immer auf das
jeweils aktuelle Erleben angewiesen. Die Orientierung am Anderen ist
nicht nur ein Modus zur Generierung von Erfahrungswissen, sondern
bestimmt, sobald Andere anwesend sind, auch aktuell unseren Erlebnis-
fluss und unser Verhalten. Wir bemerken bei Tisch am suchenden Blick
des Gastes, dass noch Salz fehlt, und wir haben umgekehrt auch ein
Gesplir dafiir, wie wir Kopf und Augen bewegen miissen, damit der Ande-
re darauf kommt, dass wir das Salz briuchten. Der Kellner sieht sofort,
wenn ein Gast die Toilette sucht und weist ihm ungefragt den Weg; der
Gast weil3, wie er sich zu bewegen hat, um eben diesen Wink zu bekom-
men. Erlebend und ohne einander adressieren zu miissen orientieren sich
hier die Parteien aneinander.

Wir hatten eingangs beobachtet, dass dem Verb >erleben< eine Subjekt-
und eine Objekt-Valenz zukommt. Hier nun scheint es, als wiirde eine drit-
te Valenz, die durch die Benennung eines Partners besetzt werden kann,
relevant. Fiir Verben, die fiir soziales Handeln stehen, ist eine solche drei-
wertige Valenz von Subjekt, Partner und Objekt in der Tat charakteris-
tisch. Schon die Grammatik zwingt uns gewissermalien dazu, das damit
bezeichnete Verhalten sozial anzubinden. Es muss heiflen: »Ich schenke
Dir ein Buch«. Der Gebrauch des Verbs »schenken« im Satzzusammen-
hang verlangt die Besetzung von drei Valenzen, also die Nennung eines
Subjekts, eines Objekts und eines Partners. Wer im Rahmen einer sozialen
Beziehung handelt, adressiert damit eo ipso einen Anderen. Der Adressat
einer solchen Handlung ist dadurch gezwungen, zu ihr Stellung zu bezie-
hen. Im Unterschied dazu hat Erleben aber typischerweise keine Adresse.
Es hat nur einen Anlass. Verben, die fiir unser rezeptives Verhalten, unser
Erleben und unsere Befindlichkeit stehen, bediirfen nicht notwendig der
Nennung eines Partners. Sie reduzieren die Situation auf eine Subjekt-
Objekt-Konstellation. Das Erleben, Empfinden und Wahrnehmen unserer
Mitmenschen bleibt deshalb auf charakteristische Weise unnahbar, unbe-
streitbar und indisponibel; es wird somatisiert, psychologisiert und natura-
lisiert und der kommunikativen Verfiigbarkeit entzogen. Erleben steuert
das soziale Geschehen nur implizit.

Weil wir keinen unmittelbaren Zugang zum Erleben Anderer, ja viel-
leicht nicht einmal zum eigenen Erleben haben, sind wir auf den Diskurs
dariiber verwiesen. Das explizite Kenntlichmachen unseres Erlebens, unse-
rer Gefiihle, Erfahrungen oder erlittenen Enttduschungen ist dabei auf ganz
bestimmte kommunikative Formate angewiesen. Eines der prominentesten
Formate ist das Erzdhlen von Geschichten. Viele Kulturwissenschaftler
sind heute geneigt, die identitdtskonstitutive Synthese unserer Erlebnisse

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

und Erfahrungen und damit die Konstitution unseres »>Selbst« als eine nar-
rative Leistung zu begreifen. Aber warum sehen wir uns genotigt, solche
identititskonstitutiven Geschichten zu entwickeln? Vielleicht ldsst sich das
so verstdndlich machen: Stimmt das erwartete mit dem tatsdchlich ein-
getretenen Verhalten iiberein, gibt es gewohnlich nicht viel zu erzéhlen.
Das System ist dann »im Gleichgewicht«, wie man in den 60er Jahren
wohl gesagt hitte. Wire das tatséchlich der Fall, dann liele sich unsere
Identitit in Kategorien wie >Positions, >Status< und >Rolle< einigermalen
vollstiandig beschreiben. Tatsdchlich kommt es zumeist anders als erwar-
tet, es kommt immer etwas dazwischen, und mit diesen Uberraschungen
oder Enttduschungen gewinnt auch unsere Identitit ihr spezifisches Profil.
Wenn es anders kam als erwartet, und wenn bestimmte Ereignisse uns ein
anderes Leben nicht ermoglichen, dann sind wir gezwungen, das Erlebte
und uns Widerfahrene in eine Geschichte zu fassen, um es uns und Ande-
ren verstdndlich zu machen. Gerade die nicht-intendierten Folgen unserer
Handlungen sind es, die uns im Riickblick dazu nétigen. In solchen
Geschichten setzen wir uns akzeptierend oder klagend, triumphal oder
traumatisiert ins Verhéltnis zu unserer eigenen Vergangenheit. Unsere
Identitit, ob als Einzelner oder als Teil der Gemeinschaft, ist deshalb im-
mer reflexiv gebrochen. Einen identititsverbiirgenden und von Verantwor-
tung entlastenden Halt geben uns diese Geschichten vor allem deshalb,
weil sie von Ereignissen berichten, die unserem Willen und Zugriff nicht
zur Disposition standen. Es geht hier also keinesfalls um eine Identitiit
immer schon voraussetzende Wahl zwischen verschiedenen intellektuellen
Angeboten. Auch wenn wir im Zentrum unserer Geschichte stehen, sind
wir doch nicht ihr Subjekt.

Vergleicht man Max Webers Definition der Soziologie mit den entspre-
chenden Vorschligen Simmels oder Durkheims, dann sieht man schnell,
dass deren Theorieunternechmen mit den bis hierhin angestellten Uberle-
gungen eher vereinbar scheinen. Simmels soziologische Arbeiten kreisen
bekanntlich um den Begriff der »Wechselwirkung«, Durkheim insistiert
auf den Begriff der »sozialen Tatsache«. Wechselwirkung meint ein wech-
selseitiges Aufeinandereinwirken und schlie8t damit fast schon begriffs-
notwendig ein rezeptives, eher passives Moment mit ein. Soziale Tatsa-
chen sind widerstindige, zuweilen auch »érgerliche« Tatsachen und lassen
sich nur aufgrund dieser Widerstidndigkeit erleben und erfahren. Gleich-
wohl sind beide Begriffe nicht sehr konturscharf, und weder Durkheim
noch Simmel liefern eine genaue Erklidrung fiir das, was diese Begriffe
jeweils vage benennen.

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

Weber verabscheute bekanntlich derart mystifizierende Begriffe. Seine
Texte sind bestimmt durch explizit gemachte, leicht nachvollziehbare und
systematisch aufeinander aufbauende Definitionen und Unterscheidungen.
Eben deshalb lisst sich auf seine Arbeiten gut aufbauen und wird zugleich
eine punktgenaue Kritik und Korrektur moglich. Vielleicht hat sich die
Soziologie auch deshalb im Anschluss an Weber als die Wissenschaft vom
sozialen Handeln konstituiert und als akademische Disziplin behauptet. Im
Unterschied zu den von Simmel und Durkheim entwickelten Grundbegrif-
fen erfuhr sie dadurch aber auch eine vergleichsweise einseitige Ausrich-
tung. Diese Einseitigkeit spiirend, sahen sich zahlreiche Sozialphilosophen
und Soziologen der auf Weber folgenden Generation, ja eigentlich schon
Weber selbst, dazu veranlasst, der Handlungstheorie eine Wissenssoziolo-
gie als Komplement zur Seite zu stellen. Der in diesem Spannungsverhalt-
nis von Handeln und Wissen aufscheinende Problemkomplex lie8 und
lasst sich aber nicht einfach arbeitsteilig abarbeiten, denn jenseits des mit
dem Begriff der Handlung abgegrenzten Bereiches gibt es eben nicht nur
Ideen, Ideologien und Erwartungen, sondern auch die Kategorien der Er-
fahrung, des Erlebens und Erleidens, des Sichverhaltens, des Genusses und
des Affekts, der Hingabe, der Scham, und der Freude, der Trauer und des
Ergriffen- oder Peinlich-beriihrt-seins, wie natiirlich auch der Inszenierung
und Kultivierung all dieser vermeintlich authentischen Wahrnehmungs-
weisen, Befindlichkeiten und Seelenzustidnde. Genau diese verdienen mehr
Aufmerksamkeit, und deshalb sollen sie hier in den Vordergrund geriickt
werden.

Neben Durkheims Begriff der »sozialen Tatsache« und Simmels Beg-
riff der »Wechselwirkung« gibt es eine Reihe neuerer Oberbegriffe, die
Handeln und Wissen zu vermitteln erlauben — vor allem bei Ansétzen einer
mikrosoziologisch ereignisorientierten Analyse der Wissensgenese und -
artikulation. Man denke hier an die Begriffe >Praxis< und »>Diskurs<, aber
auch an den Begriff der > Kommunikation¢, des >Dialogs«< oder der >Interak-
tion<. All diese Begriffe haben gemeinsam, dass sie Wissen und Handeln
auf einer Ebene zu behandeln erlauben. Aber auch unter Riickgriff auf
Webers Handlungstypologie sollte sich ein Pendant zum heute dominan-
ten, am Ideal der Zweckrationalitdt orientierten Handlungsbegriff formu-
lieren lassen. Weber verfihrt bei der von ihm vorgeschlagenen Abgren-
zung verschiedener Handlungstypen bekanntlich substraktiv. Paradigma
seiner Handlungstheorie ist das zweckrationale Handeln, die drei anderen
Handlungstypen — wertrationales, affektuelles und traditionales Handeln —
werden als defizitidre Varianten dieses Handlungstyps bestimmt. Insbeson-
dere beim traditionalen, aber auch beim affektuellen Typus des Handelns
mag man sich jedoch fragen, ob die so benannten und unterschiedenen
Komplexe es iiberhaupt verdienen, als >Handlungen«< qualifiziert zu wer-
den. Hier folgt der Mensch entweder dem Trott der Gewohnheit oder er
wird getrieben von iibermichtigen Gefiihlslagen. Den vermeintlichen

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

Handlungstrigern fehlt jeder Sinn fiir Alternativen. Es handelt sich nicht
um ein vom >Ich« veranlasstes und kontrolliertes Tun. Auf solches Verhal-
ten befragt, rechtfertigt man sich wohl vor allem im Verweis auf die erleb-
te Situation oder versucht sich heutzutage im Verweis auf eine therapiebe-
diirftige Gemiitsverfassung zu entschuldigen. Fuigt sich andererseits ein
solches Verhalten fraglos ins Interaktionsgeschehen, wird es als >Hand-
lung« iiblicherweise gar nicht registriert, und man konnte ebenso gut von
»sozial konditionierten< oder >habitualisierten Weisen des Erlebens«< spre-
chen.

Wir wollen hier jedoch, wie gesagt, keinen Streit um Worte anzetteln,
sondern die Aufmerksamkeit auf den Kontrast lenken. Dieser ist vielfach
benannt worden, soziologisch aber erst in Ansdtzen begriffen. Wilhelm
Kamlah hat diesen Kontrast mit der Unterscheidung von »Widerfahrnis«
und »Handlung« markiert, Niklas Luhmann mit der von »Erleben« und
»Handeln«. Mit deutlich anderer Akzentsetzung hat Hannah Arendt »vita
contemplativa« und »vita activa« einander gegeniibergestellt. John Austin
verdanken wir die wiederum anders ausgerichtete und von ihm schlielich
zum Kollabieren gebrachte Unterscheidung zwischen »konstativen« und
»performativen« AuBerungen. Jiirgen Habermas entwickelte seine katego-
rische Abgrenzung von »Arbeit« und »Interaktion« und die spéter daran
anschlieende Analyse unterschiedlicher Orientierungen im Anschluss an
die beiden letztgenannten Autoren. Edward P. Thompson versuchte mit
seinen mikrohistorischen Nachzeichnungen sozialer Erfahrungen ein Ge-
gengewicht zu den Deduktionen kollektiven Verhaltens aus theoretischen
Modellen zu etablieren und beeinflusste damit entschieden die >Cultural
Studies<. Anthony Giddens verweist uns darauf, dass Hermeneutik nicht
nur eine von den Geisteswissenschaften gepflegte Methode ist, sondern
bereits in ihrem Gegenstandsbereich praktiziert wird, bei Michel Foucault
werden die Verstehensleistungen in ihrem Zumutungscharakter deutlicher
herausgearbeitet und als machtgestiitzte diskursgesteuerte Dispositive
entlarvt, Pierre Bourdieu zieht an dieser Stelle den weniger exaltierten
Begriff des »Habitus« vor. Wo sich die Okonomie auf Modelle begrenzter
Rationalitdt eingelassen hat, stehen heute ebenfalls Fragen der Wahl und
Angemessenheit von Heuristiken und Interpretationsschemata in Anbe-
tracht komplexer Situationen im Zentrum der Forschung und haben sich
die Aggregationsprobleme dadurch erheblich kompliziert. Literaturwissen-
schaftler unterscheiden zwischen Rezeptions- und Produktionsisthetik,
Sozialpsychologen zwischen situationsbezogenen und personenbezogenen
Zurechnungen.

Diese Reihung einander verwandter, aber offensichtlich keinesfalls
deckungsgleicher Unterscheidungen liee sich noch weiter fortfithren. Der
offensichtliche Bedarf fiir solche Abgrenzungen macht sichtbar, dass sich
nicht alles soziale Geschehen unter den Begriff der >Handlung< fassen
lasst. Man vergibe Einsichtsmoglichkeiten, wiirde man die mit diesen

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

Begriffspaaren markierten Unterschiede ignorieren. Die jeweils eher pas-
sive Seite des so Unterschiedenen verweigert sich dem unmittelbaren
Zugriff, der zweckrationalen Planung und der instrumentellen Kontrolle.
Hinter dem so mit jeweils unterschiedlicher Akzentsetzung pointierten
Phianomenkomplex steht nicht unbedingt ein kontrollmichtiges >Ich«.
Dennoch — und genau hier stehen wir an der Schwelle zum Unverfiigbaren
— will selbst die Aufrechterhaltung des normalen Erscheinungsbildes im
Alltag gelernt sein. Harvey Sacks spricht deshalb mit gutem Grund von
»doing being ordinary«. Erving Goffman zeigt uns, inwiefern sich die
offentliche Ordnung in weiten Bereichen einem von ihm mit »civil inatten-
tion« bezeichneten Verhalten verdankt. Georg Simmel macht uns darauf
aufmerksam, dass es sich bei in GroBstiddten zur Schau getragener »Bla-
siertheit« um eine kulturelle Leistung handelt ohne die ein Zusammenle-
ben auf engem Raum nicht moéglich ist. Wer nicht gelernt hat, sich im
offentlichen Nahverkehr zu einem gewissen Grad blasiert zu geben, wer
stattdessen Mitreisenden fasziniert hinterher oder gar ins Gesicht schaut,
der lauft Gefahr, dass ihm sein Verhalten als Handlung zugerechnet und
als unangemessenes Gaffen oder Anstarren vorgehalten wird. Das hier mit
»civil inattention« beschriebene oder mit der Etikette der »Blasiertheit«
versehene Verhalten gilt uns typischerweise nicht als Handeln. Daher kon-
nen wir es den sich so verhaltenden Menschen auch nicht zum Vorwurf
machen. Wer anders zurechnet und hier angesichts des Elends in der Welt
hundertfache Akte unterlassener Hilfeleistung zu beobachten glaubt, konn-
te zu einer offentlichen Gefahr werden. Er konnte bei Gelegenheit rot
sehen und in die Menge schieBen. Man wird die gegenstandsimmanente
Relevanz der schon aus Zeitzwingen natiirlich immer nur schematisch
verwendbaren Dichotomie von Erleben und Handeln, von situativen und
personalen Zurechnungen fiir die Konstitution sozialer Ordnung deshalb
kaum in Abrede stellen konnen.

Dass es sich auch im Falle des Erlebens nicht um reine Bewusstseins-
akte handelt, sondern um sozial gerahmte und damit kulturelle Operatio-
nen, nicht um reine Anschauung, sondern um etwas immer schon begriff-
lich und damit sozial Vermitteltes, kann man seit Kant wissen. In beinah
regelméBigen Abstidnden ist dies in immer wieder anderen Variationen
pointiert worden. Dennoch scheint hier mehr im Spiel als ein Hinweis auf
die Sprachabhingigkeit menschlicher WelterschlieBung oder als der Be-
griff der >Rahmung« in abstracto zu benennen erlaubt. Diesen Mehrwert
zu identifizieren, den Ereignischarakter der benannten Handlungskomple-
mente heraus zu priparieren, ihre performativen Aspekte und unwillkiirli-
chen Artikulationsformen zu analysieren und ihre identititskonstitutive
Funktion néher zu bestimmen, dazu mochten die in dem von uns heraus-
gegebenen Band versammelten Texte beitragen.

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

Die hier versammelten Beitrige wurden vier unterschiedlichen themati-
schen Bereichen zugeordnet. Unter den Stichworten >Ideengeschichte< und
>Ideologiekritik< wird im ersten Block die Geschichte der drei von uns in
den Mittelpunkt gestellten Begriffe sowie die diversen Verschiebungen in
dem von ihnen mit konstituierten Wortfeld verhandelt. Gelegentlich ver-
schafft sich dabei ein gewisser kulturkritischer Unterton Gehor, und mehr
als einmal erscheint die (westliche) Geschichte menschlicher Erfahrung als
eine der Entfremdung von urspriinglichen und unmittelbaren Beziigen zu
>Leben< und >Praxis<. Unter Riickbesinnung auf dltere Autoren werden
hier Modelle und Richtungen einer Korrektur dieses Missverhiltnisses un-
terbreitet, und vom wahrscheinlich wirkméchtigsten Soziologen der Post-
moderne wird uns im Nebenbei vor Augen gefiihrt, dass die Wahl unseres
Themas vielleicht nur einem Fetisch des Zeitgeistes folgt.

So widmet sich Zygmunt Bauman in seinem Beitrag nur mittelbar der
von uns in den Vordergrund geriickten Frage, ob der soziologische Hand-
lungsbegriff durch einen komplementir platzierten Begriff des Erlebens
oder der Erfahrung ergénzt werden miisse. Er liefert vielmehr, wenn auch
indirekt, eine soziologische, genauer: gesellschaftstheoretische Erkldrung
dafiir, dass diese Frage iiberhaupt, und zwar eben gerade heute, in einer
Epoche, die Bauman in seinen jiingeren Arbeiten oft als »liquid moderni-
ty« bezeichnet, virulent werden kann. Bauman nihert sich dem Gegens-
tand des Bandes also in ideologiekritischer Absicht und bietet gerade
daher einen mitreienden Einstieg in unser Thema. Es ist ein Einstieg qua-
si durch die Seitentiir, und Baumans Bericht konzentriert sich entspre-
chend auf die Hinterbithne und die Kulissenschieber. Zur Zeit der klassi-
schen, politisch am Nationalstaat, 6konomisch an der Produktion und per-
sonlich am Ideal der Selbstkontrolle ausgerichteten Moderne sei der Beg-
riff des Erlebnisses mit dem der Erfahrung notwendig zusammengedacht
gewesen. Erfahrung wurde, so Bauman, als das objektive und notwendige
Pendant subjektiven Erlebens konzipiert. Erlebnisse seien aber nur inso-
fern folgenreich gewesen, wie sie sich integrieren und zu Erfahrung syn-
thetisieren lieen. Das subjektive Erleben aber habe sich umso besser kon-
trollieren und integrieren lassen, je griindlicher sich das Subjekt selbst un-
ter Kontrolle hatte. Selbstkontrolle habe hier eo ipso Gratifikationsauf-
schub bedeutet. Diese Form der Selbstkontrolle aber habe in der zeitgends-
sischen, sich in ihren Strukturen zunehmend verfliissigenden Gesellschaft
ihren institutionellen Riickhalt verloren. Einmal etablierte Erfahrungsmus-
ter, so Bauman, konnten nun den Zauber kiinftigen Erlebens blockieren,
konnten das Subjekt seiner Erlebniswelt entfremden. Damit verliere die
Kategorie der Erfahrung an Wert und werde das Erleben tendenziell zu ei-
nem Anhingsel von Ereignissen. Deren Integration in den gesammelten
Schatz akkumulierter Erfahrungen werde iiberfliissig. Nun sei es vor allem

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 25

der Augenblick, der zihle. Die Jagd nach dem fliichtigen Ereignis, ein
nicht zu stillender Erlebnishunger und die Sehnsucht nach dem Ausnah-
mezustand wiirden fiir die liquide Moderne und die sie auszeichnende
Konsumkultur charakteristisch, und allein die Intensitit des Erlebens ver-
moge uns vor dem Gewahrwerden der Fliichtigkeit und Zufélligkeit der
Ereignisse zu schiitzen. Statt Synthesis unseres Erlebens und Integral unse-
rer Erfahrung zu sein, werde Subjektivitit heute vor allem iiber Kaufent-
scheidungen konstituiert. Erleben wird von Bauman so als der Fetisch ei-
ner Kultur von Konsumenten identifiziert.

Arpad Szakolczai pléddiert in seinem Beitrag fiir eine »Riickkehr zur
Wirklichkeit«. Dies beinhaltet seiner Ansicht nach eine Riickbesinnung
auf einen erweiterten Erfahrungsbegriff, wie er noch zu Beginn der Mo-
derne geldufig gewesen sei. Um den urspriinglichen Bedeutungsgehalt des
Begriffes zu rekonstruieren und seine heutigen rationalistischen und utili-
taristischen Verkiirzungen zu verdeutlichen, holt er ideen-, sprach- und
kulturgeschichtlich weit aus. Bei diesem Unternehmen legt er zugleich ei-
nige der Wurzeln instrumenteller Vernunft frei, die heute zur unhinterfrag-
ten Grundlage des westlichen Denkens geworden seien. Im Anschluss vor
allem an Eric Voegelin, Victor Turner und Reinhart Koselleck ist es
Szakolczais Ziel, entscheidende geistesgeschichtliche Weichenstellungen
sichtbar zu machen, um von dort aus einer adidquateren Theorie des Sozia-
len den Weg zu ebnen. Zunichst skizziert er eine Genealogie der Erfah-
rung im Rahmen des westlichen Denkens und identifiziert als ihren zentra-
len Referenzpunkt die Objekt-Subjekt Dichotomie. Der damit bezeichnete
Denkrahmen sei in zwei bislang relativ unbekannten Texten zweier wich-
tiger Autoren frontal angegangen worden. Zum einen von Voegelin in ei-
nem Briefwechsel mit Schiitz, zum anderen von Turner, der nach dem zu-
filligen Kennenlernen von Diltheys Werk mit dem Konzept der >Liminali-
tit< eine Antwort auf die von Dilthey aufgeworfene Frage nach der Struk-
tur gelebter Erfahrung formuliert habe. Die hier ihren Ausgang nehmende
Entdeckung, wonach Worter nicht fiir die Vorstellungen von Gegenstin-
den stiinden, sondern »verdichtete Erfahrungen« seien, lasse laut Szakolc-
zai die bisherigen etymologischen Arbeiten in einem anderen Licht er-
scheinen. Vor diesem Hintergrund sucht er daher nach der Erfahrungsbasis
des Wortes >Erfahrung< und rekonstruiert dessen Etymologie und Seman-
tik. Er entschliisselt seine vielfiltigen Bedeutungsnuancen anhand der drei
indoeuropdischen Wortstimme >*per<, »>*ker< und >*ter<, von denen sich
einige der wichtigsten Worter des modernen Denkens ableiten: neben >Er-
fahrung« sind dies >Experiments, >Kritik< und >Krise<. Im Ergebnis zeigt
Szakolczais Analyse, dass es im Laufe der Moderne zu folgenschweren,
parallel verlaufenden semantischen Verschiebungen gekommen sei, inte-
ressanterweise genau kontrér zu der hier einschligigen, nunmehr zweihun-
dert Jahre alten Abhandlung iiber Erfahrung von Jacob Grimm. Was bis
zum Anbruch der Moderne noch mit einer gefihrlichen Passage assoziiert

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

worden sei, die man zu erdulden hatte, sei heute zum Gegenstand explizi-
ter Suche geworden. Damit habe das als Leid zu ertragende >Ereignis< an
Relevanz fiir die Konstitution von Erfahrung verloren, und Erfahrung wer-
de heute nicht mehr als prigend fiir die Konstitution des Subjekts begrif-
fen, sondern als dem stets schon konstituierten, sich dem Lustprinzip ver-
schriebenen Subjekt nachgeordnet. Parallel dazu sei die Diagnose und das
aktive Angehen auBlergewohnlicher Herausforderungen zu einem passiven,
verantwortungslosen Kritizismus degeneriert.

Nicht aus kulturgeschichtlicher Perspektive wie bei Szakolczai, son-
dern aus soziologiegeschichtlicher Sicht wird der Erlebnisbegriff in dem
Beitrag Daniel Subers in den Blick genommen. Entsprechend setzt seine
Rekonstruktion im ausgehenden 19. Jahrhundert an und stellt den Begriff
des >Lebens< im Anschluss an Koselleck in die Nihe zum Gesellschafts-
begriff. Als philosophische Vermittlerfigur, iiber die sich die Griinderviter
der modernen deutschen Soziologie (Simmel, Weber) an die allgemeine
Debatte um die Grundlegung der Geisteswissenschaften anschlossen, wird
Wilhelm Dilthey installiert. Suber analysiert exemplarisch die theoreti-
schen Funktionen, die solchen, von Dilthey gestifteten Denkfiguren wie
»Erfahrens, >Erlebens, »ganzer Mensch¢, »Verstehen«< in den epistemologi-
schen Arbeiten Simmels und Webers zuzuweisen sei und folgert daraus,
dass die noch immer einflussreiche Behauptung der Dominanz neukantia-
nischer Einfliisse auf die Grundlegung der deutschen Soziologie zu relati-
vieren sei und entsprechend auch lebensphilosophische Bezugnahmen an-
zuerkennen seien. Sowohl Simmels als auch Webers Ansitze wiren somit
als Teil jener lebensphilosophisch inspirierten Theoriebewegung subsu-
mierbar, die sich fiir eine »stirkere Beachtung der lebenspragmatischen
Grundlagen des Erkennens« stark gemacht habe. Auf welche Weise und
mit welchen Argumenten in der Entwicklung der Nachkriegssoziologie,
teilweise in direktem Anschluss an Dilthey, programmatische Forderungen
nach einer Revision des sozialwissenschaftlichen Erfahrungsbegriffs bzw.
einer »Kritik der soziologischen Vernunft« in den Sozial- und Kulturwis-
senschaften hervorgebracht wurden, wird im letzten Teil des Beitrags an-
hand diverser Figuren exemplarisch skizziert.

Wihrend Subers Studie eher auf die Bestimmung der Nihe soziologi-
scher Grundlegungskonzepte zur Lebensphilosophie eingeht, hebt der Bei-
trag von Karl-Siegbert Rehberg auf die Distanzierungsstrategien soziolo-
gischer Autoren zum Erlebnisbegriff und auf deren gleichzeitige Hinwen-
dung zu »kiihleren, aber gleichwohl wirklichkeitsgeséttigten >Erfahrungs<-
Kategorien« ab. Diese Denkbewegung wird charakterisiert als »Selbstauf-
kldarung durch Erfahrung, die den Entgrenzungsgefahren des Erlebnishaf-
ten misstrauen gelernt hat«. Nachdem zunéchst die Genealogie der moder-
nen »verwissenschaftlichten Kultur«, die auf der Uberzeugung basiert,
»dass eine Enthiillung des Verborgenen die Welt zu entzaubern vermoge
und dass personale Weltkenntnis zu systematisieren und wissenschaftlich

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 27

zu domestizieren sei«, rekonstruiert wird, wird anhand diverser Soziologen
der Zwischen- und Nachkriegszeit — Scheler, Mannheim, Freyer, Gehlen,
Schelsky, Luhmann — die Soziologie als »Erniichterungsprojekt« ausge-
zeichnet. So wird Schelers Eintreten fiir einen »ausgleichenden« Erfah-
rungsbegriff erortert, der sich »gegen die sich selbst abschlieBenden Evi-
denzen des >Erlebens<«« wendet. Als weitere Belege fiir seine These dienen
Rehberg Mannheims spite Planungssoziologie, die »eine Ubersetzung des
rationalen Wissens in die Massengesellschaft« habe leisten wollen, wie
auch Hans Freyers Fortentwicklung der Weber’schen »Wirklichkeitswis-
senschaft«, die sich — trotz Freyers weltanschaulichem Konservatismus
und seiner Nihe zur nationalsozialistischen Ideologie — »vor allem um ein
asketisches Motiv der klarsichtigen Selbstbeschrinkung« organisiert habe.
Wie sich diese Konstellation in der Nachkriegszeit fortsetzte, wird schlief3-
lich anhand von Gehlens und Schelskys >Ortsbestimmungen< der Soziolo-
gie ausgedeutet. Die Vorkriegstendenz fortsetzend, habe auch fiir Gehlen
festgestanden, dass »die Philosophie an ein Ende gekommen (sei) und die
Realitit sich seither in Spezialwissenschaften selbst reflektiere«. Auch der
vermeintliche Widerspruch zwischen Gehlens »Theorieaskese« und der
»Theorieproduktion« seines Schiilers Luhmann lasse sich letztlich noch mit
dem Hinweis auflosen, dass »Luhmann auf dieselbe Ausgangslage mit dem
Konstruktivismus einer theoretisierenden Sublimierung« reagiert habe.

Der zweite, unter den Stichworten >Soziologie< und >Anthropologie«
firmierende Block besteht einerseits aus Beitrdgen, die sich der Theoriere-
konstruktion verschrieben haben, andererseits aus originidr entwickelten
Perspektiven. Die rekonstruktiven Beitrige konzentrieren sich auf Auto-
ren, die ihr Theorieprojekt jeweils um ein oder zwei zu unserem Thema
unmittelbar affine Grundbegriffe entwickelt haben. Hier geht es um den
sozialen Stellenwert des Dialogs, um den Begriff der >Praxis< und schlief3-
lich um die gesellschaftsgenerierende Funktion von Ritualen und Emotio-
nen. Bei den anderen Beitridgen handelt es sich um Versuche, entlang je-
weils spezifischer Ausschnitte des sozialen Lebens eine gegeniiber dem
individuellen Erleben offenere, gleichwohl soziologisch anschlussfihige
Anthropologie zu entwickeln.

Shmuel N. Eisenstadt widmet sich dem Werk seines Lehrers Martin
Buber und der Frage, inwiefern dessen dialogische Anthropologie aus sys-
tematischen Griinden iiber eine Analyse sozialer Formen hinausweist. Er
sieht in Bubers Anthropologie einen zentralen Beitrag »zur Erforschung
der unterschiedlichen Dimensionen des Erlebens«. Die Suche nach Be-
schreibungsmoglichkeiten von Intersubjektivitéit und kultureller Kreativitét
stelle das Grundanliegen von Bubers sozialphilosophischem Denken dar.
Kulturelle Kreativitit, so sein Fazit, setzt nach Buber einen Prozess konti-
nuierlicher Wechselwirkung zwischen unterschiedlichen und poten-tiell
gegensitzlichen Elementen von Kultur voraus, einen Prozess, in dem die
Eigenstindigkeit der einzelnen Elemente jedoch gewahrt bleibe. Die Do-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

minanz einer Komponente oder Partei iiber die andere tendiere dagegen
zur Auflosung von Gemeinschaft. Der Dialog, wie er von Mensch zu
Mensch, aber auch zwischen Mensch und Gott beobachtet werden kann,
erlaube aufgrund der ihm eigentiimlichen kommunikativen Offenheit einen
schopferischen Umgang mit Problemlagen und Spannungen. Eisenstadts
Beitrag schildert nicht nur, wie in Bubers sozialem Engagement fiir den
Wiederaufbau des Staates Israel diese Uberzeugungen zum Tragen kamen,
sondern dariiber hinaus, wie sich Bubers Ansichten mit denjenigen der so-
ziologischen Klassiker und deren Analysen der Moderne und ihrer Wider-
spriiche vertragen. Vor allem Bubers Versuch einer systematischen Ver-
schriankung der Kategorien >Dialog«< und >Intersubjektivitit«< einerseits und
>Transzendenz« und >Kreativitit< andererseits stelle bis heute eine Heraus-
forderung an die soziologische Theorie dar.

Der néchste, von Stephan Moebius verfasste Beitrag setzt ein mit der
Beobachtung, dass das Werk von Marcel Mauss als einem der Begriinder
der Kulturwissenschaften derzeit eine Renaissance erfahre, wobei vor
allem der Text iiber >Die Gabe< aus dem Jahre 1925 Beachtung finde und
empirisch fruchtbar gemacht werde. Dies nimmt Moebius zum Anlass,
Mauss’ Entwurf einer Theorie der Praxis (aus dem Geist der Gabe) darzu-
stellen, um ihren Erkldarungswert fiir die »Entstehung sozialen Sinns jen-
seits instrumenteller Vernunft« aufzeigen zu konnen. Nach Moebius ent-
hélt das Gabe-Theorem bereits vor dem >practice turn< die zentralen Ele-
mente gegenwdrtiger Praxistheorien, eine »Logik der Praxis«, das »kultur-
theoretische Konzept der Hybriditit«, die »Repetivitit der Gabepraxis iiber
rdumliche und zeitliche Grenzen hinweg«, die »gleichzeitige Routini-
siertheit und Unberechenbarkeit der Gabepraktiken«, die »Materialitit
bzw. korperliche Aktivitit der Praxis« sowie »eine normative Implikation
der Praxis«. Besonders interessant an der Gabe, so Moebius, sei ihre
implizite Logik der Erwiderung, die, anders als im Tauschgeschift, auf
welches die Gabe in der Moderne reduziert worden sei, nicht mit zweckra-
tionalem oder intentionalem Handeln zu erkldren sei. Gerade die hybride
Vermischung von Personen und Sachen, die »Fremderfahrung der Beses-
senheit« des Beschenkten durch den Schenkenden, sei es, die zur Erwide-
rung verpflichte und so soziale Bindung schaffe. Die Gabe ist demnach
»keine Praxis des Kalkiils«, sondern »die materiellen Dinge sind Medien
fiir die symbolische Herstellung und Stabilisierung sozialer Beziehungen
jenseits instrumenteller Vernunft«. Heute kniipfen vor allem Pierre Bour-
dieu und Alain Caillé an diese Praxistheorie von Mauss an, um eine erfah-
rungsbezogene Handlungstheorie jenseits der Dichotomie von >homo soci-
ologicus< und >homo oeconomicus« einerseits und derjenigen von Holis-
mus und Individualismus andererseits zu entwickeln. Angesichts der
Schrecken des Ersten Weltkrieges glaubte Mauss im Gabentausch eine
Praxis der Pazifizierung identifiziert zu haben, die den Aufbau einer
»Weltzivilisation« erleichtern konne. Ein genauerer Blick auf solche Pra-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 29

xen der Pazifizierung sollte sich deshalb auch, so hofft Moebius, fiir die
aktuellen Diskussionen um »multiple modernities« (Eisenstadt) bzw. eine
»multipolare Weltordnung« (Mouffe) fruchtbar machen lassen.

Johannes Weif analysiert in seinem Beitrag das Phénomen der
Freundschaft als ein soziales »Grenzphdnomen«, das keineswegs nur als
Urtypus von Sozialitdt anzusehen sei, sondern konstitutiv »eine sehr be-
sondere Form von Selbst-Exklusion« représentiere. Das »Streben nach
Einsamkeit« liege dem Phanomen der Freundschaft zugrunde. Symptoma-
tisch orientiert Weif} sich in seinem Versuch, das Wesen der »Freundschaft
in Einsamkeit« ndher zu bestimmen, weniger an soziologischen als an poe-
tischen, literaturwissenschaftlichen und philosophischen Quellen. In Goe-
thes Gedichten wird er fiindig. Hier — so Weil3 — sei der Riickzug aus der
Gesellschaft nicht durch Hass oder Wahnsinn motiviert, sondern werde
mit Gelassenheit und ohne Verzweiflung und in der Gewissheit, einer tie-
feren Wahrheit zu begegnen, erlebt und gewihlt. Gerade diese Art von
Einsamkeit sei fiir das menschliche Welt- und Selbstverhiltnis konstitutiv.
Es verkniipfe sich hier ein quantitatives Minimum mit einem qualitativen
Maximum an Sozialitit, indem Vereinzelung nicht aufgehoben oder ge-
mildert, sondern als eine geteilte und verbindende Gegebenheit bekriftigt
werde. Weil} reiht seine Untersuchung in eine von Simmel zu Heidegger
weisende Tradi-tionslinie ein, welche systematisch versucht, die Regel von
der Ausnahme her zu begreifen, d.h. Sozialitdt aus Individualitit zu ver-
stehen oder eben Freundschaft aus Einsamkeit.

Unter dem Titel >Briider im Geiste« erkundet Claus Leggewie das Ver-
hiltnis von Kollegialitit und Freundschaft in der Wissenschaft und im
universitdren Wissenschaftsbetrieb. Unter den Didchern der Alma Mater
und anderer wissenschaftlicher Einrichtungen miissen bekanntlich unter-
schiedliche Aufgaben aufeinander abgestimmt und erledigt werden. Insti-
tutionell wird dem arbeitsteilig begegnet, mit einer auch formal festge-
schriebenen Differenzierung unterschiedlicher sozialer Rollen. Problema-
tisch und belastend wird es immer dann, wenn unterschiedliche Rollener-
wartungen sich an ein und dieselbe Person richten. Aber selbst innerhalb
der institutionell von sachfremden Aufgaben weitestgehend entlasteten
Forschung wiederholen sich vergleichbare Probleme, und auf eben diese
konzentrieren sich Leggewies Beobachtungen. Auch wenn die Wahrheit
ein offentliches Gut sei, bediirfe ihre Produktion aufgrund der ihr eigenen
Risiken und der hdufig geradezu libidinosen Bindung des Forschers an
seinen Gegenstand oder seine theoretischen Werkzeuge deutlich privater
zugeschnittener informeller Arrangements. Im Vorfeld der wissenschaftli-
chen Offentlichkeit mit ihren Selbstdarstellungszwingen bediirfe es be-
stimmter Schonrdume, privat gehaltener Kontakte und Kontaktnetzwerke,
um noch nicht ganz Ausgegorenes zu diskutieren, Argumente zu erproben,
die Konsenschancen einer anders ausgerichteten Sicht der Dinge auszutes-
ten, erste Ergebnisse zu vergleichen und weitere Anregungen zu sammeln.

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

Engere kollegiale Verbindlichkeiten und kleinere informelle Fachzirkel
entwickelten sich deshalb geradezu naturwiichsig und wiirden in der Lite-
ratur seit langem unter dem Titel des »invisible college« thematisiert. Der
Wissenschaftsbetrieb sei durchsetzt vom stillen Wirken solcher Zirkel. Bei
dieser Art von Zirkelbildung handele es sich jedoch hiufig um ambivalen-
te Unterfangen. Je nach Disziplin, Struktur der jeweiligen Forschungsland-
schaft, institutionellem Rahmen, externer Ressourcenausstattung und ver-
fiigbarer Kommunikationstechnologie entstiinden deshalb mit Blick auf
solche Beziehungen und mit dem Bemiihen um eine Abgrenzung offentli-
cher von privaten Interessen, universalistischer von partikularistischer Ori-
entierungen, intrinsischer von extrinsischer Motivation, mediokratischer
von protektionistischer Personalauswahl immer wieder neue Reibungen
und Spannungen. Leggewie arbeitet die Zweischneidigkeit dieser Art von
informeller Innendifferenzierung des Wissenschaftsbetriebs heraus, ohne
dabei ihre konstitutive Rolle fiir die Wissenschaft selbst aus den Augen zu
verlieren.

Heinz Bude erinnert zu Beginn seines Essays an ein Motiv der >phéa-
nomenologischen Bewegung< im Ausgang von Husserl. An deren Ur-
sprung identifiziert Bude eine Konstellation, in welcher sich auch die
»erkenntniskritische Generation« von heute wieder erkennen diirfte. Die
These namlich, dass die Wirklichkeit eine erkenntnistheoretische Illusion
sei, habe anfangs beide Generationen gleichermaflen geprigt. Im An-
schluss an Husserl und Heidegger, und gewissermallen gegen den Zeit-
geist, bemiiht sich Bude, wie auch bereits Szkaolczai, um die Rehabilitie-
rung der Kategorie >Wirklichkeit«. Er entwickelt dazu einen transitiven
Begriff von Erfahrung, der dadurch bestimmt ist, »dass einem etwas iiber
die Wirklichkeit aufgeht, was einen selbst betrifft«. >Erfahrung« werde da-
bei konkreter durch das Zusammentreffen dreier Momente konstituiert:
(1) die »Fatalitét< eines Ereignisses, das einem widerféhrt, (2) die »Totali-
sierung« dieses Erlebnisses in der Weise, dass dadurch unser ganzes We-
sen — Kognition, Emotion und Motivation — betroffen wird, (3) die >Exis-
tentialitit« des Phidnomens, die bewirkt, dass »man sich selbst fraglich
(wird)«. Die von Bude angedeutete Wendung des Erfahrungsbegriffs sollte
es uns leichter machen, Verhaltensweisen, die sich durch Passivitit —
durch Geschehenlassen, Erdulden etc. — auszeichnen, und insbesondere
Verhaltensweisen, fiir die in der programmatischen Konzeption des vorlie-
genden Bandes der Begriff des >Erleidens< in Stellung gebracht wurde, ge-
nauer zu analysieren und kategorisch abzugrenzen.

Im letzten Beitrag dieses Blocks stellt Michael Schmid das im deut-
schen Sprachraum bislang nur wenig beachtete theoretische Hauptwerk
Randall Collins’ vor und unterzieht es einer kritischen Wiirdigung. Dass
Collins’ Theorie der Interaktionsrituale und ihrer Verkettung hier erortert
wird, diirfte dem Leser schnell einsichtig werden. In kritischer Distanzie-
rung sowohl zum Modell des normativ regelgeleiteten Handelns wie auch

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 31

zur rationalen Entscheidungstheorie hat Collins eine Sozialtheorie entwor-
fen, die >Emotionen< als Motor allen sozialen Geschehens zu begreifen
sucht. Collins stellte damit einen Begriff ins Zentrum, der in dem meisten
anderen Theorieunternehmen der letzten zweihundert Jahre eine randstin-
dige Rolle gespielt hat. Menschen streben, so Collins, eine Maximierung
ihrer emotionalen Energie an. Ausgehend von dieser, das emotionale Erle-
ben in den Vordergrund riickenden Grundannahme identifiziert Collins die
von emotionalem Erlebnishunger getriebenen Interaktionsrituale und die
selektive Verkettung solcher Rituale als den entscheidenden generativen
Mechanismus, iiber den sich gesellschaftliche Verteilungsmuster — also
Makrostrukturen — erklédren lassen. Schmid analysiert das hier zu beobach-
tende Bemiihen um eine einheitliche mikrofundierte, am Erleben und
Handeln des Einzelnen ansetzende und zugleich an Mechanismen orien-
tierte und damit erkldrungsstarke Sozialtheorie zwar mit groer Sympa-
thie. Im Detail erweist sich der Entwurf nach Schmid dann aber doch als
wenig {liberzeugend. Neben Collins’ nicht ganz stichhaltigen Abgren-
zungsbemiithungen gegeniiber dem normativen wie insbesondere auch ge-
geniiber dem rationalen Handlungsmodell verweist er vor allem auf die
vermutlich inhdrenten Schwierigkeiten einer um die Idee solidarischer
Emotionen gebauten Theorie, so offensichtlich verschiedene Abstim-
mungsprobleme, wie beispielsweise Koordinations- und Kooperations-
probleme oder Verteilungsfragen, hinreichend deutlich voneinander abzu-
grenzen. Als eine Nebenwirkung der Schmidschen Lektiire — das soll hier
nicht unterschlagen werden — diirfte dem kulturtheoretisch ambitionierten
Leser aber deutlich werden, wie sehr das Risiko detailgenauer Kritik zu-
nimmt, sobald man den heute selten gewordenen Anspruch, eine kon-
sistent durchdachte, méglichst noch formalisierbare und flichendeckende
Theorie zu erarbeiten, nicht nur vor sich her trigt, sondern diesem auch
gerecht zu werden versucht.

Im dritten Block stehen das #sthetische Erleben und seine materiellen
Korrelate im Zentrum der Aufmerksamkeit. Dies ist fiir die Soziologie
nach wie vor Neuland, welches sie gegenwirtig, wie die hier versammel-
ten soziologischen Beitrige verdeutlichen, mit Euphorie zu vermessen be-
ginnt. Es freut uns deshalb, in der Rolle des tertius gaudens, hier auch drei
Beitrige aus der Literaturwissenschaft vorstellen zu konnen. Als >native
speaker< in Sachen Asthetik glaubt der Verfasser des ersten, die frommen
Gaben der neuen Landvermesser zuriickweisen zu diirfen. Der zweite
scheint sie durch Aufgabe eines Ritsels fesseln zu wollen. Und die dritte
im Bunde hilt den Trophdensammlern einen Spiegel vor und macht ihnen
die Vergeblichkeit ihres Unterfangens sichtbar.

Wie ein Teil der weiteren Beitrige widmet sich der Beitrag Jeffrey C.
Alexanders dem Versuch, anhand einer Analyse des &sthetischen Erlebens
dem sozialwissenschaftlichen Erfahrungsbegriff eine schirfere Kontur zu
geben. Auf welche Weise Materialitit mit sozialen Vorstellungen ver-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

kniipft werden, kann hier als Ausgangsfrage angesehen werden. Darauf
deutet bereits der im Zentrum des Beitrags stehende Begriff des »ikoni-
schen Bewusstseins< hin, der dadurch definiert wird, dass »eine &dsthetisch
verarbeitete Materialitdt auf soziale Werte verweist«. Ein solches Be-
wusstsein, so eine zweite Hypothese Alexanders, werde iiber sinnliche Er-
fahrung von Materialitdt — nicht iiber >Verstand< — vermittelt. Unter Zu-
grundelegung dieser origindren Erfahrungskategorie — Alexander bezeich-
net sie mit Mead als >Gefiihls-Bewusstsein< — will Alexander dem in den
Sozialwissenschaften bis heute dominanten rationalistischen Bias kontern.
Sein Beitrag will Kategorien liefern, die es erlauben, jenseits eines kruden
Realismus und Alltagsutilitarismus »Materialitét als etwas Positives wert-
zuschitzen«. Alexanders Forderung, dass es heute, zu Beginn des 21.
Jahrhunderts darum gehe, »zu begreifen, wie Bedeutung, Seele und Geist
iiber Verstofflichung und Materialitdt zustande kommen, hitte den Bei-
tragen dieser Sektion als Motto vorangestellt werden konnen. Um diese
Forderung einen Schritt weit einzuldsen, sondiert Alexander zunéchst das
kulturwissenschaftliche und soziologische Terrain. An Harré setzt er aus,
dass ihm dessen prinzipiell begriiBenswerte Hinwendung zur Materialitit
nicht weit genug gehe und hier letztlich lediglich das >Ding an sich< und
noch nicht die Materialitit selbst wiederentdeckt werde. Auch die von den
Kunstwissenschaften gepflegte Trennung zwischen wissenschaftlicher und
alltiglicher Erfahrung will Alexander iiberwinden. Deshalb muss ihm zu-
folge noch die von Bill Brown kiirzlich eingebrachte >Dingphilosophie« als
letztlich dsthetizistisch abgelehnt werden. Beide Tendenzen — Idealismus
und Materialismus —, so zeigt Alexander weiter, finden sich bereits in
Durkheims religionssoziologischem Spitwerk in eigentiimlicher Kombina-
tion. In dessen Beschreibung des totemistischen Weltbildes findet Alexan-
der eine beispielhafte Beschreibung fiir das sinnliche Erleben von mate-
riellen Oberfldchen und Gestalten: Sie vermitteln kulturelle Bedeutungs-
strukturen iiber Fiithlen. Dieses Moment des Fiihlens sei bereits ein zentra-
ler Bezugspunkt der #sthetischen Analysen der Aufkldarung und Romantik.
Beim frithen Kant, nicht aber in der spéteren — antimaterialistischen —
Asthetik der >Kritik der Urteilskraft< entdeckt Alexander das fiir ihn zent-
rale theoretische Bemiihen, die édsthetische Erfahrung auf die >jedem Men-
schen eigenen Gefiihle< und nicht die >Beschaffenheit der dufleren Dinge«
zu griinden. Er verteidigt anschliefend diesen Materialismus gegen den
Vorwurf, anti-dsthetisch und anti-moralisch zu sein.

Andreas Reckwitz erortert in seinem Beitrag einige Grundelemente
einer noch auszuarbeitenden Soziologie des Asthetischen. Eine solche
wird hier aber nicht als eine Fortschreibung der Soziologie der Kunst und
des Kunstbetriebs empfohlen. Sie miisse sich vielmehr dem Asthetischen
als einer alles Soziale konstituierenden Dimension widmen. Die bereits zu
den Zeiten Webers, Simmels und Durkheims um die Aufteilung des Sinn-
lichen konkurrierenden Strategien der Soziologisierung und Asthetisierung

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 33

bediirften deshalb einer anders gelagerten Integration. In den groflen
Erzihlungen der Klassiker des Fachs bis noch hin zu Habermas und Luh-
mann erscheine das Asthetische aus systematischen Griinden als das »An-
dere der Moderne«. Ein konstitutiver Stellenwert werde ihm abgespro-
chen. Demgegeniiber identifiziert Reckwitz unter Verweis auf den spiten
Durkheim das Asthetische als das »geheime Fundament« des Sozialen und
bestimmt die Analyse dsthetischer Praktiken als den zentralen Gegenstand
einer Soziologie des Asthetischen. Solche Praktiken finden sich nicht nur
im Bereich der Kunst, sondern seien heute ein wesentliches Element der
Konsumkultur. Aber sie lieBen sich auch in anderen Bereichen, beispiels-
weise im Berufsleben, im Handwerk, ja in der kaufménnischen Buchfiih-
rung ausfindig machen, kurz: Sie charakterisierten das Soziale in ubiquita-
rer Weise, bildeten einen zentralen Bezugspunkt moderner Lebensfiithrung
und miissten nicht nur als Komplement zu Rationalisierung und Differen-
zierung Ernst genommen werden, sondern bildeten heute vielfach sogar
den Hintergrund fiir Prozesse wirtschaftlicher Neuorganisation. Mit die-
sem Fokus auf dsthetische Praktiken riicken nach Reckwitz fiinf Aspekte
unserer sozialen Welt deutlicher ins Zentrum der Aufmerksamkeit sozio-
logischer Analyse: das Erleben und die Innenorientierung als Komplement
zum an dufleren Zwecken ausgerichteten instrumentellen Handeln, die ge-
zielt gesuchte Intensivierung und Subjektivierung des Erlebens im Prozess
asthetisch kreativer Gestaltung, die gezielt angestrebte und kultivierte Be-
setzung bestimmter Praktiken mit Gefiihlen und Affekten, die Semiotisie-
rung der Korper- und Dingwelt sowie eine genuin spielerisch-experimen-
telle Dimension im sozialen Miteinander.

Ganz anders setzt dagegen Albrecht Koschorke einer Kultursoziologie,
die Gesellschaft als sinnhaft konstituiert betrachtet und sich so als »Wis-
senschaft von den letzten Fragen« versteht, eine literaturwissenschaftliche
Sicht auf das Soziale entgegen, die dem »Nicht-Sinn« einen weit grofleren
Platz einrdqumt. Im Gefolge von Klassikern wie Weber, Luhmann sowie
Berger/Luckmann teile, so der Autor, auch Bernd Giesen die soziologische
Grundvoraussetzung, dass »wir uns als soziale Wesen in Sinnhorizonten
bewegen«, und so definiere er Kultur als jenen »sinnstiftenden Horizont,
der [...] die Unterwelt des Absurden latent hélt«. Ganz der Theologie und
Metaphysik verpflichtet, bringe die Soziologie so kein Verstindnis auf fiir
sinnfreie Rdume, fiir Nicht-Sinn, der etwas Anderes sei als Sinnlosigkeit.
Im Gegensatz dazu habe sich die moderne Literaturwissenschaft stets mit
der Absenz, ja der Zerstérung von Sinnbeziigen befasst. Daher plidiert
Koschorke fiir einen grundlegenderen Kulturbegriff, der auf »jene noch
vorbegriffliche und prisemantische Zone [verweist], in der die Entschei-
dung, was als signifikant (und damit >sinnfahig<) und was als insignifikant
gilt, noch gar nicht getroffen ist«. Sinn, so Koschorke, sei »als ein unter
bestimmten Bedingungen erzeugte[r] Effekt und nicht als schlechthinnige
Pramisse kultureller Aktivitit zu behandeln«. Zwar lebten »berufsmiBige

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

Legitimationsexperten« — Priester, Philosophen, Ideologen und andere
Deutungseliten — davon, unter Verweis auf nichts weniger als den Tod die
»Dauerreflexion auf Sinn« zu institutionalisieren, jedoch, so Koschorke,
wiirde genau dies alle Alltagsfunktionen blockieren und zu »Sinnstress,
ja zu einem »Sinninfarkt« der Gesellschaft fiihren. Sein Fazit lautet
schlieBlich, dass Gesellschaften nicht tiber Sinn integriert seien, und dass
es sich, wo dies dennoch behauptet wiirde, typischerweise um die interes-
sierte Darstellung bestimmter Legitimationsexperten handele, die ihre spe-
zialistische Sicht fiir die soziale Wirklichkeit tiberhaupt nehmen. Als So-
ziologe wird man Koschorkes Begrifflichkeit vermutlich nicht immer fol-
gen. Das tut seinem Befund jedoch keinen Abbruch. Es ist jedoch zu be-
fiirchten, dass es einer so lancierten Kritik dhnlich gehen konnte wie den
bekannten, Koschorkes Befund in der Sache unterstreichenden Formeln
der »Entzauberung der Welt« oder der »Banalitit des Bosen«. Einmal in
den offentlichen Diskurs der Deutungseliten eingespeist, entwickelten die-
se unversehens ihr eigenes Pathos und suggerierten Tragik und groBes
Format, wo eigentlich nur auf Sinnleere hatte verwiesen werden sollen.
Giinter Oesterle skizziert im Anschluss an Benjamin und Barthes
eine »Asthetik des Dazwischen«. Anhand einer nicht erklirenden und uns
damit ein Ritsel aufgebenden Erzdhlung Herodots und ihrer Rezeption
illustriert er mogliche Umgangsweisen mit einem in dieser Geschichte
nicht eindeutig codierten randstindigen Ereignis. Herodots Erzéhlung ma-
che am Beispiel von Trinen am vermeintlich falschen Ort, zur vermeint-
lich falschen Zeit, aus vermeintlich falschem Anlass die Grenzen einer
verniinftigen Darstellung und sprachlich nachvollziehbaren Rekonstrukti-
on spiirbar. Natiirlich wiirden Witz, Pointe oder gar der Wendepunkt einer
Erzdhlung hiufig nicht expliziert, sondern miissten erschlossen werden.
Das hier skizzierte Beispiel bilde jedoch gerade nicht den springenden
Punkt und das Zentrum der Erzéhlung, sondern scheine eher ein randstén-
diges, exzentrisches Detail. Solcherlei Facetten oder Uberraschungen
konnten etwas Einmaliges und Bestechendes haben, und was sie dabei so
bestechend macht ist eben der Umstand, dass sie sich gingigen Kategori-
sierungen und Etiketten nicht recht zu fiigen scheinen. Barthes habe dafiir
den Terminus >Punctum< in Abgrenzung zu »Studium« eingefiihrt. Wie
sich leicht zeigen liee, lauert hier aber ein performativer Widerspruch,
denn was sich angeblich so schwer auf einen Begriff bringen ldsst, kann ja
gleichwohl ex negativo leicht benannt werden. Die Beschworungsformel
des »je ne sais qua« sei dafiir vielleicht das prominenteste Beispiel. Hier
nun aber gibt Oesterle der Sache einen besonderen Dreh. Barthes’ Biich-
lein zur Photographie ist ein mit Photographien versehenes Buch. Diese
aber illustrierten nicht einfach das im Texte gesagte, sondern stiinden in
gewisser Weise fiir sich selbst und quer zu Barthes’ Reflektionen. Gleich-
wohl erginzten sich Text und Bild. Gerade aber die Inkonvertibilitidt der
beiden Medien Schrift und Bild konnten dem Leser und Betrachter die ei-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 35

genen Verstehensliicken vergegenwirtigen und erlebbar machen, ohne da-
bei einen unmittelbaren Zugang zum Beschriebenen oder Gezeigten, wie
es an sich wire, unterstellen zu miissen.

Im letzten Beitrag zur Asthetik liefert Aleida Assmann eine Phinome-
nologie des Sammelns und ein Bild des Sammlers. Sie erortert dabei nicht
nur Sinn und Zweck, sondern auch die Vergeblichkeit des Sammelns. Da-
bei streift sie durch die Jahrtausende, von den ersten Zivilisationen iiber
die Antike und Renaissance bis zur Moderne und Postmoderne. Laut Ass-
mann ist Sammeln ein »Urtrieb« und eine »Uberlebenstechnik« der
Menschheit. Beweggriinde seien dabei das Transzendieren der Endlichkeit,
der Wille zur Ewigkeit aus der Erfahrung von Verginglichkeit und Tod,
wie man an Grabbeigaben sehe. Das Ziel des Sammelns sei das Bewahren
von Identitit und die Steigerung von Individualitit durch den besonderen
Blick des Sammlers. Assmann spricht aber auch von dem Wunsch jenseits
instrumenteller Vernunft, Dinge aus dem Strom der Nutzung herauszuhe-
ben und sie in einen neuen Kontext zu bringen. Ein solch neuer Kontext, in
dem die Dinge in einen neuen Lebenszyklus eintreten, sei die Sammlung,
das Museum oder das Archiv, kulturelle Orte, an denen eine Gesellschaft
die Uberreste und Spuren der Vergangenheit, kiinstlerisch und historisch
Wertvolles systematisiere und aufbewahre. Auf diese Weise von der Ebe-
ne des Individuums zum kulturellen Gedichtnis gelangend kommt es nach
Assmann zu einem dauerhaften Spannungsverhiltnis zwischen dem Er-
innerten und dem, was vergessen wird bzw. werden soll, dem Anti-Archiv
»Miill«. SchlieBlich gibt Assmann einen kurzen Abriss iiber die Entwick-
lung des neuzeitlichen Kunstsammlers und dessen Beziehung zum Kiinst-
ler, vom Renaissance-Mézenatentum, wo Mizene als Liebhaber der Kunst
die Kiinstler zu ihrem eigenen Ruhm forderten, iiber biirgerliche Mézene,
unter denen Kunst zur Ware geworden sei, bis hin zu modernen Sponso-
ren, die in Kunst investierten und dabei auch an ihr eigenes Image déchten.

Der vierte und letzte, mit >Identitdt< und >Intention< iiberschriebene
Block versammelt Beitrige zu einem klassischen Themenkomplex der
Soziologie, der im Kontext der vorangehenden Beitrige, die auf Materiali-
tdat und subjektives Erleben rekurrieren, in einem neuen Licht erscheinen
kann. Anhand historischer und zeitgenossischer Fallstudien werden die
Chancen kollektiver Identitédtsbildung und sozialer Integration in dynasti-
schen, nationalen und postnationalen Zusammenhéngen eruiert, es wird
die Frage erortert, wie sich Selbstbegrenzung und Offenheit moderner
Funktionssysteme zueinander verhalten, und schlieflich werden die nicht-
intentionalen Folgen intentionalen Handelns aufgezeigt. So lassen sich die
Beziehungen zwischen Identitit, Intention, Erleben und Materialitit neu
ausloten, freilich auf eine Weise, die die Vertreter theoretischer Positionen
jenseits Cartesianischer Dualismen — Ich/Welt, Subjekt/Objekt, Struk-
tur/Handeln usw. —, darunter auch einige der hier versammelten Autoren,
verbliiffen mag.

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

Ausgehend von den Herrschaftsstrukturen des Alten Orient, vor allem
Agyptens, widmet sich Jan Assmann in seinem Beitrag dem Verhiltnis
von Politik und Religion. Er rekonstruiert dieses Verhiltnis in ideenge-
schichtlicher und wissenssoziologischer Perspektive und verfolgt es bis in
die Gegenwart. In dieser, man mochte fast sagen: Menschheitsgeschichte
wird das vermeintlich heidnische Bestreben, Herrschaft zu sakralisieren
und eine Immanenz des Gottlichen im Herrscher zu behaupten, als ein sich
durchhaltendes und immer wieder dominant werdendes Motiv herausgear-
beitet. Gerade in der Idee der politischen Theologie, so Assmann, sei der
Alte Orient im politischen Denken des Okzidents mit seinen zahlreichen
gotterwihlten, gottgesandten und gottgesalbten Herrschern lebendig ge-
blieben. Gerade wenn man mit Assmann die Leistung der Griechen und
die ganz anders gelagerte des Christentums zu wiirdigen weil3, die darin
bestand, zum einen den Nexus von Konigtum und Gerechtigkeit, zum
anderen den von Heil und Herrschaft aufgebrochen zu haben, gerade dann
ist die beharrliche Wiederkehr der politischen Theologie erklarungsbediirf-
tig. Um sie verstidndlich zu machen, stellt Assmann der bis ins 19. Jahr-
hundert dominanten AuBenwahrnehmung des Alten Orients und dem Kli-
schee der >orientalischen Despotie« die eben zu dieser Zeit erst moglich
werdende Innenperspektive gegeniiber. Das dgyptische Konigtum begriff
sich als ein Institut der Gerechtigkeit, die Assmann hier als rettende
Gerechtigkeit umschreibt und damit von einer Strafgerechtigkeit, implizit
aber auch von Formen der austeilenden und ausgleichenden Gerechtigkeit
abgrenzt. Diese Gerechtigkeit bestand in der Schutzpflicht und Verantwor-
tung gegeniiber den Schwachen und Armen, denen ihrerseits eine Loyali-
tatspflicht auferlegt war. Assmann charakterisiert dieses Verhiltnis mit
dem Begriff der »vertikalen Solidaritit«. Fiir diese Form der Solidaritét
steht paradigmatisch, wie sich an Hand des Mythos von Horus und Seth
zeigt, das Biindnis von Vater und Sohn. Dieses Biindnis beinhaltet auch
einen Erziehungsauftrag, es baut auf die Formbarkeit des Menschen, die
natiirliche Generationenfolge und die Weitergabe von Tradition und unter-
scheidet sich eben dadurch von den bei Hobbes oder Freud diskutierten,
aber keinesfalls vor religioser Uberhohung gefeiten Vertragsschliissen
unter Gleichen.

Der Politologe Wolfgang Seibel untersucht anhand der Vita eines
hochrangigen deutschen Verwaltungsbeamten, wie die NS-Funktionselite
das letzte Jahr des Zweiten Weltkrieges erlebte, wie sie die deutsche Herr-
schaft im Ausland aktenmiBig abwickelte und sich dabei fiir den Fall des
vorausgesehenen Sieges der Alliierten Rechtfertigungen der Judenverfol-
gung ausdachte. Am Beispiel der Abwicklung der deutschen Militdrver-
waltung in Frankreich zeigt Seibel, mit welchen diskursiven Techniken die
Verwaltungselite den Spagat zwischen der (noch notwendigen) Loyalitét
zum NS-Regime einerseits und der Chance auf Fortsetzung ihrer biirgerli-
chen Existenz in der Nachkriegsgesellschaft unter der Herrschaft der Sie-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 37

ger andererseits schaffte. Zunichst stellt er die Struktur der deutschen
Militdarverwaltung in Frankreich, insbesondere das Referat »Entjudung«
der Abteilung »Wirtschaft« vor. Er lédsst dabei keinen Zweifel daran, dass
die Verfolgung der Juden auf wirtschaftlichem Gebiet auf einer stabilen
Kooperation von deutscher Besatzungsverwaltung und franzosischen
Behorden beruhte. Nach der Landung der Alliierten am 6. Juni 1944 in der
Normandie habe die Besatzungsverwaltung Paris fluchtartig verlassen, und
ein Stab fiir die Abwicklung der Geschifte des Militarbefehlshabers in
Frankreich sei eingerichtet worden mit der Aufgabe, einen Abschlussbe-
richt zu schreiben, um so die »Kontrolle iiber das der Nachwelt zu tiberlie-
fernde Bild ihrer eigenen Tétigkeit« auszuiiben. Besonders aufschlussreich
ist dabei nach Seibel der Teilbericht iiber »Die Entjudung der franzosi-
schen Wirtschaft«, vermutlich aus der Feder des hier im Vordergrund ste-
henden Beamten. In diesem Teilbericht wiirden nicht nur die Kollabora-
tion der franzosischen Seite ausdriicklich betont, sondern auch die Juden-
verfolgungen wiederholt, u.a. im Lichte des Volkerrechts, gerechtfertigt
und sogar beschonigt. Diese Rechtfertigungen und Beschonigungen, so ar-
gumentiert Seibel, seien gegeniiber dem eigenen NS-Regime nicht nur ii-
berfliissig, sondern geradezu inopportun gewesen. Sie machten daher nur
Sinn, wenn man sie im Lichte einer von der Funktionselite antizipierten
deutschen Niederlage, also eigentlich an die alliierten Siegermichte adres-
siert lese. So betrachtet erscheine dieser Bericht als ein Dokument der
Entschlossenheit, psychologisch und sozial zu iiberleben. Seibel sieht in
seinem Protagonisten daher einen typischen Vertreter seiner Generation,
der es verstand, eine »Ubergangsidentitﬁt« als »Fachmann« auszubilden,
die sich auch nach dem Krieg bewihrte. Die minutiose Untersuchung von
Seibel regt dazu an, auch andere erfolgreiche Identitidtsbehauptungen auf
ihre strategischen Aspekte hin zu untersuchen. Es konnte sich dabei
herausstellen, dass Ubergangsidentititen weit hiufiger sind als ihre ver-
meintlich festen Bezugsgrofien.

Helmut Dubiel stellt sich die Frage, inwiefern die heute kaum mehr zu
iibersehenden Veridnderungen identitétsrelevanter politischer und kulturel-
ler Parameter, die er unter dem Stichwort eines »postnationalen Syn-
droms« zusammenfasst, zu einer Bedeutungsverschiebung politischer Be-
grifflichkeiten fiithrten oder fithren werden. Er beobachtet vor allem ein
»radikal verdndertes Staatsverstindnis«, zu welchem »keine triumphalisti-
schen Rituale mehr passen«, eine »postnationale Transformation der
Kriegsfithrung«, deren Folge sich auch im Bedeutungswandel des Opfer-
begriffs aufspiiren lasse, eine »rdumliche Entgrenzung des demokratischen
Subjekts«, die sich in dem Auftauchen und der Verbreitung von Exkulpa-
tionsgesten als einer »neuen Legitimationsform« manifestiere, und eine
»Re-Spiritualisierung des Politischen« im Rahmen transnationaler Orien-
tierungsmuster, die sich in der Internationalisierung und Universalisierung
des Holocaust zu einer allgemeinen »Metapher fiir das AuBerste« bekunde.

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

Vor allem historischen Katastrophen komme folglich in unserem Zeitalter
Bindungskraft zu, auch wenn es sich dabei um eine negativ motivierte
Bindung handele. Dieser Entwicklung folgt Dubiel zunichst in ihrer all-
gemeinen Verbreitungslogik und schlieflich im Detail anhand der Ent-
wicklung der politischen Kultur in Deutschland, Israel und den USA.
Hierbei stoBt er auf signifikante Ubereinstimmungen in der der Wirkungs-
geschichte des Holocaust. Nach Dubiel entsteht im Zuge der moralischen
Universalisierung des Holocaust eine neue Anthropologie, ndmlich eine
Anthropologie, welche die Gemeinsamkeit aller Menschen vor allem in
ihrer gemeinsamen Fragilitit und Verwundbarkeit verorte.

Alois Hahn widmet sich in seinem Beitrag der Unterscheidung von
Zentrum und Peripherie. In der Soziologie wird darunter ein spezifischer
Differenzierungsmodus sozialer Systeme verstanden, der vielleicht gerade
aufgrund seiner unmittelbaren Plausibilitit bis heute theoretisch nur wenig
durchdacht und als eine spezifische Form sozialer Selbsterhaltung begrif-
fen worden ist. Gemeinhin hat man bei diesem Begriffspaar wohl zunéchst
eine raumliche Unterscheidung vor Augen. Wie der Beitrag von Hahn aber
schnell deutlich macht — und das darf als die theoretische Pointe gelten —,
steht diese Unterscheidung fiir weit vertracktere Konstellationen des sozia-
len Zusammenlebens, bezeichnet sie doch heute, unter modernen Lebens-
bedingungen, eine konstitutive Dimension wohl aller gesellschaftlichen
Funktionssysteme. Zuniichst ruft uns der Autor einige Uberlegungen Max
Webers zu den Problemen der Reichsbildung und den Schwierigkeiten des
Zentrums, die Peripherie zu kontrollieren, ins Gedéchtnis zuriick. Auch er-
innert er kurz an die Sittenbilder der Provinz, wie sie in zahlreichen
Romanen vor allem des spaten 19. Jahrhunderts ausgeleuchtet wurden, und
damit an eine ganz andere, erst unter den Bedingungen des modernen
Nationalstaats attraktiv gewordene Rahmung der Unterscheidung. Erst
daran anschlieBend geht es an die Begriffsarbeit: Eine Reihe von parallel
gelagerten Unterscheidungen werden durchgespielt, die Trias von Zent-
rum, Peripherie und Semiperipherie und der Begriff des Weltsystems bei
Wallerstein werden erortert, und endlich wird der besondere Dreh, wel-
chen Luhmann der Unterscheidung von Zentrum und Peripherie gegeben
hat, herausgearbeitet und ins Zentrum geriickt. In der zweiten Hilfte des
Beitrags wird die konstitutive Rolle dieser Differenz, die nun vor
allem als eine von Leistungsrollen und Publikumsrollen erscheint, am Bei-
spiel des Rechtssystems, der Politik, des Sports und des Gesundheits-
systems historisch-vergleichend illustriert. Die Provinz mochte im Ver-
gleich mit der Metropole als 6de, defizitir und modernisierungsbediirftig
erscheinen; die Beziehung von Arzt und Patient, die von Anwalt und
Klient oder die Beziehungen von Zentralbank, Geschiftsbanken und
Bankkunden verweigern sich einer so gelagerten Einordnung. >Nicht-ganz-
gesund-sein< oder >Sich-krank-fiihlen«, beispielsweise, sind aus soziologi-
scher Sicht keine Defizite; sie sind aber sicherlich auch keine Handlungen.

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 39

Aber es sind systemspezifisch konditionierte Formen des Erlebens. Sie ge-
ben Anlass zu Kommunikation und tragen damit, noch weit vor den Toren
des Zentralkrankenhauses, zur Selbstreproduktion des Gesundheitssystems
bei.

Um die Rettung des umstrittenen Konzeptes »kollektive Identitit« fiir
die Analyse einer transnationalen und, im Gegensatz zum Nationalstaat,
offensichtlich pluralistisch angelegten Einheit wie Europa geht es Klaus
Eder. Ausgehend von der Annahme, dass Europa, bzw. die EU, als Fall ei-
ner ausdifferenzierten, modernen Gesellschaft eine Identitdt »braucht«,
sucht er nach einer erkldrenden soziologischen Theorie der Entstehung
einer kollektiven Identitédt in Europa. Er bedient sich zweier Ansitze, der
Evolutionstheorie und der narrativen Theorie, um so das Ziel zu erreichen,
»Prozesse kollektiver Identitdtskonstruktion in Netzwerke sozialer Bezie-
hungen einzubetten«. Eder geht dabei von zwei Annahmen aus. Erstens,
dass die Evolution sozialer Beziehungen Netzwerke erzeuge, die ihre
Grenzen kontrollieren miissten. Kollektive Identitdten erscheinen so als
Modus der Kontrolle dieser Grenzen, d.h. als Mechanismus, Netzwerke
sozialer Beziehungen gegen deren dauernden Wandel als etwas Stabiles,
Identisches festzuschreiben. Kollektive Identititen sind so betrachtet nicht
Ausdruck dauerhafter Identifikation von Personen, die im Falle der EU
offenbar schwach ausgeprigt ist, sondern Bausteine sozialer Beziehungen.
Zweitens geht Eder von einer narrativen Organisation der Grenzen von
Netzwerken sozialer Beziehungen aus. Kollektive Identititen werden
demnach auf der Basis von Stories (Texten, Liedern, Bildern) konstruiert,
die von professionellen »Arbeitern an der Abstraktion, also Intellektuel-
len und Geisteswissenschaftlern, erarbeitet werden, wobei Emotionen jen-
seits instrumenteller Vernunft Personen in besonderer Weise miteinander
verbinden. Kurz: »kollektive Identitidten sind narrative Netzwerke«. Das
Besondere an postnationalen Konstellationen wie im Falle Europas ist laut
Eder, dass diese mit dem Problem der Koexistenz mehrerer hegemonialer
Narrative konfrontiert seien, die sich nicht mehr ohne Weiteres in ein
Metanarrativ einbinden lieBen. Das Zusammenspiel dieser multiplen
Geschichten bringe ein Kontrollprojekt der variablen Grenzen dieses
Kommunikationsraums, also eine europiische Identitit, hervor. Europa sei
so die auf Dauer gestellte Kombination von Geschichten, immer »in the
making«. Einziges Kriterium, um eine Identitit auszumachen, sei die per-
manente Fortsetzung des Erzéhlens, »in der Lage zu sein, eine Story im
Geflecht vieler Stories weiterspinnen zu konnen«. In diesem Narrativ kon-
ne Europa seine kollektive Identitit finden.

Von einer dhnlich globalisierten, entgrenzten Welt, in der Lokalitét
immer mehr an Relevanz verliere und Wissen ubiquitér verfiigbar sei, geht
Richard Miinch aus. Thm geht es aber nicht um kollektive Identitit, son-
dern um die Ausrichtung von Politik in einer solchen Welt. Miinchs Ana-
lyse des Wandels der Governance fufit auf einer Bestimmung der grundle-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | KAY JUNGE/DANIEL SUBER/GEROLD GERBER

genden Paradoxien der Moderne und ihrer Dialektiken. Mit Weber stellt er
das »Doppelgesicht« der Moderne heraus, ihre positiven wie negativen
Seiten. Die Institutionalisierung von Kritik in der modernen Wissensge-
sellschaft fithre zu einem »Zwang zum Erkenntnisfortschritt«. In dem
Bemiihen, Probleme zu losen und Ideale zu verwirklichen, tiirme die
moderne Gesellschaft immer uniiberschaubarere Berge von Problemen
auf, vor allem durch nicht-intendierte negative Folgen. Gerade durch die
fortschreitende Entstrukturierung, Individualisierung und »Entobligatio-
nierung« des Lebens gerate der moderne Mensch in ein »immer unent-
rinnbareres Gefingnis«. SchlieBlich verbreite die wissenschaftlich-tech-
nische Zivilisation iiberall das gleiche Wissen, dennoch nehme der »An-
gleichungsdruck« im Fortschreiten der Moderne zu. In dhnlicher Weise sei
die Dialektik von Inklusion und Exklusion zu verstehen. In einer solchen
zunehmend eindimensionalen und totalitiren Welt wissenschaftlich-
technischer Rationalitit, die genau jene gesellschaftliche Wirklichkeit er-
zeuge, die sie bendtige, um erfolgreich zu gedeihen, sei es, so Miinch, die
Aufgabe der Soziologie, von auflen iiber die Regeln des Spiels, das
gespielt werde, aufzukldren. Der Politik dagegen bleibe nur, sich in dieser
Lage zurechtzufinden und die von ihr selbst erzeugten unerwiinschten Fol-
gen guter Absichten abzuarbeiten.

Wolfgang Ludwig Schneider schliellich untersucht anhand der DDR-
Wirtschaft den Zusammenhang zwischen den nicht-instrumentellen konsti-
tutiven Voraussetzungen instrumentell-intentionalen Handelns und dessen
zum Teil nicht-intendierte Folgen. Er geht dabei von der grundsétzlichen
soziologischen Uberlegung aus, dass jedes System durch Planung die
eigenen Erwartungen festlege und so, aufgrund der zwangsldaufigen Dis-
krepanz zwischen Planung und ihrer Umsetzung, mit Erwartungsenttiu-
schungen konfrontiert werde. Planung sei daher »als wesentlicher Motor
fiir die ungeplante Evolution von Strukturen« zu begreifen. Im Falle der
DDR in der Ara Honecker (1971-1989) zeigt Schneider, wie die rational
kaum begriindbare »optimistische Steuerungsheuristik«, d.h. die Annahme
der grundsitzlichen Berechenbarkeit und Planbarkeit 6konomischer Gros-
sen, zu einer »Selbstiiberlastung mit Enttduschungserlebnissen« gefiihrt
habe. Ziel der Bildung der groen Kombinate Ende der siebziger Jahre sei
gewesen, den Planungsgrad der Okonomie sowie die gesamtwirtschaftli-
che Produktivitit zu erhohen, um dem Postulat der »Einheit von Wirt-
schafts- und Sozialpolitik« gerecht zu werden. Faktisch sei jedoch gerade
dadurch die Storanfalligkeit der Wirtschaft erhoht worden, die Produktivi-
tit gesenkt worden und die Auslandsverschuldung in die Hohe getrieben
worden. Die informellen Praktiken, durch die die Diskrepanzen zwischen
Planung und Produktion iiberbriickt werden sollten, vor allem die Verant-
wortungszuschreibungen von oben nach unten, und die Erniedrigungen,
denen die unteren Funktionidre ausgesetzt waren, hitten zudem zu einer
systematischen Manipulation von Informationen von unten nach oben ge-

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 41

fithrt, wodurch sich das Planungsproblem fiir die DDR-Fiihrung weiter
verschérft habe. Analoge Tendenzen, so Schneider, lieBen sich auch in
Organisationen unter marktwirtschaftlichen Bedingungen nicht ausschlie-
Ben.

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 18:17:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmEs


https://doi.org/10.14361/9783839408292-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

