l.  Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

1. Zum Ausgangspunkt: Welt, Wirklichkeit und Anschauung in
der Philosophie

Anliegen dieser Untersuchung ist es, anhand von alteren chinesischen
Aussagen zur Malerei zu zeigen, wie die »Welt als Bild«! aufgefaf3t
werden kann. Was heifst »Welt? »Welt« umfaf3t all das, was wir je-
weils »wirklich« nennen und womit es fiir unser Leben eine Bewandt-
nis hat. Was uns als Bewandtnisganzheit, das heif8t als allgemeiner
Erfahrungs- und Sinnhorizont unserer Lebensentfaltung umgibt,
wird »Welt« genannt. Die Welt ist weniger Gegeniiber wie vielmehr
Umgebung und das Miteinander innerhalb einer geschichtlich-kultu-
rellen Gemeinschaft; unsere Welt ist immer schon Umwelt und
Mitwelt.2 Daraus ergibt sich fiir die Philosophie und die Geisteswis-
senschaften die grundlegende Bedeutung der Frage nach der Welt und
dem Wirklichen: Wie pragt sich in dem, was jeweils als »Wirklich-
keit« erfahren wird, ein Horizont aller Lebensvollziige aus, und wel-
chen Sinn gibt der Mensch der Wirklichkeit und seiner Welt? Im gan-
zen wird mit dieser Untersuchung zur élteren chinesischen Asthetik
daher eine Antwort auf die Frage gesucht, wie im vormodernen China
das menschliche Grundverhiltnis zum Wirklichen und zur Welt ge-
lebt und entworfen wurde.

Insbesondere die paradigmatische Rolle der Anschauung in
Europa ist es, die eine Uberpriifung am Denken und an der Kunst im
ilteren China verdient. Gerade in der kunsttheoretischen Uberliefe-
rung wird diesbeziiglich eine gegeniiber abendlandischen Gewohn-
heiten abweichende Disposition greifbar. Der traditionellen Fixierung

! Die Wendung stammt urspriinglich aus Martin Heidegger, »Die Zeit des Weltbildes
(1938)«, in: Ders., Holzwege, 6., durchgesehene Aufl., Frankfurt a. M. 1980, 87.

? Vgl. zu diesem Weltverstindnis der Phinomenologie besonders M. Heidegger, Sein
und Zeit, unveranderter Nachdruck der 15. Aufl., Tiibingen 1986, (§§14-16) 63ff./
(6518-24) 83 ££./(§526/27) 117 .

19

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

europiischer Asthetik auf das Schone, sinnliche Lust, sinnliche Er-
kenntnis oder Transzendenz und utopische Verwirklichung steht als
ein mogliches Korrektiv im vormodernen China, so die These, folgen-
de vorherrschende Kunstauffassung gegeniiber: Wo die »Welt als
Bild« auftritt, bedeutet dies, da menschliche Kunstiibung ethisch
motiviert und unabdingbar fiir das Menschsein ist. In sinnhaft-sinn-
licher Diesseitigkeit bereitet das Bild der Kunst dem Menschen seinen
individuellen und gemeinschaftlichen Weltzugang. Die Kunst leistet
eine orthafte, immanente Erfiillung des Welthabens von ethisch-exi-
stentieller Giiltigkeit.

Die Uberlieferung Chinas ist reich an unbekannten Denk-
leistungen, die sich in weitgehender Unabhingigkeit vom Abendland
ausgebildet haben. Somit stellt sie in einem Offnungsprozefl des
abendldndischen Philosophierens gegentiber auflereuropiischen
Denktraditionen einen hervorragenden Ratgeber dar. Wie mit den
hier vorgelegten Studien zu zeigen sein wird, kann insbesondere das
philosophische Bemiihen um unser Wirklichkeitsverstindnis im
»Umweg iiber China« wertvolle Orientierungen und eine kritische
Uberpriifung gleichsam »von auen« gewinnen.?

In forschungspraktischer Hinsicht ist es freilich das erste Anlie-
gen dieser Arbeit, im Hinblick auf die Wirklichkeitsproblematik bis-
her nicht systematisch erforschte Grundlagen einer Kunstphilosophie
und Asthetik im vormodernen China freizulegen. Zugestanden sei
dabei vorweg, daf angesichts der Schriftzeugnisse nicht vom Vorhan-
densein einer philosophischen Asthetik im strengen Sinne auszuge-
hen ist. Der Terminus soll hier in einer weiteren Verwendung ge-
braucht werden; aus einer kunstphilosophischen Perspektive der
Gegenwart heraus sei damit jegliches Nachdenken tiber kiinstlerische
Phianomene einerseits sowie andererseits iiber aisthetische, also auf
die Wahrnehmung bezogene Probleme gekennzeichnet.* In gleicher
Weise ist auch eine methodisch ausgefiihrte, systematische Theorie
der Malerei im élteren China nicht zu finden. Wo daher im weiteren

3 So etwa lautet auch die Arbeitsthese des Philosophen und Sinologen Frangois Jullien in
ders., Le détour et I'acces. Stratégies du sens en Chine, en Greéce, Paris 1995, 8ff./429 £.
+ Vgl. die jiingste Aufstellung mit Bestimmungen des Begriffs der Asthetik in Wolfgang
Welsch, »Asthetisierungsprozesse — Phinomene, Unterscheidungen, Perspektiven« und
»Asthetische Grundziige im gegenwirtigen Denkenc, in: Ders., Grenzgiinge der Asthe-
tik, Stuttgart 1996, 23 ff. bzw. 65 ff,; siche dariiber hinaus zum wechselvollen Schicksal
dieses Begriffs in der europiischen Moderne Joachim Ritter (Hg.), Historisches Warter-
buch der Philosophic, Basel 1971 ff,, Art. »Asthetische«.

20

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Ausgangspunkt: Welt, Wirklichkeit und Anschauung in der Philosophie

von »Malereitheorie« die Rede ist, sei das Wort verstanden im Sinne
einer mehr oder weniger theoretischen, schriftlich niedergelegten Be-
sinnung, die Fragen und Erscheinungen der Malerei und der Kunst-
praxis zum Gegenstand hat. Das Wort sei als Name fiir einzelne ge-
dankliche Anstrengungen wie ebenso als Sammelbezeichnung fiir
deren lose thematische Verkniipfung durch die Jahrhunderte aufge-
faBt. Im Ausgang von den betreffenden Reflexionen lift sich allen-
falls im nachhinein tatsichlich eine Theorie der Malerei entwerfen,
wozu die vorliegenden Ausfiithrungen einige Bausteine liefern sollen.

Daf auf der anderen Seite die Grundfrage nach dem Zugang zum
Wirklichen und seiner Auslegung in China gerade am Leitfaden der
Asthetik, genauer der Kunstphilosophie und der Reflexion auf die
Malerei verfolgt werden soll, hat nicht nur den Grund, daf8 die auf
diesem Gebiet bisher verfiigbaren Erkenntnisse noch weit hinter der
Forschung zur sonstigen philosophischen Literatur des vormodernen
China wie auch hinter der Kenntnis der Literaturkritik und ihrer &s-
thetischen Theorie® zuriickstehen. Es sind vor allem sachliche Uber-
legungen, die zur Beschiftigung mit Schriften iiber die Malerei auf-
rufen. Den Anstof liefert die bisher nahezu nicht ans Licht gehobene
Bedeutung der diesbeziiglichen Quellen fiir ein angemesseneres Ver-
standnis der chinesischen Geistesgeschichte. Angestrebt wird jedoch
nicht eine historische Darstellung der Uberlieferung zur Malerei
(hualin % 54) oder vormoderner chinesischer Theorien iiber die Ma-
lerei (huihua lilun & EFEGR).

Ziel der vorliegenden Untersuchung ist es, eine entschieden phi-
losophisch ausgerichtete Erkundung zu leisten, sofern die besagten
Schriftzeugnisse in ihrer gedanklichen Tragweite bisher unterschitzt
wurden.® Denn es geht dabei immer auch um eine Auslegung von
Wirklichkeit. Genauer steht in den Quellen eines dsthetischen Den-
kens der Zugang zur Welt auf dem Spiel, wo immer eine Bestimmung
der adsthetischen Grundproblematik der Anschauung gewonnen oder

5 Vgl. dazu zum Beispiel James Jo-yue Liu, Chinese Theories of Literature, Chicago/
London 1975; Frangois Jullien, La valeur allusive, Paris 1985; Stephen Owen, Traditional
Chinese Poetry and Poetics, Wisconsin 1985.

& In jiingerer Zeit hat erstmals Yolaine Escande die groRe Bedeutung der malereitheore-
tischen Uberlieferung fiir die Philosophie unterstrichen (Y. Escande (Hg.), Traités chi-
nois de peinture et de calligraphie. Traduits et commentés par Y. Escande, 4 Bde., [1. Bd.]
Paris 2003, 11). Allerdings tragt ihre Darstellung diesem Bekenntnis nicht immer Rech-
nung.

21

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

die Eigenart der Kunst herausgestellt wird.” Der triftigste Grund fiir
diese Untersuchung ist mithin in der engen Verflechtung der Wirk-
lichkeitsthematik mit einer Philosophie der Anschauung gelegen. Daf8
die Malerei mit Fragen der Anschauung zu tun hat, leuchtet unmittel-
bar ein. Inwiefern damit die philosophische Frage nach dem Verhilt-
nis des Menschen zur Welt und zur Wirklichkeit verkniipft ist, sei
kurz erlautert.

Das Thema der Anschauung bezeichnet ein fiir die abendlindi-
sche Philosophie und ihr Selbstverstindnis zentrales menschliches
Vermégen und Verhalten. Das Sehen dient seit dem Altertum als Pa-
radigma jeder philosophischen Erkenntnis von dem gegenstindlich
Gegebenen, von dem, was ist.® Davon legt die platonische Ideenlehre
ebenso beredt Zeugnis ab wie die cartesianische Rede von der »klaren
und distinkten Evidenz«, die tragende Rolle der »Asthetik« in den
kantischen Kritiken nicht minder wie jene ganz einer »Wesensschau«
verschriebene Phanomenologie Edmund Husserls. Immer wieder
stof3t die abendldndische Philosophie in der Problematik der unmittel-
baren Anschauung auf den Ursprung der Wahrheitserkenntnis und
des Zweifels. Das Thema der Anschauung beherrscht die Kerngebiete
der Philosophie, namentlich Ontologie, Metaphysik und Erkenntnis-
theorie.? Auf diesem Boden wurde in der Neuzeit konsequenterweise

7 Vgl. dhnlich schon die an die Kunst heranzutragende Grundfrage nach der Konstitu-
tion der Wirklichkeit in Konrad Fiedler, »Moderner Naturalismus und kiinstlerische
Wahrheit 1881«, in: Ders., Schriften zur Kunst, herausgegeben von Gottfried Boehm,
2 Bde., 2. Auflage, Miinchen 1991, 1. Bd. 102 .

# Vgl. den historischen Uberblick in Ritter, Historisches Worterbuch, Art. »Anschau-
unge. Siehe zum »traditionellen Visualprimat« zuletzt W. Welsch, »Auf dem Weg zu
einer Kultur des Horens?«, in: Ders., Grenzginge, 237 ff.

? Im Gipfelpunkt dieser europiaischen Philosophiegeschichte, als alle iltere Ontologie
und Metaphysik endgiiltig in die von Descartes vorbereitete transzendentale Reflexions-
philosophie iibergefiihrt wird, stellt Kant dementsprechend lapidar die Wahrnehmung -
und gemeint ist damit bei ihm unzweifelhaft vorrangig die Anschauung — als Grund-
zugangsweise des BewuBtseins zum Sein heraus: »[...] die Wahrnehmung aber, die den
Stoff zum Begriff hergibt, ist der einzige Charakter der Wirklichkeit [Hervorhebung
M. O.].« (1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 273; zitiert nach: 1. Kant, Werke in zehn
Bénden, herausgegeben von W. Weischedel, Darmstadt 1968, Bd. 3, 253). Vgl. zu dieser
Einschitzung der abendlandischen Metaphysik im ganzen M. Heidegger, Die Grundpro-
bleme der Phinomenologie, Frankfurt a.M. 1975, (§11) 154; ders., Kant und das Pro-
blem der Metaphysik, 5., vermehrte Aufl., Frankfurt a. M. 1991, 88 ff. Noch ein Kritiker
des Kantianismus wie Helmuth Plessner geht in seiner differenzierten Anthropologie
der Sinne vom unanfechtbaren Vorrang des Richtungssinnes, vom Primat des Gesichts
fiir alle empirische Gegenstandserkenntnis des primir auf ein Handeln ausgerichteten
Menschenwesens aus (H. Plessner, »Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Asthesio-

22

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Ausgangspunkt: Welt, Wirklichkeit und Anschauung in der Philosophie

eine bewufStseinsphilosophische Epistemologie bis hin zur modernen
Naturwissenschaft moglich.'® Zugleich tritt die sinnliche Anschauung
als das unbegreifliche Andere des Begriffs immer wieder in den Blick
der Philosophie.!” Mit dem italienischen Humanismus und der deut-
schen Romantik kommt es im Zuge dessen zu einer Art Wiederentdek-
kung der Metapher — ein Thema, das in der Gegenwartsphilosophie
erneut gegen die Dialektik der Begriffsphilosophie eingesetzt wird.
Unweigerlich zieht daher aus einer europaisch-philosophischen Per-
spektive jede Frage nach dem Stellenwert der Anschauung die hier
verfolgte Ausgangsfrage nach der fundamentalen Weltauslegung
nach sich. Umgekehrt kann deren Beantwortung unmittelbar von
einem Nachdenken iiber die Anschauung abhingig gemacht werden.
In diesem Problemzusammenhang ist der hohe Wert der vormoder-
nen chinesischen Reflexion zur Malerei und Asthetik zu suchen. Es ist
da unmittelbar ein Aufschlufl zu gewinnen iiber die Grundausrich-
tung der chinesischen Welt hinsichtlich ihres Verstandnisses von
Wirklichkeit. Kann aber das Nachdenken iiber die Malerei in China
iiberhaupt einen philosophischen Aussagewert beanspruchen?

In der endlosen Debatte tiber Eigenart und Wert eines chinesi-
schen Denkens nach den Mafistiben der europiischen Rationalitit
wird stets die Frage nach spezifisch chinesischen Ausprigungen der
leitenden Vorhaben abendlandischen Philosophierens, das heifit nach
einer ontologischen oder metaphysischen Theoriebildung laut. Denn
nur die typische Definitionsfrage »was ist ... 7« soll einem Denken den
Status der Philosophie sichern kénnen. »Philosophie« meint so vor
allem das Stellen der Wesensfrage, der Frage nach der Wahrheit des
Seienden. Als mustergiiltiges Verfahren dient die in der griechischen
Antike ausgebildete Methode des Adyov dwovar; das »Angeben
eines Logos« wird begriffen als eine argumentative Wahrheits- und
Evidenzfindung. Zur Regelung dieses Denkverfahrens in der Sprache
wird eigens eine »Logik« eingesetzt. Problematisch an diesem Selbst-
verstindnis der europdischen Philosophie war bekanntlich stets, daf3

logie des Geistes [1923]«, in: Ders., Gesammelte Schriften, herausgegeben von E. Dux,
O. Marquard, E. Striker, Darmstadt 2003, Bd. I, 7-315, insbesondere 262).

1 Vgl. Heidegger, Die Zeit des Weltbildes.

1 Unter dem Stichwort einer philosophischen Einholung der »Lebenserfahrung« und
mit dem Ziel einer Neugriindung des Philosophierens stellt Heidegger von hier aus die
Fixierung der Philosophie selbst auf »Begriffe« schon frith ganz grundlegend in Frage;
siche M. Heidegger, Phinomenologie der Anschauung und des Ausdrucks. Theorie der
philosophischen Begriffsbildung, Frankfurt a. M. 1993, besonders 8.

23

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

der rationalen Logik immer schon die formale Bestimmung von »Ra-
tionalitdt« sowie in inhaltlicher Hinsicht eine allgemeine Auslegung
des Bestandes an Gegebenem vorausgeht.

Wo nun das erste Thema der Philosophie, die Welt und das
Wirkliche, je schon als »etwas iiberhaupt« und als »Sein« erfahren
werden, markieren die Titel »Ontologie« und »Metaphysik« den Ur-
sprungsort des philosophischen Fragens. Und nur wo diese Titel
einem chinesischen Denken ebenfalls zugesprochen, ja nur wo fiir ge-
nau diese Grundproblematik des Seins stichhaltige Antworten gefun-
den werden konnen, hat sich, so scheint es gemifl dieser Vorgabe, das
betreffende Denken als ein genuin »philosophisches« ausgewiesen.
Polemische Kritik und legitimatorischer Gegendiskurs gehen von hier
aus in der Regel einseitige und wenig dienliche Wege. In der Mehr-
zahl aller Urteile iiber das vormoderne China wird namlich immer
schon die Vergleichbarkeit der uberlieferten Antworten und Ergeb-
nisse des Denkens in Europa und in China als fraglos vorausgesetzt.
Viel zu selten wird nach der Vergleichbarkeit der Ausgangsfragen,
nach grundlegenden Ausrichtungen und Erkenntnisinteressen sowie
nach der lebensweltlichen Herkunft und Einbindung des Denkens ge-
forscht; kaum je wird der Weltzugang thematisiert.'?

Statt immer wieder auf der deskriptiven Ebene der Philosophie-
historie Ahnlichkeiten oder Unterschiede herauszuarbeiten, die fiir
oder gegen so etwas wie »Ontologie und Metaphysik« oder »Logik«
im ilteren China sprechen, ist vielmehr die in allem Denken immer
schon vorausgesetzte Auslegung von Wirklichkeit zu untersuchen. Es
sind jene Grundentscheidungen des vormodernen chinesischen Den-
kens aufzudecken, die auf eine Beantwortung der Frage »wie stellt
sich der Mensch zur Wirklichkeit?« hinauslaufen. Aus der Sicht der
abendlandischen Philosophie mit ihrer Verwurzelung in der Anschau-
ung kann diese Leitfrage auch explizit so formuliert werden: »Wie
oder als was wird das Wirkliche gesehen?« Frangois Jullien hat genau
diese Problematik als eine fundamentale herausgestellt. Im Zuge einer
komparativen Hermeneutik hat er zugleich tieferliegende Ansitze zu

12 Vgl. dazu den bemerkenswert abweichenden Hinweis von Jiirgen Habermas, der sich
mit der Gegeniiberstellung von abendlandischer, theoriebildender »Welt-Anschauunge«
und einer in China verfolgten Idee der »Weltvergewisserung« oder »Weltanpassungs,
also gerade im Riickgang auf die hier ebenfalls verfolgte Grundfrage nach dem philoso-
phischen Stellenwert der Anschauung, einem Kulturvergleich zu nihern sucht (J. Haber-
mas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1995, 1. Bd.,
291ff).

24

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Ansatz: Eine phinomenologische Aufklirung der chinesischen Asthetik

ihrer sinnvollen Erforschung aufgezeigt. Nicht von ungefahr tritt bei
ihm die Frage nach der Anschauung in ihrem Zusammenhang mit
Ontologie und Metaphysik erstmals aus chinesischer Sicht in den
Blick.1* Mit einiger Berechtigung laflt sich fragen, wie wichtig fiir
das Denken im vormodernen China das abendldndische Leitthema
der Anschauung iiberhaupt ist. Umgekehrt kann ein Philosophieren
im Dialog mit dem élteren und gegenwirtigen China'* in der Asthetik
leichter als auf anderen Gebieten zur Entfaltung gelangen.

2. Zum Ansatz: Eine phinomenologische Aufklirung der
chinesischen Asthetik

Die allgemein als »philosophisch« bekannte Uberlieferung Chinas —
die zhou- und han-zeitlichen Denker des Altertums bis ins zweite
Jahrhundert der allgemeinen Zeitrechnung, die Stromungen des so-
genannten Neokonfuzianismus seit der Song#-Zeit (960-1279) so-
wie ansatzweise auch die reiche Literatur des chinesischen Buddhis-
mus seit dem vierten Jahrhundert — wurde von der Forschung immer
wieder ausgeleuchtet und ist im allgemeinen Bewuf3tsein als das Kor-
pus des chinesischen Denkens etabliert. In diesem Bild fehlen jedoch
wichtige Bausteine der Kultur- und Geistesgeschichte Chinas. Denn
aus jener fruchtbaren Zwischenzeit, die nach dem Untergang des
Hanj#-Reiches im dritten Jahrhundert einsetzt und bis zur neuerli-
chen Reichseinigung durch die Suif§-Dynastie (589-618) reicht, ver-
mochte in einer sehr punktuellen Wahrnehmung bisher allenfalls die
als »Lehre vom Dunklen« bekannte xudn xué %% ein wenig philo-
sophische Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen. Sooft als ein Grundzug
dieser Epoche die Ausbildung einer verfeinerten chinesischen Lebens-
kultur angefiihrt, sooft von jenem fabelhaften Aufschwung der Dich-
tung und aller Kiinste seit dem dritten Jahrhundert geredet wird, so
selten verbindet man mit diesen Feststellungen die Frage nach der
Bedeutsamkeit der in diesem Zeitraum stattfindenden ésthetischen
Entwicklungen fiir das Denken. Allzu rasch werden alle Phinomene
dieser Epoche entweder der Entfaltung eines religiosen oder eines her-
meneutischen Daoismus und der Rezeption des Buddhismus zuge-

1 Vgl. dazu F. Jullien, Vom Wesen des Nackten, Miinchen 2003.
" Ein in jiingerer Zeit erschienener Sammelband trigt den Titel Philosophieren im Dia-
log mit China (herausgegeben von Helmut Schneider, Kéln 2000).

25

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

schlagen, oder sie werden als »Asthetisierung« der aristokratischen
Lebenswelt verbucht. Fiir die Behandlung dessen halten sich Litera-
tur- und Kunstgeschichte oder eine allgemeine Geistes- und Kultur-
geschichtsschreibung fiir zustiandig. Die Philosophie hat sich bislang
nicht dafiir interessiert.

Zu fragen ist dagegen, ob jene »Asthetisierung« nicht vielleicht
wesentliche Ziige an chinesischem Denken ans Licht hebt oder sogar
erst zu ihrer vollen Entfaltung fiihrt. Erforscht werden soll hier also
nicht zuletzt der gedankliche Wert von historischen Erscheinungen,
die bisher zu Unrecht aus dem Kreis der philosophisch bedeutsamen
Uberlieferung ausgeschlossen blieben. Angesichts des massiven Ein-
setzens einer dsthetischen Reflexion nach den Han i# ist zu klaren, ob
in den einschligigen Quellen nicht ein entscheidender Zugang zur
oben skizzierten Problematik der Philosophie, zur Frage nach dem
Zusammenhang zwischen der Anschauung und dem Weltzugang, zu
finden ist. Das Nachdenken tiber die Anschauung wird in einer auf-
schluBreichen und fiir spitere Entwicklungen chinesischen Denkens
maf3geblichen Weise in Texten zur Malerei entfaltet, die bislang bloff
als literarische »Untermalung« der Kunstgeschichte gelesen wurden.

Gegeniiber anders orientierten Vorarbeiten soll hier der Versuch
unternommen werden, die einschligigen Quellen ausdriicklich im
Hinblick auf die philosophische Frage nach der Wahrnehmung, dem
Wirklichkeitsverstindnis und der fundamentalen Ausrichtung des
Blicks auf die Welt zum Sprechen zu bringen. Mittels einer Texther-
meneutik, die nicht selten die Quellen »gegen den Strich zu biirsten«
gezwungen ist, wird dabei die Forschungsmeinung in entscheidenden
Punkten revidiert werden miissen. Auf dem Wege einer hermeneuti-
schen Dekonstruktion vorgefaliter Urteile und gingiger Deutungs-
muster werden die etablierten Auffassungen der Geschichtswissen-
schaft iiberpriift, ohne daf8 in dieser Kritik ein Selbstzweck gelegen
wire. Zuletzt sollen bisher verstellte Zuginge zur asthetischen Refle-
xion eroffnet werden. Es geht um die Rahmenvorstellungen der vor-
modernen chinesischen Geistesgeschichte; und es gilt, anhand der as-
thetischen Reflexion die unausgesprochenen Grundlagen und das
Selbstverstandliche aufzudecken. Als Arbeitshypothese dient dabei
die Annahme, dafl im vormodernen China Wirklichkeit in ihrer Ver-
mittlung durch die Anschauung nicht als »Sein«, sondern als » Wirk-
samkeit« verstanden wurde.

Wenn dem élteren China im allgemeinen ein Philosophieren im
Sinne des deskriptiv explizierenden, des analysierenden und abstra-

26

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Ansatz: Eine phinomenologische Aufklirung der chinesischen Asthetik

hierenden Riickgangs der Reflexion auf allgemeine Sachverhalte
durchaus nicht fremd ist, dann zeigt sich dies am deutlichsten von
der Warte der Phinomenologie aus. Noch vor einem Absehen auf Be-
griffe strebt die phanomenologische Einstellung nach einer prinzipiel-
len Aufklarung unserer erfahrungsmifigen ErschlieBung des Wirk-
lichen. Gefragt wird nicht zuletzt danach, was »Sein« tiberhaupt
heilen kann; es geht in neuer Zuspitzung um die alte Frage nach der
Gegebenheitsweise des Seienden.! Die Methode ist zunachst eine de-
skriptive. Als Hermeneutik der Erfahrung blickt dieser Ansatz auf
»Phianomenec, die sich darbieten. Die Phinomenologie sucht damit
noch vor die sprachlich artikulierten »Begriffe« zuriickzugehen, da
letztere bereits einer vorgingigen Auslegung des Gegebenen ent-
springen und durchtrinkt sind von einer geschichtlichen und denke-
rischen Vorarbeit. Daf8 die Phinomenologie ihrerseits zuletzt doch auf
eine sprachliche Vermittlung in ihrem hermeneutischen Aufweis von
»Phinomenen« angewiesen bleibt, muf sicherlich eingeriumt wer-
den.

Eine der hermeneutisch-phinomenologischen Explikation des
menschlichen Weltbezuges nicht unihnliche Stellung zur Sache des
Denkens a8t sich nun vielleicht ebenfalls als das Kennzeichen ilteren
chinesischen Denkens angeben. Wird da nicht weithin von metaphy-
sischen Mythologien und Systemen Abstand genommen? Wird da
nicht das Menschsein in der Welt aus der erfahrungsmafSigen Si-
tuiertheit heraus ausgelegt im Hinblick auf faktische und normative
Sinngehalte? Das vormoderne chinesische Denken ist aus anderen ge-
schichtlichen, lebensweltlichen und sprachlichen Wurzeln erwachsen
als das abendlandische. Die Frage danach, wie das Wirkliche den Men-
schen angeht und welche Stellung der Mensch zur Welt einnimmt
und einnehmen soll, kann vielfach gleichwohl als die Leitfrage be-
trachtet werden. Zumindest spricht aus heuristischen Griinden im
Hinblick auf die Méoglichkeiten komparativen oder translokalen Phi-
losophierens einiges fiir eine solche pauschale Charakterisierung.

Insbesondere dem phinomenologisch geiibten Blick éffnen sich
ansonsten verstellte Zugangswege zur chinesischen Uberlieferung.
Wo infolge der sprachlichen Barrieren das begriffliche Denken oft-
mals scheitern mufi, konnen »Phidnomene« iiber kulturelle Grenzen
hinweg aufgedeckt und erschlossen werden. Sinnvoll ist der versuchte

' Vgl. zu dieser Ausrichtung einer phanomenologischen Philosophie auf die anfingliche
Seinsfrage hin insbesondere Heideggers Die Grundprobleme der Phinomenologie.

27

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

Riickgang auf »Phanomene« deshalb, weil darin ein erstrangiges Er-
kenntniswerkzeug in der hermeneutischen Auseinandersetzung mit
einer auflereuropdischen Wirkungsgeschichte zu sehen ist. Schon
Maurice Merleau-Ponty weist darauf hin, daf ein phanomenologi-
sches Philosophieren die Kommunikation zwischen Kulturen in aus-
gezeichneter Weise moglich macht.2 In »Phinomenen« wird der Ge-
genstand des Denkens weitméglichst vor die begriffliche Festlegung
in Urteilen verlegt. Die mit dem Titel »Phanomene« bezeichnete Be-
trachtungsebene ist aus diesem Grund eher als alle sonstwie im ge-
schichtlichen Bewuftsein ausgepragten Gegenstandlichkeiten, The-
men, Strukturen und Konzepte als transkulturell handhabbarer oder
zumindest im transkulturellen Dialog aufweisbarer und zuginglicher
Kristallisationskern zeitgendssischen Philosophierens zu gebrauchen.

Gegeniiber durch Abstraktion tiberformten Ideen wie »Natur«
oder »Seiendes« reichen die in der denkerischen Auseinandersetzung
jeweils neu unmittelbar anzuschauenden Phanomene bis in einen
durch Lebenswelt, Sprache und Kulturgeschichte vorgezeichneten
Grenzbereich der intersubjektiven Verstandigung hinein. Die Orien-
tierung an den in erfahrungsmifiger Selbstgebung aufgesuchten
Phinomenen im husserlschen Sinn macht die Begegnung mit aufler-
europidischem Denken »unmittelbarer«, somit voraussetzungsloser
und verlafllicher moglich, als dies irgend sonst aufgrund der Ge-
schichts- und Sprachgebundenheit des begrifflichen Philosophierens
der Fall sein kann. Phanomene sind konkret genug, um ihre Fundie-
rung in ganz bestimmten lebensweltlichen Zusammenhingen nicht
zu verschleiern; zugleich bieten sich Phanomene in origindrer An-
schaulichkeit iiber einen naiven Empirismus hinaus zu einer metho-
disch-kritischen und hermeneutischen Reflexion von begrifflicher
Schirfe dar. Zu hoffen steht, daf8 auf diesem Wege die je geschicht-
liche Deutung der den Menschen angehenden Grundphinomene im
vormodernen China bis zu einem gewissen Grad in der sprachlichen
Vermittlung ins Denken geholt werden kann. Wenn es hier also um
Aufweis und Analyse von »Phdnomenen« geht, wie sie in malerei-
theoretischen Zeugnissen der chinesischen Geschichte zutage treten,
soll so der »Sinn von Wirklichkeit« im alteren China auf einer ur-
spriinglichen Stufe erfaflt werden.

Uber die methodologischen Voriiberlegungen hinaus ist es auf
der inhaltlichen Ebene ebenfalls eine phanomenologische Forschungs-

2 M. Merleau-Ponty, Le visible et I'invisible, Paris 1964, 154.

28

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Ansatz: Eine phinomenologische Aufklirung der chinesischen Asthetik

richtung, die auf die fiir diese Studie grundlegende Frage zufiihrt: Wie
zeigt sich das Wirkliche im vormodernen China? Innerhalb der pha-
nomenologischen Bewegung wird nach Aristoteles, Descartes, Hume
und Kant abermals die fundamentale Problematik der Gegebenheits-
weise von etwas iiberhaupt zur Ausgangsfrage genommen. Das Ge-
gebene wird unter dem radikal reduktiven, auf alle Vorinterpretiert-
heit, auf alle Idealisierungen und Setzungen methodisch Verzicht
leistenden Titel des intentionalen »Phédnomens« in den Blick genom-
men. In der Analyse der bewuBtseinsmiBigen Intentionalitit wird
diese Erkundung der Gegebenheitsweise des Wirklichen freilich ver-
wiesen auf die transsubjektiven Phanomene der »Leiblichkeit«? und
der »Weltlichkeit«.* Im menschlichen Leib als dem lebensweltlichen
Triger der Intentionalitit entspringt jede Sinngebung des Wirklichen.
Und der Horizont, den einzelne Gegenstinde stets mit sich fiihren,
schlieft sich durch die Zeit hindurch und zwischen den Subjekten
zur Welt als Korrelat des intentionalen Erlebens und Inbegriff der

3 Das Thema des Leibes tritt erstmals im Zusammenhang mit dem Phiinomen der soge-
nannten Kindsthesen bei E. Husserl hervor (Ding und Raum. Vorlesungen 1907, Ham-
burg 1991, [§50] 176; ders., Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die trans-
zendentale Phanomenologie, herausgegeben von Walter Biemel, Den Haag 1954
[= Husserliana VI], [§28] 108ff). Vgl. M. Heidegger, Zollikoner Seminare. Herausge-
geben von Medard Boss, Frankfurt a.M. 1994, 105 ff./248. Merleau-Ponty hat seiner-
seits — nunmehr unter den Titeln »corps propre« und »chair« — den GroBteil seiner
denkerischen Anstrengung den Phinomenen der Leiblichkeit gewidmet; vgl. insbeson-
dere M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris 1945, 116/173 ff; ders.,
Signes, Paris 1960, 215; ders., Le visible, 302 f. In Merleau-Pontys Nachfolge hat wiede-
rum Bernhard Waldenfels umfassende Analysen vorgelegt (B. Waldenfels, Sinnes-
schwellen. Studien zur Phinomenologie des Fremden 3, Frankfurt a.M. 1999; ders.,
Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phianomenologie des Leibes, Frankfurt a. M.
2000). Vgl. daneben Hermann Schmitz, Der Leib [System der Philosophie 11/ 1], Bonn
2005.

4 Vgl. E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie, unveranderter Nachdruck der 2. Auflage, Tiibingen 1980, 93; ders., Erfahrung
und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, redigiert und herausgegeben von
Ludwig Landgrebe, Hamburg 1999, (§7) 24£./(§9) 37/(§10) 38ff./(§11) 46ff; ders.,
Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phinomenologie, 2., durchges.
Aufl, Hamburg 1987, (§§44-49) 98f£./(§61) 150{; ders., Die Krisis der europiischen
Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie, 3. Aufl, Hamburg 1996,
(89) 52; M. Merleau-Ponty, La structure du comportement, Paris 1990, 136f; ders.,
Phénoménologie, VII£./XV/396; ders., Le visible, 21/481./136; Heidegger, Sein und Zeit,
(§§14-16) 63 f£./(§§18-24) 83 ff,; Heinrich Rombach, Welt und Gegenwelt. Umdenken
iiber die Wirklichkeit: Die philosophische Hermetik, Basel 1983, 141f.; ders., Der kom-
mende Gott. Hermetik — eine neue Weltsicht, Freiburg 1991, 47£./90.

29

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

Wirklichkeit zusammen. Das menschliche Dasein muf seinerseits
verstanden werden, insofern es nicht einfach in der Welt vorkommt,
sondern insofern es sein zeitlich und leibhaft sich konstituierendes
Welthaben selbst verkérpert. Es gilt demnach, das Menschsein von
seiner fortwiahrenden »Weltstiftung«, wie Husserl es nennt, vom
Akt der Konstitution von Welt aus zu begreifen.

Dieser Kreis von Fragen bezeichnet sehr genau diejenigen The-
men, die einerseits iiber ein angemesseneres Verstandnis der alteren
chinesischen Asthetik entscheiden, in denen andererseits von dorther
bei entsprechender Durchleuchtung wichtige Klarungen fiir die Pha-
nomenologie zu erlangen sind. Die phianomenologische Ausrichtung
der Frage nach dem Weltzugang iiber die Anschauung kann wesent-
lich dazu beitragen, die chinesischen Textquellen aufzuschliefen. Ge-
rade auf diesem »Umweg« iiber die Gegenwartsphilosophie kénnen
tieferliegende Orientierungen und fundamentale Anliegen in jenen
Uberlegungen zur Malerei freigelegt und verstanden werden. Erst so
wird es moglich, den zentralen Phanomenkreisen der Leiblichkeit und
der Weltlichkeit im alteren chinesischen Nachdenken tiber Kunst und
Asthetik den gebiihrenden Platz einzurdumen. Es gilt, sich in der Er-
forschung der chinesischen Geistesgeschichte wichtige Einsichten in
die Art und Weise zunutze zu machen, wie der Mensch sich vermittels
seiner Leiblichkeit die Welt erschliefit. Auch in umgekehrter Rich-
tung kann es so zu einem Austausch zwischen der alteren chinesi-
schen Asthetik und der zeitgendssischen philosophischen Frage nach
dem Wirklichen kommen.

Martin Heideggers nachwirkender Geschichtsdeutung zufolge
stand am Beginn der Philosophie im Abendland die metaphysische
Auslegung des Seins als ¢pVO1G und » Anwesenheit«.® Daran schliefSt

5 Heidegger hat immer wieder aufzuweisen versucht, wie eng das Unternehmen der
abendlindischen Metaphysik an eine ganz bestimmte Grundauslegung des Wirklichen
als eines » Anwesenden« gekoppelt ist. Das » Aufgehen« des Seienden wird nach Heideg-
gers Analyse der griechischen Anfinge des Philosophierens zuerst als ein eréffnendes
»Sich-Zeigen als etwas, als ein paiveaBat gedeutet. Demzufolge meint die Idee »Sein«
im Anfang der Philosophie ein »aufgehendes Scheinen« des Seienden. Dies bedeutet die
sich zeigende Anwesenheit eines gegebenen Etwas in Identitdt mit sich selbst. Es kann
dies als theoretisches Axiom vom dinghaften Seiendsein des Wirklichen als des ersten
und urspriinglichen »etwas iiberhaupt« umschrieben werden; dazu genauer Heidegger,
Einfiihrung in die Metaphysik, 5., durchges. Aufl,, Tiibingen 1987, 11/139; ders.,
Grundfragen der Philosophie, Frankfurt a.M. 1984, 68{; ders., Phanomenologische In-
terpretationen zu Aristoteles, herausgegeben von Giinther Neumann, Stuttgart 2003,
41.

30

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Ansatz: Eine phinomenologische Aufklirung der chinesischen Asthetik

sich seine bekannte Metaphysikkritik an.¢ Nach Heideggers Einsicht
fithrte eine ganz bestimmte Ausrichtung des Denkens bereits im grie-
chischen Altertum zur Ausblendung eben dieser Vorentscheidung eu-
ropaischen Philosophierens, die gegen Beziiglichkeit und Zeitlichkeit
zugunsten der angeschauten Einzeldinge und eines zeitlosen »Seins
an sich« getroffen wurde. Indem sich alles weitere Philosophieren
auf dem Grunde dieser anfanglichen WelterschlieSung bewegte, blieb
das Nachfragen nach der Bedeutung des urspriinglichen Sich-Gebens
eines gegebenen »etwas« als eines »Seienden« aus. Demgegeniiber
laft sich aus einer modernen Perspektive die Behauptung wagen, daf3
sich das Denken im vormodernen China weithin gleichsam in einer
»anfianglichen« Schwebe vor der Auslegung des Wirklichen gehalten
hat. Es sind da immer neue perspektivische Anldufe zu einem zugleich
verstehenden und titig gelebten Verhaltnis zum Wirklichen und
ebenso die fortwihrende Anstrengung zu einem denkenden Umgang
mit der phanomenalen Zeitlichkeit und Bezughaftigkeit der Welt und
des Menschseins zu erkennen. Die anfingliche Schwebe der Welt-
erschlieSung in den philosophischen Blick zu nehmen und damit auch
im auflereuropiischen Denken philosophische und kulturgeschicht-
liche Horizonte der Weltauslegung freizulegen — dies hat nach der
cartesianischen Radikalisierung und der kantischen Wende des Philo-
sophierens erst der phanomenologische Ansatz moglich gemacht. Daf3
aber in so unterschiedlichen Kulturwelten wie Europa und China an-
einander anschluB8fdhige Orientierungen festzustellen sind, dieser
Vermutung kommt in der vorliegenden Untersuchung heuristischer
Wert zu.

Wenn sich fiir die europaische Philosophie das Wirkliche je
schon in irgendeiner Weise als es selbst zeigt und daher »Wirklich-
keit« vom »Sich-Zeigen als etwas« aus bestimmt wird, verspricht das
Ansetzen unserer Begegnung mit der vormodernen chinesischen
Uberlieferung bei diesem Problem einen philosophischen Gewinn
von grofster Tragweite, der weit iiber das Gebiet der Malereitheorie
wie auch iiber das der Kunsttheorie und der Asthetik im ganzen hin-
ausweist. Die phanomenologische Asthetik, der es nicht um die Be-
stimmung des »Schonen« oder einer »Funktion von Kunst« im Sy-
stem der Kultur zu tun ist, richtet gezielt an Phinomene der Kunst

& Vgl. dazu im ganzen Heidegger, Einfilhrung; ders, Was ist Metaphysik?, Frankfurt
a.M. 1986; ders., »Uberwindung der Metaphysike, in: Ders., Vortrige und Aufsitze,
Pfullingen 1954, 67-95; ders., Sein und Zeit, (§1) 2/(§6) 19ff.

31

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

und der Kunstwahrnehmung die Frage: Wie erschlieft sich hier Welt
in ihrem Sich-Zeigen als Wirklichkeit? Gerade aufgrund dieses Riick-
fragens in das Gebiet unmittelbarer Anschauung bietet sich die Pha-
nomenologie wie keine zweite Disziplin als philosophische Briicke
zum Denken des vormodernen China an. Von hier aus muf3 es darum
gehen, durch eine Bestimmung des Sinnes des »Sich-Zeigens« eine
oder verschiedene fiir das vormoderne China giiltige Bestimmungen
des Sinnes von »Wirklichkeit« zu ermitteln.

Im hermeneutischen Durchgang durch chinesische Quellen kann
sich so zweierlei ergeben. Erstens wird jeweils im einzelnen zutage
treten, inwieweit ein phanomenologischer Ausgangspunkt uns tat-
sichlich eher als rationalistische und ontologische Grundannahmen
in die Lage versetzt, jene andere Wirkungsgeschichte des chinesischen
Denkens angemessen zu erdffnen. Zweitens kann die »fremdartige«
Beleuchtung der phanomenologischen Fragen und Entwiirfe von Chi-
na aus sehr wohl zur kritischen Uberpriifung und inhaltlichen Aus-
arbeitung derselben beitragen. Gerade versteckte, in der Ausrichtung
auf »Phdnomene« noch unbewiltigte ontologisch-metaphysische Vor-
aussetzungen und »Idealisierungen« lassen sich im Umweg iiber das
vormoderne China genauer aufdecken. Diese Vorgehensweise kann
also zur Umbildung des Philosophierens aus zwei verschiedenen
Blickwinkeln fithren, die in ein Gesprach miteinander gebracht wer-
den. Den einen, innereuropiischen, bezeichnet die phinomenologi-
sche Perspektive selbst, den anderen hingegen eine geschichtlich
davon weitgehend unabhangige Kulturwelt. Diese soll in einer pha-
nomenologischen Herangehensweise sinnvoll erschlossen und zu-
gleich als kritische Instanz eingesetzt werden.

Es kann fiir die philosophische Erfassung lebensweltlicher Pha-
nomene ebenso wenig wie fiir eine philosophische, auf geschichtliche,
insbesondere sprachliche Sinngebilde und deren giiltiges Verstehen
gerichtete Hermeneutik einen absoluten Standort der Untersuchung
geben. Unser Standort steht vielmehr selbst im hermeneutischen Pro-
zel auf dem Spiel und ist stets neu zu kliren. Basierend auf dieser
Einsicht strebt die hier unternommene Standortverlagerung im
Durchgang durch chinesisches Denken gerade nicht eine Form der
»Einfiihlung« oder etwa die Gadamer'sche »Horizontverschmelzung«
an. Vielmehr wird eine bewufSte »Horizontaufspaltung« in der jeder
Differenz eignenden Sinntrachtigkeit gesucht. Die Suche nach be-
deutsamen Unterschieden, nach einem kritischen Abstand zu europi-
ischen Denkgewohnheiten und Sprachspielen leitet dieses, dem Ideal

32

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Horizont: Wirklichkeitsproblematik und Leiblichkeit

einer hermeneutisch-phanomenologischen Transformation des Den-
kens verschriebene, moglichst nicht der unausweichlichen Statik jeder
»komparatistischen« Erérterung anhaftende Durchlaufen eines Per-
spektivenwechsels. Letztes Anliegen ist dabei also nicht mehr die ver-
gleichende Beschreibung unterschiedener Gegenstandsgebiete. Ange-
strebt wird tiber eine an Phidnomenen ausgerichtete und kritisch
reflektierende Hermeneutik die Orientierung sachbezogenen Philoso-
phierens in der Gegenwart — zumal wo dieses seinen Horizont im
Wirklichkeitsverstindnis findet. Zur Klirung dieser philosophischen
Perspektive bedarf es vorab jedoch einer pauschalen und gewiff noch
»komparativen« Charakterisierung des Arbeitsfeldes. Mit den nach-
folgenden Einzelstudien sollen dann in diese Skizze konkrete Fort-
bildungen und Korrekturen eingetragen werden.

3. Zum Horizont: Wirklichkeitsproblematik und Leiblichkeit

Was heifdt »es gibt«? Diese Leitfrage der Philosophie kam im vormo-
dernen China offensichtlich nicht auf. Im Hinblick auf die chinesische
Geistesgeschichte, die ohne einen expliziten Seinsbegriff auskommt,
wird die Seinsfrage besser als das Problem der » Wirklichkeit« in einer
weiter gefalSten Begriffsverwendung gekennzeichnet. Das Abendland
wird in seinem Wirklichkeitsverstandnis beherrscht von dem theore-
tischen Streben nach einer Erkenntnis des »Ontischenc; allein in
Identitdt mit sich selbst verharrende Einzeldinge werden als seiend
gedacht. Ebenso richtet sich die Theorie auf Gegenstinde fiir ein »sub-
jektives« Bewuftsein, das heifit aber auf Vorgegebenes in dessen
»Objektivitit«. Im vormodernen China hingegen wird weithin das
Bemiihen um eine situative Bestimmung des Sinnes und des Stellen-
wertes dessen, was »wirklich« genannt wird, in bezug auf die zeitlich
vollzogene menschliche Lebensgestaltung sichtbar. Primir geht frei-
lich hier wie dort mit dieser Sinnbestimmung das lebenspraktische
Bemiihen des Menschen einher, sich in ein gelebtes Verhaltnis zur
Wirklichkeit zu setzen und so seinem eigenen Dasein seinerseits den
Erfiillungscharakter des »Wirklichen« zu verschaffen. Es ist dem
Menschen darum zu tun, sein jeweiliges Leben im Bezug auf das
Wirkliche, innerhalb desselben und als ein »wirkliches« Leben zu ent-
falten.

Seit der griechischen Antike gilt der Philosophie das Wirkliche
zuerst als Gegenstand und Ziel einer theoretischen Erkenntnis. Wirk-

33

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

lichkeit wird dabei als etwas Ordnungshaftes begriffen. Die bekannten
Ansitze, wonach das Wirkliche einmal in die reine Idealitat, dann
wieder in die einfache erfahrungsméfBige Gegebenheit, in das schlich-
te »Sinnesdatum« oder ein vorpradikatives »étre brut« verlegt wird,
greifen zu kurz, solange sie den Bezugsrahmen derjenigen Ordnung
vernachldssigen, der diesen kategorialen Ebenen ihrerseits jeweils an-
haftet; oft bleibt auch der Akt der denkenden Bezugnahme auf das
Wirkliche unbeachtet. Unweigerlich gerat das Wirkliche in der philo-
sophischen Besinnung darauf in den Sog der Abstraktion, in die Bah-
nen einer dialektischen Vermittlungsfigur und unter das hermeneuti-
sche Muster. Es wird zu einem »etwas als etwas« und verfillt der
Reflexivitit.!

Die alte Frage nach dem Sein entrinnt nicht der Herrschaft der
Zeit. Der Begriff des Wirklichen fallt bei Heidegger und Jacques Der-
rida wie bei Theodor W. Adorno der Paradoxie einer sich entziehen-
den Gebung anheim. Das Wirkliche ist durchzogen von der Diachro-
nie eines zeithaften Sprunges. Somit wird das konkret Wirkliche erst
dann faf3bar, wenn es gelingt, es als ein in sich Bewegtes zu denken. Es
verlifit den Horizont ontologisch-metaphysischer Bestimmbarkeit
eines Seienden in dessen wahrhaftem Sosein. Das Wirkliche verkor-
pert seine Zeitlichkeit. Das Wirkliche ist heute — wie seinerzeit der
christliche Gott — zum ontologischen Grenzbegriff geworden, der als
das Vor-Etwas vor jeder eidetischen Abstraktion nicht mehr vom »Ge-
gebensein von etwas« her bestimmbar ist.

In den Mittelpunkt riickt in der phinomenologischen Erfor-
schung von Wirklichkeit unser Welthaben. Das Gegebene gilt es nun-
mehr als ein solches zu fassen, das immer schon vor dem Horizont der
Welt mit seinen vorpradikativen Implikationen in den bestimmenden
Blick gelangt. Indem jedoch die horizonthafte Welt zunachst als »Le-
benswelt« gefallt werden muf3, tritt die Leiblichkeit unseres gelebten
In-der-Welt-Seins zutage. Die Verwurzelung der Wirklichkeit in un-
serem Leib als einem innerweltlich vorkommenden und zugleich Welt
stiftenden Phanomen wird daher neben der Frage nach dem Wirkli-
chen und der Welt zum dritten zentralen Thema der Phanomenologie.

In allen Aspekten unserer Welt hinterldfit unsere Leiblichkeit
ihre Spuren. Stets tritt ein bestimmendes leibliches Moment an unse-
ren vielfiltigen Bezugnahmen auf die Welt hervor. Unsere Wahrneh-

' Vgl. Husserls Rede von der »Allgemeinheitsformung« im begreifenden Denken (Hus-
serl, Erfahrung, [§40] 240).

34

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Horizont: Wirklichkeitsproblematik und Leiblichkeit

mung und unser Handeln, aber auch alles Wahrgenommene selbst ist
durchzogen von unseren leiblichen Befindlichkeiten und Stimmun-
gen. Allein in einer durch unser leibliches Sein-zur-Welt bestimmten
Weise haben wir eine Welt. Und durch leibliche Bewegungsvollziige
in dieser Welt »situieren« wir uns. Diese »Situiertheit« des leiblichen
Daseins im Zusammenspiel mit der Wahrnehmung und handelnden
Lebensvollziigen prigt jene Umwelt aus, als die wir die Welt konkret
erfahren. Diese stets leiblich vollzogene »Ausgestaltung« der Welt
schldgt sich in kulturell habitualisierten Lebens- und Denkformen
nieder, aus denen sie zugleich schopft. Wir sind in leiblich-schépfe-
rischer Weise auf eben jene Welt als eine zu stiftende bezogen, in der
wir je schon zu leben meinen. Die Welt gestaltet sich um uns herum
und wird erst zu unserer Welt, die wir »haben«. Merleau-Ponty ver-
wandelt aus der Doppeldeutigkeit des Franzosischen heraus die heideg-
gersche Rede vom »In-der-Welt-Sein« in ein performatives »Sein-
zur-Welt« (étre au monde).? Der Mensch vollzieht nach diesem Leit-
wort sein Sein in der Offnung auf die Welt hin und ist zugleich der
Welt »ausgesetzt« (étre exposé au monde);? so ist er immer auch »fiir
die Welt da«.

Der anthropologische Begriff des »Korpers« und zumal des »Lei-
bes« hebt sich als Gegensatz oder Erganzung von dem des »Geistes«
ab. Gegeniiber dem »Kaorper, der cartesianischen res extensa, kommt
der »Leib« jedoch in der Welt als wahrnehmbarer Kérper und zu-
gleich als Ort jeder Wahrnehmung vor. Der Leib bezeichnet den-
jenigen Ort in der Welt, an dem zugleich eine Auflen- und eine
Innenwahrnehmung stattfindet. So aber lait sich die individuelle
Konkretion unseres standorthaften Denkens im leiblich verfafiten Da-
sein noch nicht ausreichend begreifen. So wird das »Leibapriori« le-
diglich zum Grenzpunkt der Reflexion und zu deren blindem Fleck
gemacht. Der »Leib« muf gerade als das verstanden werden, was wir
zunichst und zuinnerst tatsachlich haben, weil es in jeder sinnhaften
Erfahrung je schon mitgegeben ist. In die Konstitution der ganzen
Welt ist ein leibliches Moment eingewoben. Diese Leiblichkeit im
Welthaben gilt es fiir das Denken zu bergen. »Leibwahrnehmung«
als eine spezifisch leibliche, in einem ausgezeichneten Sinne leibhafte
Wahrnehmung ist daher die erste Aufgabe fiir eine ansonsten immer
noch »idealistische« Phanomenologie.

2 Merleau-Ponty, Phénoménologie, VIII.
* M. Merleau-Ponty, La Prose du monde, Paris 1969, 191.

35

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

Allzu leicht wird der Leib in jene allgemeine phanomenologische
Auffassung der Gegenstinde eingeriickt, in der »Geist« und »Leib«
einander in ihrer Seinsweise verwandt bleiben und in der der phéno-
menale »Leib« letztlich schon ein allgemeiner und nicht mehr mein
geschichtlicher Leib ist. Dieser — als Tatsichlichkeit oder eben »Leib-
haftigkeit«* des Wirklichen selbst gefaflt — ist erst das eigentliche
»Leibapriori« meines Denkens. Die Aufmerksamkeit ist daher auf die
Spuren meiner Leibhaftigkeit im Wirklichen zu richten. Ein in per-
spektivischer Situiertheit standorthaftes und je schon leiblich-verkor-
pertes, »leibhaftiges« Denken hebt sich so noch einmal ab von einem
den Leib als Gegenstand thematisierenden »Denken der Leiblichkeit«.
Die Wirklichkeit ist je schon eine »eingeleibte«. Sie ist wirklich »in
der Weise der Leibhaftigkeit«. Leibhaftigkeit als leibhafte Gegenwart
oder Faktizitit von Bedeutsamem macht auch das Ritsel des Sinn-
verweises, der Gestalten und Zeichen, des Ausdrucks und der Spra-
chen aus.

Seit Husserl ist die Phanomenologie bestrebt, eine denkerische
Sensibilitat fiir das Leibhafte unseres Daseins bis hinein in die »bana-
len« Lebens- und Sinnvollziige das Alltags zu lernen. Diese »Leibhaf-
tigkeit« wohnt aber auch jener spezifischen »Einmaligkeit« inne, die
jeder kiinstlerischen Gestaltung wie der dsthetischen Erfahrung not-
wendig anhaftet. »Leibhaftigkeit« des Wirklichen meint ja die durch-
gingige, bis in die feinsten sekiindlichen Verastelungen unserer
Selbst- und Welterfahrung hinein wirksame Verleiblichung von Sinn.
Im Gefolge der gestaltpsychologischen Schule® haben Ernst Cassirer®
und die jiingere Phanomenologie, aber auch der Pragmatismus eines
John Dewey” diese Einsichten bereits fest im gegenwirtigen Philo-
sophieren verankert. Wie unentbehrlich diese grundlegende Thema-
tisierung von »Leib« und »Welt« jedoch fiir die Interpretation der

* Die Betonung der »Leibhaftigkeit« des erfahrungsmiBig Wirklichen im hier vorgetra-
genen Sinn empfingt ihre Anregung von Husser! (vgl. Husserl, Erfahrung, [§21] 110).
5 Gedacht ist an die Arbeiten von K. Goldstein, D. Gelb, K. Biihler und A. Katz, die
sowohl fiir E. Cassirer wie auch fiir Merleau-Ponty wichtige empirische Argumenta-
tionsgrundlagen eriffneten.

& Vgl. E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde. und Indexband, 2. Auf-
lage, Darmstadt 1953; ders., »Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geistes-
wissenschaften«, in: Ders.,, Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt 1956,
169-200.

7 Vgl. insbesondere in der dsthetischen Theorie |. Dewey, Art as Experience, New York
1980.

36

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Horizont: Wirklichkeitsproblematik und Leiblichkeit

vormodernen chinesischen Malereitheorie im Hinblick auf ein Wirk-
lichkeitsverstandnis ist, werden erst die vorgelegten Einzelstudien in
concreto belegen kénnen. Gerade diese édsthetische Reflexion stellt
sich in besonderer Weise dar als ein Denken aus der Leibhaftigkeit
heraus und auf die Leibhaftigkeit hin. Diesen Umstand gilt es ebenso
umgekehrt fiir das Thema des lebensweltlichen Leibapriori phdanome-
nologisch fruchtbar zu machen.

Sodann ist mit Emmanuel Levinas, Paul Ricceur und Bernhard
Waldenfels das Problem einer originiren Verwiesenheit auf den An-
deren in unserem leibhaftigen Welthaben zutage getreten. In der re-
lationalen Verfassung von Wirklichkeit wird der Einbruch des radikal
Anderen greifbar. Es bedarf daher noch vor der ontologisch-meta-
physischen einer ethischen Inblicknahme von Wirklichkeit. Diese er-
fiillt sich allein als konkret gelebtes Weltverhaltnis des Menschen in
der standorthaften Gegeniiberstellung zum Anderen. »Konkret wirk-
lich« genannt zu werden verdient zuerst jener jeweils situativ, das
heif8t aber vor allem immer nur in zeitlicher Nachtraglichkeit zu be-
antwortende faktische Anspruch, der aus der Welt heraus als Seins-
anspruch des Wirklichen an uns ergeht.® Das Wirkliche ist somit
nicht zuerst das »Seiende«, das »Gegebene« oder das »Vorpradika-
tive«. Damit das Wirkliche als solches gefalt werden kann, muf je
schon sein Anspruchcharakter bedacht werden. Dieser Anspruch fin-
det seine reinste Ausformung in jener uns gleichsam iiberfallenden,
unausweichlich bedeutsamen Wirklichkeit, die uns im Antlitz des
Anderen wie im »Ausdruck« der Dinge angeht. All dies muf8 uns
indes »leibhaftig« angehen, das heifst indem wir nicht blof sinnen-
haft einer Umwelt ausgesetzt sind, sondern zugleich unentrinnbar
leiblich dazugehoren.

Die dem verwandte Idee eines responsiven Weltverhaltnisses,
eines »Sich-den-Vorkommnissen-Zusagens« (ying wiu fE¥) durch-
zieht auf der anderen Seite die gesamte chinesische Geistesgeschichte.
In dieser Wendung a3t sich fiir ying i, »erwidernc, die allzu mecha-

8 Vgl. Merleau-Ponty, Le visible, 262; ders., La prose, 94; P. Ricceur, Soi-méme comme
un autre, Paris 1990; E. Levinas, Autrement qu'étre ou au-dela de I'essence, Paris 1978,
65/83£./137 £./141f,; ders., Humanisme de ['autre homme, Paris 1972, 68/80/110. Zu
dem zentralen Thema der »Diachronie« oder Nachtriglichkeit, die unser responsives
Verhiltnis zum Anderen und zum Wirklichen iiberhaupt durchherrscht siehe vor allem
E. Levinas, Le temps et I'autre, Paris 1993; vgl. B. Waldenfels, Der Stachel des Fremden,
Frankfurt a.M. 1990; ders., Antwortregister, Frankfurt a.M. 1994; ders., Topographie
des Fremden. Studien zur Phiinomenologie des Fremden 1, Frankfurt a. M. 1997.

37

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

nistisch klingende Ubersetzung »ansprechen auf« im Zusammenhang
mit dem Moment der » Anriithrung« (gdn /&%) oftmals nicht durchhal-
ten. Im Gegensatz zu einem musikalisch konnotierten »ansprechen
auf« im frithen Gebrauch des Wortes ying M sollte bei der einflu3-
reichen Wendung ying wu €%, die eine vollzugsorientierte Lebens-
haltung des Individuums zur Welt bezeichnet, eine zu passivische
Ubertragung nach Art eines blofen »Reagierens« vermieden werden.
Dieser Aspekt wohnt ja dem fiir den Ausdruck gdn ying J&/HE vorge-
schlagenen Wort »Resonanz«? noch inne. Im Wort »Resonanz« wird
tiberdies die rationalistisch gefirbte, sozusagen drittinstanzlich tiber-
priifbare, formale Gleichheit des »Einklangs« assoziiert.

Nach Mafigabe der Waldenfels'schen Antwortphdnomenologie,
wonach wir je schon auf den »An-spruch« des Anderen héren und
antwortend eingehen, sei aus diesen Griinden hier fiir ying /i die
Ubersetzung »sich zusagen« vorgeschlagen.?® Uber die sprachliche
»Erwiderung« wie iiber die blofle »Resonanz« eines Echos hinaus im-
pliziert der Ausdruck ying J& ein leibhaftiges Engagement, was im
»sich (selbst) zu-sagen« zweifach unterstrichen werden soll. Die be-
kannte ortlose und subjektlose Wiederholung der Rede des Narzif3
durch die Resonanz der Nymphe Echo ist eben keine echte Erwide-
rung; denn das vermeintliche Antworten jener »vocalis nymphe«, der
»resonabilis Echo«, wie Ovid sie nennt,!" vermag sich gerade nicht
leibhaftig auf den Anspruch der Fragen einzulassen: Echo ist dazu
verdammt zu sprechen, ohne sich selbst »zusagen«, das heifdt hinge-
ben zu konnen.”? Anders als im Falle der ungliicklichen Begegnung
zwischen der Nymphe und dem schénen Knaben soll also diese ge-
wissermafSen ebenfalls metaphorische Ubersetzung fiir ying i iiber
die Performativitit sprachlicher Rede und eines reinen Sagens hinaus-
weisen. In Anspielung auf ein mediales und ereignishaftes »Mitein-
schwingen« soll so das leibliche Moment in jeder verbindlichen Re-
sponsivitit unterstrichen werden.

¢ So etwa Charles Le Blanc, Huai-Nan Tzu. Philosophical Synthesis in Early Han
Thought, Hongkong 1985, besonders 209f.

10 Vgl. freilich dhnlich »responsiva schon Le Blanc (Huai-Nan Tzu, 87) fiir ying H
allein: »to respond«.

"' Publius Ovidius Naso, Metamorphoses 11l 357f; nach ders., Metamorphosen. In
deutsche Hexameter iibertragen und mit dem Text herausgegeben von Erich Rosch,
Miinchen 1968, 104.

2 Ovidius, Metamorphoses 111 379 ff,; Résch, Metamorphosen, 106.

38

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Horizont: Wirklichkeitsproblematik und Leiblichkeit

Die Responsivitit des »Sich-den-Vorkommnissen-Zusagens«
(ying wit %) bietet genau in der Weise, wie hier das konkret Wirk-
liche in der Erfahrung und im leibhaftigen Lebensvollzug gedeutet
wird, einen entscheidenden Ansatzpunkt fiir die gegenwirtige Philo-
sophie. Das antwortende »Ansprechen auf« oder »Sich-Zusagen«
(ying J&) kann nur aus der Situation eines faktischen Angesprochen-
seins heraus erfolgen. Und es kann sich nur als ein leibhaftiges Ein-
gehen auf den Anspruch der Welt erfiillen. Es erwichst aus der Teil-
habe der menschlichen Lebensvollziige am Wirklichen. Das »Sich-
Zusagen« kann infolge seiner je einzigartigen leiblichen Situiertheit
keiner allgemeinen Regel folgen. Die »Lebewesen« oder »Dinge« (wi
#) in der Welt sind ebenfalls je nur » Vorkommnisse« des Wirklichen;
sie sind dasjenige, was aus der Welt »hervor-kommt« und uns Men-
schen mit einem zu erwidernden Anspruch - je situativ, in unserer
leibhaftigen Tatsichlichkeit — »ankommt«. Es gilt je konkret und je
so, wie es herankommt, zu antworten. Dieses geschichtstrachtige
Muster eines responsiven Wirklichkeitsbezuges betrifft viele Lebens-
vollziige im vormodernen China; insbesondere das dsthetische Ver-
halten wird davon beherrscht.

Zu unterscheiden ist von diesem responsiven Weltverhiltnis das
abendlandische Paradigma der Sehwahrnehmung und der Anschau-
ung. Im Gang der europdischen Philosophie iiberwiegt weithin die
Aufmerksamkeit auf das aisthetische Verhiltnis des Menschen zum
Sein dessen ethische Dimension. Die Frage nach dem Wirklichen tritt
stets sogleich auf als Frage nach Wahrnehmung, Erfahrung und Er-
kenntnis. Das Muster der Sichtbarkeit bestimmt die Deutungen des
Zugangs zum Wirklichen. Dies gilt selbst noch im Hinblick auf jenen
»Anspruch« eines Wirklichen, das gerade im Gesehensein in beson-
ders unentrinnbarer Weise auf uns eindringend erfahren wird. Levi-
nas unterstreicht nicht von ungefahr jene ausgezeichnete Anspruchs-
erfahrung, die vom Antlitz und Blick des Andern ausgeht. Bis in die
jiungere Phanomenologie hinein besitzt die Erscheinung gerade in
einer sichtbaren »eidetischen Gestalt« den Rang des Wirklichen.

Die Welt ist dasjenige, worin wir je schon sind, das wir haben
und erfahren, wozu wir uns verhalten und dem wir uns zusagen wie
einem an uns ergehenden Anspruch, weil sich eben darin erst die
»Wirklichkeit« der Welt erfiillt. Zumindest die abendldndische Welt
ist aber heute mehr denn je eine sich als Welt zeigende. »Welt« meint
hier vorrangig eine sichtbare Wirklichkeit. Welt ist immer schon in
gewisser Weise ein Bild ihrer selbst, ein sich erweisendes »Welt-

39

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

bild«.’> »Weltbilder« durchziehen unser Denken. In Anbetracht des-
sen erhebt sich heute um so dringlicher die Frage, ob das Wirkliche
ohne die reflexive Struktur des Sich-Zeigens tiberhaupt gedacht wer-
den kann. Miissen aber umgekehrt nicht auch die Bilder in unserer
Welt infolge eines aisthetischen Grundzugs der Wirklichkeit notwen-
digerweise mehr sein als bloSe » Abbilder des Wirklichen«? Sind »Bil-
der« in allen Auspragungen nicht ihrerseits mit konstitutiv fiir die
Welt? Reicht das Aisthetische nicht vielleicht notwendig bis in die
ethische Dimension der Begegnung mit dem Anderen hinein?

Mit diesen Fragen wird die Phinomenologie verwiesen an die
Kunstphilosophie und Asthetik. So sind schon linger Probleme der
Wahrnehmung und des unmittelbar gebenden Sehens'* sowie Er-
fahrungen aus dem Bereich der Kunst’ in den Mittelpunkt des
philosophischen Nachdenkens geraten.'¢ Bei entsprechender Durch-
leuchtung sind vor diesem gedanklichen Hintergrund von der vor-
modernen chinesischen Asthetik wichtige Klarungen fiir die Phino-
menologie zu erlangen. Auch kann die sinologische Erforschung

% So lautet die bekannte These in Heidegger, Die Zeit des Weltbildes, besonders 86f;
vgl. ahnlich H. Rombach, Leben des Geistes, Freiburg 1977, 212/301.

* Davon legt Husserls eindringende Analyse der sinnlichen Erfahrung in Ding und
Raum ein beredtes Zeugnis ab; vgl. ebenfalls Husserl, Erfahrung, (§14) 67; ders., Ideen,
(§3) 11/(§19) 36/(§52) 99; Heidegger, Die Grundprobleme, 77 ff.; Merleau-Ponty, Phé-
noménologie, XI/XVI; ders., Le visible, 17 £./28/301; ders., L'CEil et 'esprit, Paris 1964,
16 f£./26 ff.; Auf radikale Weise gesteigert findet sich das phinomenologische Programm
des Sehens in Rombachs »Hermetik« (Rombach, Der kommende, 89f.).

15 Vgl. besonders Heidegger, »Der Ursprung des Kunstwerkes«, in: Ders., Holzwege, 1-
72; ders.,, Die Kunst und der Raum. L'art et I'espace, St. Gallen 1969; ders., »Bauen
Wohnen Denkenc, in: ders., Vortrige, 139-156; Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und
Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, 6., erweiterte Auflage, Tii-
bingen 1990, 9ff; M. Merleau-Ponty, »Le doute de Cézannec, in: Ders., Sens et Non-
sens, Paris 1996, 13-33; ders, L'CEil; ders., Le visible; Waldenfels, Sinnesschwellen; Er-
nesto Grassi, Kunst und Mythos, Hamburg 1957; ders., Die Theorie des Schéonen in der
Antike, Kéln 1962; ders., Macht des Bildes. Ohnmacht der rationalen Sprache, Kéln
1970. Vgl. dariiber hinaus die von Rombach gesuchte »Bildphilosophie« in: Rombach,
Leben, 301 et passim; ders., Welt und Gegenwelt, 176; ders., Der kommende, 124ff.
Siehe daneben aus anderen Richtungen Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie,
Frankfurt a. M. 1973, im besonderen Adornos Rede vom »Konvergieren von Kunst und
Philosophie« (ebd., 136f.; vgl. ebd., 148£./175/5101£.); ders., Philosophie der neuen Mu-
sik, Frankfurt a. M. 1978; Nelson Goodman, Languages of Art. An Approach to a Theory
of Symbols, Indianapolis/Cambridge 1976.

16 Welsch hat jiingst sogar die starke These von einer grundlegenden »epistemologi-
schen Asthetisierung« in der Moderne aufgestellt (Welsch, Asthetisierungsprozesse,
43 ff. bzw. ders., Asthetische Grundziige, 73 ff.).

40

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur These: Welt als Bild

Chinas auf diesem Wege wenigstens an einigen Stellen fiir eine euro-
zentrische Fachphilosophie Ankniipfungspunkte bieten und damit all-
gemein zuganglich und bedeutsam werden.

4. Zur These: Welt als Bild

Die Auszeichnung der Kunst und erst recht der Malerei liegt gemaf3
maf3geblichen europdischen Auffassungen darin, daf8 sie in ausdriick-
licher Weise im gemalten Bild — gewissermafSen als »eine kleine Welt
fiir sich«! betrachtet — vor unseren Augen die Weltlichkeit unseres
Daseins aufgehen laBt.2 In der Kunst wird uns die Welt gestiftet, und
zugleich wird uns dieser Akt der Konstituierung von Welt eigens
vorgefiihrt.> Wenn aber dem Sehen eine iiberragende Bedeutung fiir

' So duBert sich Goethe in »Uber Wahrheit und Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke.
Ein Gesprich« iiber die exemplarisch erorterte Oper, die er dann auch »eine kleine
Kunstwelt« nennt; siehe Johann Wolfgang von Goethe, Werke. Hamburger Ausgabe in
14 Bianden, Miinchen 2000, Bd. 12, 70/72. In seinen »Maximen und Reflexionen« findet
sich ferner als Nr. 725 (ebd., 467) folgende programmatische Feststellung zur inneren
Verbindung zwischen Welt und Kunst: »Wir wissen von keiner Welt als im Bezug auf
den Menschen; wir wollen keine Kunst, als die ein Abdruck dieses Bezugs ist.«

2 Siehe M. Heidegger, Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1959, 22; M. Merleau-Ponty,
La prose du monde, Paris 1969, 83/86; Rombach, Leben, 212 ff./301; ders., Welt und
Gegenwelt, 159/176f; ders., Der kommende, 130. Vgl. zur expliziten Welteréffnung
durch die Kunst schon Goethes mehrdeutigen Ausspruch in seiner 737. Maxime: »Man
weicht der Welt nicht sicherer aus als durch die Kunst, und man verkniipft sich nicht
sicherer mit ihr als durch die Kunst.« (Goethe, Werke, Bd. 12, 469).

3 Noch vor dem Aufschwung einer hermeneutischen Kunst- und Bildphilosophie im
20. Jahrhundert hat Fiedler darauf aufmerksam gemacht, daf die kiinstlerische Tatigkeit
einem fortwihrenden Hervorbringen von Welt, nicht ihrer Nachahmung gleichkommt;
K. Fiedler, »Uber die Beurteilung von Werken der bildenden Kunst 1876« bzw. ders.,
Moderner Naturalismus, in: Ders., Schriften, [ 29 ff. bzw. 108f. Angeregt durch Fiedler
und andere kunstwissenschaftliche Autoren des damaligen Europa hat in Japan 1941
Nishida Kitard 76 M # % die Beschrinkung der philosophischen Asthetik auf eine
Untersuchung des Werkes oder seiner Rezeption im Subjekt vehement zuriickgewiesen.
Wenn er in der Kunst das Aufgehen der geschichtlichen Welt nachzuweisen sucht, voll-
zieht Nishida damit offensichtlich vor einem ostasiatischen Erfahrungshintergrund etwa
zeitgleich eine entscheidende Wende in der europiischen Asthetik hin zur Beachtung der
geschichtlich-leiblichen Situiertheit des Menschen in der Welt mit. Dabei arbeitet er
hinsichtlich der ostasiatischen und japanischen Kunstgeschichte eigentiimliche Ziige
hinsichtlich der Bedeutung von individueller Leiblichkeit sowie von Raum und Zeit her-
aus, die durchaus dazu beitragen kénnen, ein angemesseneres Licht auf die iltere chine-
sische Kunsttheorie zu werfen; siche Nishida, »Rekishi teki keisei sayé to shite no gei-

jutsu teki sosaku BESEYZALIER & L TOEATHDAI{E« (»Das kiinstlerische Schaffen

41

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

den menschlichen Weltzugang zukommt, kann unter Umstdnden
auch das gemalte Bild als ein der Welt entsprungenes Bild oder ge-
nauer als ein »Weltbild« interpretiert werden. Indem sich im gemal-
ten Bild die Welt im ganzen zeigt, wird die Art, wie sie sich da zeigt,
sozusagen als eine anschauliche Charakterisierung der maf3geblichen
Auslegung von Welt zu betrachten sein. Das gemalte Bild mag an
einem bestimmten kulturgeschichtlichen Ort jeweils auf seine Weise
eine bestimmte Gegebenheit eréffnen. Fiir den Blick von aufen zeigt
sich damit immer zugleich die fundamentale Orientierung auf die
Welt und das Wirkliche mit im Bild. Die Weltauslegung selbst er-
scheint gleichsam in bildhafter Gestalt. Sie scheint im gemalten Bild
durch die konkrete Darstellung hindurch auf. Ein solches Bild ver-
dient es, im emphatischen Sinn ein »Weltbild« genannt zu werden.
Es vermag dem Betrachter jeweils seine Welt darzubieten oder auf-
gehen zu lassen, obendrein jedoch einem zweiten Beobachter diese je
bestimmte Welteréffnung ihrerseits als eine besondere, in einer gege-
benen Geschichte und Kultur verwurzelte, noch sichtbar vorzufiih-
ren. Wie dieser zweite Beobachter, der Kunsttheoretiker und Asthe-
tiker, im vormodernen China das bildhafte AufschlieRen von Welt mit
den Mitteln der Malerei gedeutet hat, soll in der vorliegenden Unter-
suchung dargelegt werden. Dazu muf freilich das hinlanglich ver-
traute »Weltbild« in ein neuartiges »Welt-Bild« umgedeutet werden.

Es soll hier erstens behauptet werden, daf das gemalte Bild im
vormodernen China urspriinglich als ein »Welt-Bild« fungiert oder
wirksam wird, insofern es auf bestimmte Weise vermittels der An-
schauung die konkrete Welt erschlieSt. Zweitens kann das je schon
als fungierendes »Welt-Bild« aufgefafite gemalte Bild insofern den
Rang eines kulturhistorisch und philosophisch bedeutsamen »Welt-
bildes« im konventionelleren Sinn erlangen, als im Blick auf seine
spezifischen Eigenschaften fundamentale Zugangsweisen zur Wirk-
lichkeit im alteren China sichtbar gemacht werden konnen. Diese phi-
losophische Deutungsarbeit ist freilich ohne Spekulation nur im Spie-
gel des zeitgenossischen Nachdenkens tiber die Malerei, mithin unter
Anleitung der theoretischen Uberlieferung zu leisten.

als Gestaltungsakt der Geschichte«), in: Ders., Nishida Kitaré tetsugaku ronshi #4 [H #
ZENE AR (Gesammelte Abhandlungen zur Philosophie von Nishida Kitars), her-
ausgegeben von Ueda Shizuteru - HI[¥88, 4 Bde.,, Tokyo 19871, 3. Bd., 86ff./138ff./
151£./156/175; vgl. die Ubersetzung dieser Abhandlung von E. Weinmayr in: Ryésuke
Ohashi (Hg.), Die Philosophie der Kyato-Schule, Freiburg/Miinchen 1990, 119-137.

42

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur These: Welt als Bild

Um die Ausgangsthese vom wirksamen Bild in der Malerei recht
zu verstehen, ist es erforderlich, die vor allem von Heidegger in die
Philosophie eingebrachte Rede vom »Weltbild« weiter zu fassen als
iiblich. Dabei ist wesentlich iiber Heideggers Verstindnis hinauszu-
gehen; ja dieses ist im Falle des vormodernen China geradezu umzu-
kehren. Das anschauliche Erscheinen von Welt nach Maf3gabe der
Bildhaftigkeit, in der Form eines »Weltbildes«, kennzeichnet nach
Heidegger insbesondere den Weltzugang der europaischen Neuzeit
und Moderne. Die Welt schlechthin ist dem Menschen zum Bild ge-
worden, hat bildhaften Charakter angenommen. Diese Rede vom
»Weltbild« darf also nicht so verstanden werden, daf3 etwa die grofle
Weltwirklichkeit in einem kleinen Bild ihren symbolisch-metaphori-
schen Ausdruck erlangt. Das » Weltbild« soll auch nicht nach Art eines
»Bildmodells« vom Aufbau der Welt, nach Art eines bildhaften meta-
physischen Musters, aufgefalSt werden.* Entscheidend ist statt dessen,
daf3 bis in die begrifflich operierende Wissenschaft hinein die Bildhaf-
tigkeit der vergegenstandlichten Welt zum leitenden Paradigma fiir
das menschliche Weltverhaltnis geworden ist. So stellt Heidegger fest:

»Weltbild, wesentlich verstanden, meint daher nicht ein Bild von der Welt, son-
dern die Welt als Bild begriffen [Hervorhebungen M. O.].«*

Auf das »Weltbild« in Heideggers Deutung anspielend und sich zu-
gleich davon abhebend, soll hier nun im Hinblick auf die Malerei im
vormodernen China der Terminus »Welt-Bild«¢ eingesetzt werden.
Mit »Welt-Bild« soll weder ein strukturelles Begreifen der Welt im
ganzen noch ein perspektivisch hinzeigendes »Bild von der Welt,
das der Mensch sich jeweils macht, gemeint sein. Wo jeweils ein indi-
viduelles Bild der Kunst als ein »Welt-Bild« betrachtet wird, soll da-
mit viel eher ein Bild, das die Weltwirklichkeit tatsdchlich in sich birgt
und im Vollzug einer Wirksamkeit aus sich heraus entfaltet, bezeich-
net werden. Ein »Welt-Bild« soll demnach nicht die Welt symbolisie-
rende Bildgestalt, sondern das »welthaltige« Bildobjekt heiffen. Ge-
meint ist damit, daf3 die Welt nicht als ein Bild »erscheint«, daf sie

4 Heidegger, Die Zeit des Weltbildes, 86 ff.

5 Heidegger, Die Zeit des Weltbildes, 87.

¢ Rombach (Leben des Geistes, 212 f£./301) scheint diesen Ausdruck in die Kunstinter-
pretation eingefiihrt zu haben, jedoch weder in ausreichend prignanter Abhebung von
dem verbreiteteren Terminus »Weltbild« noch in Abgrenzung vom heideggerschen Ver-
stindnis.

43

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

vielmehr in Wirklichkeit im konkreten Bild der Kunst sitzt.” Im
»Welt-Bild« ist also nicht »die Welt zum Bild geworden«. Nicht auf
einer ontologisch nachtriglichen, sei es historischen sei es mystischen
»Bildwerdung« der Welt liegt die Betonung. Das Wort zielt auf die
Welt selbst ab, sofern sie in einem nicht-begrifflichen Sinne jeweils
ein Bild werden kann oder muf3, weil sie in ithrer Wirklichkeit und
Wirksamkeit je schon Erscheinung ist. Im Mittelpunkt steht jetzt frei-
lich nicht mehr die semiotische Qualitit eines jeden Bildes. Das
»Welt-Bild« soll verstanden werden als derjenige Ort in der Welt, an
dem diese Welt selbst — die Welt als Bild — Wirklichkeit erlangt. Statt
daf das Bild als Zeichen fiir die Welt genommen wird oder daf8 die
»wie ein Bild« begriffene Welt zum anschaulichen Zeichen ihrer
selbst geworden ist, soll der Ausdruck »Welt-Bild« also dies bedeuten:
In der Anschauung bietet sich ein Ort dar, an dem die Welt aus dem
Bild heraus in wirksamer Weise als Welt fungiert. Auf die Freilegung
dieses Gedankens zielt das Ansetzen bei der Performativitit des Bildes
und bei einer Transformationsisthetik in den vorliegenden Studien
ab.

Dieser Leitgedanke von der »Welt als Bild« wird als roter Faden
die ganze weitere Untersuchung durchziehen und in ihrem Verlauf an
Konkretheit gewinnen. Dabei wird gerade gegen das heideggersche
Verstindnis der Wendung »Welt als Bild« im Sinne einer Welt, die
im »Zeitalter des Weltbildes« ganz Bild geworden, also zum Nachteil
der Wirklichkeit und des Menschseins ganz in der reinen Bildhaftig-
keit aufgegangen sei, eine andere Interpretation des Ausspruchs ver-
folgt. »Welt als Bild« soll hier dagegen auf eine urspriingliche Bild-
haftigkeit der Weltwirklichkeit abzielen, wodurch nicht die Welt
nachtriglich zum Bild verkommt, sondern das Bild als solches je
schon am Status des Wirklichen teilhat. Es soll also nicht mehr wie
bei Heidegger um ein Begreifen der Welt und den poietischen Ent-
wurf des Menschseins, sondern um das gelebte Verhiltnis zwischen
Mensch und Welt in der Vermittlung durch Bilder zu tun sein.® Damit

7 An wichtigen Punkten lat sich die iltere chinesische Asthetik daher sogar als eine
Bestitigung von Niklas Luhmanns Zweifel an der klassischen Vorstellung von der mi-
metisch-reprasentierenden oder auch nur prisentierenden Kunst und von einem »Welt-
illusionismus« in der Kunst lesen (N. Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt
a.M. 1997, 16).

% Nicht fern liegt hier ein Gedanke Plessners, der im Hinblick auf die allgemeine Bedeut-
samkeit der Rolle des Schauspielers vom in sich abstindigen Dasein, von der »mensch-
liche[n] Konfiguration« als einem »Bildentwurf« ausgeht. Demnach ist der Mensch der

44

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur These: Welt als Bild

wird die Welt gerade nicht auf eine »blofle« Bildhaftigkeit reduziert;
vielmehr wird in umgekehrter Richtung ein reduktives semiotisches
Bildverstiandnis noch iiber die besondere Performativitat des semioti-
schen Bildes hinaus zur gelebten Weltwirklichkeit im ganzen hin er-
weitert.

Auch anhand des Rombach’schen Begriffs des »Weltaufgangs«
laBt sich die Frage angehen. Aus der Ausgangsfrage nach dem Grund-
zugang des Menschen zur Weltwirklichkeit leitet sich die Problem-
stellung ab, wie gemifl dem Zeugnis der vormodernen chinesischen
Malerei und insbesondere ihrer Theorie dem Menschen seine Welt
»aufgeht«. Die Suche nach der Eigentiimlichkeit dieses » Weltaufgan-
ges« auf dem Kerngebiet der Anschauung und anhand der Untersu-
chung zum »Welt-Bild« kann die Einsicht erbringen, daf der »Welt-
aufgang« da gerade nicht-anschaulicher Art ist. Es wird an diesem
Thema gegeniiber den semiotischen und semantischen Aspekten der
Bildhaftigkeit und dem beherrschenden Paradigma des Erscheinens
als eines » Anwesens, einer »Vergegenwirtigung«, der Ereignischa-
rakter der Bildanschauung und ein alternativer Begriff von bildhafter
Wirklichkeit herauszuarbeiten sein. Der von Rombach wiederholt
vorgefiihrte Gedanke des »Weltaufganges« im Kunstwerk? ist somit
einer kritischen Erweiterung zu unterwerfen.

Nach Rombach zeigt sich eine bestimmte »Weltgestalt« als ge-
lebte und gehabte »Sachenwelt«, ein »Wirklichkeitscharakter, ein
»Seinsstil« und dergleichen gleichsam wie ein ganzheitliches Sinn-
gefiige und geht als Wirklichkeit auf. So bleibt Rombach dem er-
kenntnistheoretischen Muster des »Erschauens von etwas« verpflich-
tet, gerade wo er es in seiner »Hermetik« zu verlassen wihnt. Die
vormoderne chinesische Malereitheorie diirfte dariiber insofern tat-
sachlich hinausgehen, als es da immer wieder um einen wirklichen
Eintritt in das Weltganze, das heifit aber nicht in eine bestimmte
Weltgestalt, sondern in die gemeinsame Welt schlechthin zu tun ist.
Da geht es nicht um ein Im-Sehen-Haben und Erfahren, sondern um

Bildhaftigkeit im Verhiltnis zu sich selbst und zur Welt bediirftig, weil er nur ein ver-
mitteltes Selbstsein kennt; siehe H. Plessner, »Zur Anthropologie des Schauspielers
(1948)«, in: Ders.,, Gesammelte Schriften VII, 410; vgl. ebenso sein Hinweis auf die
durchgingige Ausdruckshaftigkeit jener »vermittelten Unmittelbarkeit«, die das
Menschsein auszeichne: H. Plessner, »Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie«, in: Ders., Gesammelte Schriften IV, 414 f.
* Rombach, Leben des Geistes, 299/301 et passim; ders., Der kommende, 41/130.

45

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

ein durch das Bild bewirktes lebenspraktisches Eingehen-in-das-
Wirkliche auflerhalb jeden Erscheinens.

Neben der Funktion der Anschauung wird sodann das konkrete
Bildverstindnis in der Kunstpraxis zu kliren sein. Denn das Bild und
sein lebensweltlicher Gebrauch fithren uns auf konkrete Weise die
jeweils leitende Auslegung der Anschauung vor Augen. In abend-
landischen Bildbegriffen wird unstreitig allemal das Moment der Di-
stanzierung in einer Vermittlungsfigur in Anschlag gebracht. Da wird
zum einen auf die dsthetische Differenz verwiesen, die jedes Bild zu-
mindest der profanen Kunst als Gegenstand reiner Betrachtung und
als ein Sinngebilde, nicht als ein materielles Objekt und als Gegen-
stand menschlichen Handelns aufzufassen heif3t. Das Bild muf in sei-
ner Bedeutsamkeit, nicht in seiner dinglichen Beschaffenheit wahr-
genommen werden, um zum Bild zu werden. Zum andern wird diese
Bedeutsamkeit nach dem nach wie vor herrschenden Muster der
Semiotik als die Distanzierung des Sinnverweises im Sinne einer
symbolischen » Vergegenwartigung von etwas« verstanden. Die Bild-
gestalt unterliegt einer analogischen Struktur; sie ist in ihrer ikoni-
schen Differenz als stellvertretendes Zeichen fiir eine wirkliche Ge-
stalt — oder fiir einen Sinngehalt — wahrzunehmen.™® Das Bild als
stofflicher Trager bietet wiederum fiir unsere Wahrnehmung die Dar-
stellung oder den Bildgehalt dar. Dieser verweist mit Ahnlichkeit, re-
prasentiert durch Evokation oder prisentiert sich selbst fiir die Ein-
bildungskraft als etwas. Durch eine eigentiimliche Differenz in der
Darstellung unterscheidet sich das Bild der Kunst aber sowohl von
der dinglichen Prisenz wie auch von der unmittelbar giiltigen magi-
schen Prisentation eines Gegenstandes. Ein Bild wird als »Bild von«
grundsitzlich in den Modus des Als-ob gesetzt; in seiner »Unwirk-
lichkeit« ist Wirkliches nur in negierter Weise anwesend.!!

Diese beiden Distanzierungen — die einer freien Sinnhaftigkeit
gegeniiber den Objekten der Praxis wie die der Selbstprisentation
des Bilddinges als Erscheinung oder des Verweisens auf Nicht-Gegen-

1 Vgl. dazu die Konzentration selbst wahrnehmungspsychologischer Untersuchungen
wie der Jean-Paul Sartres aus dem Jahr 1940, L'imaginaire. Psychologie phénoméno-
logigque de l'imagination (Paris 1986), auf die Irrealitit der Bildobjekte und auf das Pro-
blem des Verstehens von Bildern »als etwas«; siche besonders Sartres »Definition« des
Bildes (ebd., 109).

"' Vgl. Sartres aus bewuBtseinsphilosophischen und reprisentationsisthetischen Griin-
den getroffene programmatische Feststellung (L'imaginaire, 362): »L'ceuvre d’art est un
irréel.«

46

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur These: Welt als Bild

wirtiges — machen Bilder im Abendland zu »Bildern«.’2 Weil dieses
Bildverstandnis in einer Prisenzmetaphysik verwurzelt ist, muf3 ge-
fragt werden, ob das vormoderne chinesische Bildverstindnis nicht
auflerhalb der abendlindischen Alternative von konkreter oder magi-
scher Prisenz und kiinstlerischer Reprasentation® anzusiedeln ist.
Die ésthetischen Theorien der chinesischen Geschichte eroffnen,
wie zu zeigen sein wird, die Moglichkeit, das Bild als Bild nicht mehr
im Sinne der Prdsentation eines Dinges oder aber eines Sinngehaltes
zu denken.™ Vielmehr wird das Bild unter die Handlungskategorien
des Gelingens und Scheiterns einzuordnen sein. Denn das angeschau-
te Bild wurzelt in einer dsthetisch vermittelten menschlichen Lebens-
praxis, die prinzipiell tiber das Sehen hinausreicht. Es wird statt des
Prisentationsschemas die sich in der sinndeutenden Anschauung
vollziehende Wirksamkeit eines »Weltaufganges« nicht wahrneh-
mungsméfiger Art als der angemessene Verstindnishorizont am ilte-
ren chinesischen Bildverstindnis herauszustellen sein. So a3t sich
zwischen dem Fehlen eines Bildbegriffs im vormodernen China und
dem oft beklagten Mangel an genuin »philosophischen« Gedanken-
gingen, mithin an ontologisch-metaphysischen Denkfiguren, ein
notwendiger Zusammenhang aufdecken. Die Vorherrschaft der Alter-
native von magischer Einheit des Menschen mit der Welt einerseits

2 Vgl. Ritter, Historisches Worterbuch, Art. »Bild«; vgl. dariiber hinaus die vielseitige
Aufklirung europiischer Bildbegriffe in Gottfried Boehm (Hg.), Was ist ein Bild, Miin-
chen 1994.

" In diesem konventionellen Rahmen, der vom Abbildbegriff des Bildes vorgegeben
scheint, ist noch ein so namhafter Bildtheoretiker wie Arthur C. Danto (The Transfigu-
ration of the Commonplace, Cambridge 1981, 77) mit groBter Selbstverstiandlichkeit
befangen. Doch auch Hans Belting scheint in seiner Behandlung des Totenbildes den
Bildzauber ausschlieBlich auf den Referenzgedanken und auf Prasentation beziehen zu
wollen (H. Belting, Bild-Anthropologie. Entwiirfe fiir eine Bildwissenschaft, Miinchen
2001, 143 ff,, besonders 149).

1 Natiirlich ist dem von Lambert Wiesing vorgetragenen Zweifel an der semiotischen
Bildauffassung zuzustimmen: Miissen Bilder notwendig Zeichen sein, das heiflt miissen
bildliche Darstellungen notwendig auf einen Sinn verweisen? Wenn Wiesing mit Hus-
serl die »artifizielle Prasenz«, der Sichtbarkeit des »Phinomens im Bild« gegen das Dog-
ma von der symbolischen Bezugnahme des Bildes ins Feld fiihrt (L. Wiesing, Artifizielle
Prasenz. Studien zur Philosophie des Bildes, Frankfurt a. M. 2005, 291f.), verbleibt er
damit freilich ganz klar im Rahmen der Zuordnung des Bildes zum ontologisch erschlos-
senen Bereich dessen, was erscheint und auf der »theoretischen« Ebene des daiveoBar
Auch in diesem wahrnehmungstheoretischen Ansatz wird das Bild nicht ausreichend auf
seine Pragmatik und seine ethische Dimenstion hin gesffnet oder einem Wirkgeschehen
eingeordnet, das iiber das Prisentieren von etwas als etwas hinausgeht.

47

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

und semantischer Differenz zu ihr andererseits verliert angesichts je-
ner anderen dsthetischen Theorie viel von ihrer Uberzeugungskraft.
Statt dessen werden Wege erkennbar, die von der dsthetischen Diffe-
renz durchzogene Sinndimension des Bildes in ein lebenspraktisches
Weltverhiltnis einzubringen.

Uber die Bildsemantik und eine eigentiimliche asthetische Praxis
laBt sich anhand des fiir die abendlindische Metaphysik zentralen
Problems der Anschauung aufzeigen, inwiefern im vormodernen
China ein Philosophieren iiber das Sein auf dem Boden ontischer Pri-
senz nicht statthat. An seiner Stelle steht die leitende Vorstellung von
einem fundamentalen Wirkgeschehen als dem eigentlich Wirklichen.
Dieses Geschehen ist weder prasentierbar noch reprisentierbar. Es er-
fordert viel eher ein menschliches »Einschwingen« in seine allbeherr-
schende Bewegtheit. Und gegeniiber der ontologisch-metaphysisch
begriindeten Alternative von Prisentation oder Reprisentation einer
erscheinenden Seinswirklichkeit ist es die Aufgabe eines solchen le-
benspraktisch zu vollziehenden »Einschwingens in das Wirkliche,
der sich das Philosophieren wie nicht minder die Asthetik im vormo-
dernen China verschrieben hat. Die philosophische Tragweite der
Bildproblematik liegt daher auf der Hand.

Die Entfaltung von Weltauslegungen auf dsthetischem Gebiet
kann vor diesem Hintergrund fiir das philosophische Fragen nach
der Wirklichkeit fruchtbare Zuginge bereitstellen. Infolge der zen-
tralen Bedeutung der Anschauung zumindest fiir den europiischen
Betrachter ist die iltere chinesische Malerei in ausgezeichneter Weise
befahigt, uns philosophisch die Augen zu 6ffnen. Darin liegt ihr gro-
Ber Reiz. Darin ist allerdings auch eine Verfiihrung zum Irrtum ge-
legen. Es bedarf unbedingt der Einklammerung vordergriindig abend-
landischer Erwartungen an die in der Malerei zu bergenden »Welt-
Bilder«. Leicht sind wir ja geneigt, die bekannten Landschaftsdarstel-
lungen nach Art eines wohlgeordneten Ganzen, eines k6opog oder
metaphysischen Wesensbildes aufzufassen.’® Im Sinne eines weiter-
gehenden heuristischen Verzichts auf ein unbefragtes Vorverstiandnis

5 Otto Fischer will die gemalte Landschaft in China nicht als » Anblick einer bestimmten
Gegebenheite, vielmehr als ein »universales Weltbild« gesehen wissen (O. Fischer, Chi-
nesische Landschaftsmalerei, Berlin 1943, 131). Albert Breier spricht vermutlich in die-
sem Sinne von einem Bild als »Weltlandschaft« (A. Breier, Die Zeit des Sehens und der
Raum des Harens. Ein Versuch iiber chinesische Malerei und europdische Musik, Stutt-
gart/Weimar 2002, 95). Auch Michael Sullivan spricht einmal hinsichtlich der Land-
schaftsmalerei in China von einem »Einsteinian world picture« als einem nicht-realisti-

48

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Gegenstand, Aufbau und Vorgehen der Untersuchung

hinsichtlich dessen, was »Bild« und was »Welt« da bedeuten konnen,
sind hingegen gerade diese beiden Themen zum Gegenstand einer ei-
genen Untersuchung zu machen.!® Die entscheidende Bedingung fiir
das Gelingen ist daher, da3 die Erforschung der Bilder bis zu jenen
phianomenologischen Grundfragen beziiglich der Wirklichkeit, des
Welthabens und des Sehens vordringt. Es muf8 in grofitmoglicher
Unvoreingenommenheit gefragt werden: Wie und als was kommt in
dieser Malerei Wirklichkeit zur Entfaltung? Wie und als was wird
Welt im gemalten Bild anschaulich, das heifit fiir und durch die An-
schauung ausgelegt?

5. Zu Gegenstand, Aufbau und Vorgehen der Untersuchung

Neben der kunstwissenschaftlichen Auseinandersetzung mit den ge-
malten Bildern mufs um der groferen Prizision und Kontrollierbar-
keit der Aussagen willen gerade im Hinblick auf eine methodische
Vertiefung der Kenntnis von der alteren chinesischen Kunst die Er-
schlieBung der schriftlich iiberlieferten Reflexion auf die Malerei ein-
gesetzt werden. Diese Forschung ist prinzipiell auf einer anderen Ebe-
ne als die Kunstgeschichte angesiedelt und darf nicht mit einer
Bildbetrachtung verwechselt werden. Wo der Kunstwissenschaft an
einer modernen Interpretation von kulturgeschichtlichen Phinome-
nen gelegen ist, die in einem nicht-sprachlichen und nicht be-
grifflich-reflexiven Erfahrungsbereich verankert sind, geht es in der
vorliegenden Untersuchung um die hermeneutische Freilegung von
Sinngehalten, die ihren Erkenntniswert gerade daraus schopfen, daf3
sie urspriinglich bereits einer sprachlichen Reflexionsbemithung an-
gehoren.

Verfolgt werden hier ausdriicklich nicht kunstwissenschaftliche

schen »synthetic world view« (M. Sullivan, Symbols of Eternity. The Art of Landscape
Painting in China, Stanford 1979, 72).

1 Roger Goepper spricht ebenfalls wiederholt von der »Landschaft als Mikrokosmos«.
Indem er freilich die Rede von der »Welt« im Bild differenzierend so erliutert, es herr-
sche weithin eine »archaische Vorstellung des engen sLebensraumes« oder der »Umwelt<«
vor (R. Goepper, Vom Wesen chinesischer Malerei, Miinchen 1962, 148 et passim),
streift er auf fruchtbarere Weise als andere Erforscher der Kunstgeschichte das Motiv
der Welthaltigkeit der Malerei — ohne allerdings seinerseits einer schematischen Auf-
fassung von »moderner« Weltanschauung und »archaischer« Weltauffassung zu ent-
gehen.

49

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

Bildinterpretationen oder empirische Aussagen zu iiberlieferten Wer-
ken. Vielmehr geht es um die Rekonstruktion der theoretischen
Grundlagen einer solchen Deutung von Kunstwerken, wie sie in der
chinesischen Geschichte bereits vielfach vollzogen wurde. Die Leitung
mufl daher das reichhaltig iiberlieferte Schriftgut zur Malereitheorie
und Malereikritik tibernehmen. Dies scheint vorderhand der gang-
barste und meistversprechende Weg zu sein, wenn es dem philosophi-
schen Fragen darum geht, den triigerischen ersten Anschein, der allzu
leicht aus der reinen Kunstbetrachtung und ihrer bisweilen allzu nai-
ven kunstgeschichtlichen Verarbeitung erwachst, wie ebenso den Ein-
fluB8 abendlandischer Vorentscheidungen auf dem Gebiet der philoso-
phischen Asthetik reflexiv ins BewuBtsein zu heben und kritisch zu
iiberpriifen.! Aus diesen vielschichtigen Uberlegungen ergibt sich die
Bedeutung, die gerade der bislang verkannten malereitheoretischen
Tradition des vormodernen China beizumessen ist. Sowohl um eines
genaueren Verstindnisses der Geistesgeschichte willen wie nicht min-
der im Hinblick auf das philosophische Problem der Wirklichkeit gilt
es heute, diese dsthetische Reflexion neu zu gewichten und fiir ein
gegenwartiges Denken zu erschlieflen.?

Auch wenn es mit den vorliegenden Studien in letzter Konse-
quenz um allgemeingiiltige Aussagen zur gesamten Geistesgeschichte
des vormodernen China zu tun ist, konzentrieren sie sich auf die fiir
die malereitheoretische Reflexion in grundlegender Weise pragenden
Epochen von der JinF-Zeit bis zum Ende der nordlichen Song-

! Wiesing (Artifizielle Prasenz, 67 bzw. 79) unterstreicht ganz klar die Notwendigkeit
einer solchen Untersuchung des mafgeblichen Bildverstindnisses vor der Bildbetrach-
tung, wenn er von den kontingenten und konventionellen »Verwendungsregeln«, aus
denen allein sich der »Sinn des Bildes« ermitteln lasse, spricht. Die fiir eine Kultur
grundlegende Verwendungsweise von Bildern kann lediglich gewuflt werden. Entspre-
chend stellt er fest: »[... es] laBt sich keinem Bild ein Sinn oder eine Bedeutung ansehen
[Hervorhebung M. O.].«

2 Vgl. die aus der Sicht der Phinomenologie unternommenen Vorarbeiten des Verfas-
sers: M. Obert, »Leib und Welt. Fiir eine Phinomenologie welthaften Malens im Aus-
gang von ésthetischen Theorien des chinesischen Landschaftsbildes«, in: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie, 28, 2 (2003), 107-124; ders., »Was ist eine Landschaft? Zur
Theorie des Berg-Wasser-Bildes in China aus phanomenologischer Sicht«, in: Kiyokazu
Nishimura u.a. (Hg.), Selected Papers of the 15th International Congress of Aesthetics,
Tokyo 2003, 267-275; ders., »Lunshu huajing ~ yi xianxiangxue zhi guandian tan
Zhongguo shanshuihua yu xiangguan zhi lilun FBR#E—— LIRS P ]
HLik 35 BLAE R 22 BER« (»Uber die gemalte Landschaft — Untersuchung iiber die chine-
sische Landschaftsmalerei und die diesbeziiglichen Theorien aus der Sicht der Phiinome-
nologie«), in: Zhongwai wenxue H14} 38 32:7 (2003), 101-115.

50

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Gegenstand, Aufbau und Vorgehen der Untersuchung

Herrschaft, auf einen Zeitraum also, der vom vierten bis ins zwolfte
Jahrhundert reicht. Im Zentrum stehen aus sachlichen Griinden
schriftliche Zeugnisse, die von Malern der sogenannten shan shui
hua |17k % stammen oder deren Thema explizit diese mit dem vier-
ten Jahrhundert aufkommende Gattung der Malerei ist, die hier wort-
lich als »Berg-Wasser-Malerei« bezeichnet werden soll. Darunter fal-
len frithe Zeugnisse wie die bekannte, Zhan Zigian & F& (gegen 600
tatig) zugeschriebene Querrolle Ausflug im Friihling (You chun tu i
#[@&]) in Peking; ebenso gehdren dazu berithmte Werke der spiteren
Zeit wie das Hangebild Beginnender Friihling (Zao chun tu 5-3[&])
des Guo Xi Z[EE (1023 - etwa 1085), das im Palastmuseum zu Taibei
aufbewahrt wird.

Aus theoretischer Sicht ist die Berg-Wasser-Malerei nur vorder-
griindig mit der européischen »Landschaftsmalerei« verwandt. Berge
und Gewisser mogen so aufzufassen sein, insofern ihre Darstellung
dem ersten Anschein nach sicherlich der Natur- oder auch einer Kul-
turlandschaft gewidmet ist. Eine Selbstindigkeit gegeniiber erzihle-
rischen Momenten wie gegeniiber dem Menschen als ihrem zentralen
Anla diirfte der chinesischen Berg-Wasser-Malerei jedoch schwer-
lich einmal nachzuweisen sein. Ihre Pramissen sind iiberdies weder
ohne wesentliche Einschrinkungen in dem, was fiir gewchnlich
»Landschaft« besagt, noch in einem Naturbegriff zu verorten.

Im élteren China gibt es keinen bedeutenden Kreationismus, so
daf die abendliandische Trennung von Natur und Kultur oder Technik
—noch dazu in ihrer extrem gesteigerten neuzeitlichen und modernen
Erfahrung — so nicht wiedergefunden werden kann. Ein umfassende-
rer Weltbegriff hatte da an die Stelle des Naturbegriffs zu treten.
Dementsprechend fungiert auch die dsthetisch angeschaute »Natur«
weder als Erscheinung einer verlorenen Einheit des Menschen mit der
Natur im Zeitalter der Freiheit noch etwa als Erscheinungsort kontin-
genter Offenheit.* Auch ist die betreffende Malereigattung in ihrer

3 Vgl. zu den fachbegrifflichen Kennzeichen dieser Malereigattung in der europiischen
Kunstgeschichte Johannes Jahn, Wérterbuch der Kunst, 10., durchgesehene und erwei-
terte Auflage, Stuttgart 1983, Art. »Landschaftsmalerei«; Kurt Fassmann (Hg.), Kindlers
Malerei Lexikon, 15 Bde., Miinchen 1985, Bd. 14 »Begriffe ll«, Art. »Landschaftsmale-
rei«; gerade im letztgenannten Lexikonartikel wird auch eine chinesische »Landschafts-
kunst« vorgestellt, wobei jedoch sehr groBziigig mit genau den Grundlagen verfahren
wird, iiber die in den vorliegenden Studien eingehend zu verhandeln sein wird.

4 Vgl. zur dsthetischen Bestimmung von »Landschaft« in dieser Art etwa Martin Seel,
Eine Asthetik der Natur, Frankfurt a. M. 1996, 221 ff.

51

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

reifen Ausprigung genau in dem hier zu befragenden Sinn nicht pri-
mar auf ein »Erscheinen« und eine »Gegebenheit fiir die Anschau-
ung« bezogen. In der Friihzeit steht iiberdies hinter der Ausbildung
der Bezeichnung »Berg-Wasser« (shan shui |Li7K oder shan chuan i
JI1) die Vorstellung, Berge und Gewisser triten selbst unmittelbar in
Verbindung mit den geistigen Kraften (ling #), wie sie vor allem
daoistische Anschauungen seit der Hanj#-Zeit (206 vor bis 220 nach
der allgemeinen Zeitrechnung) durchzieht.> Allein schon aus diesen
Griinden soll im weiteren durchweg die sperrige Umschreibung der
Wendung shan shui |L17K mit »Bergen und Gewissern« oder eben mit
»Berg-Wasser« erhalten bleiben.

Angesichts einer breiten iiberlieferten Textgrundlage zu male-
reitheoretischen, kunstkritischen und maldidaktischen Uberlegungen
aus iiber zweitausend Jahren chinesischer Geschichte mufl hier in
mehrfacher Hinsicht eine Eingrenzung vorgenommen werden. Hier
soll also keineswegs behauptet werden, da8 nach dem zwélften Jahr-
hundert nichts Wesentliches auf dem Gebiet der Malereitheorie mehr
geleistet worden wire. Gerade Namen wie Dong Qichang i L5
(1555-1636) oder Yuanji J§1{# bzw. JCi#% (1642-17187), auch bekannt
unter dem Volljahrigkeitsnamen Shitao 117, stehen da sicherlich als
Meilensteine einer gedanklichen Weiterentwicklung und Vertiefung
der im vorausgehenden Jahrtausend gelegten Fundamente. Es erweist
sich jedoch zum einen die historische Entwicklung der Malereigattun-
gen bis zur vollen Ausbildung einer nicht-akademischen Tuschemale-
rei von hohem Rang, die ungefahr mit der nordlichen Song“#:-Zeit
(960-1127) zusammenfillt, durchaus als ein sinnvoller Zeitrahmen,
um diejenigen Grundziige aufzudecken, die die Reflexion insgesamt
bis zum Eintritt in die chinesische Moderne im spiten 19. Jahrhun-
dert, ma8geblich bestimmt haben. Zum anderen stellt sich bei einer
Sichtung der Quellen bald heraus, daf8 tiberhaupt erst im vierten Jahr-
hundert ein namhafteres Nachdenken iiber die Malerei einsetzt. Zu-
gleich damit sind aber wiederum diejenigen Zeugnisse, die sich auf die
zunehmend reprisentative Gattung der Berg-Wasser-Malerei be-
ziehen, ihrerseits am ehesten und stellvertretend fiir das ganze Text-

5 Vgl. dazu niher Paul Demiéville, »La montagne dans I'art littéraire chinois«, in: Ders.,
Choix d'études sinologiques (1921-1970), Leiden 1973, 364-389; Lothar Ledderose,
»The Earthly Paradise: Religious Elements in Chinese Landscape Art«, in: Susan Bush/
Christian Murck (Hg.), Theories of the Arts in China, Princeton 1983, 165-183.

52

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Gegenstand, Aufbau und Vorgehen der Untersuchung

Genre geeignet, Auskunft zu den Kernfragen einer philosophisch mo-
tivierten Asthetik zu geben.

Nicht von ungefahr dienen dieser Untersuchung als hauptsich-
liche Textgrundlage allgemein bekannte Quellen, die mit teils be-
rithmten Namen wie Zong Bing 7= (375-443), dem ilteren Maler
Wang Wei 4 (415-443),¢ Xie He #ti# (479-502 titig), dem Dich-
ter Wang Wei T #f (701-761), Zhang Yanyuan #EZiE (Mitte des
9. Jahrhunderts), Jing Hao #i{# (um 900 titig), Li Cheng Z5f% (919~
967), Guo Xi #EE (1023 — etwa 1085) und Han Zhuo #&; (um 1100
titig) verkniipft sind.

Die unter den genannten Namen jeweils iiberlieferten Texte sind
es vor allen anderen, die innerhalb des angegebenen Zeitraumes fiir
eine systematisch aufschlureiche Durchdringung von Fragen der As-
thetik stehen kénnen. Daf8 damit viele andere, auch berithmtere Na-
men der Kunstgeschichte in den Hintergrund zu riicken scheinen,
besagt nicht, dafl die Bedeutung und die praktischen Leistungen der
betreffenden Maler hier in irgendeiner Weise geleugnet werden sol-
len. Auch soll mit einer bevorzugten Thematisierung der Berg-Was-
ser-Malerei keine der anderen Malereigattungen in ihrer asthetischen
Bedeutung geschmalert werden. Es soll mit dieser sicherlich einseiti-
gen Auswahl auf keinen Fall die Kunstgeschichte umgeschrieben wer-
den. Zweck dieser Untersuchung ist allerdings eine Aufklirung in
theoretischer Hinsicht, die notgedrungen weithin unabhingig von
Zeugnissen der Kunstgeschichte zu verfolgen ist, sofern eben nur in
dem hier umgrenzten Textkorpus tiberhaupt eine theoretische Refle-
xion greifbar und argumentativ vermittelbar wird. Die Suche nach
zusammenhingenden Gedankengingen von theoretischem Gewicht
bringt es iiberdies mit sich, eine Reihe bekannter oder sogar historisch
einflufreicher EinzelduBerungen an den Rand verweisen zu miissen,
um erst einmal Argumentationsgrundlagen und Anschauungshori-
zonte von allgemeiner Geltung aufdecken zu kénnen.

In Teil I dieser Studie wird zunéchst um einer gesicherten Un-
tersuchungsgrundlage willen die bisherige Forschung skizziert, und
es werden deren fragwiirdige Aspekte aus der Perspektive einer phi-
losophischen Asthetik und vergleichenden Philosophie herausgear-
beitet. Mittels einer kritischen Analyse der Hintergriinde aus wissen-
schaftstheoretischer Sicht sollen die immanenten Voraussetzungen

¢ Um diesen Wang Wei 134 von dem berithmten Dichter Wang Wei E#f aus der Tang
[¥-Zeit abzuheben, sei er hier der »altere« genannt.

53

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung: Die Malerei und ihre Theorie

der modernen Auseinandersetzung mit der vormodernen chinesi-
schen Asthetik aufgedeckt werden. Nur durch dieses umstindlich
scheinende Vorgehen wird der hier verfolgte Ansatz seine volle Be-
rechtigung und Uberzeugungskraft erweisen konnen.

Im dritten und vierten Teil folgt dann der Kern der inhaltlichen
Auseinandersetzung mit den oben umrissenen Fragestellungen. Da-
bei werden im Zuge einer phanomenologisch orientierten, dabei je-
doch moglichst getreu von der Auskunft der Quellen getragenen
Texthermeneutik die wesentlichen Anhaltspunkte fiir die in Teil V
vorgestellten Schlufifolgerungen zu einer weiter gefaflten Bedeutung
der hier gewonnenen Einsichten dargelegt. Die argumentierenden
Teile Il und 1V berufen sich hauptsachlich auf die im abschliefenden
Teil VI beigegebene Auswahl der wichtigsten Textquellen.” Letztere
sollen unter Zuhilfenahme weiterer Einzelaussagen in ihren wesent-
lichen Gedankengangen vorgefiihrt und einer Interpretation im Hin-
blick auf die zentralen Problematiken von » Welt« und » Wirklichkeit«,
»Anschauung«, »Bild« und »Leib« unterworfen werden. Die Kon-
zentration auf philosophisch gehaltvolle Stellen wird dabei jeweils so
gut als moglich ausgewogen durch zusitzliche Hinweise auf die Ei-
gentiimlichkeiten der jeweiligen Schrift im betreffenden kultur- und
geistesgeschichtlichen Umfeld. Gleichwohl ist in diesen Hauptstudien
nicht eine vollstindige Erforschung und Kommentierung der Quellen
unter saimtlichen Aspekten angestrebt, da sonst die grole Themen-
stellung aus dem Blick geriete.

Die am Schluf8 versammelten, zum gréf3eren Teil erstmals voll-
stindig ins Deutsche iibersetzten und teils eingehend kommentierten
Abhandlungen stellen neun wegweisende Zeugnisse einer vormoder-
nen chinesischen Theoriebildung zur Malerei dar. Sie sind ausschlief3-
lich unter dem Gesichtspunkt ihrer philosophischen Bedeutung zu-
sammengestellt worden. Bezweckt wird damit freilich zugleich, eine
verstandliche, aber auch zuverlissige Grundlage fiir das inhaltliche
Studium vormoderner chinesischer Quellen zur Malerei und Asthetik
bereitzustellen. Eine vom interpretierenden Hauptteil dieser Studie
unabhéngige Lektiire der Texte ist zu empfehlen.

Die Ubersetzungen sind gemaf den traditionellen Zuschreibun-
gen in historischer Abfolge angeordnet, um einen diachronen Einblick

7 Querverweise darauf sind mit den entsprechenden Kiirzeln fiir den jeweiligen Text in
Teil VI sowie mit der in die Ubersetzung eingefiigten Zahlung der Abschnitte in eckigen
Klammern [] gegeben.

54

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Gegenstand, Aufbau und Vorgehen der Untersuchung

in bestimmte Entwicklungen zu gewihren. Mit Absicht wurde hier
die in China wie im Westen verbreitete Unsitte des Zerreiflens der
jeweiligen Texteinheiten nach ihren Inhalten im Hinblick auf eine
leichtere Zuganglichkeit und Verwertbarkeit seitens der Kunstge-
schichte unterlassen. Diese editorische Praxis fiithrt oft dazu, dafl der
Blick auf in sich geschlossene Gedankenginge, auf das sachliche und
stilistische Gefiige eines Textes wie am Ende auch auf intertextuelle
Zusammenhinge jenseits vordergriindiger Sachthemen geradezu me-
thodisch verstellt wird. Nur durch die Lektiire der ganzen tiberliefer-
ten Textgestalt — selbst wenn diese nicht aus einer Hand stammen
oder als Einheit komponiert sein sollte — kann sich jeder Leser aus
seinem Blickwinkel einen Uberblick verschaffen. Um so eher wird in
dieser Anordnung der Quellen vielleicht auch ihre philosophische
Tragweite sichtbar.

55

https://dol.org/10.5771/9783485993873-18 - am 16.01.2026, 10:07:57.



https://doi.org/10.5771/9783495993873-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Zum Ausgangspunkt: Welt, Wirklichkeit und Anschauung in der Philosophie
	2. Zum Ansatz: Eine phänomenologische Aufklärung der Ästhetik
	3. Zum Horizont: Wirklichkeitsproblematik und Leiblichkeit
	4. Zur These: Welt als Bild
	5. Zu Gegenstand, Aufbau und Vorgehen der Untersuchung

