
Zusammenfassung
Begegnung ist kein dem Menschen zu seinem
Menschsein bloß additiv hinzukommendes Tun,
sondern ein den Menschen konstituierendes Ge-
schehen, durch das ihm Selber-Sein, personale Iden-
tität gewährt wird. Sozialarbeit als gesellschaftlich
vermittelte Form von Begegnung partizipiert an die-
sem Grundvollzug, der im Kontext gegenwärtiger
gesellschaftlicher Verhältnisse reflektiert wird.
Abstract
Encounters are more than just simply an activity
added to humanity. They are events which shape
humans by conveying a sense of self-awareness
and personal identity. Social Work presents a
framework for socially mediated encounters and
thus takes part in this process which is elaborated
in the context of current social conditions.
Schlüsselwörter
Soziale Arbeit – Kommunikation – Identität –
Individuum – Gesellschaft – Mensch – Begegnung

„Der Mensch ist das einzige Sein, dem ich nicht
begegnen kann, ohne ihm gegenüber diese Begeg-
nung auszudrücken.“
Emmanuel Lévinas (1995)

Einleitung
Alle Grundfragen führen zurück auf ihren Grund,
das heißt auf die Frage nach dem Menschen1, sei-
nem Selbst-Verstehen und Selbst-Entwurf. Und da
wir Menschen als geschichtliche Wesen diesen
Selbstentwurf je neu zu leisten haben, der Mensch
also gar nicht existiert, das Spezifische der Existenz
des Menschen vielmehr darin besteht, dass sein
Selbst-Verstehen in sich eine unabschließbare Be-
wegung ist, so ist die Frage nach dem Menschen
also eine, in der wir je selbst als Fraglich-Fragende
infrage gestellt sind: Wir können die Frage nach
dem Menschen nur stellen als methodisch reflek-
tiertes Fragen nach uns selbst – und das heißt, dass
unsere Selbst-Erfahrung die Grundlage unserer
Selbst-Reflexion ist beziehungsweise sein muss. Die
Frage nach dem Menschen hat also nicht einfachhin
ein Objekt seines Forschens, sondern dieses Objekt
ist zugleich Subjekt seiner eigenen Verobjektivie-
rung. Eigentümlich: In der Frage nach sich selbst,

seinem Selbst-Sein begegnet der Mensch, je mehr
er sich begegnet, zugleich dem Anderen.

Die Reflexion auf Begegnung als einen Grundvoll-
zug unseres Daseins als eines apriorischen Mitseins
mit anderen, auf das „Zwischenreich des Dialogs“,
leistet nicht nur das explizit personal-dialogische
Denken2, sondern gelangt aus unterschiedlichen
Frageperspektiven immer wieder, etwa bei Michael
Theunissen (1977), Bernhard Waldenfels (1971),
Paul Ricœur (1990) oder Emmanuel Lévinas (1990),
als zu Bedenkendes ins Blickfeld vor allem des phi-
losophisch-ethischen Diskurses und wird zumindest
partiell auch im sozialarbeitswissenschaftlichen
Denken rezipiert (Mührel 1999). In den folgenden
Überlegungen wird dem nachgefragt, was als
menschliche Begegnung und was in ihr erfahren
wird, dem, was auch und gerade eine humanisti-
sche Sozialarbeit, die mehr und anderes ist und sein
will als reproduktive Sozialtechnologie, fundiert und
als gründender Grund auch dort konstitutiv ist, wo
er nicht explizit reflektiert wird.

Der spätkapitalistische Tauschzyklus der
Gegenwart als ein horizontbildender Kontext
menschlicher Begegnung 
Über die Begegnung von Menschen ist nicht zu
sprechen, ohne deren Bedingung zu reflektieren. Die
realen Tauschverhältnisse mit ihren wertsetzenden
und Soziales normierenden Prozessen generieren
Horizonte des Sich- und Einander-Verstehens, inner-
halb deren der Andere und unsere Begegnung mit
ihm allererst erfahren und gedeutet werden. Die
Liebe zum Geld etwa – eine, wenn nicht sogar die
Grundhaltung des modernen Menschen – , wie sie
Bertold Brecht in einem seiner Gedichte3 zur Spra-
che gebracht hat, kann angemessen nur gedeutet
werden als gelebte und gesellschaftlich normierte
Nekrophilie4, die ihren Niederschlag zum Beispiel
dort findet, wo Menschen – wir unterstellen: in bes-
ter Absicht – in Gefühle und Beziehungen investie-
ren, vermutlich ohne sich dessen bewusst zu sein,
dass Menschen in ihrer Personalität nur begegnet
werden kann, wo sie gerade nicht als Mittel für
einen Zweck instrumentalisiert werden.

Kants Diktum „Der Mensch aber ist keine Sache,
mithin nicht etwas, das bloß als Mittel gebraucht
werden kann, sondern muß bei allen (sic!) seinen
Handlungen jederzeit als Zweck an sich selbst be-
trachtet werden“ (1958b, S. 61) wirkt angesichts der
gegenwärtigen Tendenz, schlechthin alles dem ver-
wertenden Mechanismus des Geldes zu unterwer-
fen, archaisch und befremdlich. Ist für Kant die Wür-
de der Person gerade darin begründet, dass der

246 Soziale Arbeit 7.2009

Im Durcheinander 
der Begegnung
Reflexionen zu einem Grundvollzug 
Sozialer Arbeit
Johannes Vorlaufer

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246


Mensch Selbstzweck ist, so widerspricht dem eine
gesellschaftlich normierte und akzeptierte Praxis,
wonach er als Mittel der Kapitalverwertung fungiert.
Entgegen einer weitverbreiteten ökonomischen In-
terpretation des Geldes ist dieses längst nicht mehr
primär ein Tausch-Mittel, sondern jenes Mittel, dem
alles andere als Mittel seiner Verwertung dient – es
vermittelt, indem es integriert, jeden dem Geld äu-
ßeren Zweck immer schon überholt hat: Jeder Zweck
wird neues Mittel, das heißt alles wird zur Investi-
tion. Dem entspricht die Totalisierung des Tausch-
werts vor dem Gebrauchswert.

Der junge Marx reflektiert diesen Prozess als spezi-
fische Form einer repressiven Religion, mithin reli-
gionskritisch: Der oberste Wert, der Gott der kapi-
talverwertenden Gesellschaft,„der Gott des prak-
tischen Bedürfnisses und Eigennutzes ist das Geld“
(Marx 1983, S. 374), und dieser allmächtige5 Gott
gibt nicht frei, lässt Menschen nicht in ihrer Perso-
nalität und Würde, ihrem„spezifischen Wert“sein,
vielmehr hat er„die ganze Welt, die Menschenwelt
wie die Natur, ihres eigentümlichen Wertes beraubt“
(ebd., S. 375). Dieser oberste Wert entwertet den
Menschen ebenso wie die Welt: Beide sinken zur
Ware herab „... und dies fremde Wesen beherrscht
ihn (den Menschen), und er betet es an“(ebd., S.
375). Diese religionskritische Analyse könnte – so-
zialpsychologisch gewendet – als sadistisch-maso-
chistische Gesellschaftsstruktur interpretiert wer-
den6.

Weniger drastisch, aber im Verständnis der Proble-
matik vielfach übereinstimmend formuliert Georg
Simmel aus einer deutlich konservativeren Perspek-
tive am Übergang vom 19.zum 20. Jahrhundert: „...
indem das Geld alle Mannigfaltigkeiten der Dinge
gleichmäßig aufwiegt, alle qualitativen Unterschie-
de zwischen ihnen durch Unterschiede des Wieviel
ausdrückt, indem das Geld, mit seiner Farblosigkeit
und Indifferenz, sich zum Generalnenner aller Werte
aufwirft, wird es der fürchterlichste Nivellierer, es
höhlt den Kern der Dinge, ihre Eigenart, ihren spezi-
fischen Wert, ihre Unvergleichbarkeit rettungslos
aus“ (Simmel 1984, S. 196).

Und dabei geht es nicht nur darum, dass Dinge im
Sinne von vorhandenen Gebrauchsdingen im und
durch den zyklischen Tauschprozess ihr Spezifikum
einbüßen, sondern dass der Mensch als solcher da-
bei sich diesem Prozess integrieren, genauer: unter-
werfen muss. Bei Simmel wird dies angesprochen,
wenn er die Zusammengehörigkeit von Ökonomie
und rechnendem Denken bemerkt:„Geldwirtschaft
... und Verstandesherrschaft stehen im tiefsten Zu-

247 Soziale Arbeit 7.2009

Der Begriff der „Social Community“geistert zurzeit
durch alle Talkshows. Facebook, schülerVZ, stu-
diVZ, Xing und ähnliche Internetplattformen dürfen
zeigen – und müssen erklären –, wie sie die Alters-
gruppen zwischen 15 und 45 faszinieren, vernetzen,
Privates öffentlich machen und dennoch den Persön-
lichkeitsschutz gewährleisten.

Doch wie „sozial“ ist unsere „Community“tatsäch-
lich? Wie begegnen wir uns im virtuellen Zeitalter?
Und was bedeutet Begegnung in der Sozialen Arbeit?
Darüber schreibt Johannes Vorlaufer in seinem Bei-
trag „Im Durcheinander der Begegnung“ in dieser
Ausgabe. Darin findet sich folgendes Zitat: „In einer
Gesellschaft, in der virtuell der Zufall selbst dessen,
daß Menschen einander kennenlernen…, gibt es
Begegnungen … kaum mehr, sondern allenfalls Ver-
abredungen vom Typus des Telefonats. Gerade des-
halb aber wird Begegnung angepriesen, organi-
sierte Kontakte von der Sprache mit Leuchtfarbe
beschmiert, weil das Licht erlosch“. Das Zitat mutet
hoch aktuell an und stammt doch von 1966, aus dem
berühmten Aufsatz Theodor W. Adornos „Erziehung
nach Auschwitz“.

Begegnungen, von der „Sprache mit Leuchtfarbe
beschmiert“, werden heute im Internet massen-
weise angepriesen. Zum Beispiel vom Spendenpor-
tal www.betterplace.de. Es ermöglicht Spendern
den direkten Erfahrungsaustausch miteinander, so
weit so gut. Es behauptet dazu aber, die Spender
würden untereinander ein „Web of Trust“, ein Ver-
trauensnetz schaffen, denn ihre Meinungen zu den
auf der Plattform beworbenen Projekten seien min-
destens so schlau wie herkömmliche Evaluierungs-
methoden. Tatsächlich ist das „Web of Trust“aber
nur eine Art „virtueller Stammtisch“; mit einem
wichtigen Unterschied zum realen Stammtisch: Die
Personen, die miteinander plaudern, haben sich in
der Regel noch nie gesehen und können ihre Ver-
lässlichkeit wohl noch deutlich schlechter einschät-
zen als die Teilnehmer der oft gescholtenen realen
Stammtische. Hier haben die Macher von Better-
place etwas viel „Leuchtfarbe“auf den Pinsel
genommen.

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de

DZI-Kolumne
See you!

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246


sammenhange. Jenen ist gemeinsam die reine Sach-
lichkeit in der Behandlung von Menschen und Din-
gen, in der sich eine formale Gerechtigkeit oft mit
rücksichtsloser Härte paart“ (ebd., S. 193). Eine ei-
gentümliche Zusammengehörigkeit, die eine gesell-
schaftliche Struktur generiert, in der man mit jedem
rechnet, aber auf keinen zählt, worauf Martin Heid-
egger 1929 in „Sein und Zeit“ hingewiesen hat.
Dieser Prozess der Unterwerfung wird von Simmel
in einer weiteren wesentlichen Dimension gesehen,
wo er – vermutlich als einer der ersten – auf die
Kürze menschlicher Begegnung, mithin also auf
eine besondere, für das menschliche Dasein rele-
vante Zeiterfahrung (Vorlaufer 1999a) aufmerksam
macht: Innerhalb des kapitalvermehrenden geschäf-
tigen Getriebes „... wirkt ein unscheinbares, aber
seine Wirkungen doch wohl merkbar summierendes
Moment: die Kürze und Seltenheit der Begegnun-
gen, die jedem Einzelnen mit dem anderen ... ge-
gönnt sind“ (Simmel 1984, S. 202). Die summierten
Wirkungen dieses auf den ersten Blick unscheinba-
ren Moments der gegenwärtigen sozialen Bezie-
hungen könnten ein Jahrhundert nach Simmels
sensibler Beobachtung deutlicher gesehen werden
– wäre die Kürze und Seltenheit von Begegnungen
in ihrer Defizienz noch wahrnehmbar und nicht zur
Normalität verewigt. Denn was Begegnung zu einer
menschlichen Begegnung macht, ist gerade eine
Zeiterfahrung, wo Gegenwart zum Ort einer neuen
Zukunft wird, eine Zeiterfahrung, die im Loslassen
der Zeit und dem Zulassen der Gegenwart im Da
des Anwesens des je anderen gründet. Diese Zeit-
erfahrung ist uns zunehmend nicht gegönnt – sie
implizierte ein gesellschaftlich nicht konformes
strukturelles „Austakten“aus dem universalen Ver-
wertungsmechanismus.

Die totalitären Züge dieses gesellschaftlichen und
ökonomischen Mechanismus begreift Theodor W.
Adorno als dialektischen Umschlag eines Herr-
schaftswissens und Unterwerfungsdenkens, das
moderne Gesellschaften konstituiert. Die Selbstver-
stümmelung, das Unterdrücken menschlicher Da-
seinsmöglichkeiten und die Einschränkung seiner
Möglichkeiten wahrnehmenden und erfahrenden
Denkens als Kehrseite seiner Selbsterhaltungs-
zwänge implizieren eine Regression menschlichen
Daseins, welche in der Folge auch Begegnung ver-
kümmern lässt zu bloßer Kollision, zu einem „Auf-
einandertreffen“: „Je komplizierter und feiner die
gesellschaftliche, ökonomische und wissenschaft-
liche Apparatur, auf deren Bedienung das Produk-
tionssystem den Leib längst abgestimmt hat, um 
so verarmter die Erlebnisse, deren er fähig ist. Die
Eliminierung der Qualitäten, ihre Umrechnung in

Funktionen überträgt sich von der Wissenschaft
vermöge der rationalisierten Arbeitsweisen auf die
Erfahrungswelt der Völker und ähnelt sie tenden-
ziell wieder der der Lurche an. Die Regression der
Massen heute ist die Unfähigkeit, mit eigenen Oh-
ren Ungehörtes hören, Unergriffenes mit eigenen
Händen tasten zu können, die neue Gestalt der Ver-
blendung, die jede besiegte mythische ablöst. Durch
die Vermittlung der totalen, alle Beziehungen und
Regungen erfassenden Gesellschaft hindurch wer-
den die Menschen zu eben dem wieder gemacht,
wogegen sich das Entwicklungsgesetz der Gesell-
schaft, das Prinzip des Selbst gekehrt hatte: zu blo-
ßen Gattungswesen, einander gleich durch Isolie-
rung in der zwangshaft gelenkten Kollektivität“
(Adorno 1981, S. 53 f.).

Wenn Adorno weiterhin nicht ohne Grund schreibt:
„Das von Zivilisation vollends erfaßte Selbst löst
sich auf in ein Element jener Unmenschlichkeit, der
Zivilisation von Anbeginn zu entrinnen trachtete.
Die älteste Angst geht in Erfüllung, die vor dem
Verlust des eignen Namens“(ebd., S. 48), das heißt,
wenn er die Auflösung von Personalität gegenwär-
tig als in Erfüllung gehend sieht, so steht diese Ent-
wicklung konträr zu dem, was personale Denkende
seit je als zentrale und ursprüngliche Dimension
menschlichen Seins reflektiert haben. Denn einen
Menschen beim Namen zu nennen, ist mehr und
meint anderes, als ihm eine Ordnungsnummer ein-
zuprägen und dadurch seiner Verfügungsgewalt zu
unterwerfen: Der Name ist Symbol des Unverfüg-
baren, dessen, was wir selbst empfangen haben
und uns einst zur Selbstständigkeit rief. Das Nennen
unseres Namens und das Hören der Antworten er-
öffnen ein gemeinsames In-der-Welt-Sein, ein ge-
meinsames Verstehen, Welt als Mit-Welt, das heißt
personale Freiheit. Wo der Einzelne hingegen nur
noch als Funktionsträger fungiert, gibt es keine
Namen im eigentlichen Sinn mehr.

In diesem Kontext destruierter Möglichkeiten
menschlicher Begegnung konstatiert Adorno im
„Jargon der Eigentlichkeit“die Genese einer Ideali-
sierung und Ideologisierung des Begriffs der Begeg-
nung, eine Zerstörung und Überhöhung eines
menschlichen Grundvollzugs, zumal: „,Begegnung’
wird dem buchstäblichen Sachgehalt entfremdet
und durch dessen Idealisierung praktisch verwert-
bar. In einer Gesellschaft, in der virtuell der Zufall
selbst dessen, daß Menschen einander kennenler-
nen: was man einmal einfach Leben nannte, immer
mehr zusammenschmilzt und, wo es sich erhält, als
Toleriertes bereits eingeplant ist, gibt es Begegnun-
gen … kaum mehr, sondern allenfalls Verabredun-

248 Soziale Arbeit 7.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246


gen vom Typus des Telefonats. Gerade deshalb aber
wird Begegnung angepriesen, organisierte Kontakte
von der Sprache mit Leuchtfarbe beschmiert, weil
das Licht erlosch“ (Adorno 1977a, S. 464 f.).

Muss in einer Gesellschaft schlechthin alles verwer-
tet werden, so wird auch jenes, was einer solchen
Verwertung entgegensteht: Begegnung, umgewan-
delt zum funktionalen Aufeinandertreffen funktio-
nierender Monaden und verwertbar gemacht, in-
dem es „mit Leuchtfarbe beschmiert“ wird. „Weil
(sic!) das Licht erlosch“, mithin die Tiefenerfahrung
von Begegnung verstümmelt ist, aber als Erlosche-
nes doch noch negativ als Fehlendes erfahrbar sein
muss, das heißt in seiner Abwesenheit das Bedürf-
nis nach Leuchtfarbe noch anderes erahnen lässt,
wird die defizient-normale Begegnung überhöht
und werden dadurch ursprünglich-emanzipatori-
sche Potenziale niedergehalten. Diese gleichzeitige
Zerstörung menschlicher Begegnung und ihre Idea-
lisierung sind die Basis einer repressiven Ideologie,
in Adornos Diktion: eines Jargons. Er „liefert ... den
Menschen Schnittmuster des Menschseins, das
ihnen die unfreie Arbeit ausgetrieben hat“(ebd., S.
424) – entspricht also einem Bedürfnis, ohne die
Kraft zur Negation zu vermitteln.

Dass Adorno meint, diese seine Kritik träfe auch
Philosophen der Begegnung wie etwa Martin Buber,
ist – ohne seiner Kritik hier im Detail nachzufor-
schen – nicht ohne Weiteres nachvollziehbar und
lässt vom Sachgehalt her vermuten, dass hier eher
Epigonen personalen Denkens Gegenstand seiner
Kritik sind. Entscheidend ist hier aber, dass Adorno
eine weitreichende methodische Überlegung an-
stellt: „Aber es kommt alles darauf an, daß der
Schritt zum Wesen nicht in Willkür und auf Grund
fixierter, von außen an die Phänomene herangetra-
gener Vorstellungen vollzogen wird, sondern aus
den Phänomenen selbst heraus“ (Adorno 1990, S.
485). Ohne hier sein Selbstverständnis im Hinblick
auf die Phänomenologie darstellen und reflektieren
zu wollen, ist sein kritischer Zugang und das Anlie-
gen phänomenologischen Denkens zumindest in
diesem Grundansatz kompatibel (Vorlaufer 1994a,
1999b). Denn es ist ein wesentliches, vergleichbares
Selbstverständnis der Phänomenologie, das, was
sich zeigt, sich von ihm selbst her sich zeigen zu
lassen, das Erfahrene der Erfahrung zur Sprache zu
bringen.

Wenn nun menschliche Begegnung, eingespannt in
gesellschaftliche Prozesse, alltäglich in Defizienz-
formen präsent ist, so bedeutet dies für einen phä-
nomenologischen Denkansatz, Ursprünglichkeit und

Weisen menschlichen Miteinanderseins zu differen-
zieren, auch im Fragmentierten, Verstümmelten und
Verzerrten das Andere dessen wahrzunehmen, was
als Norm vorgesetzt wird, im Unscheinbaren Spuren
eines Widerscheins zu erkennen. Für den Begriff
und die Erfahrung von Begegnung heißt dies: Ihre
Residuen sind zu reflektieren, das, was das Defizi-
ente noch als solches trägt, auf den Begriff zu brin-
gen, dem Möglichen in seiner Relevanz vor dem
Wirklichen einen Raum zu gewähren und dadurch
dem eigentlich Erfahrenen der alltäglich-durch-
schnittlichen Erfahrung durch deren Kritik allererst
zur Erkenntnis zu verhelfen.

Die Erfahrung von Begegnung als 
ein A priori unseres Selbstseins
Der früh verstorbene Wiener Philosoph Fridolin
Wiplinger fasst die Frage nach der Verschränkung
von Identität (Selber-Sein) und Begegnung (Mit-
Sein mit anderen) in einer These zusammen, die 
im Folgenden entfaltet werden soll:

„Das (Selbst-)Sein von Person kann einzig erfahren
und verstanden werden, wo, wann und insofern ein
Mensch einem anderen als unverwechselbar einma-
ligem Du begegnet, gegenüber-steht und -lebt ...,
nur wenn er sich selbst wie ihn selbst ganz und gar
aus solcher Gegenwart für-einander, als in und aus
diesem Gegenüber da-seiend, dieses eben als bei-
der Selbst-sein (das ihnen als eines mit-einander,
darum als Mit-sein zukommt!) erfährt und versteht“
(Wiplinger 1985, S. 55).

Als alltäglich, durchschnittlich im sozialwissenschaft-
lichen Sinn kann diese Erfahrung nicht bezeichnet
werden, aber vielleicht ist das hier Erfahrene den-
noch etwas, das bei aller Verstümmelung mensch-
licher Daseinsmöglichkeiten als Ermöglichendes
durchschimmert, also jenes ontologisch fundiert.
In seinem Aufsatz „Das Soziale und das Zwischen-
menschliche“aus dem Jahr 1953 hält Martin Buber
fest, wie dieses Fundierende in einem eigentüm-
lichen Nicht durch die Alltagserfahrung durchbricht
und dadurch anderes in den Blick gelangen lässt:
„Dies ist das Entscheidende: das Nicht-Objekt-sein.
Bekanntlich behaupten manche Existentialisten, es
sei das Grundfaktum zwischen Menschen, dass einer
dem andern Objekt ist; soweit es aber so zugeht,
ist die eigentümliche Wirklichkeit des Zwischen-
menschlichen, das Geheimnis des Kontakts, schon
in hohem Maße eliminiert. Ganz kann es freilich
nicht eliminiert werden. Man nehme als krasses
Beispiel dies, dass zwei Menschen einander beob-
achten: das Wesentliche an der Begebenheit ist
nicht, dass der eine den andern zu seinem Objekt

249 Soziale Arbeit 7.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246


macht, sondern dass und warum es ihm nicht völlig
gelingt“ (Buber 1985, S. 294 f.).

Mit seiner Kritik an „manchen Existentialisten“wen-
det sich Buber vorrangig gegen Sartres bekannte
Analyse des Blicks in „Das Sein und das Nichts“,
wonach jeder den anderen verobjektiviert, im Blick
verdinglicht festhält und beide einander in dieser
Kampfposition Welt verweigern. Buber leugnet die-
se moderne – in mancherlei Hinsicht an Hegel erin-
nernde – Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft
nicht, spricht ihr aber den Status einer Ursprüng-
lichkeit des Begegnungsgeschehens ab und: Die
entsubjektivierenden Prozesse der Verdinglichung
legen in ihrem verobjektivierenden Prozess Nicht-
verobjektivierbares, Ungegenständliches frei – und
dies ist es, was Bubers Denken bewegt.

Dies treibt die eingangs gestellte Frage nach uns
Menschen-Wesen, dem, was der Grund unserer
Subjektivität und menschlichen Identität ist, weiter.
Deuten wir Lévinas’ grundlegende These„Niemand
ist mit sich identisch. Die Menschen haben keine
Identität“(1995, S.37) ontologisch, so entspricht 
ihr einerseits ein Erschrecken vor dem Verlust des
Selbst oder Ich, anderseits eine emanzipatorische
Erfahrung, die der Geschichtlichkeit menschlicher
Existenz entspringt. Unser weltoffenes Sein im Da
schafft Bezüge, stiftet im Augen-Blick identisches
Selbst-Sein und lässt dieses augenblicklich wieder
los. In diesem Sinne haben wir keine Identität, und
dieses Nicht-Haben ist Bedingung dafür, dass Men-
schen einander Identität gewähren können, ohne
mit sich identisch zu sein. Abgekürzt formuliert
könnte man sagen, dass Selbstlosigkeit Selbstsein
fundiert, Ichlosigkeit beziehungsweise Dulosigkeit
abgründiger Grund eines Bezugs sind, welcher ein
Beziehungsgeschehen von Ich und Du ermöglicht.
In der Begrifflichkeit der philosophischen Tradition
hieße dies, dass Identität als Identität des Menschen
ein Begriff ist, der zureichend nur als geschichtlicher
gedacht werden und nicht dingontologisch vom
Vorhandensein dinghafter Seiender abgeleitet wer-
den kann. Denn die Identität vorhandener Dinge
beruht in ihrem Bestand, das heißt ihrer spezifi-
schen Präsenz etwa im Sinne einer Zuhandenheit
(Heidegger 1979). Die spezifische Präsenz des Men-
schen hingegen ist Gegenwart, Offenheit seines Da.
Identität meint also einen zeitlichen Terminus und
die Identität eines Seienden, dessen Existenz darin
gründet, in der Welt zu sein, sein Da-Sein geschicht-
lich zu leben, darf daher terminologisch nicht unge-
schichtlich als Bestandsidentität, sondern muss
geschichtlich als Vollzugsidentität gefasst werden.
Eine Vollzugsidentität ist aber nicht im Modus des

Habens gegeben, sondern im Modus des Lassens.
Identität, Selber-Sein kann nicht einfach hergestellt,
hingegen aber gewährt, zugelassen – aber auch
verweigert – werden und verweist dadurch auf ein
eigentümliches „Durch-einander“, das unser Dasein
durchzieht.

Fridolin Wiplinger sucht, dieses Geschehen des ein-
ander Identität Gewährens als Gnade und Aufgabe
zu begreifen: „Aus ursprünglicher Erfahrung zeigt
sich, daß das Da personalen Da- und Gegenwärtig-
seins Offen-sein, Offenbarkeit, Offenheit meiner
selbst dir selbst gegenüber und umgekehrt ist. Ich
erfasse aber zugleich auch, daß dieses Gegenüber-
als Offen-sein-für-einander weder von mir noch von
dir primär ausgeht, geleistet und zustandegebracht,
,konstituiert’ wird, sondern meines ganz und gar
von deinem ermöglicht und gewährt wird wie um-
gekehrt dir deines von meinem. Gleichwohl kann
jeder von uns beiden sich auch verschließen. Tut
dies auch nur einer, so ist auch der andere davon
mitbetroffen, ist ihm ein personales Da-sein für
,das’ zum ,Anderen’ gewordene ,Du’ nicht mehr
möglich, oder doch nicht mehr in derselben Rein-
heit und Eigentlichkeit. Darum wird personale Ge-
genwart allemal, wann und wo sie in geglückter
Weise zustandekommt, als Gnade und Aufgabe für
die je eigene Freiheit zumal erfahren – zugleich
aber auch als das eigentliche und wahre Selbst-
sein“ (Wiplinger 1985, S. 62).

Dieses Geschehen eines identitätsstiftenden Durch-
einanders deutet Buber aus einem Seindürfen, mit
anderen Worten von einer Abhängigkeit unseres
Daseins her, einer Abhängigkeit, die tiefer reicht als
alle ökonomischen und politischen Herrschaftsana-
lysen begrifflich je fassen können, und einem Be-
dürfnis, das alle Bedürfnispyramiden noch einmal
fundiert: „In seinem Sein bestätigt will der Mensch
durch den Menschen werden und will im Sein des
andern eine Gegenwart haben. Die menschliche
Person bedarf der Bestätigung, weil der Mensch als
Mensch ihrer bedarf. ... aus dem Gattungsreich der
Natur ins Wagnis der einsamen Kategorie geschickt,
von einem mitgeborenen Chaos umwittert, schaut
er heimlich und scheu nach einem Ja des Seindür-
fens aus, das ihm nur von menschlicher Person zu
menschlicher Person werden kann; einander reichen
die Menschen das Himmelsbrot des Selbstseins“
(Buber 1978, S. 36 f.).

Begegnung in seiner anthropologisch entscheiden-
den Bedeutung ereignet sich hier, wo in ihr und
durch sie Menschen einander überschreiten auf
einen je anderen hin und gerade durch diese Bewe-

250 Soziale Arbeit 7.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246


gung auf sich selbst zurückkommen. Wir sind also
verwiesen in ein „Durcheinander“, das ein A priori,
das heißt ontologisch „früher“ist als unsere fakti-
schen, von gesellschaftlichen Bedingungen bestimm-
ten Verhaltensweisen: Mag unser alltägliches Mit-
sein mit anderen dominiert und determiniert sein
von Formen des Nebeneinander, Gegeneinander
oder teamarbeitenden Miteinander, alle diese Wei-
sen des Mitseins mit anderen in der Welt sind noch
einmal abhängig von einer zugrundeliegenden
Begegnung, durch die wir allererst bestimmt sind.
Leben wir auch alltäglich in Rollenzuteilungen und
verstehen wir einander im Kontext von Herrschafts-
und Entscheidungsstrukturen, nehmen wir einander
vorrangig wahr als Träger von Eigenschaften, so
verweisen diese vergegenständlichten, definierten,
das heißt ab- und eingegrenzten Beziehungen auf
einen personalen Bezug, der sich allen verobjekti-
vierten Beziehungen entzieht und sich als „nichts“
zeigt:„Wer Du spricht, hat kein Etwas zum Gegen-
stand. Denn wo Etwas ist, ist anderes Etwas, jedes
Es grenzt an andere Es, Es ist nur dadurch, daß es
an andere grenzt. Wo aber Du gesprochen wird, ist
kein Etwas. Du grenzt nicht. Wer Du spricht, hat
kein Etwas, hat nichts. Aber er steht in der Bezie-
hung. ... Ich werde am Du; Ich werdend spreche ich
Du. Alles wirkliche Leben ist Begegnung“(Buber
1983, S. 10 f.).

Bubers Begriff der Begegnung gründet in einer –
den modernen Menschen mit seinem Hang zu Gren-
zen und zum sicherstellenden Festhalten beängsti-
genden – Erfahrung des Nichts: Erst wo wir uns
selbst und den anderen aus den sicheren Abgren-
zungen und Objektivationen loslassen so sehr, dass
wir nichts mehr haben, erst wo wir die Offenheit
unseres Wesens so sehr zulassen, dass wir Raum
einer Gegenwart des anderen werden, wird ein
Bezug sichtbar, den wir nicht herstellen können, in
den wir aber immer schon eingelassen sind. Wo wir
erkennen können, dass andere sich auf uns hin
überschritten haben, uns in unserem Sein bejaht
haben und zur Welt gebracht haben – etwa indem
sie uns beim Namen gerufen haben und dadurch
unser Selbst-Sein gestiftet haben – bevor wir über-
haupt in die Welt der Begegnungen eingelassen
wurden, dass wir durch andere je wir selber sind.
Das Durch dieses Durcheinander deutet sich hier 
an als ein logoshaftes, das Dia erweist sich als ein
Dialogisches, das personale Wort als Wesentliches,
das Wesen Stiftendes.

Begegnung als Anspruch und Zuspruch
Personal-dialogische Begegnung erweist sich als
unter einem Anspruch stehend: Nicht das objektiv

Verlautete ist das Entscheidende des Gesprächs,
sondern was einer Begegnung jene Dynamik ver-
leiht, so dass unserer Vergangenheit eine neue
Zukunft eingeräumt wird, das „Zwischen“: „Wenn
etwa zwei Menschen ein Gespräch miteinander
führen, so gehört zwar eminent dazu, was in des
einen und des andern Seele vorgeht, was, wenn er
zuhört, und was, wenn er selber zu sprechen sich
anschickt. Dennoch ist dies nur die heimliche Be-
gleitung zu dem Gespräch selber, einem sinngela-
denen phonetischen Ereignis, dessen Sinn weder in
einem der beiden Partner noch in beiden zusammen
sich findet, sondern nur in diesem ihrem leibhaften
Zusammenspiel, diesem ihrem Zwischen“ (Buber
1985, S. 296).

Eine Vorstellung von Sprache, die sich an der artiku-
lierten, verlautlichten Rede orientiert, abstrahiert
vom Ereignis des Sprechens, das heißt vom leben-
digen Geschehen. Denn wir hören – solange wir in
einem Gespräch wirklich bei der Sache, dem Be-
sprochenen, sind – keine Schallwellen, sondern
Worte – und zum Beispiel im Falle einer unbekann-
ten Sprache auch unverständliche Worte (Heidegger
1971, S. 88 f.)., und nicht nur Geräusche. Sprache ist
bestimmt aus dem Ganzen von hörendem Schwei-
gen und Rede, ist die Weise, wie wir unser gemein-
sames In-der-Welt-Sein verstehen, benennen und
mitteilen: In Sprache teilen wir nicht nur Informatio-
nen mit, sondern geben uns selbst einander zu ver-
stehen in dem, wer wir sind, und eröffnen einander
einen neuen Möglichkeitsraum. Dies können wir
etwa erfahren, wenn und sofern ein Dialog gelingt.
Wir hören dann nicht nur etwas, sondern wir hören
einander. In der Sprache, aus der wir sprechen, er-
eignet sich Begegnung, Mitteilung als Teilung unse-
res Selbstseins, unseres gemeinsamen In-der-Welt-
Seins. Hören wir aufeinander so, dass wir einander
unsere Welt teilen, so führen wir ein Gespräch und
führen es doch auch wieder nicht: Wir sind dann
die, die einander das Wort reichen, ohne es doch zu
besitzen. Unser Denken als Verstehen und Selbst-
verstehen verdankt sich dem Wort des Anderen,
dieses ist Gabe des Anderen und eröffnet uns unse-
re Welt in seiner Welt.

In dem Maß, wie wir uns auf das Wort des Anderen
einlassen, ist unser gemeinsames Gespräch anderes
als ein Austausch von Information, wir haben dann
keine Sprache und keine Worte, sondern gewähren
einander je eigenes Sein im und durch das Wort,
das uns zukommt und das wir einander zusprechen.
Wir haben Teil an der Welt des Anderen, und in die-
ser Teilhabe verweisen wir einander in eine Erfah-
rungsdimension, die als Ursprung unserer Erfahrung

251 Soziale Arbeit 7.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246


uns stets entzogen und doch da ist als Erfahrung
des Ursprungs: Unser Sprechen und Denken ist im-
mer mehr als das, was wir uns darunter vorstellen
können. In den seltenen Augenblicken, in denen 
ein solches Gespräch glückt und uns unser gemein-
sames Dasein eröffnet, je tiefer uns die Worte des
Anderen berühren, desto weniger können wir die
gesprochenen Worte instrumentalisieren oder ver-
objektivierend analysieren, und würden wir dies
versuchen, dann stünden wir im selben Maß wieder
außerhalb des Beziehungsgeschehens: Statt des
gewährten Zeit-Spiel-Raumes hätten wir wieder
einen analysierbaren Austausch von Informationen,
die gewohnte Vorstellungswelt. Rufen wir jedoch
jemanden beim Namen, so rufen wir ihn in die Ge-
genwart und Nähe unseres Daseins. Darin liegt
etwas nur uns Menschen Mögliches: den je anderen
aus der Fremde des herrschenden Allgemeinen, in
dem jeder nur eine zu vernachlässigende statisti-
sche Recheneinheit, ein Kostenfaktor und ähnliches
ist, ins Eigene zu rufen und in diesem Sinne den ge-
sellschaftlichen Entfremdungsprozess umzukehren.

So wäre etwa ein Personalausweis, jenes uns ab-
strahierende und uns so als Individuen begreifende
Gebilde, das dazu dient, Menschen zu verwalten
und in das Allgemeine einzupassen, zwar ein be-
friedigendes Instrument einer Identitätsfeststellung,
gleichzeitig aber etwas, das unser geschichtliches
Selbstsein verstümmelt: Ein solch abstrakter Begriff
von uns katalogisiert uns zwar, ruft uns aber nicht
beim Namen als jene, die durch den nennenden Ruf
allererst zur Welt gebracht wurden. Erst durch das
Wort, das uns beim Namen nennt, begegnen wir
einander. Im nennenden Wort ereignet sich eine
sein-lassende Begegnung, Gewähren des Daseins-
Raumes. In einem solchen Mitsein im Wort wird
Schweigen zu einem konstitutiven Moment von Be-
gegnung, zum Anderen des bloßen Verstummens
und Stummseins, das von Mächtigen so gern als
Unterdrückungsmechanismus eingesetzt wird.

Ferdinand Ebner hält in seinen Tagebüchern fest:
„Lernt nicht gerade derjenige, der einmal darauf-
gekommen ist, wieviel der Mensch vom Leben zu
lernen, wieviel es ihm zu sagen habe, das Schwei-
gen? Sterben wirklich die meisten Menschen, ohne
gelebt, ohne das Leben in seiner Tiefe gelebt zu
haben? Der Mensch lernt vom Leben das Schwei-
gen, und umso besser lernt er es, je mehr ihm das
Leben zu sagen hat“(Ebner 1949, S. 93). Das Hören
auf das sich uns Zusagende gerät hier zum entspre-
chenden Schweigen, zur Bedingung dessen, dass
wir unser Dasein aus dem Grunde unserer Offenheit
leben können.

252 Soziale Arbeit 7.2009

Anspruch und Zuspruch sind die Weise, wie mensch-
liche Existenz in der Welt ist. Wir stehen nicht wil-
lentlich, sondern„immer schon“unter dem Anspruch
der anderen, die uns im und durch das Wort Welt
erschlossen und Begegnung ermöglicht haben, und
stehen in der Möglichkeit des Zuspruchs, nämlich
durch das und im Wort anderen emanzipatorisch
Möglichkeiten ihres Daseins zu erschließen, ihrer
Vergangenheit eine neue Zukunft zu gewähren.
Verantwortung, wie sie von Lévinas ins Zentrum
seines Denkens gestellt wird, gründet in diesem
dialogischen Bezug von Anspruch und Zuspruch, ist
eine Weise des Sich-Öffnens für die Gegenwart des
anderen, welche gleichzeitig die Gegenwart seiner
Vergangenheit ist: „In meiner Verantwortung für
den Anderen ‚blickt’ mich die Vergangenheit des
Anderen, die nie meine Gegenwart gewesen ist,
‚an’, sie ist für mich keine ‚Re-Präsentation’. Die
Vergangenheit des Anderen und in gewisser Weise
auch die Geschichte der Menschheit, an der ich nie
teilgenommen habe, bei der ich nie gegenwärtig
war, sind meine Vergangenheit“ (Lévinas 1995, S.
146 f.). Diese frei-gebende und sein-lassende Begeg-
nung kann als ursprüngliche Weise menschlichen
Mitseins verstanden werden.7 Mag sie das Seltene
und Unterdrückte sein, so ist sie doch das Erhoffte
und Mögliche.

Schlussbemerkung: Sozialarbeit 
als vermittelte Begegnung
Sozialarbeit als gesellschaftlich vermittelte Tätigkeit
kann nicht einfachhin unter die Forderung gestellt
werden, ursprünglicher Ort personaler Erfahrung zu
sein. Was Adorno von der Forderung nach Liebe in
vermittelten Beziehungen sagt, gilt analog zur Frage
personaler Begegnung:„Überdies läßt sich in beruf-
lich vermittelten Verhältnissen wie dem von Lehrer
und Schüler, von Arzt und Patient, von Anwalt und
Klient Liebe nicht fordern. Sie ist ein Unmittelbares
und widerspricht wesentlich vermittelten Beziehun-
gen. Der Zuspruch zur Liebe – womöglich in der
imperativischen Form, daß man es soll – ist selber
Bestandstück der Ideologie, welche die Kälte ver-
ewigt“(Adorno 1977b, S. 688 f.).

Ähnlich Wiplinger: „Die personale Liebe selbst ist
der Sinn von Sein als Person ... Nur aus dieser Erfah-
rung in ihrer Konkretheit kann ich dann gleichsam
antizipierend auch ‚allgemein’ sagen und verstehen,
dass prinzipiell alle Menschen Personen sind, ge-
nauer, dass jeder Mensch Person ist, das heißt mein
Menschenbruder, mein ‚Nächster’ – auch wenn ich
de facto nicht jedem als solchem begegne und mit
ihm als solchem lebe, dies auch gar nicht kann“
(Wiplinger 1985, S. 58). Antizipation, das bedeutet

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246


253 Soziale Arbeit 7.2009

hier: Sozialarbeit steht als vermittelte Begegnung in
einer Differenz, aber einem wesentlichen Bezug zu
unvermittelter ursprünglicher Begegnung. Sie hat
Teil an der Dialogik des Verhältnisses von Anspruch
und Zuspruch: ihre – vermittelten und bedingten –
Möglichkeiten emanzipatorischer Begegnungen
gründen in der personalen Dialogik, welche – so sei
hier hoffend angemerkt – die Dialektik gesellschaft-
licher Verhältnisse übersteigt. In der Sozialarbeit
waltet daher Utopisches, Unerhörtes, das gleich-
wohl gehört werden kann, wenn wir die Erfahrung
des Da unseres Daseins, die Tiefendimension der
Begegnung und unser Sein im Durcheinander zu-
lassen.

Anmerkungen
1 Erinnert sei etwa an Immanuel Kant: „Das Feld der Philoso-
phie ... läßt sich auf folgende Fragen bringen: 1. Was kann ich
wissen? 2. Was soll ich tun? 3.Was darf ich hoffen? 4.Was ist
der Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die
zweite die Moral, die dritte die Religion, und die vierte die
Anthropologie. Im Grunde könnte man aber alles dieses zur
Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf
die letzte beziehen“ (1958a, S. 447 f.).
2 Einen guten Überblick gibt hier Heinz-Horst Schrey 1983.
3 Vom Geld: „... Die Menschen fangen einander mit Schlin-
gen. Groß ist die Bösheit der Welt. Darum sollst du dir Geld
erringen, denn größer ist ihre Liebe zum Geld ... Dem Geld
erweisen die Menschen Ehren. Das Geld wird über Gott ge-
stellt. Willst du deinem Feind die Ruhe im Grab verwehren,
schreibe auf seinen Stein: Hier ruht Geld“ (Brecht 1990).
4 So hat es jedenfalls Erich Fromm treffend bemerkt, zum
Beispiel in Anatomie der menschlichen Destruktivität 1989b,
S. 295 ff., und Die Seele des Menschen. Ihre Fähigkeit zum
Guten und Bösen 1989a, S. 179 ff.
5 Zur Allmacht des Geldes Karl Marx 1981, S. 465-588, hier S.
566:„Da das Geld als der existierende und sich betätigende
Begriff des Wertes alle Dinge verwechselt, vertauscht, so ist
es die allgemeine Verwechslung und Vertauschung aller Din-
ge, also die verkehrte Welt, die Verwechslung und Vertau-
schung aller natürlichen und menschlichen Qualitäten.“
6 Vergleiche im Anschluss an Theodor Reik 1983 Johannes
Vorlaufer 1993.
7 Vergleiche zum Begriff des Sein-Lassens Johannes Vorlaufer
1994b.

Literatur
Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit. In: Gesammel-
te Schriften 6. Frankfurt am Main 1977a
Adorno,Theodor W.: Erziehung nach Auschwitz. In: Gesam-
melte Schriften 10.2. Frankfurt am Main 1977b, S. 674-690
Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. In: Gesammel-
te Schriften 3. Frankfurt am Main 1981
Adorno, Theodor W.: Zur gegenwärtigen Stellung der empiri-
schen Sozialforschung in Deutschland. In: Gesammelte Schrif-
ten 8. Frankfurt am Main 1990, S. 478-493
Brecht, Bertold: Gesammelte Werke 8. Frankfurt am Main
1990, S. 303
Buber, Martin: Urdistanz und Beziehung. Beiträge zu einer
philosophischen Anthropologie. Heidelberg 1978
Buber, Martin: Ich und Du. Heidelberg 1983

Buber,Martin: Pfade in Utopia. Über Gemeinschaft und deren
Verwirklichung. Heidelberg 1985
Ebner, Ferdinand: Das Wort ist der Weg. Aus den Tagebüchern
von Ferdinand Ebner. Hrsg. H. Jone. Wien 1949
Fromm,Erich: Die Seele des Menschen. Ihre Fähigkeit zum
Guten und Bösen. In: Gesamtausgabe 2. München 1989a,
S.159-268
Fromm,Erich: Anatomie der menschlichen Destruktivität. In:
Gesamtausgabe 7. München 1989b
Heidegger,Martin: Was heißt Denken? Tübingen 1971
Heidegger,Martin: Sein und Zeit. Tübingen 1979
Kant, Immanuel: Logik. Werke 6. Frankfurt am Main 1958a,
S. 417-452
Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
Werke 7. Frankfurt am Main 1958b, S. 9-102
Lévinas, Emmanuel: Zwischen uns. Versuche über das Denken
an den Anderen. München 1995, S. 18
Marx, Karl: Ökonomisch-philosophische Manuskripte. In:
Marx Engels Werke, Ergänzungsband 1.Teil. Berlin 1981,
S. 465-588
Marx, Karl: Zur Judenfrage. In: Marx Engels Werke 1. Berlin
1983, S. 347-377 
Mührel, Eric: Eine neue sozialphilosophische Grundlage
Sozialer Arbeit oder Überlegungen in Anlehnung an das Werk
Emmanuel Lévinas’. In: Soziale Arbeit 1/1999, S. 2-7
Simmel, Georg: Die Großstädte und das Geistesleben. In: Das
Individuum und die Freiheit. Berlin 1984, S. 192-204
Reik,Theodor: Aus Leiden Freuden. Masochismus und Gesell-
schaft. Frankfurt am Main 1983
Ricœur, Paul: Soi-même comme un autre. Paris 1990
Schrey, Heinz-Horst: Dialogisches Denken. Darmstadt 1983
Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialonto-
logie der Gegenwart. Berlin 1977
Vorlaufer, Johannes: Unterwerfungskultur und Masochismus.
Anmerkungen zu einem alten Thema. In: Schulfach Religion
12/1993, S. 131-163
Vorlaufer, Johannes: Utopie und Eigentlichkeit. Vorüberle-
gungen zu einem postumen Dialog zwischen Heidegger und
Adorno. In: MESOTES. Zeitschrift für philosophischen Ost-
West-Dialog 2/1994a, S. 194-212
Vorlaufer, Johannes: Das Sein-lassen als Grundvollzug des
Daseins. Eine Annäherung an Heideggers Begriff der Gelas-
senheit. Wien 1994b
Vorlaufer, Johannes: Mensch ohne Zeit. Phänomenologische
Aspekte einer Dialektik von Geldstruktur und Zeiterfahrung.
In: Zeitschrift für Katholische Theologie 2/1999a, S.121 ff.
Vorlaufer, Johannes: Negative Dialektik und Hermeneutik
des Daseins. Zur Kritik der Dialektik bei Heidegger und
Adorno. In: Vielfalt und Konvergenz der Philosophie. Vorträge
des V. Kongresses der ÖGP. Hrsg. W. Löffler; E.Runggaldier.
Teil 1. Wien 1999b, S. 493-497
Waldenfels,Bernhard: Das Zwischenreich des Dialogs. Sozial-
philosophische Untersuchungen im Anschluß an Edmund
Husserl. Den Haag 1971
Wiplinger, Fridolin: Der personal verstandene Tod. Todes-
erfahrung als Selbsterfahrung. Freiburg im Breisgau 1985

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

