Im Durcheinander
der Begegnung

Reflexionen zu einem Grundvollzug
Sozialer Arbeit

Johannes Vorlaufer

Zusammenfassung

Begegnung ist kein dem Menschen zu seinem
Menschsein bloB additiv hinzukommendes Tun,
sondern ein den Menschen konstituierendes Ge-
schehen, durch das ihm Selber-Sein, personale Iden-
titat gewahrt wird. Sozialarbeit als gesellschaftlich
vermittelte Form von Begegnung partizipiert an die-
sem Grundvollzug, der im Kontext gegenwartiger
gesellschaftlicher Verhdltnisse reflektiert wird.
Abstract

Encounters are more than just simply an activity
added to humanity. They are events which shape
humans by conveying a sense of self-awareness
and personal identity. Social Work presents a
framework for socially mediated encounters and
thus takes part in this process which is elaborated
in the context of current social conditions.
Schliisselworter

Soziale Arbeit — Kommunikation — Identitét —
Individuum — Gesellschaft — Mensch — Begegnung

.Der Mensch ist das einzige Sein, dem ich nicht
begegnen kann, ohne ihm gegeniiber diese Begeg-
nung auszudriicken.”

Emmanuel Lévinas (1995)

Einleitung

Alle Grundfragen fiihren zuriick auf ihren Grund,
das heiBt auf die Frage nach dem Menschen?, sei-
nem Selbst-Verstehen und Selbst-Entwurf. Und da
wir Menschen als geschichtliche Wesen diesen
Selbstentwurf je neu zu leisten haben, der Mensch
also gar nicht existiert, das Spezifische der Existenz
des Menschen vielmehr darin besteht, dass sein
Selbst-Verstehen in sich eine unabschlieBbare Be-
wegung ist, so ist die Frage nach dem Menschen
also eine, in der wir je selbst als Fraglich-Fragende
infrage gestellt sind: Wir kdnnen die Frage nach
dem Menschen nur stellen als methodisch reflek-
tiertes Fragen nach uns selbst —und das heiB3t, dass
unsere Selbst-Erfahrung die Grundlage unserer
Selbst-Reflexion ist beziehungsweise sein muss. Die
Frage nach dem Menschen hat also nicht einfachhin
ein Objekt seines Forschens, sondern dieses Objekt
ist zugleich Subjekt seiner eigenen Verobjektivie-
rung. Eigentlimlich: In der Frage nach sich selbst,

seinem Selbst-Sein begegnet der Mensch, je mehr
er sich begegnet, zugleich dem Anderen.

Die Reflexion auf Begegnung als einen Grundvoll-
zug unseres Daseins als eines apriorischen Mitseins
mit anderen, auf das ,Zwischenreich des Dialogs”,
leistet nicht nur das explizit personal-dialogische
Denken?, sondern gelangt aus unterschiedlichen
Frageperspektiven immer wieder, etwa bei Michael
Theunissen (1977), Bernhard Waldenfels (1971),
Paul Ricceur (1990) oder Emmanuel Lévinas (1990),
als zu Bedenkendes ins Blickfeld vor allem des phi-
losophisch-ethischen Diskurses und wird zumindest
partiell auch im sozialarbeitswissenschaftlichen
Denken rezipiert (Mihrel 1999). In den folgenden
Uberlegungen wird dem nachgefragt, was als
menschliche Begegnung und was in ihr erfahren
wird, dem, was auch und gerade eine humanisti-
sche Sozialarbeit, die mehr und anderes ist und sein
will als reproduktive Sozialtechnologie, fundiert und
als griindender Grund auch dort konstitutiv ist, wo
er nicht explizit reflektiert wird.

Der spatkapitalistische Tauschzyklus der
Gegenwart als ein horizontbildender Kontext
menschlicher Begegnung

Uber die Begegnung von Menschen ist nicht zu
sprechen, ohne deren Bedingung zu reflektieren. Die
realen Tauschverhaltnisse mit ihren wertsetzenden
und Soziales normierenden Prozessen generieren
Horizonte des Sich- und Einander-Verstehens, inner-
halb deren der Andere und unsere Begegnung mit
ihm allererst erfahren und gedeutet werden. Die
Liebe zum Geld etwa — eine, wenn nicht sogar die
Grundhaltung des modernen Menschen —, wie sie
Bertold Brecht in einem seiner Gedichte3 zur Spra-
che gebracht hat, kann angemessen nur gedeutet
werden als gelebte und gesellschaftlich normierte
Nekrophilie?, die ihren Niederschlag zum Beispiel
dort findet, wo Menschen — wir unterstellen: in bes-
ter Absicht — in Gefiihle und Beziehungen investie-
ren, vermutlich ohne sich dessen bewusst zu sein,
dass Menschen in ihrer Personalitat nur begegnet
werden kann, wo sie gerade nicht als Mittel fiir
einen Zweck instrumentalisiert werden.

Kants Diktum , Der Mensch aber ist keine Sache,
mithin nicht etwas, das bloB als Mittel gebraucht
werden kann, sondern muB bei allen (sic!) seinen
Handlungen jederzeit als Zweck an sich selbst be-
trachtet werden” (1958b, S. 61) wirkt angesichts der
gegenwartigen Tendenz, schlechthin alles dem ver-
wertenden Mechanismus des Geldes zu unterwer-
fen, archaisch und befremdlich. Ist fiir Kant die Wiir-
de der Person gerade darin begriindet, dass der

Cosiolo AlL_ii7ANAAA



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

Mensch Selbstzweck ist, so widerspricht dem eine
gesellschaftlich normierte und akzeptierte Praxis,
wonach er als Mittel der Kapitalverwertung fungiert.
Entgegen einer weitverbreiteten 6konomischen In-
terpretation des Geldes ist dieses langst nicht mehr
primar ein Tausch-Mittel, sondern jenes Mittel, dem
alles andere als Mittel seiner Verwertung dient — es
vermittelt, indem es integriert, jeden dem Geld au-
Beren Zweck immer schon {iberholt hat: Jeder Zweck
wird neues Mittel, das heiBt alles wird zur Investi-
tion. Dem entspricht die Totalisierung des Tausch-
werts vor dem Gebrauchswert.

Der junge Marx reflektiert diesen Prozess als spezi-
fische Form einer repressiven Religion, mithin reli-
gionskritisch: Der oberste Wert, der Gott der kapi-
talverwertenden Gesellschaft, ,der Gott des prak-
tischen Bediirfnisses und Eigennutzes ist das Geld”
(Marx 1983, S.374), und dieser allmachtige® Gott
gibt nicht frei, lasst Menschen nicht in ihrer Perso-
nalitat und Wiirde, ihrem , spezifischen Wert” sein,
vielmehr hat er,, die ganze Welt, die Menschenwelt
wie die Natur, ihres eigentiimlichen Wertes beraubt”
(ebd., S.375). Dieser oberste Wert entwertet den
Menschen ebenso wie die Welt: Beide sinken zur
Ware herab ... und dies fremde Wesen beherrscht
ihn (den Menschen), und er betet es an” (ebd., S.
375). Diese religionskritische Analyse kénnte — so-
zialpsychologisch gewendet — als sadistisch-maso-
chistische Gesellschaftsstruktur interpretiert wer-
den®.

Weniger drastisch, aber im Verstandnis der Proble-
matik vielfach Gibereinstimmend formuliert Georg
Simmel aus einer deutlich konservativeren Perspek-
tive am Ubergang vom 19.zum 20. Jahrhundert: ...
indem das Geld alle Mannigfaltigkeiten der Dinge
gleichmaBig aufwiegt, alle qualitativen Unterschie-
de zwischen ihnen durch Unterschiede des Wieviel
ausdriickt, indem das Geld, mit seiner Farblosigkeit
und Indifferenz, sich zum Generalnenner aller Werte
aufwirft, wird es der fiirchterlichste Nivellierer, es
hohlt den Kern der Dinge, ihre Eigenart, ihren spezi-
fischen Wert, ihre Unvergleichbarkeit rettungslos
aus” (Simmel 1984, S. 196).

Und dabei geht es nicht nur darum, dass Dinge im
Sinne von vorhandenen Gebrauchsdingen im und
durch den zyklischen Tauschprozess ihr Spezifikum
einbiiBen, sondern dass der Mensch als solcher da-
bei sich diesem Prozess integrieren, genauer: unter-
werfen muss. Bei Simmel wird dies angesprochen,
wenn er die Zusammengehdrigkeit von Okonomie
und rechnendem Denken bemerkt: , Geldwirtschaft
... und Verstandesherrschaft stehen im tiefsten Zu-

DZI-Kolumne
See you!

Der Begriff der , Social Community” geistert zurzeit
durch alle Talkshows. Facebook, schiilerVZz, stu-
diVZ, Xing und ahnliche Internetplattformen dirfen
zeigen — und miissen erklaren —, wie sie die Alters-
gruppen zwischen 15 und 45 faszinieren, vernetzen,
Privates 6ffentlich machen und dennoch den Persén-
lichkeitsschutz gewahrleisten.

Doch wie ,sozial” ist unsere ,Community” tatsach-
lich? Wie begegnen wir uns im virtuellen Zeitalter?
Und was bedeutet Begegnung in der Sozialen Arbeit?
Dariiber schreibt Johannes Vorlaufer in seinem Bei-
trag ,,Im Durcheinander der Begegnung” in dieser
Ausgabe. Darin findet sich folgendes Zitat: , In einer
Gesellschaft, in der virtuell der Zufall selbst dessen,
daB Menschen einander kennenlernen..., gibt es
Begegnungen ... kaum mehr, sondern allenfalls Ver-
abredungen vom Typus des Telefonats. Gerade des-
halb aber wird Begegnung angepriesen, organi-
sierte Kontakte von der Sprache mit Leuchtfarbe
beschmiert, weil das Licht erlosch”. Das Zitat mutet
hoch aktuell an und stammt doch von 1966, aus dem
berlihmten Aufsatz Theodor W. Adornos , Erziehung
nach Auschwitz”.

Begegnungen, von der , Sprache mit Leuchtfarbe
beschmiert”, werden heute im Internet massen-
weise angepriesen. Zum Beispiel vom Spendenpor-
tal www.betterplace.de. Es ermdglicht Spendern
den direkten Erfahrungsaustausch miteinander, so
weit so gut. Es behauptet dazu aber, die Spender
wirden untereinander ein ,Web of Trust”, ein Ver-
trauensnetz schaffen, denn ihre Meinungen zu den
auf der Plattform beworbenen Projekten seien min-
destens so schlau wie herkdmmliche Evaluierungs-
methoden. Tatsachlich ist das , Web of Trust” aber
nur eine Art ,virtueller Stammtisch”; mit einem
wichtigen Unterschied zum realen Stammtisch: Die
Personen, die miteinander plaudern, haben sich in
der Regel noch nie gesehen und kénnen ihre Ver-
lasslichkeit wohl noch deutlich schlechter einschat-
zen als die Teilnehmer der oft gescholtenen realen
Stammtische. Hier haben die Macher von Better-
place etwas viel , Leuchtfarbe” auf den Pinsel
genommen.

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

sammenhange. Jenen ist gemeinsam die reine Sach-
lichkeit in der Behandlung von Menschen und Din-
gen, in der sich eine formale Gerechtigkeit oft mit
riicksichtsloser Harte paart” (ebd., S. 193). Eine ei-
gentiimliche Zusammengehorigkeit, die eine gesell-
schaftliche Struktur generiert, in der man mit jedem
rechnet, aber auf keinen zahlt, worauf Martin Heid-
egger 1929 in ,Sein und Zeit" hingewiesen hat.
Dieser Prozess der Unterwerfung wird von Simmel/
in einer weiteren wesentlichen Dimension gesehen,
wo er — vermutlich als einer der ersten — auf die
Kiirze menschlicher Begegnung, mithin also auf
eine besondere, fiir das menschliche Dasein rele-
vante Zeiterfahrung (Vorlaufer 1999a) aufmerksam
macht: Innerhalb des kapitalvermehrenden geschaf-
tigen Getriebes ... wirkt ein unscheinbares, aber
seine Wirkungen doch wohl merkbar summierendes
Moment: die Kiirze und Seltenheit der Begegnun-
gen, die jedem Einzelnen mit dem anderen ... ge-
gonnt sind” (Simmel 1984, S. 202). Die summierten
Wirkungen dieses auf den ersten Blick unscheinba-
ren Moments der gegenwartigen sozialen Bezie-
hungen konnten ein Jahrhundert nach Simmels
sensibler Beobachtung deutlicher gesehen werden
— ware die Kiirze und Seltenheit von Begegnungen
in ihrer Defizienz noch wahrnehmbar und nicht zur
Normalitat verewigt. Denn was Begegnung zu einer
menschlichen Begegnung macht, ist gerade eine
Zeiterfahrung, wo Gegenwart zum Ort einer neuen
Zukunft wird, eine Zeiterfahrung, die im Loslassen
der Zeit und dem Zulassen der Gegenwart im Da
des Anwesens des je anderen griindet. Diese Zeit-
erfahrung ist uns zunehmend nicht gegonnt — sie
implizierte ein gesellschaftlich nicht konformes
strukturelles , Austakten” aus dem universalen Ver-
wertungsmechanismus.

Die totalitaren Zige dieses gesellschaftlichen und
6konomischen Mechanismus begreift Theodor W.
Adorno als dialektischen Umschlag eines Herr-
schaftswissens und Unterwerfungsdenkens, das
moderne Gesellschaften konstituiert. Die Selbstver-
stiimmelung, das Unterdriicken menschlicher Da-
seinsmoglichkeiten und die Einschrankung seiner
Maglichkeiten wahrnehmenden und erfahrenden
Denkens als Kehrseite seiner Selbsterhaltungs-
zwange implizieren eine Regression menschlichen
Daseins, welche in der Folge auch Begegnung ver-
kiimmern lasst zu bloBer Kollision, zu einem , Auf-
einandertreffen”: , Je komplizierter und feiner die
gesellschaftliche, 6konomische und wissenschaft-
liche Apparatur, auf deren Bedienung das Produk-
tionssystem den Leib langst abgestimmt hat, um
so verarmter die Erlebnisse, deren er fahig ist. Die
Eliminierung der Qualitaten, ihre Umrechnung in

Funktionen Gbertragt sich von der Wissenschaft
vermoge der rationalisierten Arbeitsweisen auf die
Erfahrungswelt der Volker und ahnelt sie tenden-
ziell wieder der der Lurche an. Die Regression der
Massen heute ist die Unfahigkeit, mit eigenen Oh-
ren Ungehdrtes héren, Unergriffenes mit eigenen
Handen tasten zu kdnnen, die neue Gestalt der Ver-
blendung, die jede besiegte mythische abldst. Durch
die Vermittlung der totalen, alle Beziehungen und
Regungen erfassenden Gesellschaft hindurch wer-
den die Menschen zu eben dem wieder gemacht,
wogegen sich das Entwicklungsgesetz der Gesell-
schaft, das Prinzip des Selbst gekehrt hatte: zu blo-
Ben Gattungswesen, einander gleich durch Isolie-
rung in der zwangshaft gelenkten Kollektivitat”
(Adorno 1981,S.53 f.).

Wenn Adorno weiterhin nicht ohne Grund schreibt:
,Das von Zivilisation vollends erfaBte Selbst 16st
sich auf in ein Element jener Unmenschlichkeit, der
Zivilisation von Anbeginn zu entrinnen trachtete.
Die alteste Angst geht in Erfiillung, die vor dem
Verlust des eignen Namens” (ebd., S. 48), das heiBt,
wenn er die Auflosung von Personalitat gegenwar-
tig als in Erflillung gehend sieht, so steht diese Ent-
wicklung kontrar zu dem, was personale Denkende
seit je als zentrale und urspriingliche Dimension
menschlichen Seins reflektiert haben. Denn einen
Menschen beim Namen zu nennen, ist mehr und
meint anderes, als ihm eine Ordnungsnummer ein-
zupragen und dadurch seiner Verfiigungsgewalt zu
unterwerfen: Der Name ist Symbol des Unverfiig-
baren, dessen, was wir selbst empfangen haben
und uns einst zur Selbststandigkeit rief. Das Nennen
unseres Namens und das Horen der Antworten er-
o6ffnen ein gemeinsames In-der-Welt-Sein, ein ge-
meinsames Verstehen, Welt als Mit-Welt, das heiBt
personale Freiheit. Wo der Einzelne hingegen nur
noch als Funktionstrager fungiert, gibt es keine
Namen im eigentlichen Sinn mehr.

In diesem Kontext destruierter Mdglichkeiten
menschlicher Begegnung konstatiert Adorno im
»Jargon der Eigentlichkeit” die Genese einer Ideali-
sierung und Ideologisierung des Begriffs der Begeg-
nung, eine Zerstérung und Uberhdhung eines
menschlichen Grundvollzugs, zumal: ,,,Begegnung’
wird dem buchstablichen Sachgehalt entfremdet
und durch dessen Idealisierung praktisch verwert-
bar. In einer Gesellschaft, in der virtuell der Zufall
selbst dessen, daB Menschen einander kennenler-
nen: was man einmal einfach Leben nannte, immer
mehr zusammenschmilzt und, wo es sich erhalt, als
Toleriertes bereits eingeplant ist, gibt es Begegnun-
gen ... kaum mehr, sondern allenfalls Verabredun-

Cosiolo AlL_ii7ANAAA



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

gen vom Typus des Telefonats. Gerade deshalb aber
wird Begegnung angepriesen, organisierte Kontakte
von der Sprache mit Leuchtfarbe beschmiert, weil
das Licht erlosch” (Adorno 19774, S. 464 1.).

Muss in einer Gesellschaft schlechthin alles verwer-
tet werden, so wird auch jenes, was einer solchen
Verwertung entgegensteht: Begegnung, umgewan-
delt zum funktionalen Aufeinandertreffen funktio-
nierender Monaden und verwertbar gemacht, in-
dem es , mit Leuchtfarbe beschmiert” wird. , Weil
(sic!) das Licht erlosch”, mithin die Tiefenerfahrung
von Begegnung verstimmelt ist, aber als Erlosche-
nes doch noch negativ als Fehlendes erfahrbar sein
muss, das heiBt in seiner Abwesenheit das Bediirf-
nis nach Leuchtfarbe noch anderes erahnen lasst,
wird die defizient-normale Begegnung tiberhht
und werden dadurch urspriinglich-emanzipatori-
sche Potenziale niedergehalten. Diese gleichzeitige
Zerstorung menschlicher Begegnung und ihre Idea-
lisierung sind die Basis einer repressiven Ideologie,
in Adornos Diktion: eines Jargons. Er ,liefert ... den
Menschen Schnittmuster des Menschseins, das
ihnen die unfreie Arbeit ausgetrieben hat” (ebd., S.
424) — entspricht also einem Bedrfnis, ohne die
Kraft zur Negation zu vermitteln.

Dass Adorno meint, diese seine Kritik trafe auch
Philosophen der Begegnung wie etwa Martin Buber,
ist — ohne seiner Kritik hier im Detail nachzufor-
schen — nicht ohne Weiteres nachvollziehbar und
lasst vom Sachgehalt her vermuten, dass hier eher
Epigonen personalen Denkens Gegenstand seiner
Kritik sind. Entscheidend ist hier aber, dass Adorno
eine weitreichende methodische Uberlegung an-
stellt: ,Aber es kommt alles darauf an, daf3 der
Schritt zum Wesen nicht in Willkiir und auf Grund
fixierter, von auBen an die Phanomene herangetra-
gener Vorstellungen vollzogen wird, sondern aus
den Phanomenen selbst heraus” (Adorno 1990, S.
485). Ohne hier sein Selbstverstandnis im Hinblick
auf die Phanomenologie darstellen und reflektieren
zu wollen, ist sein kritischer Zugang und das Anlie-
gen phanomenologischen Denkens zumindest in
diesem Grundansatz kompatibel (Vorlaufer 1994a,
1999b). Denn es ist ein wesentliches, vergleichbares
Selbstverstandnis der Phdnomenologie, das, was
sich zeigt, sich von ihm selbst her sich zeigen zu
lassen, das Erfahrene der Erfahrung zur Sprache zu
bringen.

Wenn nun menschliche Begegnung, eingespannt in
gesellschaftliche Prozesse, alltéglich in Defizienz-
formen prasent ist, so bedeutet dies fiir einen pha-
nomenologischen Denkansatz, Urspriinglichkeit und

Weisen menschlichen Miteinanderseins zu differen-
zieren, auch im Fragmentierten, Verstimmelten und
Verzerrten das Andere dessen wahrzunehmen, was
als Norm vorgesetzt wird, im Unscheinbaren Spuren
eines Widerscheins zu erkennen. Fiir den Begriff
und die Erfahrung von Begegnung heiBt dies: lhre
Residuen sind zu reflektieren, das, was das Defizi-
ente noch als solches tragt, auf den Begriff zu brin-
gen, dem Mdglichen in seiner Relevanz vor dem
Wirklichen einen Raum zu gewahren und dadurch
dem eigentlich Erfahrenen der alltdglich-durch-
schnittlichen Erfahrung durch deren Kritik allererst
zur Erkenntnis zu verhelfen.

Die Erfahrung von Begegnung als

ein A priori unseres Selbstseins

Der friih verstorbene Wiener Philosoph Fridolin
Wiplinger fasst die Frage nach der Verschrankung
von Identitdt (Selber-Sein) und Begegnung (Mit-
Sein mit anderen) in einer These zusammen, die
im Folgenden entfaltet werden soll:

»Das (Selbst-)Sein von Person kann einzig erfahren
und verstanden werden, wo, wann und insofern ein
Mensch einem anderen als unverwechselbar einma-
ligem Du begegnet, gegeniiber-steht und -lebt ...,
nur wenn er sich selbst wie ihn selbst ganz und gar
aus solcher Gegenwart fiir-einander, als in und aus
diesem Gegeniiber da-seiend, dieses eben als bei-
der Selbst-sein (das ihnen als eines mit-einander,
darum als Mit-sein zukommt!) erfahrt und versteht”
(Wiplinger 1985, S. 55).

Als alltaglich, durchschnittlich im sozialwissenschaft-
lichen Sinn kann diese Erfahrung nicht bezeichnet
werden, aber vielleicht ist das hier Erfahrene den-
noch etwas, das bei aller Verstimmelung mensch-
licher Daseinsméglichkeiten als Ermdglichendes
durchschimmert, also jenes ontologisch fundiert.

In seinem Aufsatz , Das Soziale und das Zwischen-
menschliche” aus dem Jahr 1953 hélt Martin Buber
fest, wie dieses Fundierende in einem eigentiim-
lichen Nicht durch die Alltagserfahrung durchbricht
und dadurch anderes in den Blick gelangen lasst:
.Dies ist das Entscheidende: das Nicht-Objekt-sein.
Bekanntlich behaupten manche Existentialisten, es
sei das Grundfaktum zwischen Menschen, dass einer
dem andern Objekt ist; soweit es aber so zugeht,
ist die eigentiimliche Wirklichkeit des Zwischen-
menschlichen, das Geheimnis des Kontakts, schon
in hohem MaBe eliminiert. Ganz kann es freilich
nicht eliminiert werden. Man nehme als krasses
Beispiel dies, dass zwei Menschen einander beob-
achten: das Wesentliche an der Begebenheit ist
nicht, dass der eine den andern zu seinem Objekt



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

macht, sondern dass und warum es ihm nicht véllig
gelingt” (Buber 1985, S.294 1.).

Mit seiner Kritik an ,,manchen Existentialisten” wen-
det sich Buber vorrangig gegen Sartres bekannte
Analyse des Blicks in , Das Sein und das Nichts”,
wonach jeder den anderen verobjektiviert, im Blick
verdinglicht festhalt und beide einander in dieser
Kampfposition Welt verweigern. Buber leugnet die-
se moderne — in mancherlei Hinsicht an Hegel erin-
nernde — Dialektik von Herrschaft und Knechtschaft
nicht, spricht ihr aber den Status einer Urspriing-
lichkeit des Begegnungsgeschehens ab und: Die
entsubjektivierenden Prozesse der Verdinglichung
legen in ihrem verobjektivierenden Prozess Nicht-
verobjektivierbares, Ungegenstandliches frei — und
dies ist es, was Bubers Denken bewegt.

Dies treibt die eingangs gestellte Frage nach uns
Menschen-Wesen, dem, was der Grund unserer
Subjektivitat und menschlichen Identitat ist, weiter.
Deuten wir Lévinas’ grundlegende These , Niemand
ist mit sich identisch. Die Menschen haben keine
Identitat” (1995, S.37) ontologisch, so entspricht
ihr einerseits ein Erschrecken vor dem Verlust des
Selbst oder Ich, anderseits eine emanzipatorische
Erfahrung, die der Geschichtlichkeit menschlicher
Existenz entspringt. Unser weltoffenes Sein im Da
schafft Bezlige, stiftet im Augen-Blick identisches
Selbst-Sein und lasst dieses augenblicklich wieder
los. In diesem Sinne haben wir keine Identitat, und
dieses Nicht-Haben ist Bedingung dafiir, dass Men-
schen einander Identitat gewahren kdnnen, ohne
mit sich identisch zu sein. Abgekiirzt formuliert
konnte man sagen, dass Selbstlosigkeit Selbstsein
fundiert, Ichlosigkeit beziehungsweise Dulosigkeit
abgriindiger Grund eines Bezugs sind, welcher ein
Beziehungsgeschehen von Ich und Du ermdglicht.
In der Begrifflichkeit der philosophischen Tradition
hieBe dies, dass Identitat als Identitat des Menschen
ein Begriff ist, der zureichend nur als geschichtlicher
gedacht werden und nicht dingontologisch vom
Vorhandensein dinghafter Seiender abgeleitet wer-
den kann. Denn die Identitdt vorhandener Dinge
beruht in ihrem Bestand, das heiBt ihrer spezifi-
schen Prasenz etwa im Sinne einer Zuhandenheit
(Heidegger 1979). Die spezifische Prasenz des Men-
schen hingegen ist Gegenwart, Offenheit seines Da.
Identitat meint also einen zeitlichen Terminus und
die Identitat eines Seienden, dessen Existenz darin
griindet, in der Welt zu sein, sein Da-Sein geschicht-
lich zu leben, darf daher terminologisch nicht unge-
schichtlich als Bestandsidentitat, sondern muss
geschichtlich als Vollzugsidentitat gefasst werden.
Eine Vollzugsidentitat ist aber nicht im Modus des

Habens gegeben, sondern im Modus des Lassens.
Identitat, Selber-Sein kann nicht einfach hergestellt,
hingegen aber gewéhrt, zugelassen — aber auch
verweigert — werden und verweist dadurch auf ein
eigentiimliches , Durch-einander”, das unser Dasein
durchzieht.

Fridolin Wiplinger sucht, dieses Geschehen des ein-
ander Identitdt Gewahrens als Gnade und Aufgabe
zu begreifen: , Aus urspriinglicher Erfahrung zeigt
sich, daB das Da personalen Da- und Gegenwartig-
seins Offen-sein, Offenbarkeit, Offenheit meiner
selbst dir selbst gegeniiber und umgekehrt ist. Ich
erfasse aber zugleich auch, daB dieses Gegenliber-
als Offen-sein-fiir-einander weder von mir noch von
dir primar ausgeht, geleistet und zustandegebracht,
Jkonstituiert” wird, sondern meines ganz und gar
von deinem ermdglicht und gewahrt wird wie um-
gekehrt dir deines von meinem. Gleichwohl kann
jeder von uns beiden sich auch verschlieBen. Tut
dies auch nur einer, so ist auch der andere davon
mitbetroffen, ist ihm ein personales Da-sein fiir
,das’ zum ,Anderen’ gewordene ,Du’ nicht mehr
maglich, oder doch nicht mehr in derselben Rein-
heit und Eigentlichkeit. Darum wird personale Ge-
genwart allemal, wann und wo sie in gegllickter
Weise zustandekommt, als Gnade und Aufgabe fiir
die je eigene Freiheit zumal erfahren — zugleich
aber auch als das eigentliche und wahre Selbst-
sein” (Wiplinger 1985, S. 62).

Dieses Geschehen eines identitatsstiftenden Durch-
einanders deutet Buber aus einem Seindiirfen, mit
anderen Worten von einer Abhangigkeit unseres
Daseins her, einer Abhangigkeit, die tiefer reicht als
alle 6konomischen und politischen Herrschaftsana-
lysen begrifflich je fassen konnen, und einem Be-
diirfnis, das alle Bediirfnispyramiden noch einmal
fundiert: ,In seinem Sein bestatigt will der Mensch
durch den Menschen werden und will im Sein des
andern eine Gegenwart haben. Die menschliche
Person bedarf der Bestatigung, weil der Mensch als
Mensch ihrer bedarf. ... aus dem Gattungsreich der
Natur ins Wagnis der einsamen Kategorie geschickt,
von einem mitgeborenen Chaos umwittert, schaut
er heimlich und scheu nach einem Ja des Seindiir-
fens aus, das ihm nur von menschlicher Person zu
menschlicher Person werden kann; einander reichen
die Menschen das Himmelsbrot des Selbstseins”
(Buber 1978, 5.36 1.

Begegnung in seiner anthropologisch entscheiden-
den Bedeutung ereignet sich hier, wo in ihr und
durch sie Menschen einander tiberschreiten auf
einen je anderen hin und gerade durch diese Bewe-

Cosiolo AlL_ii7ANAAA



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

gung auf sich selbst zurickkommen. Wir sind also
verwiesen in ein , Durcheinander”, das ein A priori,
das heiBt ontologisch , frither” ist als unsere fakti-
schen, von gesellschaftlichen Bedingungen bestimm-
ten Verhaltensweisen: Mag unser alltagliches Mit-
sein mit anderen dominiert und determiniert sein
von Formen des Nebeneinander, Gegeneinander
oder teamarbeitenden Miteinander, alle diese Wei-
sen des Mitseins mit anderen in der Welt sind noch
einmal abhangig von einer zugrundeliegenden
Begegnung, durch die wir allererst bestimmt sind.
Leben wir auch alltaglich in Rollenzuteilungen und
verstehen wir einander im Kontext von Herrschafts-
und Entscheidungsstrukturen, nehmen wir einander
vorrangig wahr als Trager von Eigenschaften, so
verweisen diese vergegenstandlichten, definierten,
das heiBt ab- und eingegrenzten Beziehungen auf
einen personalen Bezug, der sich allen verobjekti-
vierten Beziehungen entzieht und sich als ,nichts”
zeigt: ,Wer Du spricht, hat kein Etwas zum Gegen-
stand. Denn wo Etwas ist, ist anderes Etwas, jedes
Es grenzt an andere Es, Es ist nur dadurch, daB es
an andere grenzt. Wo aber Du gesprochen wird, ist
kein Etwas. Du grenzt nicht. Wer Du spricht, hat
kein Etwas, hat nichts. Aber er steht in der Bezie-
hung. ... Ich werde am Du; Ich werdend spreche ich
Du. Alles wirkliche Leben ist Begegnung” (Buber
1983,S.101).

Bubers Begriff der Begegnung griindet in einer —
den modernen Menschen mit seinem Hang zu Gren-
zen und zum sicherstellenden Festhalten beéngsti-
genden — Erfahrung des Nichts: Erst wo wir uns
selbst und den anderen aus den sicheren Abgren-
zungen und Objektivationen loslassen so sehr, dass
wir nichts mehr haben, erst wo wir die Offenheit
unseres Wesens so sehr zulassen, dass wir Raum
einer Gegenwart des anderen werden, wird ein
Bezug sichtbar, den wir nicht herstellen kénnen, in
den wir aber immer schon eingelassen sind. Wo wir
erkennen kénnen, dass andere sich auf uns hin
Uberschritten haben, uns in unserem Sein bejaht
haben und zur Welt gebracht haben — etwa indem
sie uns beim Namen gerufen haben und dadurch
unser Selbst-Sein gestiftet haben — bevor wir iiber-
haupt in die Welt der Begegnungen eingelassen
wurden, dass wir durch andere je wir selber sind.
Das Durch dieses Durcheinander deutet sich hier
an als ein logoshaftes, das Dia erweist sich als ein
Dialogisches, das personale Wort als Wesentliches,
das Wesen Stiftendes.

Begegnung als Anspruch und Zuspruch
Personal-dialogische Begegnung erweist sich als
unter einem Anspruch stehend: Nicht das objektiv

Verlautete ist das Entscheidende des Gesprachs,
sondern was einer Begegnung jene Dynamik ver-
leiht, so dass unserer Vergangenheit eine neue
Zukunft eingeraumt wird, das ,,Zwischen”: ,Wenn
etwa zwei Menschen ein Gesprach miteinander
fihren, so gehort zwar eminent dazu, was in des
einen und des andern Seele vorgeht, was, wenn er
zuhort, und was, wenn er selber zu sprechen sich
anschickt. Dennoch ist dies nur die heimliche Be-
gleitung zu dem Gesprach selber, einem sinngela-
denen phonetischen Ereignis, dessen Sinn weder in
einem der beiden Partner noch in beiden zusammen
sich findet, sondern nur in diesem ihrem leibhaften
Zusammenspiel, diesem ihrem Zwischen” (Buber
1985, S.296).

Eine Vorstellung von Sprache, die sich an der artiku-
lierten, verlautlichten Rede orientiert, abstrahiert
vom Ereignis des Sprechens, das heift vom leben-
digen Geschehen. Denn wir horen — solange wir in
einem Gesprach wirklich bei der Sache, dem Be-
sprochenen, sind — keine Schallwellen, sondern
Worte — und zum Beispiel im Falle einer unbekann-
ten Sprache auch unverstandliche Worte (Heidegger
1971, S.88 £.)., und nicht nur Gerausche. Sprache ist
bestimmt aus dem Ganzen von horendem Schwei-
gen und Rede, ist die Weise, wie wir unser gemein-
sames In-der-Welt-Sein verstehen, benennen und
mitteilen: In Sprache teilen wir nicht nur Informatio-
nen mit, sondern geben uns selbst einander zu ver-
stehen in dem, wer wir sind, und er6ffnen einander
einen neuen Maglichkeitsraum. Dies kénnen wir
etwa erfahren, wenn und sofern ein Dialog gelingt.
Wir héren dann nicht nur etwas, sondern wir horen
einander. In der Sprache, aus der wir sprechen, er-
eignet sich Begegnung, Mitteilung als Teilung unse-
res Selbstseins, unseres gemeinsamen In-der-Welt-
Seins. Horen wir aufeinander so, dass wir einander
unsere Welt teilen, so fiihren wir ein Gesprach und
fiihren es doch auch wieder nicht: Wir sind dann
die, die einander das Wort reichen, ohne es doch zu
besitzen. Unser Denken als Verstehen und Selbst-
verstehen verdankt sich dem Wort des Anderen,
dieses ist Gabe des Anderen und er6ffnet uns unse-
re Welt in seiner Welt.

In dem MaB, wie wir uns auf das Wort des Anderen
einlassen, ist unser gemeinsames Gesprach anderes
als ein Austausch von Information, wir haben dann
keine Sprache und keine Worte, sondern gewahren
einander je eigenes Sein im und durch das Wort,
das uns zukommt und das wir einander zusprechen.
Wir haben Teil an der Welt des Anderen, und in die-
ser Teilhabe verweisen wir einander in eine Erfah-
rungsdimension, die als Ursprung unserer Erfahrung



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

uns stets entzogen und doch da ist als Erfahrung
des Ursprungs: Unser Sprechen und Denken ist im-
mer mehr als das, was wir uns darunter vorstellen
konnen. In den seltenen Augenblicken, in denen

ein solches Gesprach gliickt und uns unser gemein-
sames Dasein eréffnet, je tiefer uns die Worte des
Anderen beriihren, desto weniger konnen wir die
gesprochenen Worte instrumentalisieren oder ver-
objektivierend analysieren, und wiirden wir dies
versuchen, dann stiinden wir im selben MaB wieder
auBerhalb des Beziehungsgeschehens: Statt des
gewahrten Zeit-Spiel-Raumes hatten wir wieder
einen analysierbaren Austausch von Informationen,
die gewohnte Vorstellungswelt. Rufen wir jedoch
jemanden beim Namen, so rufen wir ihn in die Ge-
genwart und Néhe unseres Daseins. Darin liegt
etwas nur uns Menschen Magliches: den je anderen
aus der Fremde des herrschenden Allgemeinen, in
dem jeder nur eine zu vernachlassigende statisti-
sche Recheneinheit, ein Kostenfaktor und dhnliches
ist, ins Eigene zu rufen und in diesem Sinne den ge-
sellschaftlichen Entfremdungsprozess umzukehren.

So ware etwa ein Personalausweis, jenes uns ab-
strahierende und uns so als Individuen begreifende
Gebilde, das dazu dient, Menschen zu verwalten
und in das Allgemeine einzupassen, zwar ein be-
friedigendes Instrument einer Identitatsfeststellung,
gleichzeitig aber etwas, das unser geschichtliches
Selbstsein verstiimmelt: Ein solch abstrakter Begriff
von uns katalogisiert uns zwar, ruft uns aber nicht
beim Namen als jene, die durch den nennenden Ruf
allererst zur Welt gebracht wurden. Erst durch das
Wort, das uns beim Namen nennt, begegnen wir
einander. Im nennenden Wort ereignet sich eine
sein-lassende Begegnung, Gewdéhren des Daseins-
Raumes. In einem solchen Mitsein im Wort wird
Schweigen zu einem konstitutiven Moment von Be-
gegnung, zum Anderen des bloBen Verstummens
und Stummseins, das von Machtigen so gern als
Unterdriickungsmechanismus eingesetzt wird.

Ferdinand Ebner halt in seinen Tageblichern fest:
~Lernt nicht gerade derjenige, der einmal darauf-
gekommen ist, wieviel der Mensch vom Leben zu
lernen, wieviel es ihm zu sagen habe, das Schwei-
gen? Sterben wirklich die meisten Menschen, ohne
gelebt, ohne das Leben in seiner Tiefe gelebt zu
haben? Der Mensch lernt vom Leben das Schwei-
gen, und umso besser lernt er es, je mehr ihm das
Leben zu sagen hat" (Ebner 1949, S.93). Das Horen
auf das sich uns Zusagende gerat hier zum entspre-
chenden Schweigen, zur Bedingung dessen, dass
wir unser Dasein aus dem Grunde unserer Offenheit
leben kdnnen.

Anspruch und Zuspruch sind die Weise, wie mensch-
liche Existenz in der Welt ist. Wir stehen nicht wil-
lentlich, sondern ,immer schon” unter dem Anspruch
der anderen, die uns im und durch das Wort Welt
erschlossen und Begegnung ermdglicht haben, und
stehen in der Mdglichkeit des Zuspruchs, némlich
durch das und im Wort anderen emanzipatorisch
Madglichkeiten ihres Daseins zu erschlieBen, ihrer
Vergangenheit eine neue Zukunft zu gewdéhren.
Verantwortung, wie sie von Lévinas ins Zentrum
seines Denkens gestellt wird, griindet in diesem
dialogischen Bezug von Anspruch und Zuspruch, ist
eine Weise des Sich-Offnens fiir die Gegenwart des
anderen, welche gleichzeitig die Gegenwart seiner
Vergangenheit ist: , In meiner Verantwortung fiir
den Anderen ,blickt" mich die Vergangenheit des
Anderen, die nie meine Gegenwart gewesen ist,
,an’, sie ist fir mich keine ,Re-Prasentation’. Die
Vergangenheit des Anderen und in gewisser Weise
auch die Geschichte der Menschheit, an der ich nie
teilgenommen habe, bei der ich nie gegenwartig
war, sind meine Vergangenheit” (Lévinas 1995, S.
146 1.). Diese frei-gebende und sein-lassende Begeg-
nung kann als urspriingliche Weise menschlichen
Mitseins verstanden werden.” Mag sie das Seltene
und Unterdriickte sein, so ist sie doch das Erhoffte
und Mdgliche.

Schlussbemerkung: Sozialarbeit

als vermittelte Begegnung

Sozialarbeit als gesellschaftlich vermittelte Tatigkeit
kann nicht einfachhin unter die Forderung gestellt
werden, urspriinglicher Ort personaler Erfahrung zu
sein. Was Adorno von der Forderung nach Liebe in
vermittelten Beziehungen sagt, gilt analog zur Frage
personaler Begegnung: , Uberdies |48t sich in beruf-
lich vermittelten Verhaltnissen wie dem von Lehrer
und Schiler, von Arzt und Patient, von Anwalt und
Klient Liebe nicht fordern. Sie ist ein Unmittelbares
und widerspricht wesentlich vermittelten Beziehun-
gen. Der Zuspruch zur Liebe — womdglich in der
imperativischen Form, dal man es soll — ist selber
Bestandstlick der Ideologie, welche die Kalte ver-
ewigt” (Adorno 1977b, S. 688 1.).

Ahnlich Wiplinger: ,Die personale Liebe selbst ist
der Sinn von Sein als Person ... Nur aus dieser Erfah-
rung in ihrer Konkretheit kann ich dann gleichsam
antizipierend auch ,allgemein’ sagen und verstehen,
dass prinzipiell alle Menschen Personen sind, ge-
nauer, dass jeder Mensch Person ist, das heift mein
Menschenbruder, mein ,Nachster' — auch wenn ich
de facto nicht jedem als solchem begegne und mit
ihm als solchem lebe, dies auch gar nicht kann”
(Wiplinger 1985, S. 58). Antizipation, das bedeutet

Cosiolo AlL_ii7ANAAA



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

hier: Sozialarbeit steht als vermittelte Begegnung in
einer Differenz, aber einem wesentlichen Bezug zu
unvermittelter urspriinglicher Begegnung. Sie hat
Teil an der Dialogik des Verhaltnisses von Anspruch
und Zuspruch: ihre — vermittelten und bedingten —
Mdglichkeiten emanzipatorischer Begegnungen
griinden in der personalen Dialogik, welche — so sei
hier hoffend angemerkt — die Dialektik gesellschaft-
licher Verhaltnisse tibersteigt. In der Sozialarbeit
waltet daher Utopisches, Unerhortes, das gleich-
wohl gehort werden kann, wenn wir die Erfahrung
des Da unseres Daseins, die Tiefendimension der
Begegnung und unser Sein im Durcheinander zu-
lassen.

Anmerkungen

1 Erinnert sei etwa an Immanuel Kant: , Das Feld der Philoso-
phie ... 1Bt sich auf folgende Fragen bringen: 1. Was kann ich
wissen? 2. Was soll ich tun? 3.Was darf ich hoffen? 4. Was ist
der Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die
zweite die Moral, die dritte die Religion, und die vierte die
Anthropologie. Im Grunde kdnnte man aber alles dieses zur
Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf
die letzte beziehen” (19583, S. 447 f.).

2 Einen guten Uberblick gibt hier Heinz-Horst Schrey 1983.

3 Vom Geld: ,,... Die Menschen fangen einander mit Schlin-
gen. GroB ist die Bosheit der Welt. Darum sollst du dir Geld
erringen, denn groBer ist ihre Liebe zum Geld ... Dem Geld
erweisen die Menschen Ehren. Das Geld wird (iber Gott ge-
stellt. Willst du deinem Feind die Ruhe im Grab verwehren,
schreibe auf seinen Stein: Hier ruht Geld” (Brecht 1990).

4 So hat es jedenfalls Erich Fromm treffend bemerkt, zum
Beispiel in Anatomie der menschlichen Destruktivitat 1989b,
S. 295 ff., und Die Seele des Menschen. Ihre Féhigkeit zum
Guten und Bosen 19893, S. 179 ff.

5 Zur Allmacht des Geldes Karl Marx 1981, S. 465-588, hier S.
566: ,Da das Geld als der existierende und sich betatigende
Begriff des Wertes alle Dinge verwechselt, vertauscht, so ist
es die allgemeine Verwechslung und Vertauschung aller Din-
ge, also die verkehrte Welt, die Verwechslung und Vertau-
schung aller natiirlichen und menschlichen Qualitaten.”

6 Vergleiche im Anschluss an Theodor Reik 1983 Johannes
Vorlaufer 1993.

7 Vergleiche zum Begriff des Sein-Lassens Johannes Vorlaufer
1994b.

Literatur

Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit. In: Gesammel-
te Schriften 6. Frankfurt am Main 1977a

Adorno, Theodor W.: Erziehung nach Auschwitz. In: Gesam-
melte Schriften 10.2. Frankfurt am Main 1977b, S. 674-690
Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklarung. In: Gesammel-
te Schriften 3. Frankfurt am Main 1981

Adorno, Theodor W.: Zur gegenwartigen Stellung der empiri-
schen Sozialforschung in Deutschland. In: Gesammelte Schrif-
ten 8. Frankfurt am Main 1990, S. 478-493

Brecht, Bertold: Gesammelte Werke 8. Frankfurt am Main
1990, S. 303

Buber, Martin: Urdistanz und Beziehung. Beitrége zu einer
philosophischen Anthropologie. Heidelberg 1978

Buber, Martin: Ich und Du. Heidelberg 1983

Buber, Martin: Pfade in Utopia. Uber Gemeinschaft und deren
Verwirklichung. Heidelberg 1985

Ebner, Ferdinand: Das Wort ist der Weg. Aus den Tagebichern
von Ferdinand Ebner. Hrsg. H. Jone. Wien 1949

Fromm, Erich: Die Seele des Menschen. lhre Féhigkeit zum
Guten und Bosen. In: Gesamtausgabe 2. Miinchen 1989a,
S.159-268

Fromm, Erich: Anatomie der menschlichen Destruktivitat. In:
Gesamtausgabe 7. Miinchen 1989b

Heidegger, Martin: Was heiBt Denken? Tiibingen 1971
Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tiibingen 1979

Kant, Immanuel: Logik. Werke 6. Frankfurt am Main 1958a,

S. 417-452

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
Werke 7. Frankfurt am Main 1958b, S. 9-102

Lévinas, Emmanuel: Zwischen uns. Versuche (iber das Denken
an den Anderen. Miinchen 1995, S. 18

Marx, Karl: Okonomisch-philosophische Manuskripte. In:
Marx Engels Werke, Ergdnzungsband 1.Teil. Berlin 1981,

S. 465-588

Marx, Karl: Zur Judenfrage. In: Marx Engels Werke 1. Berlin
1983, S. 347-377

Miihrel, Eric: Eine neue sozialphilosophische Grundlage
Sozialer Arbeit oder Uberlegungen in Anlehnung an das Werk
Emmanuel Lévinas'. In: Soziale Arbeit 1/1999, S. 2-7

Simmel, Georg: Die GroBstédte und das Geistesleben. In: Das
Individuum und die Freiheit. Berlin 1984, S.192-204

Reik, Theodor: Aus Leiden Freuden. Masochismus und Gesell-
schaft. Frankfurt am Main 1983

Riceceur, Paul: Soi-méme comme un autre. Paris 1990

Schrey, Heinz-Horst: Dialogisches Denken. Darmstadt 1983
Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialonto-
logie der Gegenwart. Berlin 1977

Vorlaufer, Johannes: Unterwerfungskultur und Masochismus.
Anmerkungen zu einem alten Thema. In: Schulfach Religion
12/1993, 5.131-163

Vorlaufer, Johannes: Utopie und Eigentlichkeit. Voriberle-
gungen zu einem postumen Dialog zwischen Heidegger und
Adorno. In: MESOTES. Zeitschrift fiir philosophischen Ost-
West-Dialog 2/19%4a, S.194-212

Vorlaufer, Johannes: Das Sein-lassen als Grundvollzug des
Daseins. Eine Annaherung an Heideggers Begriff der Gelas-
senheit. Wien 1994b

Vorlaufer, Johannes: Mensch ohne Zeit. Phanomenologische
Aspekte einer Dialektik von Geldstruktur und Zeiterfahrung.
In: Zeitschrift fir Katholische Theologie 2/1999a, S.121 ff.
Vorlaufer, Johannes: Negative Dialektik und Hermeneutik
des Daseins. Zur Kritik der Dialektik bei Heidegger und
Adorno. In: Vielfalt und Konvergenz der Philosophie. Vortrage
des V. Kongresses der OGP. Hrsg. W. Léffler; E. Runggaldier.
Teil 1. Wien 1999b, S. 493-497

Waldenfels, Bernhard: Das Zwischenreich des Dialogs. Sozial-
philosophische Untersuchungen im AnschluB an Edmund
Husserl. Den Haag 1971

Wiplinger, Fridolin: Der personal verstandene Tod. Todes-
erfahrung als Selbsterfahrung. Freiburg im Breisgau 1985



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-7-246

