96 I. Zur Wissens- und Wissenschaftsgeschichte

5. Erweiterungen:
Zum Programm einer Europiischen Ethnologie

Diese Weichenstellungen der siebziger und frithen achtziger Jahre
fiithren schon unmittelbar in die Gegenwart. Nun deren Bild im
Sinne eines Uberblicks iber die Fachlandschaft zu skizzieren ist ein
besonders schwieriges Unterfangen, das nur unvollstindig und sub-
jektiv ausfallen kann. Es fehlt der klirende zeitliche Abstand, der
vielleicht ein abgewogeneres Urteil zulieBe. Und es fehlt auch noch
manche Klarheit im Fach selbst, dessen Suchbewegungen aus den
siebziger Jahren noch keineswegs in einen ruhigen, geraden Kurs ge-
miindet sind. Was einmal Volkskunde war, ist heute in seinen ver-
schiedenen Stromungen und Richtungen so vieldeutig und vielstim-
mig geworden, dal es sich nur schwer auf einige wenige gemeinsame
Nenner bringen lift. Das deutet sich bereits in der Schwierigkeit an,
iberhaupt noch eine gemeinsame Fachbezeichnung zu finden, die
nicht aus einer mehrgliedrigen Namensaufzihlung besteht. Anderer-
seits wurde diese Vielstimmigkeit in den letzten Jahrzehnten auch zu
einem produktiven Faktor, so dall man sich viel mehr Einmiitigkeit
und Rubhe vielleicht gar nicht wiinschen sollte. Denn Bewegung ver-
hindert Erstarrung, und Unruhe schiitzt vor allzu groBer Selbstsi-
cherheit.

Bemerkenswert ist auf jeden Fall, dal3 diese Bewegung der Volks-
kunde in den siebziger Jahren in mancher Hinsicht offenbar einen
deutschen ,,Sonderweg® beschreibt. Wihrend sich etwa in den skan-
dinavischen und in manchen osteuropiischen Lindern oder auch in
den Niederlanden eine Europiische Ethnologie neu konstituiert, die
sich vor allem aus Anst6Ben der amerikanischen Anthropologie speist
und sich vielfach als regionale ,,Ethnologie Europas® versteht, spielt
in Deutschland zunichst die Nihe zu einer Erfahrungs- und Alltags-
geschichte eine entscheidende Rolle. Nicht Anthropologisierung,
sondern Historisierung der Phinomene steht hier auf der Tagesord-
nung, um den Raum von Geschichte und Kultur von falschen My-
then und Ideologemen zu befreien — gewil3 auch in Reaktion auf die
gleichzeitige Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus. Da-
fiir steht in den achtziger Jahren die Diskussion um die historische
Volkskultur, also um einen wesentlichen Selbstverstindigungsbegrift
der alten Volkskunde, der nun intensiv diskutiert und aus der Sphire
der Ideologie in die Geschichte und Gesellschaft zuriickgeholt wer-
den soll: ,,Volk* erscheint nicht mehr als biirgerliche Idee gemeinsa-
men Ursprungs und zugleich als kulturelles, ,,fremdes* Gegeniiber in
der eigenen Gesellschaft, sondern als eine ,heuristische Kategorie®,

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

5. Erweiterungen: Zum Programm einer Europdischen Ethnologie 97

die auf historisierbare und ,klassenspezifische® Erfahrungshorizonte
der Vormoderne aufmerksam machen kann (Schindler 1984: 54). Auf
den weiteren Verlauf dieser aufschluBreichen Debatte brauche ich
hier nicht niher einzugehen, er ist vielfach dokumentiert."

So wire hier eher eine Fachrichtung zu beschreiben, die volks-
kundliche Blickwinkel verindert und diese in die Perspektiven einer
Europiischen Ethnologie erweitert hat, um dadurch ihren Gegen-
stand, die Kultur, nunmehr jenseits nationaler Grenzen wie wissen-
schaftlicher Fachgrenzen zu betrachten. Allerdings darf diese Erwei-
terung keine beliebige Grenziiberschreitung in alle Richtungen und
auf jedes Themengebiet bedeuten, sondern sie muf} an ein Zentrum
aus Erkenntnisinteressen, theoretischen Reflexionen, methodischen
Bestimmungen und thematischen Spektren gebunden bleiben, die
dem Fach seine ,,kognitive Identitit™ unter sich rasant verindernden
gesellschaftlichen und kulturellen Umstinden bewahrt. ,,Global den-
ken, lokal handeln* gilt in gewisser Weise auch in der heutigen Wis-
senschaftslandschaft als Maxime.

Dafiir scheinen mir wvier Positionsbestimmungen wichtig, die ich
im folgenden skizzieren will: zum einen die Einbettung der Europi-
ischen Ethnologie in den Kontext der Sozial- und Kulturwissen-
schaften, zum zweiten die inzwischen neu gewonnenen Sichtweisen
und thematischen Kompetenzen, zum dritten die Aufnahme inter-
disziplindrer wie internationaler Anstdf3e und zum vierten die Frage,
was ,,Kultur® im Konzept einer Europiischen Ethnologie bedeuten
kann. Zu alldem sollen die spiteren Kapitel dieser Einfithrung noch
ausfuhrlichere Auskiinfte geben.

Kontexte

Whas sozial- und kulturwissenschaftliche Erkenntnisinteressen wohl
insgesamt verbindet, ist die Grundannahme, dall Gesellschaft stets auf
einer bestimmten Vorstellung von sozialer Ordnung beruht. Gefragt
wird daher, wie diese Ordnung in unterschiedlichsten Bereichen in-
stitutionell und normativ abgesichert ist, welche sozialen und politi-
schen Verhaltensweisen sie hervorbringt, wie sie also ,,vergesellschaf-
tend” wirkt und welche Spielrdume sich aus der Differenz zwischen
Modell und Praxis fiir den einzelnen wie fiir Gruppen in unter-
schiedlichen Gesellschaften und Epochen ergeben. Dem fiigt die
kulturwissenschaftliche Beobachtung ihre spezifischen, mehr auf die
Praxisseite abzielenden Fragen hinzu: die nach den kulturellen Tradi-
tionen und religiosen oder ethnischen Begriindungen solcher Ord-
nungsvorstellungen; nach ihrer alltiglichen Wirkung und Erfahrung
in Lebensliufen und Lebenswelten; nach den Bildern, die sich Men-
schen von dieser Gesellschaft, von deren Teilen, von sich selbst, aber

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

08 I. Zur Wissens- und Wissenschaftsgeschichte

auch von anderen Gesellschaften machen, wie also kulturelle ,,Identi-
titen* wahrgenommen und ausgehandelt werden; nach der Rolle,
die Geschichte und Vergangenheit dabei spielen, danach, wie Men-
schen und Gesellschaften erinnern, also ein kollektives Gedichtnis
und Traditionen aufbauen; oder nach den Symbolen und Ritualen,
die zur gesellschaftlichen Verstindigung wie zum Konfliktaustragen
benutzt werden und die uns letztlich erst eine intersubjektive Wahr-
nehmung des Anderen ermoglichen.

Begriffsgeschichtlich gesehen, ist die Kultur damit in ihrem Ver-
hiltnis zur Gesellschaft in den letzten Jahrzehnten neu bestimmt
worden. Kultur meint nicht mehr nur das Traditionale im Sinne von
Uberlieferung und Brauch oder das Elitire im Sinne von Bildung
und Privileg. Sie versteht sich in ihrer weiten Bedeutung nun viel-
mehr als die Praxis menschlichen Denkens, Deutens und Handelns,
die bestimmten Regeln folgt, diese Regeln ebenso bewahrt wie im-
mer wieder tberpriift und verindert und die dadurch Gesellschaft
iberhaupt erst funktionsfihig macht. Kultur ist somit Medium histo-
rischer Prigung wie gegenwirtiger Anwendung, Mittlerin zwischen
dem Menschen und seiner Umwelt, zwischen dem Individuum und
der Gesellschaft. Sie verkorpert ,,Fithrung des Lebens® und ,,Deu-
tung des Lebens® zugleich, besteht also in jenem Sinn, den wir den
Dingen um uns und unserem Tun geben. Weil sich all diese Bedeu-
tungen eher umschreiben als in einer kurzen Handbuchdefinition
fassen lassen, zitiert man heute gern die Metapher von der Kultur als
einem ,selbstgesponnenen Bedeutungsgewebe®, die der Kulturan-
thropologe Clifford Geertz in Anlehnung an Max Weber formuliert
hat. Diese Metapher spielt auf das Gemachte und zugleich auf das
Komplexe kultureller Praxis an. Und sie ist jedenfalls auch poetisch
genug, um das letztlich Omindse der Kultur, die wir zu sehr selber
,sind®, um sie prizise erkliren zu kdnnen, assoziativ angemessen zu
umschreiben.

In den achtziger Jahren wird in den Fachdiskussionen als Haupt-
aufgabe der Forschung daher immer wieder die ,,Kulturanalyse* be-
nannt. Kultur miisse in ihren Praxissystemen und Funktionsweisen
untersucht werden; es seien ihre jeweiligen gesellschaftlichen Akteure
und Triger zu bestimmen; und sie sei nur in ihrer Wirkung in gesell-
schaftlichen Prozessen zu erfassen, nicht in statischen Momentauf-
nahmen. Damit wird — nach der historischen — eine zweite wissen-
schaftliche Ortsbestimmung vorgenommen, welche die Volkskunde/
Europidische Ethnologie nun auch im Feld sozialwissenschaftlicher
Erkenntnisinteressen, Theorien und Methoden positioniert — aller-
dings mit einem durch die Jahre immer schwerer wiegenden kultur-
wissenschaftlichen Eigengewicht. Dem strikt sozialwissenschaftlichen
Vorgehen, das auf Reprisentativitit orientiert ist, auf gesellschaftliche

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

5. Erweiterungen: Zum Programm einer Europdischen Ethnologie 99

Funktionsmodelle, auf deduktive Empirie und Faktorenbestimmung,
steht man nach kurzem Liebdugeln dann doch eher skeptisch gegen-
tber. Vor allem zur engeren Soziologie als der ,, Wissenschaft von der
Gesellschaft” entsteht ein ambivalentes Verhiltnis von Anniherung
und Distanz. Einerseits beeindrucken der scheinbar scharfe analyti-
sche Blick und die hohe Theoretisierung soziologischer Analysemo-
delle. Andererseits bleibt Reserve gegentiber den Verlaufs- und Wir-
kungsmodellen sozialen Handelns oder institutioneller Regelung, die
offenbar doch vieles von der Eigengesetzlichkeit sozialer Wahrneh-
mung und sozialer Praxis durch ihr Interpretationsraster fallen lassen.
Auch methodisch nimmt man zwar Elemente soziologischer Daten-
beschaffung und -auswertung auf, man arbeitet sie freilich sehr oft
um flir den eigenen Gebrauch, in dem die Methoden dann eher ,,ge-
mixt” angewandt werden — fiir die einen ein ,,Sakrileg®, fur die an-
deren ein Indiz fiir ,,Kreativitat®.

Als grundlegend fiir das methodische Selbstverstindnis erweist sich
aber doch der ,,hermeneutische®, also der deutende und interpretie-
rende Zugang zu den Quellen und Phinomenen. Hermann Bausin-
ger hat diese ,,Spezifik volkskundlicher Arbeit* einmal so beschrie-
ben: ,,Insgesamt also scheint die Anwendung ,weicher’ Instrumente
charakteristisch zu sein, wobei weich nicht schwach bedeutet, son-
dern eher behutsam, anschmiegsam.” Er weist freilich darauf hin,
dal3 diese ,,weichere Methodik ihre vollen Mdoglichkeiten oft erst
entfaltet in Verbindung mit den durch ,harte’ Methoden gewonne-
nen Vorgaben®, dal} aber doch plausible Argumente letztlich den
weichen Methoden Vorrang einrdumen. ,,Diese sind, zumindest auf
den ersten Blick, weniger ,exakt‘; sie sind nicht imstande, prizise ab-
gegrenzte Kategorien und Datenmengen bereitzustellen. Aber sie er-
weisen sich manchmal auf den zweiten Blick als ,genauer®, als wirk-
lichkeitsadiquater.” Denn: ,,Die an harten Daten oft gerithmte klare
kategoriale Zuordnung und damit Vergleichbarkeit hat ihre negative
Seite: sie operiert oft mit Eindeutigkeiten, die so nicht vorliegen,
und sie lauft immer Gefahr, die Zwischenbereiche und Zwischen-
tone zu ignorieren. (...) Die implizite Zielsetzung der ,exakten’ Me-
thodik, zu moglichst prizisen Bestimmungen des jeweiligen Durch-
schnitts zu gelangen, droht dazu zu fihren, dal die breiten Rinder
zugunsten einer manchmal eher imaginiren Mitte vernachlissigt
werden; an die Stelle der — nicht ungefihrlichen — Anekdotik der
Einzelbeobachtung kann, zugespitzt gesagt, eine Anekdotik der Mit-
telwerte treten.” Und schlieBlich: ,,Die Verwendung weicherer Me-
thoden erlaubt es dem Forscher wahrscheinlich doch eher, das For-
schungsinteresse und das Interesse der Erforschten wenn nicht zur
Deckung zu bringen, so doch einander anzunihern. (...) Eben dies
aber scheint mir eher méglich zu sein, wenn auch die Erhebungsme-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

100 I. Zur Wissens- und Wissenschaftsgeschichte

thoden ,dialogische’ sind, wenn sie eine gewisse Symmetrie erlauben,
wenn also das Forschungsdesign auf die besonderen Zusammenhinge
und Lebensumstinde Riicksicht nimmt.* (Bausinger 1980: 18ft.) Was
damit im Extremfall gemeint ist, mag ein — vereinfachendes — Bei-
spiel aus der historischen Demographie verdeutlichen: Dort 146t sich
mit Durchschnittszahlen etwa zur Lebenserwartung von Menschen
im 17. oder 18. Jahrhundert zwar trefflich statistisch operieren, aller-
dings keine Vorstellung davon gewinnen, wie alt die Menschen
damals wirklich wurden. Angesichts von hoher Kindersterblichkeit
einerseits und doch erstaunlich langen Lebensliufen andererseits be-
schreibt eine Zahl von 43 Jahren als durchschnittlicher Lebenserwar-
tung eigentlich das Gegenteil der historischen Erfahrung. Man starb
ausgesprochen selten im 43. Lebensjahr, vielmehr entweder sehr jung
oder doch auch fur unsere Begrifte relativ alt.

Ein anderer, wesentlicher Unterschied zur Soziologie besteht in
diesen achtziger Jahren darin, daf3 viele ethnologische Methoden vor
allem ,,im Feld® entwickelt und angewendet werden miissen. Durch
die stirkere Orientierung auf gegenwartsbezogene Themen wird die
,» Ieilnehmende Beobachtung am Ort gerade von der jiingeren For-
schergeneration aus der (ehemaligen) Volkskunde immer hiufiger
praktiziert. Damit wird Forschung auch als eigene kulturelle Praxis
sichtbar, freilich auch zum Problem, weil dadurch neue methodolo-
gische Fragen entstehen. So stellen sich hier neue Nihen vor allem
zur Volkerkunde her, die sich in einem strikten Verstindnis mit gu-
tem Recht ,,im Feld“ sehr viel heimischer fithlen kann. Aber auch
die Beziige zur Ethnopsychoanalyse wie zur Psychologie verstirken
sich, die teilweise ebentalls tiber lange Erfahrungen und eigene me-
thodische Instrumentarien der wissenschaftlich kontrollierten ,,Be-
gegnung mit dem Anderen®, also etwa der Feldforschung und des
Interviews, verfligen.

Zu einem entscheidenden Punkt der wissenschaftlichen Ortsbe-
stimmung wird schlieBlich die seit den siebziger Jahren so intensiv
diskutierte Frage nach der Wissenschaft als sozialer und politischer
Praxis. Manche Euphorie dieser Jahre ist verflogen. Das Feld hat sich
oft als eigensinniger herausgestellt denn erwartet. Und die Aufkli-
rungs- und Eingriftsmoglichkeiten der Wissenschaft erscheinen nach
mancher Enttiuschung doch eher begrenzt. Dennoch bleibt die
knappe Frage: ,,Wem niitzt Volkskunde? (D. Kramer 1970) ein steter
Stachel, der neben ethischen und moralischen Forschungsproblemen
immer wieder auch auf grundsitzliche erkenntnistheoretische wie
gesellschaftspolitische Dimensionen ethnologischer Forschung ver-
weist. Auf offene Fragen, die in den neunziger Jahren wieder aufge-
nommen, nun jedoch nicht mehr von den Sozialwissenschaften ins-
gesamt, sondern vor allem von der Linguistik, aber auch der Kultur-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

5. Erweiterungen: Zum Programm einer Europdischen Ethnologie 101

anthropologie und Ethnologie selbst aufgeworfen und als ,,Krise der
Reprisentationen® diskutiert werden: Wer forscht, wer schreibt —
tiber wen, fiir wen? Mit dieser Neubestimmung der Kulturforschung
als einer sozialen Praxis der kulturellen Begegnung — im Feld wie in
der Offentlichkeit — wird nunmehr eine erkenntnistheoretische Posi-
tion bezogen, die sich ,kulturwissenschaftlich® verselbstindigt und
plotzlich eine ungeahnte Anziehungskraft auf andere Disziplinen aus-
ubt. Nicht nur zur Freude der Ethnowissenschaften, die sich unver-
sehens im Kreise lauter neu entdeckter ,,Kulturwissenschaften® wie-
derfinden.

Neue Sichtweisen

Angestoflen vor allem durch die Frage nach dem gesellschaftspoliti-
schen Standort des Faches, wurde seit den siebziger Jahren immer
wieder nach neuen Modellen und Ordnungsvorstellungen gesucht,
die uns den geschichtlichen Horizont, den gesellschaftlichen Raum
und seine kulturelle Landschaft anders, besser, verstandlicher im
Blick auf die darin lebenden Menschen zu erkliren vermogen. Daftir
sind in der Tat neue Perspektiven gefunden worden, die jedoch un-
verkennbar nicht allein im Wissenschaftsraum geprigt, sondern die
in hohem MafBe auch durch gesellschaftliche Bewegungen und poli-
tische Verinderungen geschaffen werden. Wissenschaft ist weniger
denn je ein von der Gesellschaft abgetrennter, durch Weihe und
Tabu geschiitzter Raum. Es gibt heute kein ergriffenes Publikum
mehr, das ehrflirchtig wissenschaftliche Zeremonien beobachtet und
neuen Erkenntnissen lauscht. Wissenschaftliche und gesellschaftliche
Debatten verschranken sich statt dessen ineinander und in einer Wei-
se, die der Wissenschaft keine privilegierte Position mehr aufBer-
oder oberhalb des gesellschaftlichen ,,Diskursuniversums® einriumt,
sondern sie in dessen Wissens- und Alltagsordnungen einbezieht.

Dies gilt in besonderem Mafe fiir eine Wissenschaft, die sich fiir
die Dinge des Alltags zustindig erklirt, also flir jene Gesellschafts-
und Lebensbereiche, in denen jeder als ,,Alltagsmensch® tiber eigene
Wahrnehmungen, eigenes Wissen und eigenes Expertentum zu ver-
fligen scheint. Gerade hier gibt die Forschung nicht einfach mehr
die Begrifflichkeiten der Welt als Wirklichkeit vor, sondern sie rea-
giert in mancher Hinsicht nur noch auf gesellschaftliche Modi der
Wahrnehmung und des Begreifens, die als ,,Weltbilder* im vorwis-
senschaftlichen Bereich der Lebenswelten, der Medien und der poli-
tischen Diskussionen entstehen.

Um dafiir einige Bespiele aus unseren Feldern zu nennen: Die
Wendung hin zu einer Alltags- und Erfahrungsgeschichte war eben
nicht allein Resultat geschichtswissenschaftlicher und volkskundli-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

102 I. Zur Wissens- und Wissenschaftsgeschichte

cher Wissenschaftsdebatten, vielmehr in hohem MaBe auch einer
internationalen Laienbewegung, die seit den siebziger Jahren unter
Alltagsgeschichte nicht nur das Wissen um die Lebensumstinde und
Lebenswege der ,.einfachen Leute” in der Vergangenheit verstand,
sondern ebenso die Beschiftigung mit Geschichte im Sinne der Er-
hellung der eigenen Vorgeschichte: Geschichte der eigenen Stadt,
der eigenen Berufsgruppe, auch der eigenen Familie. Ebensowenig
138¢ sich die Entwicklung einer okologischen Perspektive allein aus
den Bemithungen von natur- und geisteswissenschaftlichen Kritikern
des Zivilisations- und Fortschrittskonzepts erkliren. Auch hier waren
und sind die Okologischen und ,,griinen” Bewegungen mitverant-
wortlich dafiir, dal neue Fragen und Sensibilititen im Blick auf das
Verhiltnis Mensch—Natur entstehen. Und auch die Wahrnehmung
der grundsitzlichen Bedeutung der Geschlechterfrage ist weniger die
Folge wissenschaftlicher Erklarungsmodelle als vielmehr das Ergebnis
der politischen Frauenbewegung, die einer minnerzentrierten gesell-
schaftlichen Kultur den Kampf ansagte und damit zugleich unsere
Geschichtsbilder umschrieb. Ungleichheit im doppelten Sinne von
Verschiedenartigkeit wie von Privilegierung bzw. Unterprivilegie-
rung hat dadurch véllig neue Bedeutungen erhalten. Das gilt schlief3-
lich sogar fiir den Bereich der ethnischen Fremdbilder, die weniger
durch philosophische Gedanken als vielmehr durch gesellschaftspoli-
tische Diskussionen um die multikulturelle Gesellschaft und durch
,, Wortmeldungen‘ von Migrantengruppen oder postkolonialer Lin-
der der ,,Dritten Welt”“ als Machtmittel entlarvt, freilich auch oft
selbst benutzt werden. Dal} die Ethnowissenschaften in vielen dieser
Felder frithzeitig Partei ergriffen haben, schaftt noch kein besonderes
Verdienst, aber es eroffnet die Chance auf die ,,reflexive” Auffassung
unserer Wissenschaften.

Das sind nur einige wichtige Beispiele fiir generelle Perspektiven-
inderungen, die gesellschaftlich angestoBen sind und in der Wissen-
schaft bewirken, dal deren Fragen an Gesellschaft und Kultur anders
gestellt werden und die Antworten darauf wesentlich komplizierter
ausfallen. Denn die Erklirungskoordinaten des Alltags, der Umwelt,
der Geschlechter, der ethnischen Identititskonstruktionen in jedes
Untersuchungskonzept einer Lebenswelt einzubeziehen bedeutet zu-
gleich, immer wieder unterschiedliche Antworten auf dieselbe Frage
zu erhalten. Die Wahrnehmungen der Gegenwart und die Erklirun-
gen der Geschichte sind in dem Mafe vielstimmig geworden, in
dem wir erkennen, da} die Aufgabe von Wissenschaft wie von All-
tagskultur nicht darin besteht, homogene Gesellschaften und homo-
gene Bilder zu organisieren, sondern im Gegenteil dazu fihig zu ma-
chen, mit Unterschieden und Verschiedenheit umzugehen (Hannerz
1992: 14). Der franzosische Ethnologe Marc Augé konstatiert: ,,Viel-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
tersagt, im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

5. Erweiterungen: Zum Programm einer Europdischen Ethnologie 103

mehr verlangt die heutige Welt aufgrund ihres beschleunigten Wan-
dels selbst nach dem anthropologischen Blick, das heilt: nach einem
neuartigen und methodischen Nachdenken iiber die Kategorie der
Andersheit.” (Augé 1994: 32)

Diese Entwicklung schligt sich deutlich in den Forschungsrich-
tungen nieder, die sich in den achtziger Jahren entwickeln und zum
Teil das Fach bis heute mit prigen. Dabei geht es etwa um Alltagsge-
schichte und historische Mentalititen, um Vorstellungen also vom
Denken, Fiithlen und Handeln von Menschen in anderen Epochen
und mit anderer ,, Weltanschauung; um soziale und geschlechtliche
Ausprigungen lebensgeschichtlicher Erfahrung, wie sie die Oral Hi-
story in Frauen- und Minnerlebensgeschichten untersucht; um ur-
bane Lebensstile und deren historische wie postmoderne Signaturen
im Rahmen stadtethnologischer Forschungen; um Fragen der kultu-
rellen Reprisentation von Einwanderergruppen und der multikultu-
rellen Politik von Einwanderungslindern im Zusammenhang von
Migrationsprozessen; um geschichtliche Entwicklungen der Reise-
kultur wie um Erfahrungen und Wirkungen des modernen Touris-
mus bei den Reisenden wie den Bereisten; um Musik-, Kleidungs-
stile und andere asthetische Praxen in Jugendkulturen sowie in Frei-
zeitkulturen; um die Bedeutung von Bildern und Medien flir die
Entwicklung unserer alltiglichen Wahrnehmungsgewohnheiten im
Sinne einer visuellen Anthroplogie. Und es geht in besonderer Weise
um Fragen der eigenen Wissenschaftsgeschichte und der Forschungs-
methodik, die kritisch beleuchtet werden im Blick auf ihre inhaltli-
chen Ergebnisse wie auf ihre gesellschaftlichen Auswirkungen.

Blicke von draufien und nach draufen

All diese Felder liegen auch im Schnittpunkt internationaler For-
schungen. Die Vorstellung einer volkskundlichen Erforschung der ei-
genen Kultur, die zuvor immer vertraut und nah erschien, hat sich
mit der Erkenntnis, dal Wahrnehmungen des ,,Andersseins* und der
,Fremdheit wenig mit nationalen Grenzen zu tun haben, zu einer
ethnographischen Forschung auch in anderen europiischen Regio-
nen erweitert. So wird das Leben an der Grenze auch in Frankreich
untersucht, Tourismus in Sizilien, magisches Denken in Norditalien,
Bauernleben in Irland, Aussteigerbiographien in Griechenland.
Zugleich sind es umgekehrt auch Anstéfe von ,,drauBen” in Ge-
stalt internationaler Leitbegriffe und Forschungstheorien, welche die
Interessen und die Blicke in neue Richtungen lenken. Diese Anstoe
kommen im Fall der deutschen Volkskunde zunichst nicht — wie
man heute vielleicht erwarten konnte und wie in anderen europi-
ischen Lindern bzw. Schwesterfichern geschehen — aus der amerika-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

104 I. Zur Wissens- und Wissenschaftsgeschichte

nischen Anthropologie. Vielmehr steht die Zuwendung etwa zu ple-
bejischen und volkskulturellen Traditionen der vorindustriellen Zeit
deutlich unter dem EinfluB} geschichtswissenschaftlicher Diskussionen
insbesondere in England um einen weiten Kultur- und einen neuen
marxistischen Klassenbegrift, verbunden mit den Namen des Histori-
kers Edward P. Thompson (1987) und des Soziologen Raymond
Williams (1977). Uber schichtspezifische Jugendkulturen und deren
besondere isthetische Stile wird im Gefolge der Cultural Studies des
Birminghamer Center for Contemporary Cultural Studies geforscht,
das ,,Kultur” in diesem Feld als einen besonders wirksamen sozialen
Integrations- wie als Abgrenzungsmechanismus jugendlicher peer-
groups beschreibt (Clarke u.a. 1979). Der Beginn einer Mentalititen-
geschichte in Deutschland ist ohne das franzosische Vorbild der Hi-
stoire des Mentalités nicht denkbar, in der den Kontinuititen, der
longue durée von Denkweisen, Werten und Ritualen im Sinne langer
kultureller Traditionen von der Neuzeit bis in die Moderne nachge-
gangen wird; sie ist verbunden mit Namen wie Fernand Braudel
(1971), Emmanuel LeR oy Ladurie (1983) oder auch dem des italieni-
schen Historikers Carlo Ginzburg (1993a/b), der Alltags- und Men-
talititengeschichte auf neue Weise zu einer ,,Mikrogeschichte® der
einzelnen Individuen und Orte verkniipft. Erst dann, etwa durch die
intensivere Beschiftigung mit Migrantenkulturen in Europa oder mit
Fragen der ,,Kultur der grofen Stadt“, wie sie eine Stadtethnologie
und -anthropologie stellt, wirken auch stirker die Vorbilder der US-
amerikanischen Cultural Anthropology und Stadtsoziologie, die
neue Wege zur Erforschung des ,,nahen Anderen® einschlagen (Lind-
ner 1990). In diesen international diskutierten und begangenen Fel-
dern treffen sich im tbrigen nun wieder manche der lange Zeit ge-
trennt verlaufenen Wege der ehemaligen Volkskunde und der Vol-
kerkunde.

Damit ist deutlich geworden, welch groB3en EinfluB3 auch interdis-
ziplinire Perspektiven auf die Neuverortung des Faches haben. Man
kann dies wieder an den eben genannten Beispielen festmachen:
Die Beschiftigung etwa mit der historischen Volkskultur und einer
Mentalititengeschichte erfolgt gleichsam als Reaktion auf deren
,Entdeckung durch die Historiker, ironischerweise kurz nachdem
die Volkskunde das ,,Volksleben® gerade verlassen hatte. In der neu-
en gemeinsamen Beschiftigung mit dem Leben vorindustrieller
Unterschichten und deren Praktiken wird nun freilich genau histo-
risiert, in Mikrostudien detailliert geforscht, quellenkritisch betrach-
tet, so daB ,,Nahaufnahmen® geschichtlicher Lebenswelten entste-
hen jenseits der Mythen und Idyllen. Daf3 dabei wie im Rahmen
der Alltagsgeschichtsschreibung zeitweise wohl auch eine ,,Ge-
schichte der Entrechteten® mit moralischem Anspruch und im Ein-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
tersagt, im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

5. Erweiterungen: Zum Programm einer Europdischen Ethnologie 105

zelfall auch mit sozialromantischer Einfirbung geschrieben wird,
schmilert insgesamt nicht den Wert der dabei gewonnenen Erkennt-
nisse. Ahnliche interdisziplinire Kooperationen ergeben sich auch
im Bereich der Geschlechtergeschichte oder der Religiosititsfor-
schung. Von der Soziologie wiederum kommen Anregungen, die
frither rein historisch betriebene volkskundliche Tradition der Klei-
dungs- und Nahrungsforschung zu erweitern auf eine Lebensstilfor-
schung, die nach der Entwicklung von Konsum- und Geschmacks-
mustern, von Gesellungs- und Freizeitformen, von Schicht- und
Gruppenkulturen bis in die Gegenwart fragt. Wesentliche Impulse
dazu gibt der franzosische Kulturforscher Pierre Bourdieu, der be-
zeichnenderweise Ethnologe und Kultursoziologe zugleich ist und
in seinen Arbeiten zur ,sozialen Distinktion® jene Mechanismen
deutlich macht, die als kulturelle Praktiken zur sozialen Abgrenzung
zwischen verschiedenen Gesellschaftsgruppen dienen und sich in
Bildungsstrategien und Geschmackspriferenzen ausdriicken. Er ent-
ziffert damit die symbolische Grammatik eines ,,Raumes der Le-
bensstile”, in dem Gruppenzugehdrigkeit und sozialer Status tber
die kleinen symbolischen Gesten und kulturellen Muster des Alltags
bestimmt werden."

Man kann auch die Literaturwissenschaft und die Germanistik an-
fithren, die etwa durch ihre Forschungen zur Reiseliteratur wertvolle
Hinweise gegeben haben zur Lesart ,fremder” Texte oder die sich
im Bereich autobiographischer Dokumente auch mit populiren Er-
innerungsformen auseinandersetzen (Warneken 1985). Man wird die
Sprachwissenschaft nennen miissen, die mit ihren linguistischen und
semiotischen Modellen wesentlich dazu beigetragen hat, Kultur in
ihrer ,,grammatikalischen Struktur und in ihrer Zeichenhaftigkeit
besser zu verstehen. Gleiches gilt fiir die Psychologie, deren metho-
dologische Warnungen vor einer allzu naiven ethnologischen Feld-
forschung geholfen haben, daf3 ethnopsychoanalytische Formen einer
begleitenden ,,Beobachtung der Beobachtung® uns allmihlich ver-
standlich machen, wie kompliziert sich der kulturelle Kontakt zwi-
schen Beforschten und Forschenden gestaltet und wie grof3 die Ge-
fahr ist, eigene Vorstellungen und Verstehensweisen auf ,,den Ande-
ren® zu projizieren (Erdheim 1982; Nadig 1982). Und schlieBlich ist
selbstverstandlich die in auBereuropiischen Feldern arbeitende Eth-
nologie zu nennen, zu der die Verbindungen in den achtziger Jahren
wieder wesentlich enger geworden sind und mit der sowohl theoreti-
sche Fragen zum Kulturverstindnis als auch methodische Vorgehens-
weisen in der Feldforschung ausgetauscht werden (Wolf 1986). Der
Gedanke der Feldforschung in einem strengeren Sinne ist ja in vieler
Hinsicht erst von den auBereuropiischen in die europiischen Beob-
achtungsriume iibernommen worden.

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

106 I. Zur Wissens- und Wissenschaftsgeschichte

Dies sind nur einige wenige Beispiele fiir jene interdiszipliniren
wie internationalen Erweiterungen der Perspektive, die malgeblich
dazu beigetragen haben, daB sich im Fach Volkskunde ein anderes,
neues Verstindnis, eben das einer Europiischen Ethnologie, entwik-
kelt hat. Umgekehrt strahlte diese Fachentwicklung auch auf die an-
deren Disziplinen aus, gab ihnen wiederum neue Impulse. Vieles da-
von scheint so naheliegend und sich so organisch zu vollziehen, da3
es im FluB der Entwicklung heute als etwas Selbstverstindliches
wahrgenommen wird. Doch wer eine volkskundliche Studie etwa
der sechziger Jahre neben eine europiisch-ethnologische Studie von
heute legt, wird vielfiltige Unterschiede in der Gegenstandsauffas-
sung, in der theoretischen und methodischen Anlage wie auch in der
Erklirung des Erkenntnisinteresses nicht {ibersehen koénnen: Es han-
delt sich bei der Europiischen Ethnologie nicht nur um ein ,,gelifte-
tes” Modell der Volkskunde.

Whas eine so verinderte Fachkonzeption bedeuten kann, ist da-
mit von ihren Rindern und von ihren Schnittpunkten mit ande-
ren Disziplinen her angedeutet worden. Ich will nun versuchen,
auch ihr eigenes Selbstverstindnis in Stichworten zu skizzieren, die
aber nicht mehr sein sollen als eine Hinfihrung auf die nachfol-
genden ausfuhrlicheren Versuche einer Programm- und Standort-
bestimmung.

Selbstverstandigungen

Die klassische Unterscheidung zwischen der Volkskunde und der
Volkerkunde wurde lange Zeit in Form einer einfachen Gegentiber-
stellung bestimmt, wonach sich die Volkskunde mit der ,eigenen
Kultur® beschiftige, die Volkerkunde hingegen mit ,,fremden Kultu-
ren. Als Metapher wird diese Formulierung auch heute noch gerne
benutzt, weil sie griffig und plastisch erscheint. Freilich beinhaltet
schon diese kurze Formel eine Reihe von Vorannahmen, denen wir
heute nicht mehr ohne weiteres folgen konnen. Die ,,eigene Kul-
tur”, die meist innerhalb sprachlicher und politisch-nationaler Gren-
zen gedacht war, hat sich nimlich in ihrer sozialen Gliederung, in
ihrer Einbindung in globale Kulturprozesse und eben auch in der
Begegnung der forschenden Wissenschaftskultur mit den beforschten
Gruppenkulturen als nichts weniger denn homogen, vertraut, also
»elgen® erwiesen. Zwar finden sich stets tbergreifende, scheinbar
gemeinsame Ziige, aber bei genauerem Hinsehen erweist sich dieses
Verstehen der anderen ,,im Eigenen® als sehr viel komplizierter:
Auch vieles Nahe bleibt uns fremd. Umgekehrt gilt flir ,,das Frem-
de®, daB uns dort vieles vertraut scheinen mag, wenn wir einmal die
Vorurteile Giberwunden haben, da} grole geographische Entfernung,

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

5. Erweiterungen: Zum Programm einer Europdischen Ethnologie 107

andere Hautfarbe, andere Sprache, andere Religion automatisch
,, Fremdheit* bedeuten miissen.

Daher muf3 das Anliegen einer Europiischen Ethnologie heute
doch anders formuliert werden. In eine — ungeliebte — Kurzformel
gebracht, kdnnte es als die Beobachtung und Erforschung des Ande-
ren in der Kultur beschrieben werden, wobei dieses Andere stets
durch unseren forschenden Blick fixiert und konstruiert wird in dem
Moment, in dem wir es zum Beobachtungsgegenstand machen:
Menschen, Gruppen, Verhaltensweisen, Wertehorizonte, Symbole,
Dinge. Nichts ist zunichst ,,anders, sondern es wird dazu, indem wir
es ins Auge fassen, uns thm annihern, es zu verstehen versuchen.
,, Verstehen® bedeutet ja lediglich, dal} wir es in unser Deutungssy-
stem, in unsere kulturelle Sprache iibersetzen wollen, um zu begrei-
fen, was und wie es flr uns ist — und gleichzeitig, um zu begreifen,
wer und wie wir sind, indem wir eben wiederum ,,anders* sind. Die
jiingeren Diskussionen in der amerikanischen Kulturanthropologie
um das ,,Eigene” und das ,,Fremde” bzw. um theoretische wie me-
thodologische Probleme des ,,Verstehens* haben bei dieser Erkennt-
nis gewil} eine wichtige Rolle gespielt (Clifford/Marcus 1986). Und
unumkehrbar ist die Erkenntnis, dal3 diese Verstehens- und Repri-
sentationsprobleme alltigliches und wissenschaftliches Denken glei-
chermaBen betreffen, dal3 auch ,,wissenschaftliches Wissen* durch
,,soziales Handeln produziert” wird (Welz 1996: 238).

Daraus ergeben sich einige wesentliche Bestimmungslinien fir un-
ser Kulturverstindnis. Kultur kann danach weder als ein festes System
von Traditionen, Werten, Handlungsmustern und Symbolen verstan-
den werden, das sich in bestindiger Wiederholung fortsetzt, noch
kann sie gewissermaBen in Landkartenform gebracht werden, die
politisch-geographisch-sprachliche Einheiten einfach als ,,nationale
Kulturen® deklariert. Kultur meint vielmehr den stindigen Proze(}
des praktischen Aushandelns jener Regeln, nach denen Menschen,
Gruppen und Gesellschaften miteinander verkehren, nach denen sie
sich untereinander verstindigen wie gegenseitig abgrenzen. Damit
sind immer Regeln und Verhaltensmuster ganz unterschiedlicher
Reichweite und Geltungsdauer gemeint: universell wie situativ gilti-
ge, historisch tiberlieferte wie aktuell erworbene, bewulite wie unbe-
wullte, kollektive wie individuelle. Solche Kultur meint Gesellschaft
im Vollzug ihres praktischen Lebens.

Fir eine Europiische Ethnologie scheint mir dies zu bedeuten,
daB} sie Kultur zuallererst als alltigliche Praxis verstehen muB, als ein
Ineinander von Verhaltensregeln, Reprisentationsformen und Hand-
lungsweisen in konkreten sozialen Kontexten, eng an die Menschen
als Akteure gebunden und nicht in einem iiber ithnen schwebenden
Wertehimmel vermutet. Wie Menschen ihr Zusammenleben organi-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

108 I. Zur Wissens- und Wissenschaftsgeschichte

sieren, welches Verhiltnis zu sozialer Umwelt und Natur eingegan-
gen wird und welches Bild sich die Menschen von diesen Beziehun-
gen selbst machen — diese scheinbar so einfachen Fragen nach der
Alltagskultur miissen im Vordergrund stehen. Dabei spielt auch die
raumliche und ethnische Strukturierung der Kultur gewil3 eine Rol-
le, aber eben nicht im Sinne einer kulturellen Volks- und Linderkun-
de. Der Hinweis auf das Ethnische, der in der Fachbezeichnung zen-
tral enthalten ist, fordert vielmehr dazu auf, sich kritisch mit der Fra-
ge auseinanderzusetzen, weshalb und in welchen Situationen die
Vorstellung einer ethnischen oder nationalen Kulturgemeinschaft be-
nutzt wird, um Selbstbilder und Fremdbilder zu entwerfen. Und stets
mulB im Hinterkopt bewult bleiben, daf} die Ethnowissenschaften in
der Vergangenheit nicht unwesentlich daran beteiligt waren, dieses
,ethnische Paradigma® als ein vermeintlich festes Grundschema kul-
tureller Herkunft und Zugehorigkeit in den Kopfen der Menschen
zu verankern.

Es geht also um Kultur als Praxis nicht nur im Sinne vordergriindi-
gen Handelns, sondern auch in dem von Vorstellungen und Deutun-
gen, von Urteilen und Vorurteilen. Und diese Tendenz, moglichst
alle Phinomene, mit denen Menschen konfrontiert werden, in ein
System von Wahrnehmungen und Bildern zu bringen, durch die sich
die Welt ,,ordnen‘ li3t, begegnet uns in allen Forschungsfeldern: im
Zusammenhang der Migration wie des Reisens, der Folklore wie der
Mode, der Freizeit wie der EBkultur. Die Bildung kultureller Stereo-
type ist gleichsam ein universelles ,,interkulturelles” Muster, das
Orientierung durch Vereinfachung, durch Komplexititsreduktion,
durch Klischeebildung ermdglicht. Ethnologie hat vor allem diese
Funktion des kulturellen Deutens und Verstehens in Lebenswelten
und Alltagshorizonten zu untersuchen.

Nun begriindet dies noch nicht, weshalb eine solche Ethnologie
im europiischen Rahmen betrieben werden soll. Eher scheint dies
dem Ziel grenziiberschreitenden Denkens und Forschens zu wider-
sprechen. Wenn man sich nicht mehr wie die Volkskunde an die
deutsch(sprachig)en Grenzen des Forschungsfeldes halten mag, wes-
halb dann diese erneute, lediglich riumlich erweiterte Begrenzung?

Europdisches Denken?

In der Tat bedeutet dieser Rahmen sicherlich mehr eine Setzung,
mehr eine pragmatisch als grundsitzlich zu begriindende Perspektive.
Und natiirlich soll damit keineswegs jene eurozentrische Perspektive
neu festgeschrieben werden, die wir gegenwirtig in so vielen wissen-
schaftlichen wie politischen Zusammenhingen kritisieren. Der Blick
darf also nicht an den Grenzen Europas enden, er mul3 im Gegenteil

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

5. Erweiterungen: Zum Programm einer Europdischen Ethnologie 109

europiische Entwicklungen in globalen Zusammenhingen sehen, er
mul} vergleichen, und er muf} vor allem die Blicke ,,von drauflen®
auf Europa sensibel registrieren. Aber es gibt auch eine Reihe von
kultur- und wissenschaftsgeschichtlichen Sachverhalten, die sinnvolle
Argumente dafiir liefern, weshalb die Moglichkeiten und Fihigkeiten
ethnologischen Forschens sich in einem europiischen Horizontaus-
schnitt besonders entfalten konnen. Dazu ein kurzer Rekurs in die
Geschichte.

Spitestens seit der Renaissance folgt geschichtliches und gesell-
schaftliches Denken in Begriffen von Kultur, Politik, Religion einem
Bild und Modell ,,europiischer Zivilisation®. Damit sind Abgrenzun-
gen gezogen gegen jene ,fremde® und ,exotische” Welt draulen,
die man entdeckt hat und nun kennenlernen will. Dazu gehort aber
auch bereits die Entwicklung der Vorstellung von nationalen Staaten
und Kulturen, wie sie etwa in Spanien, England oder Frankreich
bald erste Gestalt erhalten. Mit dieser Trias von Gesellschaft, Staat
und Nation beschiftigen sich die Philosophie, die Geschichtswissen-
schaft, die Nationalokonomie, die Archiologie, und es stoffen im
spiaten 18. Jahrhundert die Vorliufer der Volks- und Vélkerkunde
hinzu. In diesem europdischen Weltbild ist schon frith ein Leitmotiv
enthalten, welches das ,,Nachdenken® iiber die eigene wie iiber an-
dere Gesellschaften auf die Tagesordnung setzt. Es konstituiert sich
die Gesellschaft, die sich selbst genau beobachtet, die ein Bild von
sich und anderen entwirft, die vergleicht, die damit Antworten sucht
auf die Fragen: Wer sind wir? Wo stehen wir? Worin sind wir anders
als andere?

Diese Form der stindigen gesellschaftlichen Selbstbeobachtung
und Selbstthematisierung verkorpert ein europiisches Spezifikum,
das sich in anderen Kontinenten und Kulturen offenbar nicht wie-
derfindet — jedenfalls in solcher Ausprigung und Kontinuitit. In der
europdischen Moderne wird dieser Gedanke noch verstirkt, wenn
nach rationalen Kriterien und Modellen gesucht wird, in denen sich
,Fortschritt* und ,,Zivilisation messen lassen. Selbstreflexivitdt als ein
bestindiges oftentliches Nachdenken tber die eigenen Grundlagen
und Entwicklungen, als ein bestindiger konkurrierender Vergleich
mit den Entwicklungswegen der anderen wird so zu einem Signum
der europdischen Wissens- und Wissenschaftskulturen (Wolf 1986).
Und dieses Signum scheint noch heute eingewachsen in unsere
Denksysteme, in die uns medial vermittelte Welt, in unsere Bilder
von gesellschaftlicher Identitit.

Dieses europiische Denken hat einerseits den ,,kolonialen® und
,fremden Blick mit entwickelt, der das Verstehen des Anderen in
Geschichte wie Gegenwart so schwierig macht. Andererseits hat sich
daraus ein Repertoire kultureller Reprisentationsformen und Wahr-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

110 I. Zur Wissens- und Wissenschaftsgeschichte

nehmungstechniken entwickelt, eine auch wissenschaftlich begriin-
dete Kultur der Beobachtung und Begegnung, die interkulturellen
Regeln folgt und interkulturelle Verstindigungsprozesse ermdglicht.
Selbst- und Fremdcharakterisierungen etwa im Bereich der Geogra-
phie, der Wirtschaft, der Politik, der Kulturgeschichte, auch der All-
tagskultur und der Mentalititen folgen im europiischen Rahmen re-
lativ festen Indikatoren und Mustern, die in gewisser Weise eine
Ubersetzung jener wechselseitigen Bilder erméglichen, die sich eu-
ropiische Gesellschaften voneinander machen. Die Reiseliteratur
und Reisekultur der vergangenen drei Jahrhunderte bietet dafiir eine
einzigartige Kette von Dokumenten und Belegen.

Es ist also ein komplizierter Prozef3 der wechselseitigen Konstruk-
tion und Projektion von Bildern entstanden, in dem alle Beobach-
tende und Beobachtete zugleich sind und in dem die Méglichkeiten
des ,,Verstehens und die Gefahren des ,,Mil3verstehens® vielleicht
sogar zu einer gewissen Balance finden. Europa als diesen histori-
schen Raum eines eingeiibten Umgangs mit kulturellen ,,Weltbil-
dern ernst zu nehmen, es also weniger als eine ,,Kulturen-Land-
schaft® denn als groBen Diskursraum ,,des Kulturellen® zu begreifen,
es zugleich als zivilisationsgeschichtliche ,,Werkstatt des ethnolo-
gischen Blicks” und damit eines spezifischen kulturellen wie wis-
senschaftlichen Praxismusters zu verstehen, dies alles scheinen mir
kultur- wie wissenschaftsgeschichtlich plausible Argumente fiir ein
Wissenschaftskonzept ,,Europiische Ethnologie® zu sein.

Nicht zuletzt folgen diese Uberlegungen der in den letzten Jahren
gewonnenen Erkenntnis, wonach das ,,Beobachten unseres Beobach-
tens” eine Hauptaufgabe ethnologischer Wissenschaft sein muf.
Diese Erkenntnis hat sich parallel zur Volkskunde auch lingst in der
Volkerkunde durchgesetzt, in der ,,Fremdheit als methodisches Prin-
zip® bereits sehr viel frither erkannt wurde. Inzwischen wird es auch
dort als eine zentrale Herausforderung betrachtet, sich mit Metho-
den, die in der , kulturellen Fremde* entwickelt wurden, der europi-
ischen Kultur anzunehmen. Nachdem die Verbindung zwischen
beiden Fichern lange Zeit nur auf der Ebene verwandter For-
schungsmethoden gesehen wurde, deuten sich hier {iberdies stirkere
theoretische und perspektivische Anniherungen an. Bereits 1982
skizziert ein Sammelband mit dem Titel «Europiische Ethnologie»
(Hauschild/Nixdorf 1982) einen solchen Weg in eine europiische
»Inlandsethnologie®. Zugleich wird in diesen Skizzen aber wie in
neueren volkerkundlichen Forschungen innerhalb Europas deutlich,
daf3 sich bei aller Anniherung die ,,Handschriften* noch lingst nicht
gleichen, daf3 die theoretischen und methodischen Zuginge wie die
kognitive Identitit beider Ficher nach wie vor deutliche Unterschie-
de aufweisen (Kokot/Dracklé 1996). Diese Differenz ist ein wichtiger

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

5. Erweiterungen: Zum Programm einer Europdischen Ethnologie 111

und keineswegs negativer Befund, denn wie flir die gesellschaftlichen
gilt auch fiir die Wissenschaftskulturen, dal gerade aus der bewuBten
Begegnung ,,des Eigenen® mit ,,dem Anderen® erst eine Erkenntnis
entsteht.

SchlieBlich trigt diese europiische Dimension einer Entwicklung
Rechnung, die sich in den letzten Jahrzehnten in den traditionellen
Berufsfeldern von VolkskundlerInnen vollzogen hat. In den vielfilti-
gen Berufsbereichen vom Museum bis zur Universitit, vom Kultur-
journalismus bis zu Weiterbildungsinstitutionen, von der Kulturpoli-
tik bis zum Kulturmanagement ist ein Zuschnitt fachlicher Expertise
gefragt, der iliber enge regionale und nationale Ziune hinausweist.
Denn die Berufstelder erstrecken sich in gesellschaftliche Bereiche, in
denen europiisches und globales Denken lingst keine wohlfeile Flos-
kel mehr ist, sondern konkrete Begegnungstormen und alltigliche
Wissensordnungen beschreibt. In Stadtverwaltungen, Kultureinrich-
tungen, Medien, Forschungsinstituten ist die Kultur lingst vielspra-
chig geworden. Und selbst im Museum, das fiir das Vergangene zu-
standig ist, kann eine ,,Deutsche Volkskunde® in ihrem buchstibli-
chen Wortsinn heute nurmehr Ausstellungsobjekt sein. Europdische
Ethnologie will und soll insofern auch einen praxisbezogenen euro-
paischen Horizont ethnologischen Arbeitens beschreiben. Sie kann
dies mit dem Anspruch und in dem SelbstbewuBtsein tun, die kultu-
rellen wie politischen Entwicklungen in unseren Gegenwartsgesell-
schaften mit kritischer Sympathie zu begleiten, zu beobachten und
zu kommentieren. Ethnologie und Anthropologie haben uns offen-

sichtlich etwas ,,zu sagen.'

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

21673.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Inhalt.
im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

[I. Begriffe und Theorien

Die vorangegangenen Skizzen zur Fachgeschichte versuchten zu zei-
gen, wie sich bereits in den vorwissenschaftlichen Anfingen der
Volkskunde bestimmte Leitbilder und Leitbegriffe herauskristallisie-
ren, in denen sich ein sehr konkretes Erkenntnisinteresse widerspie-
gelt. Dieses Erkenntnisinteresse — und das ist entscheidend — wird zu-
nachst in und von der Gesellschaft formuliert: Weltbilder, historische
Zeitstimmungen, bestimmte politische, soziale und ethische Vorstel-
lungen bilden den Rahmen einer Wissensordnung, die dann der
Wissenschaft bestimmte Aufgaben und Fragestellungen nahelegt und
die umgekehrt von deren Antworten und neuen Fragen mit geprigt
wird. An jenem ,,.Denken um das Volk* zwischen franzosischer Auf-
klirung und deutscher Romantik wird dieser Mechanismus sehr
deutlich. Im Umgang mit Begriffen wie ,,Volksseele®, ,,Volkslieder*
oder ,,Volkstum® zeichnen sich dabei verschiedenartige Deutungs-
moglichkeiten ab — etwa literarisch-dsthetische, zivilisatorisch-kultu-
relle oder politisch-nationale —, die ihren gemeinsamen Kern ledig-
lich darin besitzen, daB sie , Volk™ als Substrat von Kultur und
Menschheit betrachten. Wie dann aus dieser allgemeinen Idee
,»Volk* ein national praktiziertes ,,Volkstum‘ werden kann, zeigt die
Entwicklung zur ,,Deutschen Volkskunde® in exemplarischer Weise.
Daran a8t sich auch nachvollziehen, wie sehr die folgenden, sich
wandelnden geschichtlichen und politischen Zeitstimmungen dann
wieder Volksbilder und Volksbegriffe umprigen.

Fir die Volkskunde ergibt sich aus diesen Leitbegriffen tber lange
Zeit kein eigenes Denk- und Erklirungsmodell. Thre Vorstellungen
von ,,Volk* und Volkstum* beschreiben kein wissenschaftliches Er-
kenntnisziel, sondern spiegeln lediglich eine vermeintliche Tatsache
wider, die durch volkskundliches Sammeln und Dokumentieren al-
lerdings wieder stirkere Realititsmichtigkeit erhalten soll: Um sich
zu erflillen, muf} ,,Deutsches Volkstum* sich seiner selbst nur erneut
bewult werden. So verbleibt der Leitbegrift auf der Ebene einer
Ideologie, die durch einen Kanon von Untersuchungsfeldern schein-
bare Bodenhaftung erhilt: in Vorstellungen von Tradition und Konti-
nuitit, von Sitte und Brauch, von Mirchen und Sage, von Lied und
Dialekt, von Tracht und Speise, von Haus und Hof. Riehls Versuche,
entlang der ,,groBen vier S* von Stamm, Sprache, Sitte und Siedlung
das System einer ,,Naturgeschichte des Volkes* zu entwickeln, glie-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 10:53:56. © Urheberrechtlich geschizter Inhak 2
tersagt, im mit, fr oder in KI-Systemen, KI-Modsllen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.17104/9783406635991-95

	Kontexte
	Neue Sichtweisen
	Blicke von draußen und nach draußen
	Selbstverständigungen
	Europäisches Denken?

