
251

Im Folgenden werde ich untersuchen, wie Christoph Schlingensief in Kirche der Angst 
seine Krankengeschichte kunst- und künstlerdramatisch zur Darstellung bringt. 
Meine Text- und Aufführungsanalyse beginnt mit dem »Protokoll einer Selbstbefra-
gung«, dem ersten Teil der Theaterinszenierung. Anhand exemplarischer Szenen ist 
zu eruieren, auf welche Kunstdiskurse und -motive, auf welche intertextuellen und 
intermedialen Bezugnahmen der Autor-Regisseur im Inszenieren seines Tagebuchs 
zurückgreift. Der Fokus liegt zum einen auf Schlingensiefs Vervielfachung der Me-
dien, zum anderen auf der Aufspaltung und Multiplikation seiner selbst – beides ist 
miteinander verzahnt. In der Auseinandersetzung mit den auf der Bühne evozierten 
Selbstbildern des Künstlers wird der Imago des todgeweihten Kranken, die den Kern 
von Schlingensiefs theatraler Selbstdarstellung bildet, besondere Aufmerksamkeit 
zuteil.

Der zweite Teil meiner Analyse widmet sich der im Stück zelebrierten Messfeier, 
dem »Requiem für einen Untoten«. Es gilt, Schlingensiefs Referenzen auf Joseph 
Beuys und auf die Fluxus-Bewegung um George Maciunas erstmals umfassend zu 
analysieren. So wird es möglich, nachzuvollziehen, wie der Autor-Regisseur die von 
Maciunas und Beuys geführten Kunst- und Künstlerdiskurse um Krankheit und 
Versehrung appropriiert und in selbstreferenzieller Wendung für sein Kunst- und 
Künstlerdrama fruchtbar macht. Abschließend nehme ich die Szenen der Eucharis-
tiefeier in den Blick, die mit Bezugnahmen auf Heiner Müller aufgeladen sind und 
die in Schlingensiefs Bühnenauftritt als Künstlerpriester gipfeln.

3.1  »Protokoll einer Selbstbefragung«

In ihrer Arbeit Sterben lernen : Christoph Schlingensiefs autobiotheatrale Selbstmodel-
lierung im Angesicht des Todes untersucht Johanna Zorn, wie Schlingensief in seiner 
Krankheitstrilogie autobiografische Redefiguren in das Medium Theater überführt, 
um auf der Bühne eine umfassende rückblickende Lebensbetrachtung mit interme-
dialen Mitteln zu inszenieren.236 Während Zorn also die autobiografische Signatur 
von Schlingensiefs Spätwerk – in seiner »Spannung zwischen Fakt und Fiktion, ei-
genen und fremden Lebens«237 – fokussiert, gilt das Augenmerk der vorliegenden 
Studie der dezidiert künstlerdramatischen Selbstinszenierung des Autor-Regisseurs 
in Kirche der Angst. Hier rücken die in das Theaterstück eingelassenen intermedialen 
Zitate, die in der Forschung bislang wenig Berücksichtigung fanden, ins Blickfeld. 
Auch möchte ich der Frage nachgehen, welche postdramatischen Inszenierungsstra-
tegien Schlingensief einsetzt, um seine Ego-Texte in sein Kunst- und Künstlerdrama 
zu integrieren.

236 	 Zorn 2017.
237 	 Ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252

»Das Kunstwerk«, so erklärt der Autor-Regisseur, »strahlt dann am meisten, wenn 
es sehr verwandt ist mit der Person des Künstlers.«238 Nun ist Kirche der Angst mit 
Schlingensief nicht bloß verwandt, es scheint mit ihm geradezu verwachsen zu sein. 
Umso diffiziler wird es für den Rezipienten dieser theatralen Selbstdarstellung, zwi-
schen Schlingensiefs privater Identität und seiner Künstlerrolle, zwischen seiner Per-
son und Persona zu unterscheiden.239 Elfriede Jelinek, die wenige Tage vor dem Tod 
des mit ihr befreundeten Autor-Regisseurs den Text Schlingensief verfasst, pointiert 
darin dessen autoreferenzielle Agenda wie folgt : »[D]ie entscheidenden Texte kom-
men ja immer aus seiner, des Regisseurs eigener Erfahrung, egal, wer sie letztlich 
geschrieben hat, meist er selber. Alles er. Alles seins. Das macht es zur Kunst.«240 
Die Autorin setzt hier – im Rekurs auf die avantgardistische Denkfigur der Untrenn-
barkeit von Kunst und Leben – Künstler und Kunstwerk gleich. Mithin werden 
Schlingensiefs Texte und Projekte als unmittelbarer Ausdruck seines genuinen Selbst 
ausgewiesen. Damit spricht Jelinek zugleich Schlingensiefs selbstreferenziell ausge-
richtete Appropriationspraxis an. In seinen Inszenierungen gelingt es Schlingensief, 
sich Material anderer – Fremdarbeiten und -texte (›egal, wer sie letztlich geschrieben 
hat‹) – anzueignen, um dieses auf seine Person und Geschichte zu beziehen.241

In seinen letzten Theaterarbeiten ist das von Schlingensief ausgestellte Selbst ein 
prekäres, von der Krankheit bedrohtes. Im Tagebuch einer Krebserkrankung konsta-
tiert er :

Einen Moment zu haben, wo nicht alles schon wieder auf der Bühne oder auch im 
Leben ausgesprochen ist, so eine Grenze, eine Hemmung zu spüren, ist ganz wichtig 
und richtig. Dennoch habe ich gerade bei dieser Scheiße hier keine Lust, alles in mich 
reinzufressen, immer nur alles nach innen zu kehren. Gestern habe ich auch mit meiner 
Mutter darüber geredet, dass ich wohl sehr viel von meinem Vater habe, dass er aber 
seine Sache, zum Beispiel seine Ängste wegen der Erblindung, nicht herausschreien 
konnte. Er konnte sich nicht entäußern, so kommt es mir jedenfalls vor.242

Gegen das In-sich-Hineinfressen stellt der Autor-Regisseur das befreiende Heraus-
schreien seiner Ängste – ihre ›Entäußerung‹. Im Fall von Kirche der Angst findet 
Schlingensiefs selbsttherapeutische Entäußerung in der Öffentlichkeit des Theaters 
statt. Im Rahmen einer »ästhetische[n] Bewältigungstechnik«243 wird sein prekärer 
Seinszustand performativ verhandelt, ästhetisiert und diskursiviert. »Die Erkrankung 
vor sich zu stellen, sie und sich selbst von außen zu betrachten – dieser ganzheitliche 
Blick ist wichtig und hilfreich«, hält Schlingensief im Vorwort seines publizierten 

238 	 Schlingensief, zit. nach Möller 2008, S. 6.
239 	 Vgl. Bächle 2011, S. 357.
240 	 Jelinek 2010.
241 	 Auch Daniel Kletke weist darauf hin, dass Schlingensief »sich in, durch und mittels ande-

rem und anderen immer wieder selber abbildet und zentral positioniert« ; Kletke 2008, 
S. 54.

242 	 Schlingensief 2009, S. 18.
243 	 Degeling 2018  a, S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


253

Tagebuchs fest.244 Das Duisburger Theaterprojekt ermöglicht Schlingensief, einen 
solchen Blick ›von außen‹ auf das eigene Schicksal zu werfen und die Krankenge-
schichte auf der Bühne künstlerisch zu modellieren.

3.1.1  Vervielfachung der Medien

Die radikale »Selbstverwertung«245 des Künstlers – das Ausstellen seiner Ängste und 
seiner Verzweiflung im Angesicht des Todes – birgt aufseiten des Publikums Irrita-
tionspotenzial. Benjamin Wihstutz bezeichnet die Intimität der diaristischen Auf-
zeichnungen in Kirche der Angst als »teilweise verstörend«246. Über die zu Beginn 
des Stücks eingeblendete Videosequenz, die Schlingensief weinend im Bett zeigt – er 
wimmert : »Bitte nicht berühren ! Nicht berühren jetzt. Es soll mich keiner mehr 
berühren !« –, schreibt Florian Malzacher in seinem der Schlingensief ’schen Krank-
heitstrilogie gewidmeten Aufsatz Citizen of the Other Place. A Trilogy of Fear and 
Hope :

The way he lies there, recorded on video, fatally ill a few months before, crying, in de-
spair […]. The plaintive voice and the ailing man are uncanny, unpleasant, distant and 
intrusive at the same time – in short, obscene. […] Do we want to see this ? Do we want 
to get so close to him ? Is it honest sharing, exhibitionism, or emotional blackmail ?247

An dieser Stelle erscheint mir wesentlich, auf eine Aussage Thomas Wördehoffs hin-
zuweisen. Über »das berührendste Lamento«, das er seit Langem gehört habe, sagt 
der damalige Chefdramaturg der Ruhrtriennale : »Verschiedene Leute haben ihm 
[Schlingensief ] vorgeworfen, das sei ein sehr exhibitionistischer Vorgang. Das sehe 
ich nicht so. Ich sehe es als Kunstvorgang. Er hat diese Passage kalt beurteilt und 
bewusst in die Partitur des Abends eingefügt.«248 Wördehoff spricht einen grund-
legenden Aspekt der Schlingensief ’schen Verwertungslogik an, nämlich den kalku-
liert-strategischen Einsatz persönlich-intimen Materials und seiner Authentizitätsef-
fekte. Was Malzacher und mit ihm Theaterkritiker, die den Videoclip des weinenden 
Künstlers für eine Originalaufnahme aus dem Krankenhaus halten, nicht wissen : 
Das besagte Video wurde – Jahre vor Schlingensiefs Krebsdiagnose – während der 
Parsifal-Proben, im Hotelzimmer nach einer Auseinandersetzung mit der Wagner-Fa-
milie, aufgenommen.249 Indem Schlingensief diese Aufnahme unkommentiert in 

244 	 Schlingensief 2009, S. 9 f.
245 	 Platschka 2019, S. 258.
246 	 Wihstutz 2012, S. 266.
247 	 Malzacher 2010, S. 191.
248 	 Thomas Wördehoff, in : Beyer et al. 2011, S. 174.
249 	 Vgl. Kovacs 2017, S. 77 f. Frieder Schlaich, der als Filmproduzent mit Schlingensief zusam-

menarbeitete und als Betreiber der Filmgalerie 451 das Schlingensief-Filmarchiv betreut, 
bestätigte die Bayreuther Herkunft des Videoclips ; vgl. Frieder Schlaich an die Verfasserin, 
19. Juli 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254

den von seinen Krankheitserfahrungen bestimmten Kontext von Kirche der Angst 
montiert, suggeriert er dem Theaterpublikum, seinen im Clip zur Schau gestellten 
Schmerz mit der Diagnose zu assoziieren – und die beklemmenden Videobilder dem-
nach in Schlingensiefs jüngster Vergangenheit zu verorten. Zutreffend spricht Ella 
Platschka mit Blick auf die ›Verwertungsanlage Schlingensief‹ von der »Parallelität 
unmittelbarer Selbstbetroffenheit und selbstdistanziertem Projektmanagement«250. 
Der Autor-Regisseur, der die Darstellung seiner Krankheit dramaturgisch durchzu-
gestalten weiß, zieht faktuale ebenso wie fiktionale Elemente seiner Biografie und 
Persona heran, um sie mittels Montage und Collage ästhetisch zu transformieren 
und so auf der Bühne Momente fiktiver Authentizität entstehen zu lassen.251 Selbst 
seinem guten Freund und Wegbegleiter Klaus Biesenbach war daher nie klar, was 
bei Schlingensief nun »Kunst und was Leben war, was erfahrene Realität, was ima-
ginierte Realität, was auf reiner Fiktion und was auf Tatsachen beruhte«.252 Schlin-
gensief macht es dem Publikum seiner Selbstinszenierung geradezu unmöglich, den 
Anteil ›realer‹ respektive ›fiktiver‹ biografischer Elemente zuverlässig auszumachen 
und auseinanderzuhalten – er operiert mit einer für das Postdramatische typischen 
»Strategie und Ästhetik der Unentscheidbarkeit«253. Im Übrigen ist die Unterschei-
dung zwischen Fakt und Fiktion, zwischen ›echter‹ und ›fiktiver‹ Authentizität für 
das Künstlerdrama unerheblich. Entscheidend ist Schlingensiefs Inszenierung seines 
autofiktionalen Materials unter kunst- und künstlerdramatischen Vorzeichen. Vor 
diesem Hintergrund ist zu konstatieren, dass sich das »Bitte nicht berühren !«-Video 
nahtlos in das von ihm propagierte Krankheitsnarrativ einfügt, das die Entstehung 
seines Lungenkarzinoms ursächlich mit den Erfahrungen in Bayreuth verknüpft. 
Ferner funktionalisiert Schlingensief das Video für seine Arbeit am Topos des leiden-
den Künstlers, der dem gesamten Kunst- und Künstlerdrama zugrunde liegt : Der 
Video-Clip weist ihn als homo dolorosus aus. Auf die in Kirche der Angst aufgerufene 
Konfiguration des Künstlers als Schmerzensmann, mitsamt den damit verbundenen 
christologischen Implikationen, werde ich später noch genauer zu sprechen kommen.

Zwar evoziert Schlingensief das Biografische explizit als Deutungsmuster seines Thea
terstücks, zugleich aber stört und unterwandert er diese biografische Lesart, indem 
er verfremdende Strategien und metatheatrale Marker einsetzt, die sein Kunst- und 
Künstlerdrama deutlich als eine mit künstlerischen Mitteln geformte Selbstinszenie-
rung ausweisen. So erreicht Schlingensief etwa durch das Aufteilen seines Ego-Textes 
auf mehrere Schauspielerinnen und Schauspieler eine Ent- bzw. Überindividuali-
sierung seiner Krankengeschichte. Mithin wird die gesellschaftliche Funktion des 
Künstlers als Projektionsfigur und überindividuellen Stellvertreters postdramatisch 
reflektiert : Das Künstler-Ich erscheint nicht mehr als klar konturiertes Individuum, 

250 	 Platschka 2020, S. 135.
251 	 Vgl. Knapp 2015, S. 239.
252 	 Biesenbach 2013, S. 20.
253 	 H.-T. Lehmann 2015, S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


255

sondern – in einem »Theater der Stimmen«254 – in multiple Persönlichkeitsfragmente 
und Rollensegmente aufgespalten : »Schlingensief speaks via a polyphony of voices. 
Sometimes via Margit Carstensen, whose unmistakable cadences seem to merge with 
the breathless, often faltering tone of the dictaphone recordings. Sometimes unctu-
ously derisive (Stefan Kolosko), sometimes childishly naive (Mira Partecke), some-
times with smiling friendliness (Angela Winkler)«.255 Zum einen entspricht die zur 
Schau gestellte Ich-Fragmentierung dem Zustand des traumatisierten, aufgrund von 
Krankheit und Leiden dissoziierten Selbst. Zum anderen spiegelt sie die Dezentrie-
rung des postmodernen Subjekts, das sich des Pluralismus seiner oftmals disparaten 
Identitäten bewusst ist. Der Dekonstruktionsmaxime des Poststrukturalismus Rech-
nung tragend, äußert sich Schlingensief in einem Gespräch mit Alexander Kluge im 
Jahr 1999 über seine Arbeit : »Das Sich-Selber-Fragmentieren, das ist das wirklich 
Erstrebenswerte und das Sinnvolle. Das Defragmentieren ist eigentlich nur ein Auf-
räumen.«256

Als postmoderner Künstler spielt Schlingensief von Beginn seines öffentlichen 
Auftretens an mit der Aufspaltung seiner selbst, was sich nicht zuletzt in seinen zahl-
reichen Künstlerpseudonymen niederschlägt. Als Musiker tritt er als Roy Glas auf. 
Im Abspann seiner in den 1980er-Jahren gedrehten Filme wird er in diversen Funk-
tionen – als Schauspieler, Sprecher, Kameramann oder Cutter – unter den Namen 
Christoph Schlinkensief und Christopher Krieg aufgeführt.257 Im Theater firmiert 
er unter dem Pseudonym Thekla von Mülheim als Bühnenbildnerin seiner Insze-
nierungen. Zum Jahreswechsel 2008 /09 ruft Schlingensief die »Peter Deutschmark 
Gallery« als eigenen Vertrieb ins Leben, um darüber seine Kunst zu vermarkten.258 
Auch im privatmythologischen Erzählen seiner Familiengeschichte kokettiert der 
Autor-Regisseur mit der Vorstellung eines multiplen Selbst, wenn er berichtet, dass 
er für seine Eltern, die sich sechs Kinder wünschten, als Einzelkind den sechsfachen 
Nachwuchs habe kompensieren müssen : »Ich bin also seit 1960 auf der Welt und 
habe den Auftrag, sechs Kinder darzustellen. Sechs Personen in mir am Start, die bis 
heute tun und machen – eine sechsfache Belichtung, eine Totalschizophrenie.«259 In 
Kirche der Angst bringt Schlingensief das Konzept der dezentrierten Subjektivität, 
noch deutlicher als in Atta Atta, auf die Bühne, um dem Publikum vor Augen zu 

254 	 Ebd., S. 274.
255 	 Malzacher 2010, S. 192.
256 	 Schlingensief / Kluge 1999, Min. 12 :33–12 :44 (Transkription der Verfasserin).
257 	 Vgl. Gebbers 2013, S. 45, Anm. 4.
258 	 Hierzu Carl Hegemann : »Peter Deutschmark – das war sein [Schlingensiefs] ironisches Ver-

hältnis zum Kunstmarkt. Die eigene Galerie hieß ›Deutschmark‹, Deutsche Mark. Damit 
hatte er signalisiert : ›I’m only in it for the money‹. Es handelte sich um Christophs eigenen 
Vertrieb. Das war reine Parodie, er hatte ja einen offiziellen Galeristen in Zürich« ; Hege-
mann im Gespräch mit der Verfasserin, 22. Januar 2021.

259 	 Schlingensief 2012, S. 45. Einen schizophrenen Charakter spricht Schlingensief auch sei-
nem Werk zu : »Eine Form von Schizophrenie war für meine Arbeit und mein Leben schon 
immer typisch« ; Schlingensief, zit. nach Gaensheimer 2011   a, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256

führen, »dass wir alle nicht so scharf umrissen und stabil gebaut sind«260. Indem er 
die Darstellung seiner selbst auf mehrere Schauspieler, Sprecherinstanzen und »me-
diale Apparaturen«261 aufteilt, spielt er der postdramatischen Auflösung von Figura-
tion zu : Identität ist fragil, das Ich sind viele.

3.1.1.1  Zellenbilder und Kindheitsfilme

Die erste Szene von Kirche der Angst ist im Regiebuch mit der Überschrift »Geburt« 
versehen.262 Eine auf die obere Leinwand projizierte Texttafel kündigt, in kursi-
ver, kindlich anmutender Schreibschrift, das »Protokoll einer Selbstbefragung« an. 
Mikroskopisch vergrößerte Videobilder einer Eizelle greifen den Szenentitel auf : 
Der biologische Prozess der Zellteilung symbolisiert den Ursprung allen Lebens – 
auch desjenigen Schlingensiefs. Somit beginnt der Autor-Regisseur sein Kunst- und 
Künstlerdrama mit der lebensgeschichtlichen Eingangsformel des Geborenwerdens. 
Präsentiert wird jedoch kein spezifisches, einzigartiges Ereignis, vielmehr betonen 
die Zellenbilder den überindividuellen Charakter der Geburt. Ganz in diesem Sinne 
wird uns Schlingensief im Messteil der Inszenierung als »[e]in Mensch, wie wir, wie 
du, wie ich, wir alle«263 vorgestellt.

Die medizinischen Schwarz-Weiß-Aufnahmen, die beim Publikum Erinnerungen 
an den Biologieunterricht auslösen mögen, besitzen zugleich ein unheimliches Po-
tenzial, das durch den Einsatz von Musik verstärkt wird : Die sie begleitende Sound-
kulisse – ein Klangteppich aus grellem Rauschen und beklemmenden Orgelklängen 
des französischen Komponisten Jean Guillou – verleiht den Bildern Unheilvolles. 
Das Wissen um Schlingensiefs Krebserkrankung lädt sie ambivalent auf. Demnach 
können sie sowohl einen natürlichen, lebenspendenden Vorgang repräsentieren als 
auch als Beginn einer pathologischen Zellvermehrung und damit als Hinweis auf 
die lebensbedrohliche Krankheit des Regisseurs gelesen werden. Hier, wie an zahl-
reichen weiteren Stellen des Stücks, sind Leben und Sterben untrennbar miteinander 
verwoben.

Schließlich lässt Schlingensief die sich teilenden Zellen mit George Brechts Flux-
film Entrance to Exit (1965) überblenden : Auf der Leinwand erscheint das Wort 
»Exit«, in schwarzen Versalien auf weißem Grund.264 Die Assoziationen, die mit 

260 	 Schlingensief 2012, S. 46.
261 	 Zorn 2017, S. 105.
262 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 1.
263 	 Ebd., S. 16.
264 	 Fluxfilm Anthology 1962–1970 : Fluxfilm 8. Darüber hinaus könnte Schlingensief mit dem 

Signalwort »Exit« eine Anspielung auf die Karfreitagsaktion Friedensfest (1972) von Joseph 
Beuys und Jonas Hafner verbunden haben. Im Zuge dieser Performance in Mönchenglad-
bach drückte Beuys einen mit Essig vollgesogenen Schwamm auf einer Kirchentür aus 
und schrieb das Wort ›Exit‹ dazu – eine kirchenkritische Botschaft, da sich ›Exit‹ auf »das 
Scheitern des sozialhumanen Anspruchs der christlichen Idee durch die Institution Kirche« 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


257

dieser Überblendung einhergehen, sind vielfältig und nicht weniger ambivalent – sie 
reichen vom Ausgang des Geburtskanals als Eingang in die Welt bis hin zum Tod 
(lat. exitus) als Ausgang aus dem Leben. Kunst- und künstlerdramatisch relevant ist 
jedenfalls, dass Schlingensief diese Eröffnungsszene, die auf seine Geburt anspielt, 
mit Fluxus assoziiert. Die angedeutete Filiation ist dem Fluxus-Oratorium buchstäb-
lich eingeschrieben : Sie kennzeichnet Schlingensief als ein Kind der Avantgarden.265

Auf Bilder der Geburt folgen in der dritten Szene – entsprechend der Chronologie 
der Künstlervita – Bilder aus Schlingensiefs Kindheit. Es handelt sich um grobkörni-
ge Schwarz-Weiß-Aufnahmen aus dem Urlaub, die mit der Doppel-8-Kamera des Va-
ters gedreht wurden. Zu sehen ist der kleine Christoph mit seiner Mutter am Strand, 
es gehen starke Windböen, das Kleid der Mutter flattert. Der Junge lässt Sandkör-
ner durch seine Finger rieseln. Schilfgras biegt und schüttelt sich im stürmischen 
Wind. In einer Sequenz rennt Christoph eine Düne hinab und stürzt, in der nächs-
ten zieht der Vater ihn an den Füßen durch den Sand. Anhand dieser Aufnahmen, im 
nostalgischen »Look des familiären Amateurfilms«266, erhält das Theaterpublikum 
Einblick in eine unbeschwert wirkende Kindheit. Dabei scheint das unwiderruflich 
Vergangene paradox real, angesiedelt in einer Sphäre des Dazwischen, zwischen dem 
Hier und Jetzt und der Vergangenheit – was Roland Barthes für die Fotografie kon-
statiert, trifft auch auf das Bewegtbild zu : »ce que je vois, ce n’est pas un souvenir, 
une imagination, une reconstitution, […], mais le réel à l’état passé : à la fois le passé 
et le réel«.267 Umso größer ist die Betroffenheit der Zuschauer, da die in den Bildern 
vermittelte Realität der sorgenfreien Familie und des glücklich spielenden Kindes mit 
der von Krankheit und Todesnähe überschatteten Realität des erwachsenen Schlin-
gensief kollidiert. Diesen Kontrast inszeniert der Autor-Regisseur eindrucksvoll, in-
dem er die auf die Bühnenleinwände projizierten Kinderfilme akustisch mit einer 
Tonbandaufnahme aus dem Krankenhaus untermalt. Die Umschrift des O-Tons, in 
dem Schlingensief von seinem Gespräch mit dem ihn untersuchenden Arzt berichtet, 
ist im Regiebuch abgedruckt :

[D]er Tumor [könnte] zum Beispiel Absiedelungen vornehmen … das könnte sein … 
das wäre einfach möglich … er [der Arzt] sagt deshalb so schnell wie möglich von  

beziehen soll : »Denn Christus hatte am Kreuz gerufen : ›Mich dürstet‹, und er wurde mit ei-
nem Essigschwamm verspottet. Beuys überträgt mit seiner Aktion dieses Beispiel von Inhu-
manität auf die Kirche selbst, die sich als Nachfolge Christi versteht, und geißelt damit das 
Scheitern dieser Institution, weil sie – im Dogmatismus gefangen – keine Antwort auf die 
sozialen und geistigen Probleme des Individuums und der Gesellschaft bieten kann ; christ-
liche Idee und kirchliche Praxis klaffen weit auseinander« ; Adriani / Konnertz / Thomas 
1994, S. 125.

265 	 Zu Schlingensiefs Referenzen auf Fluxus siehe ausführlich unten, S. 301–323.
266 	 Ralfs 2011, S. 310. Damit ist der Film als klassisches Erinnerungsmedium angesprochen.
267 	 Barthes 1980, S. 130. – »Was ich sehe, ist keine Erinnerung, keine Einbildung, keine Wie-

derherstellung […], sondern das Reale im Zustand des Vergangenen : Vergangenheit und 
Realität zugleich« (Übersetzung der Verfasserin).

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258

Dr. Kaiser, Prof. Kaiser sich den Tod da rausschneiden lassen … und was dann kommt, 
sagt er … ist eben ein neues Leben … das heißt … Sie werden ab Samstag ein neues 
Leben leben … und zwar … das wird ganz anders als das bisherige … und da spielen 
auch keine großen Pläne mit, was jetzt in ’nem Jahr ist oder sowas … er sagt wenn Sie 
das im Internet googlen oder wenn Sie nachlesen … Prognose für diese Sache ist nicht 
gut … […] Sie werden High Tech Chemo kriegen … es wird vorgesorgt werden. Sie 
müssen aber wissen, dass Sie eben jeden Tag leben als wäre es eben auch Ihr letzter 
Tag … so hat er gesagt … und ich sag’ was heißt das … kann das ja eben sein mit … 
da kommt hier was und da was … sagt er Herr Schlingensief, das kann ja auch kein 
Mensch wissen, dass … weder im positiven wie im negativen … aber es ist natürlich 
so, dass man davon ausgeht, dass da etwas dann plötzlich nochmal auftaucht und … 
das kann alles sein […]268

Da die Umschrift auch Schlingensiefs zahlreiche Sprechpausen transkribiert, verleiht 
sie seiner stockenden Rede textbildlich Ausdruck. Dieserart vermittelt sich dem Leser 
die Fassungslosigkeit des Künstlers, der ob der niederschmetternden Diagnose gegen 
die eigene Sprachlosigkeit anzukämpfen sucht. Denn während er zunächst noch be-
müht ist, das Arztgespräch nüchtern zu referieren, wird Schlingensiefs Stimme im 
Laufe der Aufnahme zunehmend brüchig, ehe er tränenerstickt ausruft : »Das ist un-
begreif lich ! Was das Schicksal da macht ! Was das soll ? Ist mir unbegreif lich …«269 
Schmerz und Unbegreif lichkeit übertragen sich auf das Publikum, das durch die 
Simultaneität von Toneinspielung und Filmbildern dazu angehalten ist, den unbe-
schwerten Jungen mit dem schwerkranken, verzweifelten Schlingensief kurzzuschlie-
ßen und die unauflösliche Spannung, die sich zwischen kindlich-naiver Lebensfreu-
de einerseits und tödlicher Diagnose andererseits entfaltet, auszuhalten.

Doch das »lost paradise«270 der Kindheit erweist sich nur auf den ersten Blick als 
»heile Welt« und damit als utopischer Gegenentwurf zur »Unheilswelt« des Erwach-
senen.271 In dem von Schlingensief ausgewählten Filmmaterial fallen Bilder auf, die 
sich als Symbole der Vanitas und des Memento mori zu erkennen geben. Das im 
Wind schwankende Schilfrohr etwa fungiert im Alten Testament als »Bild für das 
richtende Handeln Gottes, das Menschen erschüttert«.272 Der Sand, der zwischen 
Schlingensiefs Kinderfingern zerrinnt, evoziert die Vanitasallegorie der Sanduhr, die 

268 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 2. Im publizierten Tagebuch Schlingensiefs ist diese Auf-
zeichnung nicht enthalten.

269 	 Ebd.
270 	 Wilhelms 2019, S. 111. Am Beispiel von Vladimir Nabokovs literarischer Autobiografie 

Speak, Memory (1967) analysiert Kerstin Wilhelms, wie der Autor seine Kindheit als raum-
zeitliche Utopie inszeniert : »It is a utopia of immortality and a sheer endless memory« ; 
ebd., S. 126. Anders als Nabokov unterläuft Schlingensief die Vorstellung der »childhood as 
utopia«, indem er – durch den Inszenierungszusammenhang – die Vanitas- und Memento-
mori-Motivik seiner Kindheitsfilme zum Vorschein bringt. So erscheint das verlorene Glück 
der Kindheit durch vorausdeutende Zeichen des Todes kontaminiert.

271 	 Als einen solchen utopischen Gegenentwurf interpretiert Carla Dauven-van Knippenberg 
die in Kirche der Angst abgespielten Familienfilme Schlingensiefs ; vgl. Dauven-van Knip-
penberg 2013, S. 151.

272 	 Metzner 2008, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


259

die unaufhaltsam verrinnende Zeit, mithin die Endlichkeit des Lebens versinnbild-
licht. Auch jene Filmsequenzen, die den mit einem Spielzeuggewehr ausstaffierten 
Jungen zeigen, der den Gewehrlauf zuerst zielend auf den Betrachter richtet, um 
dann selbst wie tot zusammenzusacken, sind augenfällige Todesevokationen, die 
retrospektiv als unheilvolle Vorzeichen gedeutet werden können, die das Schicksal 
Schlingensiefs vorwegnehmen.273 Sie stellen sein filmisches Selbstporträt in eine Tra-
dition des Künstlerselbstbildnisses, das – das Motiv des Todes aufgreifend – an die 
Vergänglichkeit alles Irdischen gemahnt und das eitle Erfolgsstreben und die Ver-
herrlichung des Künstlers selbstkritisch konterkariert : vanitas vanitatum et omnia 
vanitas.274 »Nichtigkeit, alles ist Nichtigkeit«, deklamiert auch Margit Carstensen 
in der später folgenden Totenmesse aus dem alttestamentarischen Buch Koheleth.275

Die von Schlingensief immer schon kultivierte lebensgeschichtliche Kohärenzstif-
tung276 – die Vorstellung schicksalhafter Vorbestimmung und Verknüpfungen – 
exerziert der Künstler entlang seiner Kindheitsfilme. In ihnen offenbart sich die von 
ihm sogenannte »Urszene«277, mit der er seine frühe Initiation in die Welt des Films 
begründet : »Ich war acht Jahre alt und mein Vater hantierte mit seiner neuen Dop-
pel-8-Kamera herum, machte Aufnahmen beim Familienspaziergang, im Sommer-
urlaub am Strand von Norderney, bei Bauer Mewes im Sauerland, überall, wo wir 
unterwegs waren.«278 Die Filmkamera wird zur ständigen Begleiterin, mit deren 
Funktionsweise der Junge vertraut ist. Im Gespräch mit Biesenbach führt Schlin-
gensief aus :

Vom Ansatz her – auch wenn ich jetzt in einem Buch gelesen habe, dass man nicht 
privatmythologisch werden sollte – ist es natürlich so, dass ich als Kind mit der Kamera 
meines Vaters aufgewachsen bin, die war einfach da, die Kamera, die hat mir gefallen. 
Mein Vater hat damit alles gedreht, was es irgendwie gab, und irgendwann hat er diese 
Kamera falsch benutzt, indem er sie doppelt belichtet hat.279

273 	 Der unbelastete Blick in die Vergangenheit ist für den Kranken nicht mehr möglich – in 
seinem Tagebuch bedauert Schlingensief, »sich nicht mehr unbeschwert an die eigene Ver-
gangenheit erinnern zu können« ; Sobottka 2020, S. 176.

274 	 Vgl. Calabrese 2006, S. 307.
275 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 25 f.
276 	 Schlingensiefs lebensgeschichtliche Kohärenzstiftung operiert nicht nur retrograd – man 

denke beispielsweise an die von ihm oft erzählte Anekdote von seiner ersten Beuys-Begeg-
nung als angeblich Sechzehnjähriger, auf die er fortan die in seinen Arbeiten eingelassenen 
Referenzen auf das Künstlervorbild zurückbezieht –, sondern auch antizipatorisch. So ver-
kündet Schlingensief in einem Presseinterview während seiner Bayreuther Parsifal-Proben, 
an die Künstlervita Heiner Müllers anschließend : »Ich bin der festen Überzeugung, dass ich 
nach ›Parsifal‹ Krebs kriege, wie Heiner Müller« ; Schlingensief / Laudenbach 2004.

277 	 Vgl. Schlingensief 2012, S. 42–46.
278 	 Ebd., S. 42.
279 	 Schlingensief / Biesenbach 2011, S. 304. Die irrtümlich entstandene Doppelbelichtung 

des vom Vater aufgenommenen Films beschreibt Schlingensief in seinen Memoiren als  
»Revolution der Irritation«, die er – im Leben wie im Arbeiten – produktiv zu machen 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260

Die damals durch den Vater versehentlich herbeigeführte Doppelbelichtung entwi-
ckelt der Autor-Regisseur zum produktiven Inszenierungsprinzip : Mittels Collagen, 
Überblendungen und Mehrfachbelichtungen lässt Schlingensief Szenen medialer 
Übermalungen entstehen, die für sein postdramatisches Theater – und somit auch 
für Kirche der Angst – kennzeichnend sind. Die in Kirche der Angst gezeigten Su-
per-8-Filme des Vaters dokumentieren Schlingensiefs frühe Verbindung zum Film 
als »Kunstform seiner Familie«280, der er gleichsam ein Denkmal setzt. Hier scheint 
der aus Künstlerviten bekannte Topos des ›schicksalhaften Künstlertums‹ durch. 
Zwar bleibt die Porträtierung des Künstlers als Wunderkind früh entwickelten 
künstlerischen Talents aus, gleichwohl weisen Schlingensiefs Kindheitsfilme – an 
die Vorstellung von Prädestination und Auserwähltsein anknüpfend – auf die zen-
trale Bedeutung hin, die dem Medium Film fortan in seinem Leben und Arbeiten 
zukommen sollte : »In erster Linie bin ich Filmemacher«.281

3.1.1.2  Ein Orchester der Stimmen

Nachdem die visuelle Dimension dieser dritten Szene und ihre kunst- und künst-
lerdramatische Wirkungsweise in den Blick genommen wurde, will ich nun zu der 
Frage zurückkehren, wie Schlingensief über den Text seiner diaristischen Diktafon
aufnahmen inszenatorisch verfügt. Zunächst ist hier der Stellenwert der Stimme(n) 
anzusprechen. »Postdramatisches Theater behandelt Stimmen nicht mehr allein als 
Medien dramatischer Sprache und psychologischer Figuren, sondern stellt sie als 
sinnlich-materielle Phänomene aus«, schreibt Jenny Schrödl.282 Ebendiese Materi-
alität spielt in Kirche der Angst eine wesentliche Rolle. Zuerst ist die Stimme des 

suchte : »Ich glaube, von da an fing das an mit den Fragen : Was ist denn da los ? Was stimmt 
denn da nicht ? Wo ist der Fehler ? Und später dann : Was ist, wenn das gar kein Fehler war ? 
Wenn wir in Wahrheit alle doppelt, dreifach, vierfach belichtet werden ? Wenn das Leben 
der Hauptdarsteller ist, der unsere Pläne ständig durchkreuzt, der unsere Ideen, wie unser 
Leben sein müsste, permanent hintertreibt ? Und wir alle wahnsinnig damit beschäftigt 
sind, diese Mehrfachbelichtungen und Überblendungen zu ignorieren bzw. zu bekämpfen, 
statt sie produktiv zu nutzen ?« ; Schlingensief 2012, S. 44 f. Mithin gebraucht Schlingen-
sief Film als Metapher für das Leben.

280 	 Biesenbach 2013, S. 29.
281 	 Schlingensief / Kluge 2013. Im Gespräch mit Hans Ulrich Obrist beschreibt Schlingen-

sief seine bereits in der Kindheit mit dem Medium Film gesammelten Erfahrungen als »sehr 
pur und rein« : »Und das ist auch das, was ich daran so schätze, dass diese Erfahrungen für 
mich im Großen und Ganzen – manche mögen’s naiv nennen – einfach wie angewachsen 
sind, es hat sich einfach so ergeben, ich hab’s so gelernt. Und ich kann’s eben benutzen, ich 
weiß auch, wenn ich mit der Bolex drehe und kurbele, wie oft ich vordrehe, wie oft ich zu-
rückdrehe, wann ich was doppelt belichte, wann nicht, welche Blende ich benutze. Das ist 
einfach im Blut drin und das ist also angewachsen« ; Schlingensief / Obrist 2011, S. 304.

282 	 Schrödl 2009, S. 169. Zur Stimme im postdramatischen Theater siehe ferner H.-T. Leh-
mann 2015, S. 274–283 sowie ausführlich Schrödl 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


261

Autor-Regisseurs zu nennen, die mal in stockender, mal in schneller Rede von au-
thentischen Gefühlszuständen berichtet. Sie ertönt hauptsächlich aus dem Off, als 
körperlose, akusmatische Tonbandstimme.283 Hans-Thies Lehmann weist darauf 
hin, dass die körperlose Stimme mit dem Tod assoziiert ist : »Was bedeutet es, wenn 
der Körperklang der Stimme immer häufiger von jeder Körperlichkeit losgelöst er-
scheint ? Unter anderem dies : Jede abgelöste Stimme kommt aus dem Hades, erinnert 
an die Todverfallenheit.«284 Dass die Zuschauer Schlingensief zunächst nur hören, 
nicht aber sehen können, verstärkt das sinnliche Affizierungspotenzial seiner Stim-
me, die in »akustische[r] Großaufnahme«285 erscheint und so eine besondere Präsenz 
erhält. Über die Stimme des Künstlers vermittelt sich seine emotionale Verfasstheit  
– seine Verzweiflung, seine Angst, sein Entsetzen –, sie macht das zuhörende Pub-
likum betroffen und löst durch Nähe- und Intimitätsproduktion ein Mitleiden an 
Schlingensiefs Schmerz aus. Als Signum von Identität und Individualität wird die 
Stimme zum akustischen Schauplatz des existenziellen Bedrohtseins, insofern Schlin-
gensief auch und gerade ihr Versagen vorführt : das Stocken und Stottern, schließlich 
das Verstummen. Elementar ist der dokumentarische Charakter der Aufzeichnung : 
Der Umstand, dass es sich – im Augenblick der Aufnahme – nicht um fingierte, 
sondern um echte Gefühle des Künstlers handelt, potenziert die Intensität des Hör-
erlebnisses.

Auf diese Weise treibt Schlingensief in Kirche der Angst ein paradoxes Spiel von 
Präsenz und Absenz. Mit dem Einspielen seiner Stimme evoziert er die Anwesenheit 
seiner Person im Raum : »Die sprechende Person ist die anwesende Person par excel-
lence«286. Begleitet wird sie von den Filmbildern seines kindlichen Selbst. Dieser 

283 	 In der Forschung ist Katharina Matschnig die Erste, die der akusmatischen Dimension 
der Schlingensief ’schen Off-Stimme Rechnung trägt ; siehe Matschnig 2014, S. 19 f. Vgl. 
später auch Zorn 2017, S. 168 und Ralfs 2019, S. 210. Der Filmtheoretiker Michel Chion 
prägte den Begriff des acousmêtre für solche Tonphänomene, die off screen stattfinden, deren 
Quelle im Film also vorsätzlich nicht gezeigt wird. Ihnen – und im Besonderen der akus-
matischen Stimme – spricht Chion ein beunruhigendes, spannungserzeugendes Potenzial 
zu. »Being in the screen and not, wandering the surface of the screen without entering it, 
the acousmêtre brings disequilibrium and tension« ; Chion 1999, S. 24. Da die Zuschauer 
von Kirche der Angst die Tonbandstimme dem Autor-Regisseur Christoph Schlingensief zu-
zuordnen vermögen – freilich unter der Voraussetzung, dass sie seine Stimme (er-)kennen –,  
handelt es sich hier, Chions Definition folgend, um »the already visualized acousmêtre«, 
dessen Wirksamkeit (im Vergleich zu den ›magischen Kräften‹ des »complete acousmêtre«) 
reduziert ist ; vgl. ebd., S. 21.

284 	 H.-T. Lehmann 2015, S. 282. Lehmann beruft sich hier auf eine Stelle in Marcel Prousts Auf 
der Suche nach der verlorenen Zeit, in der der Ich-Erzähler über die ihn beklemmende Te-
lefonstimme seiner Großmutter reflektiert. Diese sei ihm zugleich nah und fern, vor allem 
aber scheine sie die »Vorwegnahme einer ewigen Trennung« zu sein : »als riefe diese Stimme 
aus Tiefen, aus denen man nicht wieder hinaufsteigt« ; zit. nach ebd.

285 	 Schrödl 2012, S. 86.
286 	 H.-T. Lehmann 2015, S. 275, Hervorhebung im Original. Der Stimme als solcher ist je-

doch, wie Doris Kolesch richtigerweise zu bedenken gibt, auch das Abwesendsein bereits 
eingeschrieben : »Jede Stimme ist ein Ereignis, ihre Präsenz, ihr Vorhandensein besteht im 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262

medial vermittelten Präsenz stellt der Autor-Regisseur, der Bühne leibhaftig fern-
bleibend, »de[n] Entzug von realer Präsenz, von leiblicher Sichtbarkeit und Hörbar-
keit«287 entgegen. Diese ›abwesende Anwesenheit‹ Schlingensiefs produziert, wie 
auch Lore Knapp konstatiert, eine »kulthafte Überhöhung seiner Person«.288 Erst 
gegen Ende des Stücks, in der Transsubstantiationsszene der Eucharistiefeier, tritt 
der Künstler in persona auf und führt damit stimmliche und körperliche Präsenz 
zusammen.

Neben den Schlingensief ’schen O-Ton treten in Kirche der Angst die heterogenen 
Stimmen der aus dem Tagebuchtext rezitierenden Schauspieler. Mit der Aufteilung 
seines Textes auf diverse Akteure erreicht Schlingensief die Aufspaltung seines auf 
der Bühne dargestellten Künstler-Ichs : An die Stelle personaler Identität tritt, im 
Zuge einer postdramatischen »Dissemination der Stimmen«289, Pluralität. Er habe 
es genossen, »den verschiedenen Stimmen der Schauspieler zuzuhören«, erklärt der 
Autor-Regisseur. »Dieses Stimmenorchester, das da aus den Texten entstand, war 
toll.«290 Entlang weiterer Szenen, die aus seinem Tagebuch schöpfen, gilt es, nach-
zuvollziehen, wie Schlingensief dieses ›Stimmenorchester‹ genau arrangiert.

In der fünften Szene von Kirche der Angst erscheint erstmals Margit Carstensen auf 
der Bühne. Das Kostüm der Schauspielerin gemahnt an einen festlichen Anlass : Sie 
trägt ein weißes Abendkleid, ihre Arme stecken in schwarzen, samtenen Handschu-
hen, die ihr weit über die Ellbogen reichen. Ihre Halskette, Ringe und Armreife 
funkeln im Lichtkegel des auf sie gerichteten Scheinwerfers. Carstensen tritt an das 
Rednerpult auf der rechten Bühnenseite, setzt ihre Lesebrille auf und trägt, von 
Manuskriptseiten ablesend, in ruhigem, ernstem Ton aus Schlingensiefs Kranken-
hausprotokollen vor – Passagen dieses Textes finden sich, in modifizierter Form, im 
Tagebuch einer Krebserkrankung wieder :

Ich hab … ich hab 47 Jahre wirklich viel gemacht, ich hab viele Leute kennen gelernt, 
ich hab viele Glücksgefühle gehabt, ich hab viele Dinge erlebt. Ich hatte liebe Freunde. 
Ich durfte denken, ich hab viele Gedanken geschenkt bekommen, viele Glücksdinge. 
Durfte Sachen machen, wo niemand dran gedacht hätte, dass sie funktionieren oder 
man hat mich gefragt bei Sachen, die eigentlich nicht gepasst haben, und trotzdem gut 
gelaufen sind. Und ich hab auch viel Scheiße gebaut und mich vielleicht nicht immer 
an der richtigen Stelle auch mal ruhig verhalten. Aber ich hab schon viele, viele schöne 
Sachen gemacht. Und ich bin heut Morgen so fertig, dass ich irgendwie denke, dass 
man daneben auch sagen muss, dass es jetzt vielleicht genug … Ich hab ja vorher schon 

beständigen Verklingen, im Verschwinden« ; Kolesch 2009, S. 16. Die Reflexion über die  
›anwesende Abwesenheit‹ der Stimme(n) potenziert Schlingensief in Kirche der Angst 
dadurch, dass er das Zusammenspiel seiner aufgezeichneten Tonbandstimme mit den 
Live-Stimmen der Bühnendarsteller inszeniert.

287 	 Schrödl 2012, S. 88.
288 	 Vgl. Knapp 2015, S. 256.
289 	 H.-T. Lehmann 2015, S. 276.
290 	 Schlingensief 2009, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


263

das Gefühl gehabt, vor zwei Jahren noch, in der alten Wohnung, da musste ich doch 
mal weinen, als ich mir immer die eigene Internetseite angeguckt hab und hab geguckt, 
was ich alles da … was alles passiert ist. Und da war ich komischerweise gerührt, weil 
ich gedacht hab, Mann oh Mann hey, was hast du denn da alles gemacht. Und eigent-
lich hab ich ja auch das Bedürfnis nach Ruhe gehabt. Und vielleicht ist das jetzt auch 
so ’n Punkt. Heute Morgen würde ich wahrscheinlich gerne einfach nur wegdämmern. 
Vielleicht ist das auch genug hier. Es ist trotzdem supertraurig. Es ist trotzdem so 
traurig.291

Der Monolog beschreibt den Blick des Künstlers in die Vergangenheit und seine 
davon ausgelösten Emotionen – diese reichen von Dankbarkeit über vergangene 
›Glücksgefühle‹ und ›Glücksdinge‹ sowie Selbstkritik (›ich hab auch viel Scheiße 
gebaut‹) über Ergriffenheit und Trauer bis hin zur resignierten Feststellung, genug 
getan zu haben und ›einfach nur wegdämmern‹ zu wollen.

Carstensens elegischer Vortrag, durch Pult, Lesebrille und Manuskript ostenta-
tiv als Lesung markiert, stellt den Text, obschon in der ersten Person deklamiert, 
als »fremde Rede«292 aus. Gleichwohl vollzieht sich, wie Sarah Ralfs zu Recht be-
merkt, im Akt des Vortragens »ein Prozess der Aneignung des Gesprochenen«,293 
sodass das Ich aus Schlingensiefs transkribiertem Ego-Dokument eine Verbindung 
mit dem Ich von Carstensens Bühnenpersona eingeht. Aus dem Mund der Schau-
spielerin spricht, um es mit den Worten Ingeborg Bachmanns zu sagen, ein »Ich ohne 
Gewähr«294. Dieses steht in einem Spannungsverhältnis zum vorgetragenen Text, 
der eine Überaffirmation des Ichs leistet.295 So wird die bilanzierende Rückschau 
auf Leben und Werk ganz vom Ego des Künstlers bestimmt : Das sich artikulierende 
Künstler-Ich schiebt sich vor das Werk – in der Ich-Besessenheit dominiert das Wer 
das Was der Kunst. Vor diesem Hintergrund fungiert die eigene Internetseite, durch 
die der Künstler scrollt, symptomatisch als Spiegel, der narzisstische Gefühle der 
Rührung und Bewunderung weckt : ›Mann oh Mann hey, was hast du denn da alles 
gemacht.‹ Selbst im Verschwinden zeigt sich das Ich beharrlich, insofern der Künstler 
sein herbeigesehntes Ende nicht als etwas imaginiert, das ihm widerfährt bzw. zuteil-
wird, sondern das er als Aufhören und ›Wegdämmern‹ aktivisch besetzt. An dieser 
Stelle ist das Themenfeld Suizid angeschnitten, das Schlingensief in späteren Szenen 
seines Kunst- und Künstlerdramas abermals aufgreifen und konkretisieren wird : Der 
Selbstmord wird zur Ich-Entscheidung nobilitiert, mit der sich der todkranke Künst-
ler seinen autonomen Subjektcharakter bewahren will.

Carstensens Lesung, die durch das feierliche Kostüm der Schauspielerin, durch 
die allgemeine Statuarik der Szene und einmal mehr durch die Kirchenkulisse einen 
zeremoniellen Eindruck vermittelt, zielt auf das performative Hervorbringen kano-

291 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 3. Siehe auch Schlingensief 2009, S. 41 u. 50.
292 	 Ralfs 2019, S. 163.
293 	 Ebd.
294 	 Bachmann 1978, S. 218.
295 	 Das Wort »ich« taucht in dem Monolog 20 Mal auf. Es führt damit die Worthäufigkeitssta-

tistik an – vor den Worten »hab« (17 Mal) und »viele« (sieben Mal).

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264

nischer Textwirkung. Der Text löst sich von der ihn vortragenden Carstensen ebenso 
wie von Schlingensief als originalem Textschöpfer ab, um sich auf überindividueller 
Ebene an die Theaterzuschauer zu richten, die als Gemeinschaft eines parareligiösen 
Gottesdienstes angesprochen sind. Im Messteil des Stücks wird dieses liturgische 
Moment der Publikumsansprache, das hier nur angedeutet ist, zur expliziten Insze-
nierungsstrategie der Ego-Texte. Auf diese Weise arbeitet Schlingensief an einem 
kunstreligiös aufgeladenen Künstlerbild seiner selbst.

Wie der Autor-Regisseur in Kirche der Angst mit seiner An- und Abwesenheit spielt, 
so spielt er in rezeptionsästhetischer Hinsicht mit dem Oszillieren zwischen Nähe 
und Distanz. Während noch die originale Tonbandaufnahme in der dritten Szene, in 
der er von seiner Diagnose berichtet, im Verbund mit den nostalgischen Super-8-Fil-
men eine emotionale Affizierung des Publikums anvisiert, forciert Schlingensief nun 
die Verfremdung seiner Krankengeschichte : Er setzt sie, künstlerisch transformiert, 
in eine für den Zuschauer »spürbare Distanz zur Realität«296. Was zunächst ein 
Selbstgespräch im intimen diaristischen Rahmen war, wird im Zuge seines Kunst- 
und Künstlerdramas zur gottesdienstlich inszenierten Lesung vom Ambo aus, dem 
Verkündigungsort der Heiligen Schrift. Hierdurch wird dem Publikum die künst-
lerisch-theatrale Transformation von Schlingensiefs autobiografischem Material de-
zidiert ins Bewusstsein gehoben. Im Zuge der so angestoßenen Selbstreflexion der 
Kunstrezeption beobachten sich die Zuschauer beim Beobachten, und das identifi-
katorische Mitfühlen und Mitleiden mit dem Autor-Regisseur werden unterminiert.

Die zehnte Szene von Kirche der Angst präsentiert, wie die zu ihrem Beginn einge-
blendete Texttafel erläutert, »Letzte Bilder vor der Vollnarkose«297. Zeitlich veror-
tet sie sich also – der Chronologie der Schlingensief ’schen Krankenakte folgend –  
unmittelbar vor der Pneumektomie des Künstlers. Auf die Videoleinwand in der 
Bühnenmitte wird die von Schlingensief gefilmte Fluxus-Prozession durch das In-
dustriegelände projiziert. Flankiert werden diese (Alb-)Traumbilder von Karin Witts 
Valie-Export-Reenactment, das auf den schmaleren Leinwänden auf der linken und 
rechten Bühnenseite zu sehen ist. Als Filmfigur ist die kleinwüchsige Darstellerin so-
mit zweifach präsent. In der Prozession wird sie, in ihrer Rolle als Fluxus-Bischöfin, 
auf einer Sänfte getragen. Dieser würdevolle Auftritt kontrastiert mit Witt als Valie 
Export : In Anspielung auf deren Performance Aktionshose : Genitalpanik posiert Witt 
grinsend in einer Als-ob-Replika jener Hose, bei der der herausgetrennte Schritt den 
Blick auf das weibliche Genital in provozierender Absicht frei lässt.

Diese bizarren Filmbilder, die in ihrer Kombination eine groteske Note erhal-
ten, mögen die angekündigten ›letzten Bilder‹ sein, die dem zu operierenden Künst-
ler vor der Narkose vor dem inneren Auge aufscheinen. Aus dem Off ertönt dazu 
Schlingensiefs Stimme vom Band. Die Diktafonaufnahme folgt, wie dem Gesagten 

296 	 Wihstutz 2012, S. 267.
297 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265

zu entnehmen ist, auf ein Aufklärungsgespräch, wie es einem operativen Eingriff 
üblicherweise vorausgeht. Vor der Operation habe er keine Angst, erklärt Schlingen-
sief, der sich emotionale Kälte, ein innerliches Totsein diagnostiziert : Er sei so »kühl 
und distanziert wie eigentlich noch nicht in der ganzen Zeit«.298 Sodann führt er 
mit brechender Stimme fort, dass für ihn »zwei Fragen im Raum stehen« – gemeint 
sind zwei verschiedene Möglichkeiten, sich dem bevorstehenden Eingriff und der sich 
anschließenden Therapie doch noch zu entziehen :

Da[s] eine ist komplett absagen und wirklich noch irgendwie gucken, dass ich ’n Hau-
fen Schmerzmittel irgendwo organisier und mich wirklich irgendwohin begebe, eben 
in mein Afrika oder sowas, um da, weiß ich nicht, abzuhängen – und Bänder vollspre-
chen, Bücher lesen und alles sein lassen. Und am Ende weiß man nicht, was dann ist. 
Schreiend zurückkommen und flehen und, was weiß ich was, und alles ist zu spät. Oder 
eben die andere Version, die ich ganz schwer mit mir ausmachen kann, ist einfach, der 
Sache kurzfristig ’n Ende zu machen, weil ich einfach auch … ich müsste nur Wege fin-
den, dass die Aino und meine Freunde und so, dass die jetzt nicht das falsch verstehen, 
sondern dass es mir einfach an totaler Kraft fehlt wahrscheinlich schon seit ein oder 
zwei Jahren oder schon immer. Ich kann mich eben nicht so lieb haben, wie ich mich 
vielleicht manchmal haben müsste. Ich kann mich nicht so, in dem, was ich mache, als 
guten Menschen begreifen oder als jemanden, der … also, irgendwie bin ich mir viel-
leicht nie ganz wohl so in mir. Und das liegt da nicht an den Leuten. Ich hab jetzt nur 
das Gefühl, dass ich grade einfach so … das ist ja auch so ’ne blöde Bestrafungsstrategie 
oder sowas, dass ich denke, das ist nicht umsonst, aber nicht im Sinne von umsonst, 
um jetzt zu beweisen, was noch in mir steckt und was ich alles leisten [kann] mit ’ner 
halben Stimme oder Röcheln …
Hallo ? … Hallo ?299

Auf der Bühne sitzt, hinter einem Gazevorhang, die Schauspielerin Mira Partecke. 
Mit einer Taschenlampe beleuchtet sie das in ihrem Schoß liegende Manuskript – 
aus diesem liest sie den eingespielten O-Ton Schlingensiefs in Auszügen mit, vor 
bzw. nach. Wie schon in der Szene mit Margit Carstensen wird, wenn auch mit 
anderen Mitteln, der Akt des Vorlesens in Szene gesetzt. Während Carstensens Le-
sung von einem förmlichen Rahmen geprägt war, wirkt die szenische Konfigurati-
on hier persönlicher : Gleich einem neugierigen Kind blättert Partecke verstohlen 
(hinter zugezogenem Vorhang) in den privaten Notizen Schlingensiefs. Sie liest den 
Text mal schneller, mal langsamer als dessen aufgezeichnete Stimme. Dabei fällt 
auf, dass Partecke von dem teilweise bestürzenden Inhalt der Aufzeichnungen nicht 
weiter tangiert scheint. Mithin reflektiert die sich unbeteiligt und unbewegt zeigende 
Schauspielerin jene Gefühlskälte, die sich der Künstler im O-Ton zuspricht.

Mit der stimmlichen Verdoppelung seines Textes erzeugt Schlingensief abermals 
ein verfremdendes Moment. Dieses wird durch den divergierenden Stimmeindruck 
potenziert. So tönen aus der aufgewühlten Stimme des Künstlers Verzweiflung und 

298 	 Ebd.
299 	 Transkript des Schlingensief ’schen O-Tons nach ebd., S. 6. In das publizierte Tagebuch 

wurde dieser Text nicht aufgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266

Schmerz. Dem entgegen steht die Unbekümmertheit der Partecke’schen Stimme, die 
sich – anders als die tiefe, rauchig-dunkle Stimme der älteren Carstensen – durch 
eine hohe Tonlage auszeichnet : Partecke spricht mit heller, argloser Mädchenstimme, 
die den Ernst des vorgelesenen Textes konterkariert. Weiterhin führt Schlingensief 
die Differenz zwischen Tonbandstimme und Live-Stimme vor. In ihrer Flüchtig-
keit und Einmaligkeit kollidiert die lebendige Stimme der Schauspielerin mit der 
reproduzierten, zeitverschoben wiedergegebenen Stimme Schlingensiefs. Der Effekt 
ist ambivalent : Zwar klaffen das Jetzt des Bühnengeschehens und die vergangene 
Zeit der Diktafonaufnahme merklich auseinander ; Parteckes Mitsprechen hat je-
doch auch zur Folge, dass die konservierte Gegenwart des Krankenhausprotokolls 
in die unmittelbare Gegenwart der Aufführung transferiert wird, sodass die Zeiten 
miteinander verschmelzen und sie damit der onirischen Logik der Filmbilder ent-
sprechen, die simultan auf der Bühne zu sehen sind : letzte Bilder vor dem schlaf
ähnlichen Zustand der Vollnarkose. Musikalisch untermalt wird die Szene zunächst 
von Franz Schuberts Nebensonnen, die dieser 1827, ein Jahr vor seinem Tod, als Teil 
des Liederzyklus Winterreise komponierte. Der Liedtext umkreist Todesnähe und 
-sehnsucht des lyrischen Ichs und endet mit den Worten : »im Dunkeln wird mir 
wohler sein.«300 Das latent Unheimliche der Szene verstärkt Schlingensief zu ihrem 
Ende, wenn plötzlich Musik aus dem Original-Soundtrack des David-Lynch-Films 
Eraserhead eingespielt wird.301 Die von Lynch und Alan R. Splet komponierte Film-
musik schafft eine gespenstische Atmosphäre, die die Einsamkeit und Verlassenheit 
des Künstlers – ebenso wie die des durch Partecke verkörperten Mädchens – akus-
tisch unterstreicht. Von ihrem Stuhl aufspringend, leuchtet Partecke am Szenenende 
verloren mit der Taschenlampe umher : ›Hallo ? … Hallo ?‹ »Wenn es dunkel wurde 
im Krankenhaus, kamen die Geister«,302 erinnert sich Schlingensief im Interview.

Die beiden Handlungsmöglichkeiten, über die der Künstler im oben zitierten Tage-
buchtext nachdenkt, probieren je für sich ein alternatives Szenario zum Gefühls- und 
Autonomieverlust, den er im Krankenhaus erlebt. Zum einen imaginiert Schlingen-
sief ›sein Afrika‹ als Sehnsuchts- und Rückzugsort : »An anderen Orten kann man 
besser Schmerzen haben.«303 Er wolle sich ins Ausland absetzen, dort ›abhängen‹, 
kreativ-intellektuell tätig sein und sich seinem Krankenschicksal fügen. Als zwei-
te Option führt Schlingensief Suizid ins Feld.304 Seiner Überlegung, ›der Sache 

300 	 Die Nebensonnen, in : Schubert 1895, S. 72 f., hier S. 73. Schuberts Liederzyklus basiert auf 
die gleichnamige Gedichtsammlung des Dichters Wilhelm Müller (1794 – 1827).

301 	 Lynch / Splet 1982.
302 	 Schlingensief / Michalzik 2008.
303 	 So Carstensen in der 36. Szene ; siehe Regiebuch Kirche der Angst, S. 21.
304 	 In der 22. Szene wird das Thema Suizid vertieft und als »Weg in die Freiheit« vorgestellt. 

Margit Carstensen, auf einem Hochstuhl in der Bühnenmitte thronend, liest aus Schlin-
gensiefs Krankenhausprotokoll vor – darin denkt der Künstler diverse Selbsttötungsmög-
lichkeiten durch : »Ich werd die Entscheidung treffen müssen, ob ich mir in den Kopf schie-
ße, hab keine Pistole, ob ich in die Badewanne steige und mach mir einfach die Adern auf 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267

kurzfristig ’n Ende zu machen‹, folgt ein bekenntnishafter Einblick in die Künstler
psyche : Er könne sich nicht ›lieb haben‹, sich, in seinem Tun, nicht ›als guten Men-
schen‹ begreifen. ›Irgendwie bin ich mir vielleicht nie ganz wohl so in mir.‹ Daran 
schließt Schlingensiefs Gedanke an, dass seine Erkrankung selbst verschuldet sein 
könne (›das ist nicht umsonst‹) : »Krankheit als Bestrafung«.305

Lange vor seiner Krebsdiagnose zeichnet Schlingensief von sich das Bild des von auto
destruktiven Gefühlen geplagten Künstlers. »Ich sehe mich selber nicht unbedingt 
als jemand Liebenswertes«, erklärt er einer Journalistin im Jahr 2003. »Wer mich 
verreißt, tut mir insofern einen Gefallen, dass ich dann nämlich wieder das Potenzial 
an Selbstzweifeln und auch Selbsthass in mir schüren kann. Die Paranoia sitzt mir 
stets auf der Schulter und schreit mir ins Ohr.«306 Mit dem Verweis auf seinen aus-
geprägten Selbsthass referenziert Schlingensief den Typus der krankhaften Künst-
lerpersönlichkeit, die Vorstellung vom melancholischen Temperament des Künstlers 
als eines ›Kindes des Saturn‹ aktualisierend. »Die Psychoanalyse hat einen neuen Typ 
des Künstlers hervorgebracht mit sehr bestimmten Wesensmerkmalen seiner selbst«, 
bemerken Margot und Rudolf Wittkower in ihrer Studie Born under Saturn ;307 sie 
verweisen damit auf den modernen Künstler, der in seinem Schaffen das Emotionale 
und Unterbewusste betont. Schlingensief geht noch weiter, indem er im öffentlichen 
Reden über seine Kunst fast immer ein Psychogramm seiner Person mitliefert. Dass 
er dabei seine pathologischen Wesenszüge unterstreicht, mag seiner Tendenz zur nar-
zisstischen Selbstentblößung geschuldet sein, ebenso wie seiner Maxime, die eigenen 
Schwächen, Ängste, Unzulänglichkeiten – das »Manko der Person«308 – sich und 
anderen einzugestehen und schonungslos offenzulegen. Mit dieser Inszenierungs-
strategie schließt Schlingensief an das Genie-und-Wahnsinn-Narrativ an, das einer 
Verklärung psychischen Leidens zuspielt : In seinem selbstzerstörerischen Potenzial 
äußere sich die Genialität des Künstlers ex negativo. Der Autor-Regisseur greift hier 
also auf traditionelle Künstlerbilder zurück, die den Typus des Genies und des Me-
lancholikers ins Pathologische wenden.309 Nach Schlingensiefs Tod pflegt Carl He-
gemann dessen Imago vom (auto-)destruktiven Künstler weiter. In seinem Nachruf 

oder ob ich irgendwie aus’m Fenster falle, dazu ist es hier nicht hoch genug. Oder hoffent-
lich Tabletten kriege und irgendwas anderes, denn … der Lebenswille, den ich geheuchelt 
hab die ganze Zeit, dieses Gefühl von, ja, der, der hat ja Kraft, der macht’s, das ist vorbei. 
Ich bin müde. Ich bin fertig. Ich bin schon lange müde. Ich hab genug gestrampelt. Ich hab 
genug gemacht.« Zynisch imaginiert Schlingensief sodann eine »Guillotine für Zuhause« ; 
vgl. ebd., S. 12 f. Passagen des von Carstensen vorgetragenen Textes finden sich im veröffent-
lichten Krebstagebuch wieder ; vgl. Schlingensief 2009, S. 68 f. u. 71.

305 	 Schlingensief, in : Schlingensief / Mommert 2008.
306 	 Schlingensief im Interview mit Elke Heinemann (Galore 2003), zit. nach Schlingensief 

2020, S. 183–192, hier S. 187.
307 	 Wittkower / Wittkower 1989, S. 309.
308 	 Japp 2004, S. 19.
309	 Zu den beiden genannten traditionellen Künstlerimagines siehe meinen Exkurs in Kapitel 

II, S. 45–49.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268

schreibt der Dramaturg über den »selbstzerstörerischste[n]« Regisseur, mit dem er je-
mals zusammengearbeitet habe : »Er [Schlingensief ] konnte es kaum aushalten, wenn 
er glaubte, etwas sei ihm nicht gelungen. Das konnte zu Panikreaktionen führen. 
Noch weniger konnte er es allerdings aushalten, wenn ihm etwas gelungen war, dann 
zerstörte er es postwendend und war erst zufrieden, wenn alle Spuren des Gelingens 
getilgt waren.«310 Posthum wird hiermit das von Schlingensief entworfene Bild seiner 
selbst als intrikater und widersprüchlicher Künstlerpersönlichkeit tradiert.

Mit seinem in Kirche der Angst vom Band abgespielten Geständnis, sich in der 
eigenen Haut stets unwohl gefühlt zu haben, inszeniert Schlingensief Theater als 
»öffentliche[n] Beichtstuhl« und knüpft an seinen allerersten Bühnenauftritt in 100 
Jahre CDU an : »Als er 1993 an der Volksbühne anfing, war der Satz ›Theater ist für 
mich Beichte‹ sein Credo.«311 Wenngleich Schlingensief schon damals aus seinem 
»engsten biografischen Umfeld« schöpfte und hochprivate Themen auf der Bühne 
besprach, so tat er dies – darauf weist auch der Dramaturg Matthias Lilienthal hin –  
zugleich »mit gnadenloser Verstellung«.312 Ebendiese Verstellung geht dem doku-
mentarischen Tagebuchmaterial, das in der Schlingensief ’schen Krankheitstrilogie 
zum Einsatz kommt, ab. »Bis vor Kurzem habe ich nur über die Wunde geredet 
oder habe sie simuliert, indem ich irgendwelche Leute auf der Bühne oder vor der 
Kamera mit roter Farbe beschmissen habe«, hält der kranke Künstler in seinen dia-
ristischen Aufzeichnungen fest. »Diesmal ist der Kontakt authentisch gewesen.«313 
Dadurch, dass Schlingensief sein reales Kranksein – gewissermaßen als Readymade –  
in den Kontext des Theaters überführt, wandelt er es in Kunst. Die mit dieser Kon-
textverschiebung einhergehende ästhetische Transformation des autobiografischen 
Materials steht im Dienst des in Kirche der Angst geführten Autonomiediskurses. 
Schlingensiefs verbalisiertes Leid, aus einer Zeit extremer Subjektgefährdung stam-
mend, wird konstitutiver Teil eines künstlerischen Selbstermächtigungsprojekts. So-
mit schließt sich der Kreis zum feministischen Aktionismus der Valie Export, die im 
Filmreenactment aufgerufen wird. Mit ihrer Aktionshose tritt die Künstlerin gegen 
Fremdbestimmung ein : Die Preisgabe an den ›männlichen Blick‹ wird, aggressiv zur 
Schau gestellt und solchermaßen subvertiert, für eine »Subjektwerdung der Frau« 
funktionalisiert.314 Die Blöße, die sich Schlingensief in Kirche der Angst gibt, ist  

310 	 Hegemann 2021, S. 367. Schlingensief selbst kommentiert seinen Hang zum (Selbst-)Zer-
störerischen wie folgt : »Es gibt bei mir immer diese Harmoniesucht, also ich möchte gern, 
dass alles schön ist und so weiter. Und wenn es dann mal so ist, halte ich es nicht aus, dann 
muss ich weg. Also, wenn etwas funktioniert, dann muss ich sofort darüber schimpfen 
oder etwas daran kaputt machen« ; Schlingensief im Interview mit Elke Heinemann (Galore 
2003), zit. nach Schlingensief 2020, S. 187.

311 	 Hegemann 2021, S. 367.
312 	 Lilienthal / Wille 2011, S. 260. Das Interview mit Matthias Lilienthal, geführt von Franz 

Wille, erschien erstmals unter dem Titel »80 Prozent Eigendynamik !« in Theater heute 51,10 
(2010), S. 18–23.

313 	 Schlingensief 2009, S. 160.
314 	 Brucher 2013, S. 186. Bereits die Wahl ihres Künstlernamens versteht Valie Export – ei-

gentlich Waltraud Höllinger, geb. Lehner – programmatisch als Selbstentäußerung : »Ex-

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269

– wenn man von dem prominent ausgestellten Röntgenbild seines Brustkorbs ab-
sieht, das Einblick in sein beschädigtes Körperinneres gewährt – eine seelische. Und 
wie die Arbeiten Valie Exports, so zielt auch Schlingensiefs Entblößung als radikaler 
Akt der Selbstentäußerung auf die Wiedererlangung von Autonomie.

Der durch öffentliche Selbstentblößung begangene Normverstoß löst gemeinhin 
Scham- und Peinlichkeitsgefühle aus. Gegen diese sucht sich Schlingensief abzu-
sichern, indem er im Inszenieren seines Tagebuchtextes von medialen Effekten der 
Verfremdung und Distanzierung Gebrauch macht. In Duisburg, reflektiert der Au-
tor-Regisseur im Gespräch mit Klaus Biesenbach, habe es funktioniert, dass es »nicht 
peinlich wurde, dass ich mich da so ausbreite« :

Denn ich glaube, genau durch die Vervielfachung des Ausbreitens, auch durch die 
Vervielfachung der Medien – das heißt, das eine ist eine Tonaufnahme, das andere ist 
ein nachgesprochener Text, das dritte ist ein gespielter Text, das vierte ist von einem 
Laien gelesen – ist es nicht peinlich. Diese vier Möglichkeiten, wenn die übereinander 
kommen, erweitern jeden Text. Und er kommt raus aus der Trauer, aus einem Theater 
der Leidensbeauftragten.315

Mit der ›Vervielfachung der Medien‹ will Schlingensief eine Erweiterung des diaris-
tischen Textes erreichen und eine rein autobiografische Lektüre seiner Theaterinsze-
nierung als Trauer- und Betroffenheitstheater durchkreuzen.

Dennoch zielt das postdramatische Kunst- und Künstlerdrama Kirche der Angst 
durchaus auf die Affizierung des Publikums. Mit Authentizitäts- und Näheeffekten 
erzeugt es aufseiten der Zuschauer Betroffenheit und Rührung, insbesondere durch 
den Einsatz authentischen Materials aus dem Privatarchiv des Autor-Regisseurs. 
Wenn Super-8-Aufnahmen des kleinen Schlingensiefs zu sehen und Einspielungen 
aus dem originalen Audiotagebuch des todkranken Erwachsenen zu hören sind, wird 
das Theaterpublikum emotional involviert. Dabei suggeriert gerade die akusmatische 
Stimme des Künstlers, der hörbar aufgewühlt von seinem Schrecken und seiner Ver-
zweiflung berichtet, Nähe und Intimität.

Mit der Produktion von Nähe gehen in Kirche der Angst jedoch stets Momente 
der Verfremdung und der Distanznahme einher, die die emotionale Affizierung der 
Zuschauer unterlaufen, indem sie sie auf Schlingensiefs ästhetisch-theatrale Über-
formung seines dokumentarischen Materials und damit auf die Theatersituation als 
solche aufmerksam machen. Eine grundlegende Verfremdungstechnik bildet das Si-
multanschalten der Medien, das Schlingensief in Kirche der Angst – im Vergleich zu 
Atta Atta – noch steigert. Gemäß seines poetischen Prinzips der Mehrfachbelichtung 
schichtet Schlingensief in seinem postdramatischen Kunst- und Künstlerdrama die 

port, das ist immer und überall. Das bedeutet, mich zu exportieren. […] Export ist ein 
Name, da exportiere ich das, was in mir drinnen ist, aus mir heraus« ; Valie Export in einem 
1996 geführten Interview, zit. nach ebd., S. 142.

315 	 Schlingensief / Biesenbach 2011, S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270

Live-Stimmen der Schauspieler, Ton- und Musikeinspielungen sowie Filmprojektio-
nen palimpsestartig übereinander, wodurch er die Materialität der miteinander kom-
binierten und überlagerten Medien unterstreicht.

Im Orchester heterogener Stimmen, in ihrer Kontrastierung und Vervielfachung, 
spaltet Kirche der Angst das Künstler-Ich auf. Wenn Margit Carstensen den Tage-
buchtext Schlingensiefs wie bei einer gottesdienstlichen Lesung an das Publikum 
verkündet, wird diese Entindividualisierung der Schlingensief ’schen Krankenge-
schichte – bei gleichzeitiger kulthafter Überhöhung des leidenden Künstlers zum 
»Statthalter des gesellschaftlichen Gesamtsubjekts«316 – prononciert. Mithin lädt der 
Autor-Regisseur das Publikum dazu ein, zugunsten eines alle betreffenden Diskurses 
über Krankheit, Sterben und Tod von seinem privaten Leidensweg zu abstrahieren. 

Die Analyse des Stückanfangs hat gezeigt, dass Schlingensief mit Bildern der Ge-
burt und mit filmischen Kindheitsszenarien das Darstellungsparadigma der Künst-
lervita alludiert. Durch die Überblendung von Zellteilungsvideo und Fluxfilm in-
szeniert er sich als Kind der Neoavantgarde, wobei die evozierten Bilder ambivalent 
bleiben – sie können als vitales ebenso wie als pathologisches Zeichen, als Bilder 
des Anfangs und des Endes gleichermaßen gelesen werden. Diese Ambivalenz ist 
ebenfalls den vom Vater aufgenommenen Urlaubsfilmen eingeschrieben. Einerseits 
reflektieren sie Schlingensiefs frühe, gleichsam prädestinierte Initiation in die Kunst-
form des Films. Andererseits erweisen sich die unbeschwerten Szenen, untermalt von 
Schlingensiefs Bericht seiner Krebsdiagnose, als mit Vanitas- und Memento-mori- 
Motiven kontaminiert, weshalb sie sich als einen gespenstischen Vorausblick in das 
von Todeskrankheit überschattete Schicksal des Künstlers deuten lassen.

In der zehnten Szene von Kirche der Angst gibt sich Schlingensief schließlich im 
Modus der confessio als autodestruktive Künstlerpersönlichkeit zu erkennen. Wie 
entfaltet, handelt es sich um ein Selbstporträt, das – als Psychogramm der beschä-
digten Künstlerpsyche – Imagines des Melancholikers und des Genies aktualisiert. 
Nach Schlingensiefs Tod wird das Bild des (selbst-)zerstörerischen Künstlers durch 
dessen Freunde und Wegbegleiter tradiert.

Die Kirche der Angst prägende Vervielfachung der Medien bedeutet zugleich eine 
Vervielfachung des Künstlers Schlingensief, da die ihn repräsentierenden medialen 
Apparaturen und die seinen Text vortragenden Schauspieler zu seinen Stellvertretern 
werden. Im Folgenden werde ich diese Multiplikation des Selbst genauer untersu-
chen. Es gilt, herauszuarbeiten, welche autoreferenziellen Rollenbilder, Persönlich-
keitsfacetten und Gefühlszustände, vor der Folie postmoderner Ich-Fragmentierung, 
der Autor-Regisseur in seinem Kunst- und Künstlerdrama auf die Bühne bringt.

316 	 Adorno 1997, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


271

3.1.2  Vervielfachung des Selbst
3.1.2.1  Arbeit am Nicht-Perfekten

Als eines mehrerer Alter Egos Schlingensiefs tritt in Kirche der Angst der Schauspieler 
Stefan Kolosko in Erscheinung.317 Seinen ersten Auftritt hat er in der sechsten Szene, 
die – wie der eingeblendete Szenentitel deutlich macht – den Oberhausener Kurz-
filmtagen gewidmet ist.318 Zuerst kommen, von Mira Partecke angeführt, die kogni-
tiv beeinträchtigten Darsteller Norbert Müller und Achim von Paczensky sowie die 
psychisch kranke Kerstin Grassmann auf die Bühne. »Oberhausener Kurzfilmtage 
sind die besten Kurzfilmtage !« und »Avantgarde-Marmelade !«,319 skandieren sie, die 
geballten Fäuste in die Luft gereckt. Die Referenz auf das Filmfestival – hiermit ver-
bunden ist ebenfalls ein Zitat auf Atta Atta und die dort auftretende ›Kurzfilmgruppe 
Oberhausen‹ – erinnert an Schlingensiefs Herkunft und frühe Auseinandersetzung 
mit dem Medium Film.320 Mit der ironischen Parole »Avantgarde-Marmelade !« re-
flektiert Schlingensief, der in den 1980er-Jahren Assistent des Experimentalfilmers 
Werner Nekes war, sein ambivalentes Verhältnis zum Avantgardefilm : »Erst hat man 
nur ein bisschen gewitzelt über das ganze Nekes-System, wollte sich ein wenig ab-
grenzen, ohne wirklich zu wissen, wie«, hält er in seinen Memoiren fest, »aber dann 
wurde der Widerstand gegen diesen Avantgardewahn doch immer stärker : Avantgar-
de, Marmelade – wer will das sehen ?«321

Zu den agitierenden ›Spezialisten‹, die einen orientierungslosen und unkoordi-
nierten Eindruck machen, stößt schließlich Kolosko. Er gibt ihnen eine neue Lo-
sung vor – einen Zungenbrecher, den auszusprechen sich Müller und von Paczensky 
schwertun : »Expropriiert die Expropriateure !« Das marxistische Motto weckt Asso-
ziationen zu Schlingensiefs gesellschaftskritischen Kunstprojekten, insbesondere zu 
seiner Wahlkampfaktion Chance  2000.322 Der Schlingensief verkörpernde Kolosko, 
zwischen Motivator und »Pfadfinder-Fähnleinführer«323, instruiert die ›Spezialisten‹ 
einzeln, korrigiert sie, lobt und spornt an. Da Achim von Paczensky, ungeduldig 
werdend, sich immer unverständlicher artikuliert und wiederholt verbessert werden 
muss, erscheint Kolosko zunehmend in der Rolle des überlegenen Regisseurs, der seine  

317 	 Kolosko ist der Einzige unter den Schlingensief ’schen ›Doppelgängern‹, den mit dem Au-
tor-Regisseur auch eine optische Ähnlichkeit verbindet. Konnte Schlingensief selbst nicht 
in seiner Inszenierung auftreten, übernahm der Schauspieler zuweilen als ›Schlingensief-Re-
serve‹ dessen Part ; vgl. Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

318 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 3.
319 	 Ebd., S. 4.
320 	 Bereits als Zwölfjähriger besuchte Schlingensief die Kurzfilmtage in Oberhausen ; vgl. 

Schlingensief / Obrist 2005, S. 10 und Schlingensief / Biesenbach 2011, S. 150.
321 	 Schlingensief 2012, S. 221. Zur Verbindung Schlingensiefs zu Nekes siehe auch Kapitel 

III, S. 121.
322 	 Laut Spielvorlage exklamiert Achim von Paczensky ferner : »Das ist Klassenkampf !« ; Regie-

buch Kirche der Angst, S. 4. In der Aufführung vom 28. September 2008 fehlt dieser Ausruf.
323 	 Franz Wille, in : Lilienthal / Wille 2011, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272

behinderten Schauspieler der Lächerlichkeit preisgibt.324 In der Tat legt es Schlin-
gensief in dieser Szene auf die Erzeugung von Peinlichkeit an, indem er die ›Spezia-
listen‹, die an der Kunst prosodisch differenzierter Rezitation zwangsläufig scheitern, 
mit Absicht überfordert. »Peinliche Pause, Theaterstück vorbei, keiner merkt’s !«,325 
lautet die das Ende des Auftritts einläutende Regieanweisung.

Mit diesem metatheatralen Spiel im Spiel stellt Schlingensief seine Poetik als 
eine »Arbeit am Nicht-Perfekten« aus : »Das Nicht-Perfekte spielt mit dem Risiko 
des Scheiterns, der Gefahr der Peinlichkeit und des Bloßstellens.«326 Der Einsatz 
psychisch behinderter Laiendarsteller prägt Schlingensiefs Theater seit seinen An-
fängen. Ebenso lange begleitet den Autor-Regisseur der Vorwurf, seine behinderten 
Performer zu instrumentalisieren und auszunutzen327 – den Verdacht der Ausbeu-
tung thematisiert er in der hier beschriebenen Szene selbstironisch mit. Die Unfähig-
keit der ›Spezialisten‹, sich zu verstellen, stellt Schlingensief der professionellen, auf 
Perfektion und Beherrschung ausgerichteten Schauspielkunst entgegen. Die nicht 
perfekten Darsteller erscheinen, wie Jens Roselt konstatiert, als »Fremdkörper, die 
durch ihre Anwesenheit die gesamte Szene und deren Rezeption durch das Publikum 
verfremden können und, dergestalt vorgeführt, an angstbesetzte Tabus rühren.«328 
Im Kontext des Theaterstücks Kirche der Angst, das das Kranke als das Fremde im 
Eigenen präsentiert, macht Schlingensief den behinderten Menschen als gesellschaft-
lichen ›Fremdkörper‹ und stigmatisierten Außenseiter sichtbar, der – wie der Schwer- 
und Todkranke auch – durch sein bloßes Dasein soziale Konventionen verletzt und 
deshalb von der ›gesunden‹ Gesellschaft in das »Jenseits des sozialen Körpers«329 
verbannt wird. »Das Stigma erinnert an den Tod : ein inkarniertes memento mori«, 
schreibt Thomas Macho in seiner Untersuchung Todesmetaphern.330 Die Konfron-
tation mit dem stigmatisierten Fremden gehe für gewöhnlich mit einer Stimmung 
einher, die – so Macho – »entfernt an die Atmosphäre einer Bestattung erinnert : 
Ruhe, feierlicher Ernst, Schweigen, pietätvolle Betretenheit, gesenkte Köpfe und ab-
gewendete Blicke.«331 Schlingensief verhindert das pietätvolle Wegsehen, indem er 

324 	 Vgl. Degeling 2021, S. 67.
325 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 4.
326 	 Roselt 2005, S. 378 f.
327 	 Siehe hierzu auch Kapitel III, S. 94 f.
328 	 Roselt 2005, S. 379 f.
329 	 Macho 1987, S. 338. Über geistig und körperlich Behinderte schreibt Thomas Macho : »Sie 

leben im Exil, oft eingeschlossen in Anstalten, jedem Blick der Öffentlichkeit entzogen. Sie 
befinden sich permanent in ›einem Zustand der Anomie (Regellosigkeit)‹. Denn sie verlet-
zen schon durch bloße, unverhüllte Anwesenheit die sozialen Konventionen.«

330 	 Ebd., S. 339.
331 	 Ebd. Ferner konstatiert Macho : »Während also die meisten Invaliden ihre Exterritorialität 

durch liebenswürdige Beachtung der Konventionen zu überspielen trachten, stürzen uns 
die debilen, die geistig behinderten Menschen in den Schrecken, der jede unverhofft-plötz-
liche Konfrontation mit dem Fremden begleitet. Sie sind oft nicht imstande, mit unserer 
Behinderung zu rechnen, mit unserer Abwehr und unserem Ekel. Darum müssen sie noch 
viel gründlicher ausgeschlossen werden als die Krüppel. Der gutmütige ›Dorfdepp‹, den alle 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


273

Grassmann, Müller und von Paczensky ostentativ auf die Bühne bringt und, im Spiel 
mit ihnen, Momente der (peinlichen) Komik evoziert, derer sich die Theaterzuschau-
er schwer entziehen können. Gleichwohl die Auftritte der ›Spezialisten‹ in Kirche der 
Angst bisweilen in Slapsticks münden – man mag hier insbesondere an die »Dick 
und Doof Szene«332 denken –, bleiben das ihnen inhärente Stigma und Memento 
mori stets präsent. Konsequenterweise sind es daher die ›Spezialisten‹, die in einer 
späteren Szene Schlingensiefs Operation symbolisch reinszenieren : Ihr Zerschneiden 
eines weißen Lakens in mehrere Streifen spielt auf das Öffnen von Schlingensiefs 
Brustkorb und das Herausschneiden seines krebsbefallenen Lungenflügels an.

3.1.2.2  Figurationen des Versehrtseins
»Ich bin der Welt abhanden gekommen«

Während Kolosko in der Rolle Schlingensiefs, wie beschrieben, als energischer, auto-
ritärer Regisseur auftritt, dominieren im weiteren Verlauf von Kirche der Angst Figu-
rationen des kranken und verletzten Künstlers. In der zwölften Szene präsentiert sich 
der schwarze Schauspieler und Countertenor Komi M. Togbonou auf einer Lager
statt gebettet – eine per Video eingeblendete Texttafel kennzeichnet den Eintritt in 
die »Aufwachphase«333, die sich dem unter Vollnarkose erfolgten operativen Eingriff 
anschließt. Gemeinsam mit der zu seiner Rechten stehenden Sopranistin Friederike 
Harmsen singt Togbonou, in einem fort liegend, die ersten beiden Strophen von 
Gustav Mahlers 1901 komponiertem Lied Ich bin der Welt abhanden gekommen, eine 
Vertonung des gleichnamigen Gedichts Friedrich Rückerts, der dieses im Zuge seines 
1821 entstandenen Zyklus Liebesfrühling verfasste :

Ich bin der Welt abhanden gekommen,
Mit der ich sonst viele Zeit verdorben.
Sie hat so lange von mir nichts vernommen,
Sie mag wohl glauben, ich sei gestorben.

Es ist mir auch gar nichts daran gelegen,
Ob sie mich für gestorben hält.
Ich kann auch gar nichts sagen dagegen,
Denn wirklich bin ich gestorben der Welt.

Einwohner gern haben und gemeinsam durchfüttern, ist praktisch vom Marktplatz – und 
aus dem Bewußtsein – verschwunden. Quasimodo verkümmert in einer Klinik, klebt Tüten 
für große Konzerne …« ; ebd., S. 339 f., Hervorhebung im Original.

332 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 10. In dieser 18. Szene reihen sich Stefan Kolosko, die ›Spezi-
alisten‹ und die Sopranistinnen hintereinander auf, tanzen Polonaise und skandieren dabei : 
»Und eins und zwei und vor, zurück und eins, zwei, drei …«

333 	 Ebd., S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274

Ich bin gestorben dem Weltgewimmel,
Und ruh’ in einem stillen Gebiet.
Ich leb’ in mir und meinem Himmel,
In meinem Lieben, in meinem Lied.334

Die Weltentrückung des lyrischen Ichs, von der das Gedicht bekenntnishaft Zeugnis 
ablegt, gibt sich in der dritten Strophe als positiv konnotierter »Rückzug in Verin-
nerlichung«335 zu erkennen : Dem Durcheinander der äußerlichen Welt entzogen, 
findet es in sich Ruhe, Geborgenheit und Glück. Bezeichnenderweise unterschlägt 
Schlingensief ebendiese letzte Strophe, er beraubt also das Ich seines selbstgenügsa-
men Friedens und legt den Fokus auf den passiven Zustand des ›Gestorbenseins‹, der 
sich nun nicht mehr in kontemplative Innerlichkeit und Lebenszugewandtheit auf-
löst. Statt von himmlischer Ruhe und romantischer Weltflucht singt Togbonou von 
Beklemmung und Resignation : »Ich kann auch gar nichts sagen dagegen,  / Denn 
wirklich bin ich gestorben der Welt.«336

Den Bekenntnischarakter des Gedichts macht sich Gustav Mahler, der sich mit 
den Rückert’schen Versen emotional identifiziert, zu eigen. »Das ist Empfindung bis 
in die Lippen hinauf, die sie aber nicht übertritt ! Und : das bin ich selbst !«, soll er 
über seine Vertonung gesagt haben.337 In Kirche der Angst gebraucht Schlingensief 
das Lied Mahlers als musikalisches Versatzstück seiner autobiotheatralen Inszenie-
rung : Der singende Togbonou wird zur Personifikation des kranken, todgeweihten 
Künstlers.338 Nicht allein die in dem Lied verhandelte Todesthematik, auch das 
darin enthaltene Mahler’sche Kernmotiv macht es für eine Kontextualisierung in 
Schlingensiefs autobiotheatraler Krankengeschichte geeignet. Mathias Hansen be-
schreibt dieses Kern- bzw. Urmotiv Mahlers am Beispiel von Ich bin der Welt abhan-
den gekommen wie folgt : »Anstieg, Verweilen, Abstieg, oder : Einatmen, Anhalten, 
Ausatmen« : »Mahler gliedert das zwölfzeilige Gedicht in drei mal vier Verszeilen, 
die jeweils eine Variante des Motivs und seine Projizierung umfassen und am Schluss 
den Eindruck hinterlassen, die Form des Liedes bestehe aus einem einzigen, an- und 
abschwellenden Atemzug.«339 Indem Schlingensief das Mahler-Lied um die dritte 

334 	 Rückert 1979, Teil 2 : Liebesfrühling, S. 194 f. Rückerts Gedicht ist im Programmheft von 
Kirche der Angst unter der Überschrift »Lied«, als Bestandteil der ›Liturgie-Fragmente‹, ab-
gedruckt. Hierbei weist die dritte Strophe subtile Textmodifikationen auf, die Corinna Herr 
aufgezeigt hat ; vgl. Herr 2016, S. 254. Bereits Gustav Mahler hatte in die Rückert’sche 
Textvorlage leicht eingegriffen.

335 	 Revers 2000, S. 106.
336 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 7.
337 	 So erinnert sich Mahlers langjährige Vertraute Natalie Bauer-Lechner ; Kilian 1984, S. 194.
338 	 Vgl. Herr 2016, S. 255.
339 	 M. Hansen 2010, S. 208 f. Über Mahlers Motiv führt Hansen aus : »Dem Eingangsintervall 

der großen Sekunde schließt sich, wiederholend und erweiternd, eine kleine Terz, dann eine 
große Terz an, von der eine gleichsam kreisend-zusammenfassende Achtelbewegung aus-
geht, welche zum Spitzenton der Melodiekurve führt – von dem aus eine abwärts gerichtete, 
rundend-schließende Tonfolge eingeschlagen wird. Dass heißt, das Ausgangsmotiv erfährt 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


275

Strophe kürzt, bricht er dessen Geschlossenheit auf und den metaphorischen Atem-
zug ab. So findet er auf musikalischer Ebene ein Äquivalent für seine leere linke 
Seite, den fehlenden Lungenflügel : »Wenn ich aufwache, werde ich anders atmen«, 
vermerkt Schlingensief vor seiner Operation.340

Des Weiteren unterläuft der Autor-Regisseur den Eindruck harmonischer Ge-
schlossenheit durch ostentativ inszenierte Dissonanz. Vor Beginn der zweiten Lied-
strophe betritt, durch den Mittelgang schreitend, ein 14-köpfiger Kinderchor die 
Theaterkirche, um sich auf der Bühne aufzustellen. An der Spitze der in Pfadfinder-
kluft gekleideten Kinder geht Karin Witt, die – als Bischöfin mit prächtiger, gold-
farbener Kasel und Mitra kostümiert – die eigentümliche Prozession anführt. Un-
ter Witts Dirigat stimmt der Chor einen distonalen »La-la-la«-Singsang an, der die 
Stimmen von Togbonou und Harmsen überlagert. Todesgedicht und Klagegesang 
gehen in kindlich dadaistischem Protest unter. Diese surreale Intervention stört die 
Gravität der Szene und lässt sie ins (Alb-)Traumhafte kippen. Zur unheimlichen 
Stimmung trägt vornehmlich die kleinwüchsige Bischöfin bei, die einer abgründigen 
Märchengestalt gleicht. Mit ihrer markant hohen Stimme – selbst eine Kinderstim-
me – scheucht Witt den Chor nach seinem kurzen Auftritt schnell wieder von der 
Bühne : »Hopp, hopp, ins Bett !«, lautet die an die Kinder gerichtete Anweisung.341 
Es scheint, als wolle Witt ihre Schützlinge eine weitergehende Konfrontation mit 
Krankheit, Schmerz und Tod ersparen. Hastig gehen die Kinder ab. »Das ist ein 
bösartiger, märchenhafter Todesengel, der, indem er die Kinder wegtreibt, um sie vor 
dem Grauen zu bewahren, sie schon mal richtig mit dem Grauen konfrontiert«,342 
äußert sich Hegemann über die von Witt verkörperte Figur. Es sind solche Sequen-
zen, in denen Schlingensief den durch seine Erkrankung erlittenen Verlust »kindli-
che[r] Unschuld«343 thematisiert.

Ein 2006 von Elfriede Jelinek für Schlingensief verfasster Theatertext verbindet 
das Rückert’sche Gedicht mit dem weltfremden Toren Parsifal, der im Laufe seines  

sofort seine Projizierung durch Dehnung und Fortspinnung seiner elementaren Teile – und 
dieses Verfahren erstreckt sich dann auf das gesamte Stück« ; ebd., S. 209.

340 	 Schlingensief 2009, S. 36. Im Interview äußert sich der Autor-Regisseur : »Meine linke 
Seite ist leer. Es geht auch so. Als ich aus der Narkose aufwachte, staunte ich, dass ich atmen 
und reden konnte« ; Schlingensief / Seidler 2008. Doch erwies sich das Atmen, wie er-
wartet, als verändert : »Das Atmen fühlt sich manchmal etwas komisch an, so als sei da eine 
Ecke, wo sich die Luft dran schabt oder irgendwie dran hängen bleibt« ; Schlingensief 
2009, S. 115.

341 	 Vgl. Transkript Kirche der Angst.
342 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.
343 	 Vgl. Schlingensief / Behrendt 2009, S. 37. Auch zum Ende der 40. Szene kommt es, in 

albtraumhafter Atmosphäre, zur symbolischen Zerstörung kindlicher Unschuld. Hier ist es 
nun die Schauspielerin Angela Winkler, die den Todesengel mimt : Mit einer Taschenlampe 
»erschießt« sie auf die Bühne rennende Ministranten. Nachdem alle Kinder, eines nach dem 
anderen, zu Boden gegangen sind, bricht Winkler in irres Gelächter aus.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276

Gralsabenteuers ebenfalls seine kindliche Unschuld und Naivität einbüßt.344 In Par-
sifal : (Laß o Welt o Schreck laß nach !) entsendet Jelinek ihren Titelhelden – eine 
»mythische[] Vermischungsfigur, in der die Erlösergötter Dionysos und Prometheus 
mit Wagners Parsifal, aber auch mit Jesus verschmelzen«345 – nach Afrika. Diesen 
Text, mit dem die Autorin auf Schlingensiefs Parsifal-Inszenierung in Bayreuth re-
agiert, steuert sie zu seinem Langzeitprojekt des Animatografen bei, einer mobilen 
Film- und Drehbühneninstallation, die – nach Stationen auf Island, in Deutsch-
land und Namibia – unter dem Titel Area 7 – Matthäusexpedition im Januar 2006 
am Burgtheater Wien eröffnet wird.346 In der animatografischen Installation lässt 
Schlingensief ein Video einspielen, das Jelinek bei der Lesung ihres Parsifal-Textes 
zeigt. Dieser entstand in direktem Austausch mit Schlingensief. Sie beide hätten sich 
»ab und zu E-Mails geschickt und den Text erweitert«, berichtet der Regisseur, »oder 
sie [Jelinek] hat ein Musikstück von mir genommen und davon weiter assoziiert, z. B. 
von Mahler ›Ich bin der Welt abhanden gekommen‹.«347 Diese Aussage verdeutlicht, 
dass Mahlers Lied Schlingensief bereits vor seiner Krebsdiagnose präsent war. Tat-
sächlich webt Jelinek Zitate aus Rückerts Gedicht in ihren Theatertext ein : Ich bin 
der Welt abhanden gekommen durchzieht, zusammen mit Eduard Mörikes Verborgen-
heit (»Laß, o Welt, o laß mich sein«), den Text leitmotivartig.348

»Au, meine Wunde !«
In Kirche der Angst steht die 24. Szene, die den Beginn der Totenmesse vorbereitet, 
ganz im Zeichen von Wagners Parsifal : Zu Szenenbeginn wird vom Band das Finale 
des Bühnenweihfestspiels eingespielt. Auf den Videoleinwänden sind Filmaufnah-
men von Schlingensiefs Bayreuther Operninszenierung aus dem Jahr 2004 zu sehen. 
Stefan Kolosko liegt auf dem Bühnenboden. In der Rolle Parsifals tritt Achim von 
Paczensky auf, ein Holzschwert in der erhobenen Rechten. In Anspielung auf den 
dritten Aufzug, in welchem Parsifal in die Gralsburg zieht, um Amfortas zu erlösen, 
verkündet von Paczensky : »Nur eine Waffe taugt ! Wer hat mir die Wunde geklaut ! 
Öffnet den Schrein !«349 Es handelt sich um ein Zitat aus dem Wagner’schen Libret-
to350 – wobei das Bild der ›geklauten Wunde‹ eine Zutat Schlingensiefs darstellt, 
die wiederum auf Jelineks Parsifal-Text verweist.351 Nun erscheint auch ›Spezialist‹ 

344 	 Jelinek 2006.
345 	 Lücke 2013, S. 196.
346 	 Zu Schlingensiefs animatografischen Projekten siehe ausführlich Berka 2011. Speziell zum 

Wiener Animatografen siehe ebd., S. 233–269.
347 	 »Schlingensief : ›Bin nicht der große Gralssucher‹« 2006.
348 	 Vgl. Lücke 2008, S. 328. Des Weiteren zieht Jelinek Zitate aus Euripides’ Bakchen heran, aus 

Friedrich Nietzsches Geburt der Tragödie sowie aus David Signers Ökonomie der Hexerei, 
einem Sachbuch, das sich mit Hexerei in Westafrika befasst.

349 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 14.
350 	 »Nur eine Waffe taugt : / die Wunde schließt / der Speer nur, der sie schlug. / […] Nicht 

soll der mehr verschlossen sein : Enthüllt den Gral – öffnet den Schrein !« ; R. Wagner 2013, 
S. 82 f.

351 	 In Jelineks Text sind die Figuren Parsifal und Amfortas eins. Parsifal führt seine Wunde 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


277

Norbert Müller auf der Bühne, sackt auf die Knie, sich die Seite haltend, krümmt 
sich und schreit mehrfach : »Au, meine Wunde !«352 – er stellt die Klage des Amfortas 
in der Gralsszene des ersten Aufzuges nach.353 Mit dem Schwert, stellvertretend für 
Parsifals heiligen Speer, berührt Achim von Paczensky erst Kolosko, dann Müller ; 
beide schreien schmerzerfüllt auf. »Jetzt ist sie schlimmer geworden !«, jammert Mül-
ler. »Ahh, meine Wunde !« Anders also als in der Parsifal-Oper erleben Stefan Ko-
losko und Norbert Müller, als Verkörperungen des Gralskönigs, keine Erlösung von 
ihren Qualen. Während Amfortas bei Wagner, durch Gurnemanz gestützt, in »hei-
liger Entzückung« und »großer Ergriffenheit« gezeigt wird,354 werden Müller und 
Kolosko – nach wie vor liegend – zusammen mit von Paczensky ohne viel Federlesen 
von der Bühne gedreht. An ihrer statt haben der Kinderchor und die kleinwüchsige 
Bischöfin aus der zwölften Szene einen erneuten Auftritt. Wieder stimmt der Chor 
seinen »La-la-la«-Gesang an und konterkariert damit das aus dem Off ertönende, 
weihevolle Finale »Höchsten Heiles Wunder : / Erlösung dem Erlöser !«, das von den 
Sopranistinnen Eidinger und Harmsen mitgesungen wird. Auf dem heruntergelas-
senen Gazevorhang erscheint dazu der Film Hasenverwesung, den Schlingensief in 
seiner Bayreuther Parsifal-Inszenierung, während des Karfreitagszaubers, vorgeführt 
hatte.355 Abschließend wird bühnentechnisch ein Sonnenaufgang in Szene gesetzt – 
und das dem Künstler gewidmete Requiem beginnt.

Seit seinem Engagement in Bayreuth finden sich in Schlingensiefs Arbeiten ver-
mehrt Motive, Zitate und Schlüsselszenen aus Wagners Weltabschiedswerk. Hatte 
sich Schlingensief vor seiner Krebsdiagnose noch »selber als Parsifal gesehen, als Tor 
und als Erlöser seiner selbst«,356 beginnt der todkranke Autor-Regisseur, sich mit 
der Figur des Gralskönigs zu identifizieren. In der Parsifal-Szene von Kirche der Angst 
treten die Darsteller Stefan Kolosko und Norbert Müller somit als Personifizierun-
gen Amfortas’ ebenso wie als Schlingensief-Doubles auf.

Mit der Bezugnahme auf Wagners Parsifal erzeugt Schlingensief multiple Selbst-
porträts. Zum einen ruft er – durch Videoeinspielungen und durch das Recyceln 
des Films vom verwesenden Hasen – die eigene Operninszenierung auf. Sie, die als 

in einem Rucksack mit sich, der ihm entwendet wird : »Außerdem schießt einer und klaut 
auch noch den Rucksack mit allem, auch der nagel-neuen Wunde. Wie unvorsichtig, sie 
dort hineinzulegen ! Aber er hat sie immer bei sich, da kann man nichts machen, da ist 
mit Parsifal nicht zu reden, leider, die gerechte Aufteilung der Gralswunde an alle im Kral 
[= kreisförmig angelegtes Dorf bei afrikanischen Stämmen] wäre so aufwendig, würde so-
viel mathematisches Wissen erfordern, daß Parsifal sie im Rucksack behält, im Ganzen« ; 
Jelinek 2006.

352 	 Transkript Kirche der Angst.
353 	 Von seinem Ruhebett aus beklagt der Gralskönig »im Ausbruche qualvoller Verzweif lung« : 

»Wehe ! Wehe mir der Qual ! […] Was ist die Wunde, ihrer Schmerzen Wut, / gegen die Not, 
die Höllenpein, / zu diesem Amt – verdammt zu sein !« ; R. Wagner 2013, S. 31 f.

354 	 Ebd., S. 82.
355 	 Der von Alexander Kluge verantwortete Schwarz-Weiß-Film zeigt den Verwesungsprozess 

eines Hasen im Zeitraffer. Weiterführend zum Film siehe unten, S. 344–346.
356 	 Jörg van der Horst, in : Beyer et al. 2011, S. 166.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278

Höhepunkt seines künstlerischen Œuvres gilt, markiert für Schlingensief zugleich 
den Ursprung seiner Krankheit.357 Während der Proben von Kirche der Angst malt 
der Regisseur auf das vergrößerte Röntgenbild seines Brustkorbs ein Diagramm sei-
nes Lebens – als Vorbild dürften ihm hierbei die Diagramme von Joseph Beuys ge-
dient haben. Im Kirchenraum wird diese Diagrammtafel später Teil des Bühnenset-
tings. Die Dokumentarfilmerin Sibylle Dahrendorf hält Schlingensiefs Bemalen und 
Beschreiben des Röntgenbilds mit der Kamera fest : Der Autor-Regisseur zeichnet 
seine Station auf dem Grünen Hügel in Bayreuth als »Chaossituation« ein, die er für 
die Entartung seiner Zellen verantwortlich macht.358 Wenn Schlingensief in Kirche 
der Angst Wagners Parsifal referenziert, meint er damit auch sein mit den Bayreuther 
Festspielen verknüpftes Krankheitsnarrativ und zieht die Geschichte um Parsifal und 
Amfortas als Projektionsfläche für seine Autopathografie heran.

Der im Bühnenweihfestspiel behandelte Themenkomplex der Wunde und des 
(Mit-)Leidens wird von Schlingensief autoreferenziell aufgeladen und nach eigenem 
Gutdünken modifiziert. Der zeremonielle und rituelle Charakter der Vorlage wird 
durch die dadaistische Einlage des Kinderchors und durch den Auftritt der ›Spezi-
alisten‹ (»Au, meine Wunde !«) ad absurdum geführt. Während Wagner seinen Ti-
telhelden als Erlöserfigur zelebriert, vermag Parsifal in Kirche der Angst die Wunde 
des ewig leidenden Amfortas nicht zu schließen – so reiht sich der Gralskönig ein in 
Schlingensiefs theatrale Autofigurationen der Versehrung, die keine Erlösung durch 
den anderen kennt.

In der Krankenbetthöhle
In der 13. Szene ist die Bühne erstmals in ein Krankenhaussetting verwandelt : In 
einem auf der Bühnenmitte platzierten Klinikbett liegt Margit Carstensen. Weiße 
Vorhänge umgrenzen ihr Krankenzimmer. Eine am Bett befestigte Lampe wirft 
gelbes Licht auf die Schauspielerin, die noch immer ihr Abendkleid trägt. Neben 

357 	 Vgl. Schlingensief 2009, S. 171. Obschon Schlingensief die »Todesmusik« Wagners für 
seinen Krebs mitverantwortlich macht, setzt er die Auseinandersetzung mit ihr auf der 
Theater- und Opernbühne fort : »Like Amfortas, who may only be healed by the touch of 
the weapon that inflicted the wound, Schlingensief seeks the touch of the music he partially 
blames for his illness« ; Malzacher 2010, S. 195.

358 	 Vgl. »Toleranzgürtel« 2008, Min. 1 :10–1 :42 (Transkription der Verfasserin). Im anschließen-
den Interview mit Dahrendorf führt Schlingensief aus : »Dieser Kampf [= der Konflikt mit 
der Familie Wagner], der hat mich, glaube ich, sehr in Anspruch genommen. Und ich habe 
dann im Privaten die Trennung von der Freundin und auch mit anderen Dingen Kontakt 
aufgenommen, wo ich eigentlich nichts drüber sagen will, aber wo ich sage : Das entspricht 
nicht meinem Naturell. Da habe ich mich verrannt, und da habe ich mich auch im Tod 
schon gesehen, und da habe ich natürlich mit diesem Wahn gearbeitet, der da auch drin-
steckt in der Musik. Und ich glaube, dass ich da eben diesen Toleranzgürtel oben immer 
befeuert habe mit dem Gedanken ›Was wäre, wenn ich danach sterbe ?‹ Peng ! Bei Heiner 
Müller ist es wohl auch ein bisschen ähnlich gelaufen, der hat danach seinen Krebs bekom-
men« ; Schlingensief / Dahrendorf 2008, Min. 14 :38–15 :20 (Transkription der Verfasse-
rin).

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


279

dem Bett befindet sich eine Kommode, auf der ein altmodischer Telefonapparat mit 
Wählscheibe steht. Auf der gegenüberliegenden Seite, zu Carstensens Linken, ist ein 
Spiegel angebracht. Auf und über die Darstellerin werden Schwarz-Weiß-Bilder von 
Zellstrukturen projiziert, die die gesamte Szene gespenstisch überlagern und das As-
soziationsfeld des Pathologischen präsent halten.

Vollmond scheint auf den Videoleinwänden über dem Klinikbett. Das Bildmotiv 
des Mondes weist auf die vierte Szene von Kirche der Angst zurück, in der der Beginn 
von Arnold Schönbergs expressionistischem Monodram Erwartung eingespielt wur-
de. Der im Spätsommer 1909 komponierte Einakter handelt von einer Frau, die in 
mondheller Nacht – auf der Suche nach ihrem Geliebten – ängstlich durch den Wald 
irrt, den Vermissten schließlich erschlagen auffindet. Für das Libretto zeichnet die 
Dichterin und angehende Ärztin Marie Pappenheim verantwortlich.359 In seinem 
Theaterstück legt Schlingensief den Gesang der Frau in den Mund der beiden Sänge-
rinnen Eidinger und Harmsen, die – wie in der gesamten Aufführung – in schwarzer, 
barocker Trauerkleidung auftreten. In Play-back-Manier bewegen sie ihre Lippen 
synchron mit der Sopranstimme vom Band :

Hier hinein ? … Man sieht den Weg nicht. Wie silbern die Stämme schimmern … wie 
Birken. Oh ! Unser Garten … Die Blumen für ihn sind sicher verwelkt … Die Nacht 
ist so warm. Ich fürchte mich … Was für schwere Luft herausschlägt … wie ein Sturm, 
der steht … So grauenvoll ruhig und leer. Aber hier ist es wenigstens [hell …] Der 
Mond war früher so hell.360

Die eingespielte Passage ist der Anfang der ersten Szene von Erwartung. Im asso-
ziativen Bewusstseinsstrom der Figur, die der Autor-Regisseur mit Eidinger und 
Harmsen zwillingshaft verdoppelt, drücken sich Orientierungslosigkeit und Angst 
aus. Die von der Frau beschriebenen Naturwahrnehmungen vermitteln eine bedroh-
liche, unheilschwangere Atmosphäre, die das furchtbare Ende antizipiert. In ihrer 
freien Atonalität und schnell wechselnden Motivik vollzieht Schönbergs Musik die 
seelisch-geistige Verfassung der Figur nach, ein musikalisches Psychogramm entwer-
fend. Die via Musik und Text evozierten Bilder der Furcht, des Bedrohtseins und 
der Todesnähe zieht Schlingensief, in einem stark ästhetisierten Szenenkontext, zur 
Aufladung seiner Krankengeschichte heran : Schönbergs Erwartung lässt er unmit-
telbar auf die Szene mit den Kindheitsfilmen folgen, die mit seiner von der Diagnose 
berichtenden Diktafonaufnahme unterlegt sind. Die lebensbedrohliche Diagnose des 
Künstlers und die beklemmende Stimmung des Monodrams überblenden einander. 
Zugleich wird durch das Play-back-Singen der Sopranistinnen die Szene in einem 
Akt der Verfremdung ironisch gebrochen, Schönbergs Musik als ästhetisches Materi-
al und theatrales Element von Schlingensiefs Selbstdarstellung ausgewiesen.

359 	 Pappenheim 2022.
360 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 3. Vgl. Pappenheim 2022, o. S.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280

Der Mond, der in Erwartung geisterhaftes Licht spendet, leuchtet auch für die bettlä-
gerige Carstensen in der 13. Szene. Mit der Frau in Schönbergs Monodram hat Cars-
tensen gemein, dass sie im Angesicht des Todes und damit in einer Extremsituation 
dargestellt ist. Während jedoch die Figur in Erwartung zunächst rastlos durch den 
Wald irrt, verharrt Schlingensiefs Schauspielerin im Krankenbett, ein sprechendes 
Bild für die »Statik«, die – so Schlingensief – »einem die Krankheit aufzuzwingen 
versucht«361. Nicht mit dem gewaltsamen Tod des Geliebten sieht sich die Bühnen-
figur Carstensens konfrontiert, sondern mit der durch Krankheit bedingten eigenen 
Todesnähe. Wieder trägt die Schauspielerin in ruhigem, ernstem Tonfall aus Schlin-
gensiefs Tagebuchmanuskript vor, das als Krankenlektüre auf ihrem Schoß liegt. 
Anders also als in der fünften Szene, in der sie, einer Laudatorin gleich, zum Vorlesen 
an das Rednerpult getreten ist, erscheint Carstensen hier ostentativ als Figuration des 
todgeweihten Künstlers. Bei dem von ihr vorgetragenen Text handelt es sich um die 
wortgetreue Wiederholung eines Auszugs jenes O-Tons, den die Theaterzuschauer 
bereits aus der dritten Szene des Stücks kennen : Es ist Schlingensiefs stockender 
Bericht über den ihm durch den Arzt mitgeteilten Befund. Im Regiebuch ist das 
Transkript als Figurenrede Carstensens abgedruckt :

Ich war jetzt gerade beim Kardiologen … der diese Punktion gemacht hatte … der 
wollte mich noch mal sprechen und hat mich ganz lange reingebeten … fast ne drei-
viertel Stunde und hat mit mir wirklich total lieb geredet und hat eben auch sehr … 
also ich weiß nicht, was er so genau gemacht hat mit mir … aber auf der einen Seite 
war ich panisch plötzlich wieder mal … und auf der anderen Seite war er plötzlich der 
der das in ein sicher auch von mir befürchteten … aber jetzt nicht ausgesprochenen … 
oder so was Rahmen gebracht hat … und dadurch auch in ne Ruhe … indem er dann 
gesagt hat eben er würde mir abraten jetzt noch woanders hin zu fahren … er hätte im 
Bauch diese Drüse … das wär’ eben schon etwas wo es wohl mit metastasiert, was aber 
eben noch nicht … diese anderen Sachen befallen sind … Schilddrüse ist wohl auch in 
Ordnung … und dann würde er einfach sagen … jede Woche … in der einen Woche, 
wenn ich wegfahren würde, könnte es auch … ja nach Wien in dieses Blut …362

Auf textformaler Ebene fällt die Häufung von Ellipsen als Parallele zum lyrischen 
Monolog des Pappenheim’schen Librettos auf. Wie die Auslassungspunkte im Li-
bretto von Erwartung die Assoziationen der Frau als flottierend und fragmentiert 
kennzeichnen, ihrem aufgewühlten Seelenzustand entsprechend, markieren sie in 
der Umschrift von Schlingensiefs Audiotagebuch dessen Stocken, Innehalten und 
Verstummen, sind mithin textuelle Marker für Gefühle der Angst, Verzweiflung 
und Sprachlosigkeit. Zugleich zeugen sie von Schlingensiefs Bemühen, die eigene 
Befindlichkeit in der emotionalen Extremsituation in Worte zu fassen und zu reflek-
tieren.363 Carstensen trägt den Ellipsen durch Sprechpausen Rechnung.

361 	 Schlingensief 2009, S. 88.
362 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 8.
363 	 In dem in Buchform veröffentlichten Tagebuch ist das Gros der Ellipsen, wohl nicht zuletzt 

aus Gründen der besseren Lesbarkeit, aus dem Text getilgt. Damit ist eine augenfällige Spur 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


281

Durch das Moment der Wiederholung hebt Schlingensief den Status seines Tage-
buchtextes als künstlerisch vermitteltes und ästhetisch überformtes Material deutlich 
ins Bewusstsein des Publikums. In der Szene mit den vom Vater aufgenommenen 
Filmen aus Schlingensiefs Kindheit erlebt der als Soundtrack aus dem Off eingespiel-
te Ego-Text seine erste Transformation : Die private Diktafonaufnahme wird zum 
theatralen Zeichen. In der hier besprochenen 13. Szene findet ein weiterer, in seinem 
Medienwechsel komplexerer Umwandlungsprozess statt, nämlich die Transpositi-
on vom mündlichen Text zum schriftlich fixierten Theatertext, dem durch Margit 
Carstensen auf der Bühne abermals eine Stimme gegeben wird. Das Spektrum der 
multimedialen Vervielfachung des Schlingensief ’schen Selbst erstreckt sich von den 
Filmaufnahmen, die mit seiner Tonbandstimme unterlegt sind, bis zur Schauspiele-
rin, die – in Stellvertreterrolle als todkranke Frau im Krankenhausbett – die Worte 
des Künstlers wiederholt.

Carstensens Monolog wird durch schrilles Telefonklingeln unterbrochen. Als die 
Darstellerin den Hörer des Telefonapparats abnimmt, ertönt aus dem Off die Stim-
me des Anrufbeantworters, die eine neue Nachricht – »empfangen gestern um 18 :13 
Uhr« – ankündigt.364 Es folgt eine Sprachnachricht von Anna Maria Schlingen-
sief, der Mutter des Regisseurs. Der Text ihrer kurzen Mitteilung wird für die Zu-
schauer zum Mitlesen auf die Videoleinwand projiziert : »Hallo Christoph, du tust 
mich aber auf die Folter spannen. Du hattest mir doch fest versprochen, mich an-
zurufen. Tschüss, Kind.«365 Damit endet die Szene. Das authentische Tondokument 
überführt der Autor-Regisseur – analog zu seinen Diktafonaufnahmen – aus dem 
Kontext intim-privater Kommunikation in den Rahmen der Kunst, wodurch er ihm 
Readymade-Charakter verleiht. Als ›Einbruch des Realen‹ in den ästhetischen Schein 
der Theateraufführung erinnern die Worte der besorgten Mutter an das Schicksal der 
realen Person Schlingensief.366 Darüber hinaus ist mit Anna Marias Sprachnachricht 
der Mutter-Sohn-Konflikt angedeutet, der im weiteren Verlauf des Stücks zum Tra-
gen kommt.

des mündlichen Entstehungskontexts der Aufzeichnungen, zugunsten ihrer literarischen 
Überformung, ausradiert. Indessen bleiben – dies hebt Amelie Meister hervor – der »hoch-
gradig umgangssprachliche« Rededuktus Schlingensiefs und das »freie Hin- und Hersprin-
gen« seiner Gedanken auch im publizierten Tagebuch enthalten. Auf den Eindruck von Au-
thentizität und Momentaneität werde somit, so Meister, nicht verzichtet ; vgl. A. Meister 
2022, S. 372.

364 	 Transkript Kirche der Angst.
365 	 Ebd. Im Regiebuch wird das eingespielte Tondokument als »Mutter AB Christoph« ange-

führt ; Regiebuch Kirche der Angst, S. 8.
366 	 Es ist davon auszugehen, dass diese Sprachnachricht aus der Zeit von Schlingensiefs Kran-

kenhausaufenthalt stammt, Anna Maria Schlingensief den Sohn folglich um Rückmel-
dung über den Ausgang seiner Operation oder einer seiner Untersuchungen bittet. Der 
leise Vorwurf (›Du hattest mir doch fest versprochen, mich anzurufen‹) lässt sich bereits als 
Indiz für eine gestörte Kommunikation deuten. In späteren Szenen erweist sich das Mut-
ter-Sohn-Verhältnis in der Tat als belastet und konfliktuös.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282

Die Szenen 14, 15 und 16 schreiben das Motiv des todgeweihten Kranken fort. Be-
gleitet werden die ersten beiden von einem filmischen Reenactment der Aktion Zer-
reißprobe des Wiener Aktionisten Günter Brus, verkörpert durch Stefan Kolosko.367 
Der tonlose Schwarz-Weiß-Film läuft auf der mittleren Videoleinwand und zugleich 
projiziert auf das Szenenbild, wodurch Schlingensief einen wechselseitigen Bezug 
zwischen der eigenen Leidensgeschichte und der Brus’schen Arbeit herstellt. Mit Brus 
als Referenzkünstler rekurriert Schlingensief auf dessen Bilder der Autoaggression : 
Mit Selbstverletzungen seines Körpers agiert Brus verdrängte Traumata privater wie 
gesamtgesellschaftlicher Natur aus.368 Im Hinblick auf die Krankengeschichte des 
Autor-Regisseurs liegt es nahe, Schlingensiefs Zerreißprobe einmal mehr auf das 
›Trauma Bayreuth‹ zu beziehen, auf das er die Entstehung seines Lungentumors zu-
rückführt.

Neben Kolosko als Brus sind in dem von Schlingensief mit seiner Bolex-Kamera 
gedrehten Film ebenso die Figuren John Lennon und Joseph Beuys anwesend, die 
die von Kolosko dargebotene Aktion teilnahmslos beobachten. Die drei Künstler-
figuren bilden eine eigentümliche Trias, in der die für Kirche der Angst zentralen 
künstlerischen Bezugspunkte versinnbildlicht sind : die exemplarisch durch den mit 
Yoko Ono verheirateten Lennon repräsentierte Fluxus-Bewegung, der künstlerische 
Kosmos Beuys’ sowie, vertreten durch Günter Brus, die um Darstellungen von Ver-
wundung, Folter und Selbstopfer kreisenden Körperperformances des Wiener Akti-
onismus.

Erstmals in Schlingensiefs Theaterinszenierung erscheint in dieser 14. Szene die 
Schauspielerin Angela Winkler. Während das Krankenzimmer langsam von der 
Bühne gedreht wird, verkündet sie Carstensen in ernstem, beinahe feierlichem Ton, 
»schlechte Nachrichten« überbringen zu müssen.

WINKLER : Margit ? Margit, ich habe ganz schlechte Nachrichten. Aber ich will noch 
nicht zu viel verraten.

CARSTENSEN : Wie lange hab ich noch ?

WINKLER : Das weiß ich nicht. Ich hab ganz schlechte Nachrichten. Aber ich will 
noch nicht zu viel verraten.

CARSTENSEN : Das ist ja wunderbar !369

Der anti-illusionistische Impetus dieser kurzen Dialogszene wird bereits dadurch 
angezeigt, dass Winkler die Schauspielkollegin mit Vornamen anspricht, womit der 
Akt der Repräsentation gezielt irritiert wird. Gleichermaßen befremdlich ist Wink-
lers Geheimniskrämerei (›Aber ich will noch nicht zu viel verraten‹), die bei einer 

367 	 Günter Brus Aktion 2008.
368 	 Siehe hierzu auch Kapitel III, S. 189.
369 	 Transkript Kirche der Angst.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


283

freudigen Überraschung angemessen wäre, nicht aber zu den annoncierten ›schlech-
ten Nachrichten‹ passen möchte. Eine verständnisvolle Kommunikation wird auf 
diese Weise ad absurdum geführt. Carstensen, die nach der ihr noch verbleibenden 
Lebenszeit fragt, ohne darauf von Winkler eine Antwort zu erhalten, entspricht zu-
nächst der ihr zugewiesenen Rolle der Schwerkranken, um dann ihrerseits den Ernst 
der Situation mit dem Ausruf ›Das ist ja wunderbar !‹ ironisch zu unterlaufen. Die 
der Szene inhärente Absurdität korrespondiert mit der Präsenz der von Achim von 
Paczensky verkörperten John-Lennon-Figur im zeitgleich dargebotenen Zerreißpro-
be-Aktionsfilm : Bilder der Verzweiflung, des Leidens und des Todes werden durch 
ein skurriles, komisches Moment aufgebrochen, wodurch die Zuschauer in ihrer 
compassio, dem Mitfühlen mit der leidenden Künstlerfigur, irritiert werden.

Die 15. Szene spielt in einer provisorisch anmutenden Raumzelle, an deren hinte-
rer Planenwand Röntgenbilder einer Hand befestigt sind. Auf der linken Seite steht 
der in weißem Hemd und weißer Hose gekleidete von Paczensky, ausgestattet mit 
einer schwarzen Langhaarperücke und der für Lennon charakteristischen Sonnen-
brille. Rechts befindet sich ein schmaler Holztisch mitsamt Stuhl – im Regiebuch 
als »Beuys-Aktionstischchen«370 ausgewiesen. Auf dem Tisch klingelt ein Telefonap-
parat. Folglich sind Lennon und Beuys, die im Film als »stumme[] Zeugen«371 des 
Brus’schen Aktionsgeschehens auftreten, nun auch in persona auf der Bühne, wobei 
Beuys symbolisch, durch das bio-object des Tisches, repräsentiert wird.

Das Motiv medialer Dopplung setzt sich in Angela Winklers Monolog fort, inso-
fern es sich hier erneut um eine Wiederholung des bekannten O-Tons Schlingensiefs 
handelt. Aus Carstensens Krankenzimmer kommend, setzt sich Winkler an das Ak-
tionstischchen, nimmt den Hörer ab und spricht ins Telefon : »In der Woche könnte 
der Tumor zum Beispiel Absiedelungen vornehmen, das wäre möglich, das könnte 
sein. Das heißt, so schnell wie möglich von Dr. Kaiser, Prof. Kaiser, sich den Tod da 
rausschneiden lassen, und was dann kommt, sagt er, ist eben ein neues Leben. […] 
Die Prognose für diese Sache ist nicht gut.«372 Winkler nimmt, im Unterschied zu 
Carstensen, keine Rücksicht auf die von Schlingensief in seiner Diktafonaufnahme 
gemachten Sprechpausen. Ferner legt sie keinen Wert auf eine streng wortgetreue 
Wiedergabe des Originaltextes. Während Carstensen aus Schlingensiefs Kranken-
hausprotokollen »im Gestus des Vorlesens«373 zitiert, geht Winkler mit der Textvor-
lage frei um.

Die Schauspielerinnen, die beide aus demselben autobiografischen Text zitieren, 
verkörpern in den beschriebenen Szenen die Aufspaltung der Schlingensief ’schen 
Person(a). Carstensen übernimmt die Rolle der ans Bett gefesselten Sterbenskran-
ken. Demgegenüber erscheint Winkler als unbeteiligte Außenstehende – und so als 

370 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 9.
371 	 Degeling 2019, S. 183.
372 	 Transkript Kirche der Angst.
373 	 Annuss 2011, S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284

dissoziierter Persönlichkeitsanteil, der das kranke Ich über seine schlechte Prognose 
ins Bild setzt. Dass die Kommunikation zwischen den aneinander vorbeiredenden 
Schauspielerinnen absurde Züge annimmt, die den Ernst des verhandelten Themas 
unterlaufen, lässt Schlingensiefs selbstironischen Zugang zu seiner Krankengeschich-
te erkennen. Im Gespräch mit Eva Behrendt erläutert er, dass er im Inszenieren seiner 
diaristischen Texte »auf keinen Fall nur auf die Tränendrüse drücken«, sondern eben-
so zeigen wolle, »dass das alles auch sehr absurd ist«.374

»Keine Gnade, Frau Bauer !«
In der 16. Szene stürmt schließlich Stefan Kolosko auf die Bühne, hinein ins Kran-
kenzimmer. Da sich dieses hinter einem Gazevorhang befindet, ist der Schauspieler 
für die Zuschauer lediglich schemenhaft zu erkennen. Wie in der Regieanweisung 
vermerkt, stellt sich Kolosko vor den in Carstensens Zimmer angebrachten Wand-
spiegel, entledigt sich seines Oberteils und »findet sich schön«.375 Nervöse Orgel-
klänge – Dominik Blum spielt live auf der E-Orgel – untermalen den von Kolosko in 
heller Aufregung deklamierten Monolog :

Keine Gnade ! Keine Gnade, Frau Bauer ! Sie surfen nicht mehr, Sie werden jetzt ge-
surft. Eins kann ich Ihnen sagen : Sie werden es hassen ! Sie werden es hassen ! Keine 
Gnade ! Gnade ! Sie werden gelb werden. Sie werden stinken. Ihre Freunde werden sich 
von Ihnen abwenden. Sie werden allein sein. Wenn Sie Kinder hätten, wäre Ihnen das 
nicht passiert.376

Dem publizierten Tagebuch Schlingensiefs ist zu entnehmen, dass ihn – in Vor-
gesprächen über seine chemotherapeutische Behandlung – Onkologen einer Klinik 
mit ebendiesen Äußerungen konfrontiert haben sollen.377 Ihre zum Teil drastischen, 
hämisch klingenden Worte verletzen den Künstler, der sich als Schwerkranker ohn-
mächtig fühlt. Im Tagebuch empört er sich über solche Umgangsformen und fordert 
von Ärzten mehr Empathie und Rücksicht : »Knallharte Aufklärung zwecks Abhär-
tung oder was ? Ich finde das völlig falsch. Ich finde, sie sollen die Chemo nicht ver-
niedlichen, aber sie sollen sagen : Okay, wir machen das, Sie schaffen das schon und 
los geht’s.«378 Stattdessen entwerfen ihre düsteren Prophezeiungen, von Kolosko in 
Kirche der Angst sardonisch wiederholt, die Chemotherapie als »Horrorgemälde«379, 
vor das sich Schlingensief zunehmend ängstigt. Letztlich trifft er den Entschluss, 
eine andere Klinik aufzusuchen. In So schön wie hier kanns im Himmel gar nicht sein ! 

374 	 Schlingensief / Behrendt 2009, S. 37. Damit ist nicht zuletzt eine Strategie der Distan-
zierung verbunden : Die Ironisierung der eigenen Geschichte ermöglicht es Schlingensief, 
von ihr Abstand zu nehmen. Auch die Zuschauer erhalten dadurch Gelegenheit, sich emo-
tional von der dargestellten Krankengeschichte zu distanzieren.

375 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 9.
376 	 Ebd.
377 	 Vgl. Schlingensief 2009, S. 183 f.
378 	 Ebd., S. 184.
379 	 Ebd., S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


285

ist nachzulesen : »Ich habe gestern und heute viel rumtelefoniert, um eine Alternative 
zu finden, weil ich die Chemo auf gar keinen Fall in Zehlendorf machen will. Das ist 
jetzt klar. Da fühle ich mich einfach erniedrigt : ›Keine Gnade‹ … ›volle Kanne‹ … 
›Sie werden jetzt gesurft‹ …«380

Vor diesem Hintergrund steht die 16. Szene im Zeichen der Erniedrigung der von 
Margit Carstensen verkörperten Kranken, die hier von Kolosko als ›Frau Bauer‹ apo-
strophiert wird. Erniedrigend ist das Schreckensszenario des sozialen Todes, das ihr 
Kolosko vorhersagt : Durch Stigmatisierung und gesellschaftliche Ausgrenzung wer-
de Frau Bauer aus dem sozialen Leben ausgeschlossen – ›Ihre Freunde werden sich 
von Ihnen abwenden. Sie werden allein sein.‹ Entwürdigend sind ebenso die von 
Kolosko gebrauchten Worte, die Frau Bauer, weil sie sie gänzlich auf die Rolle der 
versehrten, der Therapie ausgelieferten Patientin reduzieren, selbst bereits stigma-
tisieren. Während er ihr eine abstoßende Degeneration ihrer Physis prognostiziert  
– sie werde aufgrund der Chemotherapie gelb anlaufen und stinken –, kann Kolos-
ko den eigenen Körper im Spiegel bewundern und sich ›schön finden‹. Der Akt der 
Bespiegelung lässt sich vielfältig deuten. Einerseits ist darin zweifellos ein Moment 
der Vanitas enthalten. Das eitle Selbstgefallen Koloskos fungiert, seinerseits auf Ver-
gänglichkeit verweisend, als warnende Erinnerung an den Tod als unvermeidliches 
Ende irdischen Seins. Andererseits kann der Schauspieler, wie schon Angela Winkler 
in der vorangegangenen Szene, als Schlingensief ’scher Persönlichkeitsanteil interpre-
tiert werden : Die Worte des Arztes wiederholend, setzt sich Kolosko gegen die da-
rin ausgedrückte Verachtung zur Wehr, indem er sich im Gestus der Reaffirmation 
seiner selbst wertschätzend vergewissert. Denkbar ist, dass Schlingensief damit auf 
einen Traum Bezug nimmt, von dem er in seinem Tagebuch berichtet : Er träumte 
davon, bis auf die Unterhose entkleidet vor einem Spiegel zu stehen und seinen ver-
narbten Oberkörper zu betrachten.381 »Ich weiß noch, dass ich fast stolz war, als ich 
aufwachte. Ich dachte : Ja, das ist meine Narbe, das ist meine Geschichte.«382 Ge-
gen »das (Selbst-)Anerkennungsdefizit Kranker«383 stellt Schlingensief den selbstbe-
wussten Umgang mit der eigenen Versehrung und konzipiert mit Koloskos Auftritt 
das Beuys’sche ›Zeigen der Wunde‹ als selbstbezügliche Handlung im Dienst einer 
Selbstvergewisserung des Ichs.

Besonders schwer wiegt für Schlingensief die Unterstellung, ihn hätte die Krebser-
krankung aufgrund seines Künstlerdaseins zwangsläufig ereilt. »Ein Arzt sagte mir : 
Wenn Sie Kinder hätten, wäre Ihnen das nicht passiert. Und dann noch der ande-
re Satz : Immer diese Künstler mit ihrer Todesverbundenheit !«384 Der eine solche 
Korrelation behauptende Arzt ruft die topische Vorstellung vom melancholischen 

380 	 Ebd.
381 	 Vgl. ebd., S. 198 f.
382 	 Ebd., S. 199.
383 	 Moos 2018, S. 344.
384 	 Schlingensief / Schaper 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286

Künstler auf, der nicht in neues Leben investieren wolle (›Wenn Sie Kinder hät-
ten …‹), sondern schicksalhaft – born under Saturn – von destruktiver Todes- und 
Leidenssehnsucht erfüllt sei.385 Zwar weist Schlingensief diese ihm unterstellte 
›Todesverbundenheit‹ – etwa im Gespräch mit Alexandra Kluge, der Schwester des 
Filmemachers – entschieden von sich,386 er gibt jedoch auch zu, dass in seinem 
künstlerischen Schaffen die Auseinandersetzung mit Sterben und Tod immer schon 
eine Rolle gespielt habe.387 Nicht zuletzt rekurriert er in seiner um Bayreuth kreisen-
den Krankheitserzählung ganz wesentlich auf das Motiv der durch die Kunst und 
den Künstler verschuldeten Erkrankung. In seinem Tagebuch formuliert Schlingen-
sief die »feste[] Überzeugung, dass ich genau in der Bayreuth-Zeit eine Grenze in 
meinem Leben überschritten habe. Ich habe in meiner Fantasie ja schon immer ein 
bisschen mit der Todessehnsucht gespielt. Das ist auch okay, wenn man das spiele-
risch transformiert. Aber beim ›Parsifal‹ war es eben kein Spiel mehr.«388 Weil ihm 
ein sublimierender Umgang mit Wagners ›Todesmusik‹ nicht möglich gewesen sei, 
sieht sich der Künstler mitschuldig am Ausbrechen seiner Krankheit.389 Im Tagebuch 
einer Krebserkrankung reflektiert er selbstkritisch :

[I]ch bin es selbst gewesen, der diesen dunklen Kanal geöffnet hat. Ich habe ein Tor 
geöffnet, das ich niemals hätte öffnen dürfen […] Dieses Aalen in der Verzweif lung 
habe ich ja mit Lust getan, das fand ich teilweise supergeil. Unter dem Motto : Ich bin 
einer, der jetzt aus der Verzweif lung heraus etwas Großes bewältigen muss, vielleicht 
auch scheitern wird, aber auf jeden Fall mutig ist und das Tor zum Tod aufreißt.
Jetzt ist Schluss damit. Es ist ganz einfach : Ich bin erregbar durch Musik, durch diese 
Musik von Wagner besonders, das zerreißt mich, das macht mich fertig. Und deswegen 
muss ich aufpassen.390

Schlingensief distanziert sich vom Selbstbild des leidenden Kulturheros und den da-
mit verbundenen Motiven des heroischen Größenwahns, des Opfers und der Strafe. 
Von »diesen Pseudogequälten, die dafür geliebt werden, dass sie so unheimlich an der 
Welt leiden und so exzentrisch und so bescheuert sind«, sucht er sich abzugrenzen. 
Vielmehr ermahnt er sich, zukünftig ›aufzupassen‹ und im Kunstmachen »nicht zu 
tief rein«, sondern »auf Distanz zu gehen«.391

385 	 Vgl. hierzu ebenfalls Schlingensiefs Erläuterung im Gespräch mit Alexandra Kluge : »Das 
hat mir auch ein Arzt gesagt : ›Wenn Sie Kinder hätten, wäre Ihnen das nicht passiert.‹ Der 
meinte damit, dass sich der Künstler ja dem Tod so sehr verbunden fühlt. Wenn er aber ein 
Kind hätte, dann würde er natürlich sehen, dass es sich lohnt, zu investieren in was Sinnvol-
les und in ein Kind, das da wächst. Das hat mir wehgetan. Und auf der anderen Seite habe 
ich mich dadurch, Gott sei Dank, von dem Arzt trennen können« ; Schlingensief / Ale
xandra Kluge 2008, Min. 19 :32–19 :52 (Transkription der Verfasserin).

386 	 Vgl. ebd., Min. 19 :52 f.
387 	 Vgl. Schlingensief / Schaper 2008.
388 	 Schlingensief 2009, S. 171.
389 	 Vgl. auch Altenhof 2017, S. 266.
390 	 Schlingensief 2009, S. 173 f.
391 	 Ebd., S. 174 f.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


287

3.1.2.3  Der ewige Sohn

Schlingensiefs theatrale Selbstdarstellung schließt seit jeher das Thematisieren der Fa-
milie mit ein, insbesondere die Darstellung einer diffizilen Eltern-Sohn-Beziehung. 
In Atta Atta inszeniert er das Rebellieren der autofiktionalen Künstlerfigur Chris-
toph gegen ein spießbürgerliches, kunstfeindliches Elternhaus : Die Eltern betrachten 
das Schaffen ihres Sohnes mit Argwohn, strafen seine künstlerischen Gehversuche 
mit Desinteresse und Ablehnung – ehe es Christoph gelingt, die Mutter aus dem 
Wirkungskreis des Vaters zu befreien und zur Kunst zu verführen. Das Selbstermäch-
tigungsprogramm endet in einer ödipalen Katastrophe. Indem der Sohn die Mutter 
vergewaltigt, kehrt er die Gewalt, die im ›Terrorzusammenhang der Kleinfamilie‹ 
unter bürgerlicher Fassade schwelt, in schockierender Deutlichkeit nach außen.

Auch Kirche der Angst behandelt – auf der Folie von Schlingensiefs Krankheits-
geschichte – das problematische Verhältnis des Sohnes zu den Eltern, wobei diesmal 
der Fokus fast gänzlich auf der Figur der Mutter liegt. Während in den eingespielten 
Kindheitsfilmen zu Beginn der Aufführung noch beide Elternteile gleichermaßen 
präsent sind, verzichtet Schlingensief darauf, den Vater im Fortgang des Stücks als 
Bühnenfigur auftreten zu lassen.392 Die Mutter hingegen, erst durch Margit Carsten-
sen, anschließend durch Angela Winkler personifiziert, tritt in insgesamt zwei Sze-
nen in Erscheinung, nachdem bereits in der 13. Szene ihre akusmatische Stimme vom 
Band des Anrufbeantworters zu hören war. Im Vordergrund des sich entfaltenden 
Mutter-Sohn-Konflikts stehen Enttäuschung und Groll des Sohnes, der sich durch 
die Mutter verletzt fühlt : Er bezichtigt sie der mangelnden Anteilnahme an seinem 
Krankenschicksal – sie sei ihn während seiner Zeit im Krankenhaus nicht besuchen 
gekommen. Die 19. Szene setzt eine entsprechende Anklage Mira Parteckes gegen die 
von Carstensen verkörperte Mutter in Szene. Die Schauspielerinnen befinden sich 
hinter einer Schattenwand, auf der sich ihre Silhouetten vergrößert abzeichnen. Bei 
jeder vorwurfsvollen Frage – per Texteinblendung als »Schuldzuweisung« gekenn-
zeichnet – richtet Partecke den Lichtkegel einer Taschenlampe in das Gesicht der 
sitzenden Mutter, damit das Szenario eines Polizeiverhörs evozierend.393 Auch folgt 
auf jeden Partecke’schen Vorwurf ein explosiver Schlagzeugeinsatz aus dem Off, der 
ihre Worte emphatisch bekräftigt. Dass das Schlagzeug wie Gewehrsalven donnert, 
illustriert akustisch, dass die Mutter ›unter Beschuss genommen wird‹ (am Schlag-
zeug improvisiert Michael Wertmüller). Carstensen lässt die Prozedur stumm über 

392 	 Dies ändert sich in der Folgeinszenierung Mea Culpa (2009) : Im dritten Akt – betitelt mit 
»Ein Blick ins Jenseits« – lässt Schlingensief seinen verstorbenen Vater als Totengeist auftre-
ten. Dieser »will Christoph in die andere Welt mitnehmen« ; Hegemann 2021, S. 289. Wäh-
rend auf der Bühne von Kirche der Angst der Vater nicht explizit angesprochen wird, findet 
sich im Programmheft – unter dem Stichwort »Predigt« – durchaus eine Bezugnahme. In 
drastischen Worten erklärt dort Schlingensief : »Vater, Vater, Vater, mein Problem ist der Va-
ter. Ich will meine Eltern nicht wiedertreffen. Ein Leben mit Vater reicht« ; Programmheft 
Kirche der Angst.

393 	 »Verhör« lautet der Titel dieser 19. Szene ; Regiebuch Kirche der Angst, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288

sich ergehen, zuletzt mit schuldbewusst hängendem Kopf. Die gegen sie vorgebrachte 
Anklage, von Partecke in scharfem Ton und mit kühler Bitterkeit vorgetragen, lautet :

Warum hast du denn deinen Sohn nie besucht ? Du wusstest doch, dass es ihm nicht 
gut geht. Warum bist du denn nicht mal gekommen ? Warum hast du ihn nicht be-
sucht ? Du wusstest doch, dass er krank ist ? Warum hast du ihn denn nicht besucht ? 
Bist lieber zuhause geblieben und hast Schokolade gefressen. Den ganzen Tag zuhause 
gesessen und Schokolade gefressen. Warum bist du denn nicht mal gekommen ? War-
um hast du ihn denn nicht besucht ?394

Die insistierende Wiederholung der Warum-Fragen erzeugt eine rhetorische Inten-
sivierung der an die Mutter gerichteten Schuldzuweisungen. Ihr wird vorgeworfen, 
die an sie gestellten Erwartungen mütterlicher Fürsorge nicht nachgekommen zu 
sein, ihre Mutterrolle also nicht zur Genüge erfüllt zu haben. Deutet man die Figur 
Carstensens zugleich als Darstellung der Gottesmutter Maria – für Schlingensief ei-
gentlich »die Personifikation von Geborgenheit und Liebe und Schutz«395 –, kommt 
im Bild der schlechten Mutter – eben als Negation von »Güte« und »Mütterlichkeit«, 
»Wärme und Liebe«396 – Schlingensiefs Gefühl transzendentalen Verlassenseins 
zum Ausdruck. Wie im Tagebuch nachzulesen, oszilliert der Künstler in der Zeit 
seiner Hospitalisierung zwischen Gottvertrauen und der mit Aggression und Wut be-
gleiteten Empfindung, »den Draht zu Jesus und zu Gott verloren«397 zu haben und 
im Stich gelassen worden zu sein : »Ich dachte, dass ich im Kern beschützt sei«, »[v]on 
Gottes Gnaden behütet« – »[u]nd das, lieber Gott, ist die größte Enttäuschung«.398 
Jesus sei nicht da, hält der im Krankenhaus liegende Schlingensief in einem Moment 
der Glaubenskrise fest : »Und Gott ist auch nicht da. Und Mutter Maria ist auch 
nicht da. Es ist alles ganz kalt.«399 Diese schmerzhafte Erfahrung elementarer Gott-
verlassenheit scheint Schlingensief, seine Enttäuschung auf die Figur seiner Mutter 
Anna Maria ( !) projizierend, in der beschriebenen Szene künstlerisch zu verarbeiten.

Ferner wird eine Parallele zu Atta Atta – Die Kunst ist ausgebrochen augenfällig. In 
Atta Atta musste Christoph, um die Anerkennung seiner Mutter ringend, gegen ihr 
Desinteresse an seinem künstlerischen Tun ankämpfen. Auch der Mutter in Kirche 
der Angst wird Indifferenz zum Vorwurf gemacht : Von der Krankheit ihres Sohnes 
scheinbar unberührt, sei sie ›lieber zuhause geblieben‹ und habe ›Schokolade gefres-
sen‹. Nimmt man Schlingensiefs paratextuelle Aussage, Krankheit sei »die ultimative 
perverse Kunstform«400 beim Wort – er wolle aus seiner Krebserkrankung eine ›sozi-

394 	 Ebd., S. 11. In der Aufführung vom 28. September 2008 ist Parteckes Monolog fast drei Mal 
so lang – auch hier besteht er aus der redundanten Wiederholung derselben Fragen und 
Anklagen ; vgl. Transkript Kirche der Angst.

395 	 Schlingensief 2009, S. 127.
396 	 Ebd., S. 177.
397 	 Ebd., S. 50.
398 	 Ebd., S. 51.
399 	 Ebd., S. 71.
400 	 Schlingensief, zit. nach Programmheft Mea Culpa, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


289

ale Skulptur‹ gießen –, läuft der Umstand, dass die Mutter das Kranksein ihres Soh-
nes in Kirche der Angst ignoriert, abermals auf ein Verkennen seiner Kunst hinaus.

Schrilles Telefonklingeln beendet das Verhör und leitet zur nächsten Szene über : 
Angela Winkler tritt auf und setzt sich an den auf der Bühnenmitte stehenden Tisch. 
In der Rolle der Mutter vertröstet sie den Sohn am Telefon :

Ich kann heute nicht kommen, mir geht’s heute nicht gut, Papa geht’s auch nicht gut. 
Ich äh … ja, ich hab schon ’nen Schokoladenkuchen für dich gebacken, der ist ein 
bisschen glitschig geworden, aber morgen mache ich noch einen, und dann geht’s dir 
besser, und dann wird er auch trockener, und dann komm ich auch. Aber ich möchte 
nicht, dass immer so viele Freunde bei dir rumsitzen. Ich … ich möchte allein kom-
men. Ich möcht … Wenn wir alle um dein Bett rumsitzen, dann möchte ich dich allein 
haben.401

Der Verweis auf die eigene schlechte Gesundheit lässt das aus Atta Atta bekannte 
Motiv des Familienterrors durchscheinen : Wieder werden die elterlichen Gebrechen 
gegen den Sohn ins Feld geführt. Auch formuliert die Mutter einen Exklusivitäts-
anspruch auf Christoph – sie wolle ihn ›allein haben‹. Als dieser, dargestellt durch 
Stefan Kolosko, plötzlich auf der Bühne steht, um sie aufgebracht zur Rede zu stellen, 
fühlt die Mutter sich »ertappt«402 und unternimmt schwache Versuche, den Sohn zu 
beschwichtigen. Ungehalten brüllt Kolosko Winkler an – sein Auftritt ist mit »Finale 
Schuldzuweisung«403 übertitelt :

Du hast mich nicht ein Mal besucht, du hast mich echt nicht ein Mal besucht. Ich ver-
steh’s nicht. Ich würd’s gern verstehen. Aber du könntest dich ja entschuldigen dafür, 
aber stattdessen hast du nur Ausreden, immer nur dieselbe Leier. Ich verstehe es nicht ! 
Entschuldige dich doch mal ! Ich hasse dich !404

Von der Mutter wird ein antagonistisches Bild gezeichnet : Sie, die ihre Schuld nicht 
eingestehen wolle, gehe einer offenen Aussprache durch Ausreden aus dem Weg. 
»Wo warst du all die Jahre ? Warum bist du nicht gekommen ?«, echauffiert sich der 
Sohn.405 Damit weitet sich der gegen die Mutter vorgebrachte Vorwurf der Abwe-
senheit über die Zeit des Krankenhausaufenthaltes aus und wird zur Generalabrech-
nung.

Mit dieser Szene zielt Schlingensief auf die Dekonstruktion der Mutterfigur und 
positioniert sie diametral zu ihrer Stilisierung, wie sie im Vergleich dazu der Maler 
und Aktionskünstler Jonathan Meese (Jg. 1970) betreibt. An ihn erinnert in Kir-
che der Angst der ›Spezialist‹ Klaus Beyer, der sowohl auf der Bühne als auch in 

401 	 Transkript Kirche der Angst.
402 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 11.
403 	 Vgl. ebd.
404 	 Transkript Kirche der Angst.
405 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290

den von Schlingensief gedrehten Bolex-Filmen als eine Meese optisch ähnliche Fi-
gur auftritt. Jonathan Meese, der auf Empfehlung Schlingensiefs zum Theater kam 
– zunächst als Bühnenbildner, ab 2007 als Autor-Regisseur –, erklärt die mit ihm 
zusammenlebende Mutter Brigitte zum Fixstern seines Kunstuniversums und glorifi-
ziert sie – auch in seinen Theaterinszenierungen, denen eine Verwandtschaft mit den 
»Versuchsanordnungen Christoph Schlingensiefs«406 attestiert wird – als Übermut-
ter.407 »Ich war und bin immer gerne Muttersöhnchen, das steht für mich für Kunst, 
also für einen Künstlertypus«, erklärt Meese.408 Gegen dieses Bild des fortwährend 
spielenden Künstlersohns, der das mütterliche Einschreiten in seine Aktionen als 
Intervention »versachlichter Führung«409 zelebriert, setzt Schlingensief sein toxisches 
Mutter-Sohn-Verhältnis. Anders als Meese idealisiert er die Figur der Mutter nicht, 
sondern inszeniert sie als repressive Instanz, gegen die aufbegehrt werden muss. Hier 
wiederholt sich das bereits aus Atta Atta bekannte Emanzipationsmotiv. Statt einer 
produktiven Symbiose zwischen Mutter und Sohn, wie Meese sie propagiert (»Meine 
Mutter ist der Klebstoff der Firma Meese und macht überall mit, sie ist auch oft in 
Videos und Fotos dabei«410), wird im Theater Schlingensiefs – als einem anderen 
»Theater des ewigen Sohnes«411 – die Familie als topischer Ort des Leidens darge-
stellt, der einer freien Entfaltung des Künstlersubjekts entgegensteht.

In Atta Atta rebelliert der Sohn gegen die kleinbürgerliche Wertewelt der Familie, 
um den Ausbruch in die Kunst zu wagen. In Kirche der Angst ist die Befreiung von 
den Eltern, »die ihn, tot oder lebendig, noch immer umklammert halten«412, auf 
eine existenzielle Ebene gehoben. In der 23. Szene deklamiert Kolosko :

Ich will meine Eltern nicht. Ich will nicht ! / Papa ist schon weg, Mama soll auch noch 
weg. / Die kann ihre Schokodickmänner mitnehmen. Da kann sie den ganzen Tag Scho-

406 	 Briegleb 2007, S. 17.
407 	 In seiner Inszenierung Lolita (R)evolution (Rufschädigendst) – Ihr Alle seid die Lolita Eurer 

Selbst, uraufgeführt im Februar 2020 am Theater Dortmund, ruft Meese seine Mutter so 
lange an (»Sie ist der hellste Stern von allen !«), bis Brigitte Meese tatsächlich die Bühne 
betritt und den Theaterabend, ihren Sohn ›zur Vernunft bringend‹, beendet ; vgl. hierzu 
Menden 2020.

408 	 Meese / Feldkamp 2020.
409 	 Im Rondo Magazin, dem wöchentlich erscheinenden Supplement der Zeitung Der Standard, 

hält Meese eine Hymne auf die Mutter : »Meine Mutter Brigitte ist für mich Chef ! Meine 
Mutter ist unwählbarste Macht, also die Autorität, die mir von der Natur, also der Evoluti-
on, vorgesetzt wurde ! Meine Mutter ist eine preußischste Figur, die Schritt für Schritt, ohne 
Nostalgie, nach vorn strebt ! Ich schätze an ihr vor allem unendliche Loyalität, Einsatz für 
die Familie, Liebe, Treue, Neugierde, notwendigen Drill, Respekt, Klarheit, Evolutionszu-
gehörigkeit und Geduld. […] Meine Mutter ist tatsächlich die ›Rechte Hand der Kunst‹ und 
erledigt das, was einfach gemacht werden muss und was in ihrer Macht steht. Meine Mutter 
ist der Fels in der Brandung« usf. ; ebd.

410 	 Ebd.
411 	 Behrendt 2009, S. 42.
412 	 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


291

kolade fressen. Die kann auch ihr Haus mitnehmen und ihre ganze Kirchenscheiße. 
Was ist denn das für ne Familie ? Was ist denn da los ? Was soll denn das ? / […] Ich will 
einmal ganz alleine sein. Ich will alleine dastehen und alleine sagen, so, das ist mein 
Leben. Dann bin ich wenigstens einmal ganz alleine. Ich hab das Recht dazu ! Das 
Recht hab ich ! Alleine sein …413

Koloskos Tirade ist im Wortlaut dem später publizierten Tagebuch Schlingensiefs 
entnommen.414 Der kranke und gekränkte Künstler, der sich einen »unverständli-
chen Unmut auf den Vater und auch auf die Mutter«415 eingesteht, will die Eltern 
überleben, um sich ihrer – und der elterlichen Autorität, ihres Einflusses auf ihn, 
ihrer Erwartungen – so ein für alle Mal zu entziehen : ›Ich will meine Eltern nicht.‹ 
Der lapidar formulierte Wunsch, die Mutter möge dem Vater in den Tod nachfol-
gen, dabei auch ›ihr Haus mitnehmen und ihre ganze Kirchenscheiße‹, ist zugleich 
Schlingensiefs Abrechnung mit seiner bürgerlich-katholischen Sozialisation, die er 
hinter sich zu lassen sucht. »Ich hab’s so satt ! Ich habe diese kleinbürgerliche Misch-
poche so satt !«416

Während der Sohn zuvor seiner Mutter noch den Vorwurf machte, ihn im Kran-
kenhaus alleingelassen zu haben, wird ihr nun herbeigesehntes Ableben zur Selbster-
mächtigungsfantasie, die – im ›ganz Alleinsein‹ – den Gewinn von agency verspricht. 
In So schön wie hier kanns im Himmel gar nicht sein ! konstatiert Schlingensief : »Ob-
wohl ich meinen Vater und auch meine Mutter sehr liebe : Wenn meine Mutter mal 
tot ist, dann bin ich zum ersten Mal alleine auf der Welt. Dann bin ich in Eigenver-
antwortung.«417 Das Alleinsein wird positiv imaginiert als autonomer Zustand des 
von elterlichen Ketten befreiten Subjekts. Mit dem Tod der Eltern soll des Künstlers 
Buhlen um ihre Liebe und Anerkennung, wie zu Beginn von Atta Atta dargestellt, ein 
Ende finden – eine Vorstellung, auf die Schlingensief auch deshalb zurückgreift, weil 
es ihm realiter schwerfällt, seine alten Verhaltensmuster aufzubrechen. Im Gespräch 
mit Eva Behrendt räumt der Autor-Regisseur ein : »All dieses Streben nach Erfolg von 
früher, weil Mutter und Vater dann auch begeistert sind und die Verwandtschaft sich 
allmählich beruhigt … Es ist ja absurd, mit 47 solche Überlegungen ! Aber ich kann 
die auch jetzt noch nicht abstoßen, obwohl es schon wesentlich besser ist.«418

413 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 13 f.
414 	 Vgl. Schlingensief 2009, S. 69 f. u. 16.
415 	 Ebd., S. 69.
416 	 Ebd., S. 70.
417 	 Ebd., S. 16. Vgl. auch Schlingensief 2012, S. 128 : »Es wäre vielleicht ganz gut, wenn man 

mal das Gefühl hätte, frei zu sein. Ohne diese ständigen Zurechtweisungen, ohne all meine 
Rechtfertigungsversuche.«

418 	 Schlingensief / Behrendt 2009, S. 39. Auch der Dramaturg Matthias Lilienthal stellt 
nach Schlingensiefs Tod fest : »Da gab es [in Schlingensief ] ein tiefes Bedürfnis, geliebt zu 
werden. […] Das hat sicher viel mit seiner Beziehung zu den Eltern zu tun, diese Suche nach 
Anerkennung. Das hat eine extrem große Rolle gespielt« ; Lilienthal / Wille 2011, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292

Resümierend lässt sich festhalten, dass der für Atta Atta grundlegende To-
pos ›Künstler versus Familie‹ in Kirche der Angst durchscheint, gleichwohl der El-
tern-Sohn- bzw. Mutter-Sohn-Konflikt hier nicht mehr im Zentrum der Inszenierung 
steht. Vielmehr bildet er den Nebenschauplatz eines Diskurses, der um den Autono-
miegewinn des todkranken Künstlers kreist. Indem Schlingensief – im Brennglas 
seiner autobiografischen Krankengeschichte – die Entzauberung und Dekonstrukti-
on der Mutter inszeniert, problematisiert er das Abhängigsein von ihr, das ihn auch 
als Todkranken umtreibt. Die Emanzipation von den Eltern – im Wunschtraum vom 
›ganz Alleinsein auf der Welt‹ – bleibt, auch auf der Bühne, das Gedankenexperiment 
des ewigen Sohnes.

Die in der 20. Szene dargebotene Auseinandersetzung zwischen Kolosko und Wink-
ler kulminiert darin, dass der Sohn seiner Mutter an den Kopf wirft, sie zu hassen. 
Daraufhin klemmt Kolosko sich ein im Regiebuch als »Fischjungen«419 bezeichne-
tes Requisit – eine ihm bis an die Brust reichende Gliederpuppe – unter den Arm und 
stürmt damit, die Szene beendend, von der Bühne. Bei diesem rätselhaften Objekt 
handelt es sich um die Figur eines Kindes, das mit stilisierten Fischen umschnürt 
ist – ein Zitat auf die Arbeit Fishman des US-amerikanischen Künstlers Paul Thek 
(1933 – 1988).420 Seine Objekte, Installationen und Environments stellt Thek in den 
Dienst einer Individuellen Mythologie. Dieser von Harald Szeemann geprägte Begriff 
bezeichnet »subjektive Mitteilungen obsessiver künstlerischer EinzelgängerInnen 
über ihre existenziellen Selbsterfahrungen«.421 Ihre Arbeiten bilden mentale Räume 
ab, die – ob ihrer verrätselten und mysteriösen Dimension – Rezipienten nur partiell 
zu entschlüsseln vermögen.422

Theks aus Latex bestehender Fishman, eine lebensgroße Ganzfigur mit über den 
Kopf ausgestreckten Armen, an deren nacktem Körper Fische, ebenfalls aus Latex, 
appliziert sind, wurde erstmals 1969 an Seilen von einem Baum hängend im Hof der 
Stable Gallery in New York ausgestellt. Der Arbeit eignet ein dezidiert autoreferen-
zielles Moment, da sie auf Gipsabformungen von Theks Körper beruht – demgemäß 

419 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 11. Die Puppe wurde zuvor, am Ende der 18. Szene, durch Ka-
rin Witt auf der Bühne platziert : »Karin als letzte, trägt Fischjungen zum Tisch, streichelt 
ihm über Kopf, rechts ab« ; ebd., S. 10.

420 	 Vgl. Berka 2011, S. 361. In einem Zeitungsartikel nennt Schlingensief Thek in einem Atem-
zug mit den ihm wichtigen Referenzkünstlern Beuys, Nitsch und Brus ; vgl. Schlingensief 
2006.

421 	 Kimpel 2014, S. 131.
422 	 »Der kunsthistorische Terminus nimmt also diejenigen Künstler ernst, die sich – stets in der 

Gefahr, als ›Spinner‹ (Harald Szeemann) abgetan zu werden – mit ihren Bildwelten aus den 
Konventionen des kollektiven Wirklichkeitsverständnisses ausklinken und Entwürfe eines 
Kosmos liefern, der nur den eigenen kontrollierten Gesetzmäßigkeiten gehorcht.« Neben 
Paul Thek gelten auch Joseph Beuys und die Wiener Aktionisten, ebenso Paul McCarthy 
und Matthew Barney als ›Individuelle Mythologen‹ ; vgl. ebd., S. 132 f. Freilich lässt sich 
Christoph Schlingensief ebenfalls in diese Reihe einordnen.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


293

lässt sich Fishman als ein Alter Ego des Künstlers interpretieren.423 Thek, katho-
lisch geprägt, greift in seinen Arbeiten immer wieder auf ein religiöses, insbesondere 
christliches Bildrepertoire zurück. Die Figur Fishman, die Thek mit Geburt und Tod 
assoziiert,424 hat er mit Fischen ›eingekleidet‹. Somit spielt der Künstler – bekannt-
lich ist der Fisch ein Symbol für Christus – auf die christliche Auferstehungshoff-
nung an : »Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus angezogen« 
(Gal 3,27).

Mit dem Objekt des ›Fischjungen‹ appropriiert Schlingensief Theks Selbstporträt 
mitsamt der ihm inhärenten christologischen Implikation. Dass sich der Fishman da-
bei in einen Fishboy verwandelt, Schlingensief sich also – im Unterschied zu Thek – 
als Kind porträtiert, entspricht der szenischen Mutter-Sohn-Konstellation. Im Zuge 
der Multiplikation seiner selbst bringt der Autor-Regisseur sich hier zweifach auf die 
Bühne : Stefan Kolosko verkörpert den kranken, erwachsenen Christoph, der sich 
wütend und enttäuscht von seiner Mutter abwendet. Das Bild von sich als ewiges 
Kind fasst Schlingensief in die erstarrte Gliederpuppe, die Kolosko schließlich von 
der Bühne trägt und so der Gegenwart der Mutter entzieht. Ganz im Sinne der Indi-
viduellen Mythologie bleibt die beschriebene Szene ambivalent. Mag der Fishboy, im 
Rekurs auf das Thek’sche Vorbild, Christophs kindlich-naive Hoffnung auf Erlösung 
und Auferstehung zum Ausdruck bringen, lässt sich Koloskos Abgang deuten als eine 
Abkehr von der (Gottes-)Mutter, von der sich der Sohn im Stich gelassen und verra-
ten fühlt. In jedem Fall erweist sich die Gliederpuppe als ein intermediales Künstler-
selbstbildnis, das Schlingensief in den Kontext des in Kirche der Angst dargestellten 
Mutter-Sohn-Konflikts einpasst.

3.1.2.4  »Antrag auf Heiligsprechung«

Als ein Selbst- bzw. Innenporträt des Künstlers fungiert gleichfalls das in der Thea
terproduktion allgegenwärtige Röntgenbild von Schlingensiefs Lunge. Dass eine ra-
diografische Aufnahme zum Künstlerselbstporträt wird, ist nicht neu – verwiesen sei 
beispielsweise auf Meret Oppenheims Schwarz-Weiß-Fotografie X-ray of My Skull 
(1964) oder auf Robert Rauschenbergs Offset-Lithografie Autobiography (1968), die im 
Modus des pars pro toto als indexikalische Zeichen auf Körper und Person ihrer Urhe-
ber verweisen. Das Röntgenbild, das das Innerste des Künstlerkörpers zum Vorschein 
bringt,425 begegnet dem Publikum von Kirche der Angst als Reliquie in der an der 
linken Bühnenwand in einer rot beleuchteten Nische zur Schau gestellten Monstranz 
sowie als animiertes, auf Videoleinwand projiziertes Bild426. Die Röntgenbild-Mons-

423 	 Vgl. Tacke 2019, S. 106.
424 	 In Luzern, ebenfalls im Jahr 1969, präsentierte Thek seine Ganzfigur versehen mit dem 

Untertitel Birth-Death-Fishman ; vgl. ebd., S. 161.
425 	 Vgl. Matschnig 2014, S. 12.
426 	 Vgl. Beginn von Szene 25 ; Regiebuch Kirche der Angst, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294

tranz fungiert als zentrales Symbol, das auf dem Cover des Programmhefts ebenso 
wie auf der Startseite von www.kirche-der-angst.de reproduziert ist. In der Theater-
inszenierung tritt sie, wie die Schlingensief verkörpernden Schauspieler, als Stellver-
treterin des Künstlers in Erscheinung – sie hat den Status einer Akteurin inne, sie ist 
»a ›bio-object‹ on the same level as the human figures in the performance«.427 Die in 
Kirche der Angst eingesetzte Monstranz zeichnet sich durch semiotische Polyvalenz 
aus. So provoziert Schlingensief mit der in ihr zur Schau gestellten Radiografie ei-
nen medizinisch-diagnostischen Blick, der auf das Pathologische fokussiert und den 
Künstler als versehrt ausweist. Nicht zuletzt eignet dem Röntgenbild eine furchtein-
flößende, unheimliche Qualität – das bildgebende Verfahren mittels Röntgendurch-
strahlung wird in seinen Anfängen mit der jenseitigen Geister- und Schattenwelt 
assoziiert, da es das für das menschliche Auge Unsichtbare, nämlich innere Orga-
ne und Strukturen, gespenstisch sichtbar macht.428 Ebenso setzt Schlingensief mit 
seiner postoperativen Röntgenaufnahme die Absenz seines linken Lungenflügels in 
Szene. Der Luftgehalt einer gesunden Lunge bedingt eine hohe Strahlendurchlässig-
keit, weshalb sie sich im Röntgenbild als dunkle Struktur manifestiert. »Meine linke 
Brust ist vollgelaufen mit Körpersekret«, hält der Autor-Regisseur nach seiner Pneu-
mektomie fest. »Das Ganze schwabbelt und gluckst.«429 Weil der Pleuraerguss die 
Röntgenstrahlen absorbiert, erscheint die linke Seite auf der Aufnahme verschattet, 
d. h. als heller Bereich, der das Fehlen des Lungenflügels deutlich anzeigt. Das Bild 
legt somit Zeugnis ab von Schlingensiefs Krankheit und Leiden, es markiert seine 
Abweichung vom Normalen, sein Stigma – und entfaltet Memento-mori-Wirkung : 
In der Röntgenaufnahme sind der Lebende und der Tote gleichermaßen präsent.430

427 	 Schorlemmer 2015, S. 313. Uta Schorlemmer bezieht sich hierbei auf eine in die Jahre ge-
kommene, abgenutzte Tischbank, die in der Theaterinszenierung Today Is My Birthday des 
Autor-Regisseurs Tadeusz Kantor zum Einsatz kam. »Kantor passed away on 8 December 
1990, after the first full run-through rehearsal of the production. Following his death, the 
desk stood empty in Kantor’s place in the performances, becoming a powerful sign of the 
director’s absence […]. Viewing on film the development of the role of the desk during re-
hearsals, we can perceive how the desk itself became an ›actor‹«.

428 	 Vgl. Marschall 2016, S. 246. Martin Schulz weist darauf hin, dass im Medium der Fo-
tografie, mit dem die Röntgenfotografie unmittelbar verwandt ist, das »Sinnbild des Toten 
als Schatten, der ein schemenhaftes und unberührbares Dasein im jenseitigen Totenreich 
fristet«, zum Tragen kommt ; Schulz 2002, S. 22 f. Schulz schreibt, »daß das alchemistische 
Wunder der Photographie, von dessen Anfängen man sich kaum mehr einen Begriff macht, 
sich auch mit der Welt des Spiritismus verband. Es lag nahe zu glauben, daß in der sich 
selbst einschreibenden Zeichnung des Lichts sich auch das Reich der Schemen und Schatten 
zu Wort melden würde« ; ebd., S. 23. In Thomas Manns Zauberberg etwa überlässt Claw-
dia Chauchat dem Protagonisten Hans Castorp die Röntgenaufnahme ihres Brustkorbs 
als »Erinnerungsgabe« und »Pfand«. Der Erzähler beschreibt das Röntgenblättchen der von 
Castorp verehrten Chauchat als »Innenporträt, das ohne Antlitz war, aber das zarte Gebein 
ihres Oberkörpers, von den weichen Formen des Fleisches licht und geisterhaft umgeben, 
nebst den Organen der Brusthöhle erkennen ließ« ; vgl. Mann 2002, S. 527.

429 	 Schlingensief 2009, S. 88.
430 	 Schlingensief, so Brigitte Marschall mit Blick auf Kirche der Angst und Mea Culpa, »celebra-

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


295

Die aus der medizinischen Praxis stammende Radiografie stellt Schlingensief in ei-
nen religiös semantisierten Kontext. Durch die Präsentation im Schaugefäß schreibt 
er seinem Röntgenbild liturgischen Kultstatus zu, es als Gegenstand religiöser Ver-
ehrung codierend. Wie im Mittelalter Kirchen zur Bergung von Heiligenreliquien 
gebaut wurden, baut Schlingensief Kirche der Angst um das Bild seiner Versehrung. 
Interpretiert man das Schaugefäß als Reliquiar, bedeutet die solchermaßen aurati-
sierte Zurschaustellung und performative Inszenierung der Röntgenaufnahme eine 
Selbsthieratisierung des Künstlers zum Märtyrer und Heiligen. Heiligen- und Reli-
quienkult bezeichnet Hartmut Böhme in seiner Studie Fetischismus und Kultur als 
»Wundermedizin auf magisch-fetischistischer Grundlage«.431 Nach Böhme stellen 
Märtyrerreliquien »gottgefällige Zaubermittel« dar, deren Heil- und Wirkkraft auf 
Opferlogik beruhe : »Sie besagt, dass der gewaltsame Tod der Heiligen dem Bösen, 
das den Lebenden nachstellt, immer schon zuvorgekommen ist. Die Nach-Lebenden 
zehren von den Toten«, indem sie sich durch Verehrung ihrer Reliquien Schadensab-
wehr sowie Vorteils- und Glücksgewinnung versprechen, mithin Diesseits- und Jen-
seitsvorsorge betreiben.432 Das von Böhme angesprochene magische Moment der 
Heiligenverehrung reflektiert Schlingensiefs Film der durch den Duisburger Indus
triepark führenden Fluxus-Prozession433, die ein synkretistisches Ineinander von alt
ägyptischem Anubiskult, totemistischem Ritual sowie katholischer und orthodoxer 
Symbolik inszeniert. Das feierlich mitgeführte Schaugefäß, in das Schlingensiefs 
Röntgenbild eingelassen ist, gemahnt einerseits an eine kirchliche Prozession – Ka-
rin Witts Bischofskostüm unterstreicht diese Assoziation. Andererseits tragen einige 
der Teilnehmer, darunter auch der Träger des Reliquiars, Tiermasken, die ein To-
temritual nahelegen : »Die Masken fungieren als Verbindung zu den Toten, zu den 
Ahnen und Verwandten des Individuums und der sozialen Gruppe, der Gesellschaft. 
Sie sind Zeichen zauberischer Kräfte«.434 Besonders die mit hundeartigen Masken 
ausgestatteten Prozessionsteilnehmer lassen an den ägyptischen Totengott Anubis 
denken. Ebenso verweisen sie auf eine Bildtradition der östlichen Orthodoxie, die 
den Heiligen Christophorus, Schlingensiefs Namenspatron, auf Ikonen und Fresken 

ted a symbolic death that confronted life in the here and now with future experience. The 
x-ray image becomes the mediator between, and the double of, […] the living Schlingensief 
and the dead Schlingensief« ; Marschall 2016, S. 262 f.

431 	 H. Böhme 2012, S. 172.
432 	 Ebd., S. 174. »Die frommen Gebräuche dienten der Abzapfung magischer Energie«, schreibt 

Böhme. Diese sollte den Gläubigen bei weltlichen Problemen aushelfen : »stechende Schmer-
zen im Unterleib, Herzrasen, Unwetter, Missernte, geschäftliches Unglück, Fehlgeburt, Tod 
des Viehs, Willkür der Nachbarn, Unfruchtbarkeit – der ganze Fächer der Alltagsmiseren. 
Das ist Afrika in uns, lange bevor es entdeckt wird« ; ebd., S. 172. Damit schließt sich der 
Kreis zu Jelineks in Afrika spielendem Parsifal-Text und der 35. Szene von Kirche der Angst, 
in der Komi M. Togbonou als hybride Figur auftritt, die an den Gralskönig Amfortas eben-
so wie an einen Voodoo-Priester erinnert.

433 	 Zu den Filmaufnahmen siehe auch oben, S. 231.
434 	 M. Meister 2011, S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296

als Kynokephalen, d. h. als Hundsköpfigen, darstellt.435 Auf diese Weise wird Schlin-
gensiefs zur Schau gestelltes Röntgenbild mit einer zeremoniellen Energie aufgela-
den, die aufgrund ihres Synkretismus ambivalent bleibt.

Der Autor-Regisseur, so ist festzuhalten, spielt mit einer Sakralisierung seiner 
selbst. Indem er das Martyrium seiner Krankheit ausstellt, bietet er sich, mit dem 
»Heiligenschein des drohenden Todes«436 nimbiert, dem Publikum als Heiligenfigur 
an, um die Opfer- und Stellvertreterlogik des Heiligenkults und die Vorstellung von 
der leidenden Nachfolge Christi sodann kritisch zu reflektieren. In der Theatermesse 
lässt Schlingensief sein Double Kolosko folgende Zeilen als Tagesgebet sprechen :

Ich will das nicht.
Ich will nicht !
Ich hab keine Lust mehr.
Ich will kein Stellvertreter sein.
Ich wollte das früher nicht.
Und ich will das jetzt nicht.
Ihr könnt euch euren ganzen Kirchentand einsargen ! […]437

Zwar möchte Schlingensief zwischen Gesunden und Kranken vermitteln und gegen 
die Diskriminierung und Marginalisierung Letzterer vorgehen, dabei negiert er je-
doch, wie das Zitat deutlich macht, die Opfer- und Stellvertreterrolle des »Leidensbe-
auftragten«438. Seine Kritik der Stellvertretung richtet sich gegen die Opfersemantik 
der katholischen Kirche und deren Credo, wonach Christus am Kreuz die Sünden 
aller Menschen auf sich lud, um sein Leben stellvertretend als Sühneopfer darzu-
bringen. Schlingensief hadert hier mit seiner katholischen Sozialisation, die sich, wie 
nachzulesen in Ich weiß, ich war’s, in »Kämpfe gegen die katholische Bildersoße in 
mir«439 niederschlägt. Gleichwohl in Koloskos ›Gebet‹ eine Absage an den ›Kirchen-
tand‹, an religiöses »Tamtam und Brimborium«440 formuliert wird, schöpft Kirche 
der Angst maßgeblich aus dem Inventar katholischer Liturgie und Bildwelt.441 Diese 
sucht Schlingensief zugleich aufzubrechen, indem er sie mit Material aus seinem Pri-
vatarchiv, mit autothematisch aufgeladenen Bezügen aus der bildenden Kunst, mit 
literarischen und musikalischen Referenzen ebenso wie mit Bildern aus dem Dis-
kursfeld der Medizin überlagert, erweitert und unterwandert. Dieserart entwickelt 
Schlingensief eine kunstreligiöse Ästhetik, deren Zentrum er bildet.

435 	 Zum hl. Christophorus siehe Stock 2013, S. 336–341 ; zur Heiligenlegende um den Kyno-
kephalen siehe ebd., S. 336.

436 	 Joachim Lux, zit. nach »In memoriam Christoph Schlingensief« 2010.
437 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 17.
438 	 Schlingensief 2009, S. 243.
439 	 Schlingensief 2012, S. 39.
440 	 Schlingensief, in : Schlingensief / Müller 2008.
441 	 Seiner ambivalenten Haltung gegenüber der katholischen Kirche verleiht Schlingensief 

auch im publizierten Tagebuch einer Krebserkrankung Ausdruck ; siehe hierzu A. Meister 
2022, S. 379 ff.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297

In der Pop- und Celebritykultur können Künstler- und Starkult ein geradezu rituel-
les Ausmaß annehmen, was sich nicht zuletzt in der »Verehrung ›säkularer‹ Reliquien 
von Prominenten« niederschlägt.442 Schon vor seiner Erkrankung hat Schlingensief, 
aufgrund seines publikumswirksamen Auftretens, Prominentenstatus. Mit Beginn 
der öffentlichen Thematisierung seiner Todeskrankheit erfährt die ihm zuteilwerden-
de Aufmerksamkeit eine Steigerung – der Dramaturg Joachim Lux, der mit ihm am 
Wiener Burgtheater zusammenarbeitete, spricht gar von einer »Anbetung« Schlin-
gensiefs : Selbst jene, die ihm und seinem künstlerischen Schaffen zuvor ablehnend 
gegenüberstanden, würden den kranken Künstler nun begeistert »adorier[en]«.443

Nach seinem Tod intensiviert sich die Schlingensief entgegengebrachte Vereh-
rung. Es ist vor allem Hegemann, der einer kunstreligiösen Hagiografie des Verstor-
benen zuarbeitet : Auf dem 2011 an der Universität Wien veranstalteten Symposium 
Der Gesamtkünstler Christoph Schlingensief tituliert er den Regisseur im Rahmen 
einer Gesprächs- und Diskussionsrunde erstmals als wundertätigen Heiligen.444 So 
berichtet Hegemann, dass die fast vollständig gelähmte, an ALS erkrankte Ange-
la Jansen, die 2004 an einer Theaterproduktion Schlingensiefs mitwirkte, im Laufe 
der gemeinsamen Arbeit plötzlich wieder zu lächeln vermochte.445 »Angela konnte 
auf einmal die Lachmuskeln, deren Nerven bereits abgestorben waren, wieder bewe-
gen und lächeln. Die Ärzte haben sich gefreut, waren aber ratlos. Sie konnten die-
se Verbesserung ihres Zustands medizinisch nicht erklären.«446 Dass Jansen »mitt-
lerweile wieder in einem normalen Krankenrollstuhl sitzen sowie Augenlider und 
Mundwinkel bewegen kann«,447 ist für Hegemann ein Wunder, das er Schlingensief 
zuschreibt. Als mirakulös will der Dramaturg auch Schlingensiefs produktive Zu-

442 	 Tacke 2016, S. 239.
443 	 Vgl. »In memoriam Christoph Schlingensief« 2010.
444 	 Vgl. Hegemann, in : Hegemann et al. 2011, S. 274. Auch Boris Groys, Johannes Hoff, El-

friede Jelinek und Helge Schneider mystifizieren den zu Lebzeiten mit ihnen befreunde-
ten Künstler. Schneider beispielsweise sang eine Kontrafaktur des Weihnachtsliedes Oh du 
fröhliche mit dem Text »Welt ging verloren, Christoph ist geboren« ; vgl. Knapp 2015, S. 163, 
Anm. 29.

445 	 Hegemann et al. 2011, S. 274. Bei der Amyotrophen Lateralsklerose (ALS) handelt es sich 
um eine unheilbare Erkrankung des zentralen und peripheren Nervensystems. Durch das 
Degenerieren von Nervenzellen kommt es bei Betroffenen zu einer fortschreitenden musku-
lären Lähmung. Über Schlingensiefs Zusammenarbeit mit Angela Jansen berichtet Hege-
mann : »Als Heiligen würde ich ihn [Schlingensief ] deshalb bezeichnen, weil er tatsächlich 
ein Wunder bewirkt hat. Unsere Produktion Kunst & Gemüse wurde von einer Frau aus 
Berlin geleitet, die seit 10 Jahren an der Krankheit A.L.S. erkrankt war. Sie wurde zu den 
Aufführungen mit ihrem Krankenbett und in Begleitung ihres Arztes in den Zuschauer
raum gebracht. Von dort aus konnte sie mit einem digitalen technischen System durch 
Wimpernschlag auf einen Computer schreiben und somit das Stück kommentieren. Diese 
Frau konnte, während sie arbeitete, plötzlich wieder lächeln, obwohl das vom medizini-
schen Standpunkt her völlig unmöglich gewesen ist. Sie hat durch ihre Mitarbeit so viel an 
Lebenslust und Lebenskraft gewonnen.«

446 	 Hegemann 2021, S. 389.
447 	 Hegemann et al. 2011, S. 274.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298

sammenarbeit mit den zum festen Ensemble seiner ›Theaterfamilie‹ gehörenden ›Spe-
zialisten‹ verstehen : »Für die Behinderten war die Arbeit mit Schlingensief wie ein 
Wunder. Sie, die man mit ihren großen Fähigkeiten und Besonderheiten nie ernst ge-
nommen hatte, die man gequält und ausgebeutet hatte, die nur lästig waren, standen 
plötzlich im Mittelpunkt. Auf jeden Fall hat ihr Engagement bei Schlingensief ihr 
Leben verändert und zwar zum Guten.«448 Mit einem Augenzwinkern verfasst He-
gemann daher einen Antrag auf Heiligsprechung des katholischen Künstlers C. S. und 
schlägt den »Menschenfreund und Wundertäter« als »Heilige[n] der Demokratie, der 
Gleichheit und Einzigartigkeit« vor : »[D]ass Christoph am katholischen Glauben bis 
zum Schluss und trotz aller Zweifel festgehalten hat, muss doch einen Sinn gehabt 
haben.«449 Im Spannungsverhältnis von Ernst und ironischem Spiel trägt Hegemann 
zur kunstreligiösen Apotheose des Verstorbenen bei. Schlingensief hat mit diesem 
kunstreligiös überhöhten Bild seiner selbst schon zu Lebzeiten kokettiert – so etwa 
mit seinem messianischen Auftritt als Künstlerpriester in der Transsubstantiations
szene der in Kirche der Angst zelebrierten Eucharistiefeier.450

In seinem Duisburger Kunst- und Künstlerdrama bringt Schlingensief diverse, auf 
mehrere Akteure verteilte Darstellungen seiner Künstlerperson(a) auf die Bühne. 
Kolosko obliegt es, Schlingensief sowohl in der Rolle des energischen Regisseurs als 
auch in der Rolle des ›ewigen Sohnes‹ zu verkörpern. So sehen die Zuschauer Ko-
losko dabei zu, wie er das behinderte Theaterensemble anleitet – es handelt sich um 
eine metatheatrale Einlage, mit der Schlingensief sein poetologisches Programm der 
Arbeit am Nicht-Perfekten reflektiert. Wurden die ›Spezialisten‹ bereits in Atta Atta 
als Außenseiter in Szene gesetzt, die außerhalb der bürgerlichen Gesellschaft stehen, 
macht der in Kirche der Angst aufgerufene Kontext der Krankheit die Stigmatisierung 
der Behinderten als soziale Fremdkörper noch deutlicher sichtbar. Sie, die ihrer Be-
hinderung wegen entmündigt und an den Rand bzw. in das Außen der Gesellschaft 
gedrängt werden, treten hier in die Öffentlichkeit und konfrontieren das Publikum 
mit der Memento-mori-Wirkung ihres Stigmas. Der krebskranke Schlingensief, der 
mit den ›Spezialisten‹ das Stigma des Behindertseins teilt, stellt sein Kunst- und 
Künstlerdrama in den Dienst einer Entstigmatisierung und Autonomiebehauptung 
der Kranken.

Auch der in Kirche der Angst dargebotene Mutter-Sohn-Konflikt entfaltet sich vor 
der Folie ›Krankheit und Tod‹. Anders als in Atta Atta steht die Familie nicht mehr 
im Zentrum des Theaterstücks, sondern ist nur mehr ein Nebenschauplatz des um 
Kunst und Krankheit kreisenden Autonomiediskurses Schlingensiefs. Das aus Atta 
Atta bekannte Rebellionsmotiv nimmt der Autor-Regisseur auf, um es existenziell 
zuzuspitzen : Der Sohn hat den Wunsch, die Mutter zu überleben, um sich damit 

448 	 Hegemann 2021, S. 388.
449 	 Ebd., S. 386 u. 389. Hegemanns Antrag auf Heiligsprechung Schlingensiefs erschien zuerst 

2014 in englischer Sprache unter dem Titel Miracles ; siehe Hegemann 2014.
450 	 Zu Schlingensiefs Auftritt als Künstlerpriester siehe unten, S. 353–361.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299

endgültig von den ihn fesselnden Familienbanden zu befreien. Der Vergleich mit 
Jonathan Meese, der sich als Künstlertyp ›Muttersöhnchen‹ einer überschwänglichen 
Stilisierung der Mutter verschreibt, hat gezeigt, dass Schlingensief – ganz im Ge-
genteil – die Dekonstruktion der Mutterfigur anvisiert. Die von Carstensen und 
Winkler verkörperte Mutter fungiert als Projektionsfläche, an der der Sohn seine 
Enttäuschung, Kränkung und Wut abzureagieren sucht. Ebenso spiegelt sich in ihr, 
als ein Negativbild der Gottesmutter, die Gottverlassenheit des Künstlers, der sich im 
Zustand der Krankheit von ›Gott, Jesus und Maria‹ im Stich gelassen fühlt. Chris-
tologische Auferstehungshoffnung, auf die die Figur des ›Fischjungen‹ anspielt, stellt 
Schlingensief zur Disposition : Im Streit mit der Mutter nimmt Kolosko die auf Paul 
Theks Fishman rekurrierende Gliederpuppe an sich und verschwindet mit ihr von der 
Bühne. Die Szene bleibt ambivalent.

Es sind Figurationen des Versehrtseins und der Todesnähe, die in Kirche der Angst 
dominieren. Ostentativ treten der aufgebahrte Togbonou und die im Klinikbett lie-
gende Carstensen als Personifikationen des kranken Künstlers in Erscheinung. Der-
weil figurieren Winkler und Kolosko als vom leidenden Ich abgespaltene Persön-
lichkeitsanteile. Einzelne Sequenzen thematisieren die Erniedrigung des Kranken, 
der auf die Rolle des ohnmächtigen Patienten reduziert wird. Mithilfe absurder und 
ironischer Elemente unterläuft Schlingensief den Ernst der Szenen. Postdramati-
sche Marker irritieren den Akt der Repräsentation und machen den Zuschauern, 
die in ihrer compassio gestört werden, die Theatersituation bewusst. Dass sich der 
Autor-Regisseur in wechselnden Konstellationen von Darstellern verkörpern lässt, 
die sich in Alter, Geschlecht und Hautfarbe von ihm unterscheiden, verdeutlicht den 
überindividuellen Charakter, den er seiner Krankengeschichte zuspricht. Inszeniert 
wird so eine Multiplikation des Selbst. Was im Allgemeinen Ausdruck postmoderner 
Ich-Diffundierung und Polyfonie ist, bringt hier zugleich die Dissoziation des ver-
wundeten Subjekts451 ebenso wie Schlingensiefs titelgebende Denkfigur des ›Frem-
den im Eigenen‹ zur Anschauung. Die Schauspieler werden, aus seinen diaristischen 
Aufzeichnungen rezitierend, zu Stellvertretern des Künstlers, den sie im selben Au-
genblick verfremden.

Ferner konnte entlang der analysierten Szenen nachvollzogen werden, wie Schlin-
gensief musikalische Werke appropriiert, um die von ihnen aufgerufenen Stim-
mungsbilder, selbstreferenziell aufgeladen, für seine autobiotheatrale Krankenge-
schichte zu funktionalisieren. Auf diese Weise werden Auszüge aus dem von Mahler 
vertonten Rückert-Gedicht Ich bin der Welt abhanden gekommen oder aus Schön-
bergs Monodram Erwartung eingespielt und adaptiert – Musik wird Teil der theatra
len Selbstdarstellung Schlingensiefs. Eine besondere Rolle kommt Wagners Oper 

451 	 Das dissoziative Erleben Krebskranker beschreibt Schlingensief wie folgt : »Mal abgesehn 
von hirnaussetzern, bedingt durch die chemo, erscheint ihnen ihre eigene person so fremd, 
dass sie manchmal nicht genau wissen, ob sie da nun selber am leben teilnehmen oder so 
eine art schizophrener« ; Eintrag im Schlingenblog vom 16. März 2009, zit. nach Fassio 2021, 
S. 384.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300

Parsifal zu, deren Finale das Ende des ersten Teils von Kirche der Angst markiert und 
zur Messfeier überleitet. Mit der Referenz auf Parsifal ist der Kern von Schlingen-
siefs kunstdramatischem Krankheitsnarrativ aufgerufen, das die Wagner’sche Musik 
für die Entstehung seiner Krebserkrankung mitverantwortlich macht. Entsprechend 
bleibt dem von Kolosko und Müller verkörperten Gralskönig, der als ein Double des 
kranken, leidenden Künstlers gelesen werden kann, die ersehnte Erlösung verwehrt.

In Kirche der Angst spaltet sich Schlingensief in multiple Medien auf : Die ihn dar-
stellenden Schauspieler treten neben Video- und Tonbandaufnahmen. Schlingensiefs 
Bericht von der Diagnose, der zu Beginn der Aufführung als O-Ton zu hören ist, 
erfährt im Verlauf des Theaterstücks mehrere Reprisen : Der Text wird von Carsten-
sen und Winkler wiederholt und damit, gleichsam veräußerlicht, postdramatisch als 
(Text-)Material ausgestellt.

Ausgestellt wird ebenso das Thorax-Röntgenbild des Autor-Regisseurs. In ein 
Schaugefäß eingelassen, macht es das beschädigte Innere von Schlingensiefs Körper 
sichtbar und seine Versehrung als Stigma anschaulich. Als bio-object fügt sich die in 
Kirche der Angst prominent in Szene gesetzte Röntgenbild-Monstranz in die Reihe 
der Schlingensief ’schen Bühnenstellvertreter ein. Ihre hieratische Aufladung macht 
sie zu einem Sinnbild für die Sakralisierung des Künstlers, der sich als Märtyrer 
und Heiliger präsentiert. Mit dem Bekanntwerden von Schlingensiefs Erkrankung, 
seinen öffentlichkeitswirksamen Auftritten und autothanatografischen Arbeiten setzt 
in der Rezeption eine kunstreligiöse Überhöhung des Künstlers ein, die nach dessen 
Tod fortgeschrieben wird – beispielsweise durch Hegemann, der Schlingensief als 
Wundertätigen und ›Heiligen der Demokratie‹ promotet.

3.2  »Requiem für einen Untoten«452

Im zweiten Teil von Kirche der Angst tritt der kunst- und künstlerdramatische Ge-
halt der Schlingensief ’schen Theaterinszenierung in aller Deutlichkeit zutage. Die 
hier dargebotene Messfeier zelebriert, angelehnt an das römisch-katholische »Trau-
erhochamt«453, die Auferstehung des Künstlers durch die Kunst. Mit ihr inszeniert 
Schlingensief die kunstreligiöse Apotheose seiner selbst durch die aus Schauspielern 
und Theaterzuschauern gleichermaßen bestehenden ›Kirchengemeinde‹. Dabei stellt 
der Autor-Regisseur verschiedene Künstlerbilder und Kunstdiskurse zur Disposition, 
die sich auf den autobiografisch aufgeladenen Konnex von Kunst, Leiden und Tod 
beziehen. Wieder tauchen Bilder des kranken Künstlers auf, die den Messteil mit 
der zuvor episodisch erzählten Krankengeschichte kurzschließen. Im Bühnenauftritt 
Schlingensiefs begegnet uns der Künstler schließlich, ›auferstanden‹, in der Rolle des 
Propheten und Priesters.

452 	 Höbel 2008.
453 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

