Im Folgenden werde ich untersuchen, wie Christoph Schlingensief in Kirche der Angst
seine Krankengeschichte kunst- und kiinstlerdramatisch zur Darstellung bringt.
Meine Text- und Auffithrungsanalyse beginnt mit dem »Protokoll einer Selbstbefra-
gungg, dem ersten Teil der Theaterinszenierung. Anhand exemplarischer Szenen ist
zu eruieren, auf welche Kunstdiskurse und -motive, auf welche intertextuellen und
intermedialen Bezugnahmen der Autor-Regisseur im Inszenieren seines Tagebuchs
zuriickgreift. Der Fokus liegt zum einen auf Schlingensiefs Vervielfachung der Me-
dien, zum anderen auf der Aufspaltung und Multiplikation seiner selbst — beides ist
miteinander verzahnt. In der Auseinandersetzung mit den auf der Biihne evozierten
Selbstbildern des Kiinstlers wird der Imago des todgeweihten Kranken, die den Kern
von Schlingensiefs theatraler Selbstdarstellung bildet, besondere Aufmerksambkeit
zuteil.

Der zweite Teil meiner Analyse widmet sich der im Stiick zelebrierten Messfeier,
dem »Requiem fiir einen Untoten«. Es gilt, Schlingensiefs Referenzen auf Joseph
Beuys und auf die Fluxus-Bewegung um George Maciunas erstmals umfassend zu
analysieren. So wird es moglich, nachzuvollziehen, wie der Autor-Regisseur die von
Maciunas und Beuys gefithrten Kunst- und Kiinstlerdiskurse um Krankheit und
Versehrung appropriiert und in selbstreferenzieller Wendung fiir sein Kunst- und
Kiinstlerdrama fruchtbar macht. Abschliefend nehme ich die Szenen der Eucharis-
tiefeier in den Blick, die mit Bezugnahmen auf Heiner Miiller aufgeladen sind und
die in Schlingensiefs Bithnenauftritt als Kiinstlerpriester gipfeln.

3.1 »Protokoll einer Selbstbefragung«

In ihrer Arbeit Sterben lernen: Christoph Schlingensiefs autobiotheatrale Selbstmodel-
lierung im Angesicht des Todes untersucht Johanna Zorn, wie Schlingensief in seiner
Krankheitstrilogie autobiografische Redefiguren in das Medium Theater tberfiihre,
um auf der Bithne eine umfassende riickblickende Lebensbetrachtung mit interme-
dialen Mitteln zu inszenieren.?3® Wihrend Zorn also die autobiografische Signatur
von Schlingensiefs Spatwerk — in seiner »Spannung zwischen Fakt und Fiktion, ei-
genen und fremden Lebens«??” — fokussiert, gilt das Augenmerk der vorliegenden
Studie der dezidiert kiinstlerdramatischen Selbstinszenierung des Autor-Regisseurs
in Kirche der Angst. Hier riicken die in das Theaterstiick eingelassenen intermedialen
Zitate, die in der Forschung bislang wenig Beriicksichtigung fanden, ins Blickfeld.
Auch méchte ich der Frage nachgehen, welche postdramatischen Inszenierungsstra-
tegien Schlingensief einsetzt, um seine Ego-Texte in sein Kunst- und Kiinstlerdrama
zu integrieren.

236 ZORN 2017.
237 Ebd., S.2s.

251

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Das Kunstwerke, so erklirt der Autor-Regisseur, »strahlt dann am meisten, wenn
es sehr verwandt ist mit der Person des Kiinstlers.«?3® Nun ist Kirche der Angst mit
Schlingensief nicht blof§ verwandt, es scheint mit ihm geradezu verwachsen zu sein.
Umso diffiziler wird es fiir den Rezipienten dieser theatralen Selbstdarstellung, zwi-
schen Schlingensiefs privater Identitit und seiner Kiinstlerrolle, zwischen seiner Per-
son und Persona zu unterscheiden.?® Elfriede Jelinek, die wenige Tage vor dem Tod
des mit ihr befreundeten Autor-Regisseurs den Text Schlingensief verfasst, pointiert
darin dessen autoreferenzielle Agenda wie folgt: »[Dlie entscheidenden Texte kom-
men ja immer aus seiner, des Regisseurs eigener Erfahrung, egal, wer sie letztlich
geschrieben hat, meist er selber. Alles er. Alles seins. Das macht es zur Kunst.«?4°
Die Autorin setzt hier — im Rekurs auf die avantgardistische Denkfigur der Untrenn-
barkeit von Kunst und Leben — Kiinstler und Kunstwerk gleich. Mithin werden
Schlingensiefs Texte und Projekte als unmittelbarer Ausdruck seines genuinen Selbst
ausgewiesen. Damit spricht Jelinek zugleich Schlingensiefs selbstreferenziell ausge-
richtete Appropriationspraxis an. In seinen Inszenierungen gelingt es Schlingensief,
sich Material anderer — Fremdarbeiten und -texte (regal, wer sie letztlich geschrieben
hat) — anzueignen, um dieses auf seine Person und Geschichte zu beziehen.?4!

In seinen letzten Theaterarbeiten ist das von Schlingensief ausgestellte Selbst ein
prekires, von der Krankheit bedrohtes. Im Tagebuch einer Krebserkrankung konsta-
tiert er:

Einen Moment zu haben, wo nicht alles schon wieder auf der Biihne oder auch im
Leben ausgesprochen ist, so eine Grenze, eine Hemmung zu spiiren, ist ganz wichtig
und richtig. Dennoch habe ich gerade bei dieser Scheif§e hier keine Lust, alles in mich
reinzufressen, immer nur alles nach innen zu kehren. Gestern habe ich auch mit meiner
Mutter dariiber geredet, dass ich wohl sehr viel von meinem Vater habe, dass er aber
seine Sache, zum Beispiel seine Angste wegen der Erblindung, nicht herausschreien
konnte. Er konnte sich nicht entiuf8ern, so kommt es mir jedenfalls vor.242

Gegen das In-sich-Hineinfressen stellt der Autor-Regisseur das befreiende Heraus-
schreien seiner Angste — ihre »Entiuferung. Im Fall von Kirche der Angst findet
Schlingensiefs selbsttherapeutische Entiuferung in der Offentlichkeit des Theaters
statt. Im Rahmen einer »isthetische[n] Bewiltigungstechnik«?43 wird sein prekirer
Seinszustand performativ verhandelt, dsthetisiert und diskursiviert. »Die Erkrankung
vor sich zu stellen, sie und sich selbst von auffen zu betrachten — dieser ganzheitliche

Blick ist wichtig und hilfreich«, hilt Schlingensief im Vorwort seines publizierten

238  Schlingensief, zit. nach MOLLER 2008, S. 6.

239  Vgl. BACHLE 2011, S. 357.

240 JELINEK 20I0.

241  Auch Daniel Kletke weist darauf hin, dass Schlingensief »sich in, durch und mittels ande-
rem und anderen immer wieder selber abbildet und zentral positioniert«; KLETKE 2008,
S.54.

242  SCHLINGENSIEF 2009, S.18.

243 DEGELING 20182, S.189.

252

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tagebuchs fest.244 Das Duisburger Theaterprojekt erméglicht Schlingensief, einen
solchen Blick »von auflenc auf das eigene Schicksal zu werfen und die Krankenge-
schichte auf der Biithne kiinstlerisch zu modellieren.

3.1.1 Vervielfachung der Medien

Die radikale »Selbstverwertung«®45 des Kiinstlers — das Ausstellen seiner Angste und
seiner Verzweiflung im Angesicht des Todes — birgt aufseiten des Publikums Irrita-
tionspotenzial. Benjamin Wihstutz bezeichnet die Intimitit der diaristischen Auf-
zeichnungen in Kirche der Angst als »teilweise verstorend«®46, Uber die zu Beginn
des Stiicks eingeblendete Videosequenz, die Schlingensief weinend im Bett zeigt — et
wimmert: »Bitte nicht berithren! Nicht beriihren jetzt. Es soll mich keiner mehr
berithren!« —, schreibt Florian Malzacher in seinem der Schlingensief’schen Krank-
heitstrilogie gewidmeten Aufsatz Citizen of the Other Place. A Trilogy of Fear and
Hope:

The way he lies there, recorded on video, fatally ill a few months before, crying, in de-
spair [...]. The plaintive voice and the ailing man are uncanny, unpleasant, distant and

intrusive at the same time — in short, obscene. [...] Do we want to see this? Do we want
1?247

to get so close to him? Is it honest sharing, exhibitionism, or emotional blackmai
An dieser Stelle erscheint mir wesentlich, auf eine Aussage Thomas Wordehoffs hin-
zuweisen. Uber »das beriihrendste Lamento«, das er seit Langem gehort habe, sagt
der damalige Chefdramaturg der Ruhrtriennale: »Verschiedene Leute haben ihm
[Schlingensief] vorgeworfen, das sei ein sehr exhibitionistischer Vorgang. Das sche
ich nicht so. Ich sehe es als Kunstvorgang. Er hat diese Passage kalt beurteilt und
bewusst in die Partitur des Abends eingefiigt.«>4® Wordehoff spricht einen grund-
legenden Aspekt der Schlingensief’schen Verwertungslogik an, nimlich den kalku-
liere-strategischen Einsatz personlich-intimen Materials und seiner Authentizitdtsef-
fekte. Was Malzacher und mit ihm Theaterkritiker, die den Videoclip des weinenden
Kiinstlers fiir eine Originalaufnahme aus dem Krankenhaus halten, nicht wissen:
Das besagte Video wurde — Jahre vor Schlingensiefs Krebsdiagnose — wihrend der
Parsifal-Proben, im Hotelzimmer nach einer Auseinandersetzung mit der Wagner-Fa-
milie, aufgenommen.?4> Indem Schlingensief diese Aufnahme unkommentiert in

244 SCHLINGENSIEF 2009, S. 9f.

245 PLATSCHKA 2019, S.258.

246 WIHSTUTZ 2012, S.266.

247 MALZACHER 2010, S.191I.

248 Thomas Wordehoff, in: BEYER et al. 2011, S.174.

249 Vgl. Kovacs 2017, S. 77f. Frieder Schlaich, der als Filmproduzent mit Schlingensief zusam-
menarbeitete und als Betreiber der Filmgalerie 451 das Schlingensief-Filmarchiv betreut,
bestitigte die Bayreuther Herkunft des Videoclips; vgl. Frieder Schlaich an die Verfasserin,
19. Juli 2021.

253

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den von seinen Krankheitserfahrungen bestimmten Kontext von Kirche der Angst
montiert, suggeriert er dem Theaterpublikum, seinen im Clip zur Schau gestellten
Schmerz mit der Diagnose zu assoziieren — und die beklemmenden Videobilder dem-
nach in Schlingensiefs jiingster Vergangenheit zu verorten. Zutreffend spriche Ella
Platschka mit Blick auf die sVerwertungsanlage Schlingensiefc von der »Parallelitic
unmittelbarer Selbstbetroffenheit und selbstdistanziertem Projektmanagement«?>°.
Der Autor-Regisseur, der die Darstellung seiner Krankheit dramaturgisch durchzu-
gestalten weil3, zieht fakcuale ebenso wie fiktionale Elemente seiner Biografie und
Persona heran, um sie mittels Montage und Collage isthetisch zu transformieren
und so auf der Bithne Momente fiktiver Auchentizitdt entstehen zu lassen.?>! Selbst
seinem guten Freund und Wegbegleiter Klaus Biesenbach war daher nie klar, was
bei Schlingensief nun »Kunst und was Leben war, was erfahrene Realitit, was ima-
ginierte Realitit, was auf reiner Fiktion und was auf Tatsachen beruhte«.?>? Schlin-
gensief macht es dem Publikum seiner Selbstinszenierung geradezu unmdglich, den
Anteil srealerc respektive »fiktiver« biografischer Elemente zuverlissig auszumachen
und auseinanderzuhalten — er operiert mit einer fiir das Postdramatische typischen
»Strategie und Asthetik der Unentscheidbarkeit«?53. Im Ubrigen ist die Unterschei-
dung zwischen Fakt und Fiktion, zwischen rechter< und »fiktiver« Authentizitit fir
das Kiinstlerdrama unerheblich. Entscheidend ist Schlingensiefs Inszenierung seines
autofiktionalen Materials unter kunst- und kiinstlerdramatischen Vorzeichen. Vor
diesem Hintergrund ist zu konstatieren, dass sich das »Bitte nicht beriihren!«-Video
nahtlos in das von ihm propagierte Krankheitsnarrativ einfiigt, das die Entstehung
seines Lungenkarzinoms ursichlich mit den Erfahrungen in Bayreuth verkniipft.
Ferner funktionalisiert Schlingensief das Video fiir seine Arbeit am Topos des leiden-
den Kiinstlers, der dem gesamten Kunst- und Kiinstlerdrama zugrunde liegt: Der
Video-Clip weist ihn als homo dolorosus aus. Auf die in Kirche der Angst aufgerufene
Konfiguration des Kiinstlers als Schmerzensmann, mitsamt den damit verbundenen
christologischen Implikationen, werde ich spéter noch genauer zu sprechen kommen.

Zwar evoziert Schlingensief das Biografische explizit als Deutungsmuster seines Thea-
terstiicks, zugleich aber stért und unterwandert er diese biografische Lesart, indem
er verfremdende Strategien und metatheatrale Marker einsetzt, die sein Kunst- und
Kiinstlerdrama deutlich als eine mit kiinstlerischen Mitteln geformte Selbstinszenie-
rung ausweisen. So erreicht Schlingensief etwa durch das Aufteilen seines Ego-Textes
auf mehrere Schauspielerinnen und Schauspieler eine Ent- bzw. Uberindividuali-
sierung seiner Krankengeschichte. Mithin wird die gesellschaftliche Funktion des
Kiinstlers als Projektionsfigur und iiberindividuellen Stellvertreters postdramatisch
reflektiert: Das Kiinstler-Ich erscheint nicht mehr als klar konturiertes Individuum,

250 PLATSCHKA 2020, S.135.
251 Vgl. Knarp 2015, S. 239.
252  BIESENBACH 2013, S.20.
253 H.-T.LEHMANN 2015, S.171.

254

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sondern — in einem »Theater der Stimmen«?>4 — in multiple Persénlichkeitsfragmente

und Rollensegmente aufgespalten: »Schlingensief speaks via a polyphony of voices.
Sometimes via Margit Carstensen, whose unmistakable cadences seem to merge with
the breathless, often faltering tone of the dictaphone recordings. Sometimes unctu-
ously derisive (Stefan Kolosko), sometimes childishly naive (Mira Partecke), some-
times with smiling friendliness (Angela Winkler)«.?>> Zum einen entspricht die zur
Schau gestellte Ich-Fragmentierung dem Zustand des traumatisierten, aufgrund von
Krankheit und Leiden dissoziierten Selbst. Zum anderen spiegelt sie die Dezentrie-
rung des postmodernen Subjekts, das sich des Pluralismus seiner oftmals disparaten
Identititen bewusst ist. Der Dekonstruktionsmaxime des Poststrukturalismus Rech-
nung tragend, duf8ert sich Schlingensief in einem Gesprich mit Alexander Kluge im
Jahr 1999 iber seine Arbeit: »Das Sich-Selber-Fragmentieren, das ist das wirklich
Erstrebenswerte und das Sinnvolle. Das Defragmentieren ist eigentlich nur ein Auf-
riumen.«2>6

Als postmoderner Kiinstler spielt Schlingensief von Beginn seines offentlichen
Auftretens an mit der Aufspaltung seiner selbst, was sich nicht zuletzt in seinen zahl-
reichen Kiinstlerpseudonymen niederschligt. Als Musiker tritt er als Roy Glas auf.
Im Abspann seiner in den 1980er-Jahren gedrehten Filme wird er in diversen Funk-
tionen — als Schauspieler, Sprecher, Kameramann oder Cutter — unter den Namen
Christoph Schlinkensief und Christopher Krieg aufgefithre.?>” Im Theater firmiert
er unter dem Pseudonym Thekla von Miilheim als Bithnenbildnerin seiner Insze-
nierungen. Zum Jahreswechsel 2008/09 ruft Schlingensief die »Peter Deutschmark
Gallery« als eigenen Vertrieb ins Leben, um dariiber seine Kunst zu vermarkten.?>8
Auch im privatmythologischen Erzihlen seiner Familiengeschichte kokettiert der
Autor-Regisseur mit der Vorstellung eines multiplen Selbst, wenn er berichtet, dass
er fiir seine Eltern, die sich sechs Kinder wiinschten, als Einzelkind den sechsfachen
Nachwuchs habe kompensieren miissen: »Ich bin also seit 1960 auf der Welt und
habe den Auftrag, sechs Kinder darzustellen. Sechs Personen in mir am Start, die bis
heute tun und machen — eine sechsfache Belichtung, eine Totalschizophrenie.«?>° In
Kirche der Angst bringt Schlingensief das Konzept der dezentrierten Subjektivitit,
noch deutlicher als in A#ta Atta, auf die Bithne, um dem Publikum vor Augen zu

254 Ebd., S.274.

255 MALZACHER 2010, S.192.

256 ScHLINGENSIEF/KLUGE 1999, Min.12:33—12:44 (Transkription der Verfasserin).

257 Vgl. GEBBERS 2013, S. 45, Anm. 4.

258 Hierzu Carl Hegemann: »Peter Deutschmark — das war sein [Schlingensiefs] ironisches Ver-
hiltnis zum Kunstmarkt. Die eigene Galerie hief$ )Deutschmark¢, Deutsche Mark. Damit
hatte er signalisiert: »'m only in it for the money«. Es handelte sich um Christophs eigenen
Vertrieb. Das war reine Parodie, er hatte ja einen offiziellen Galeristen in Ziirich«; Hege-
mann im Gesprich mit der Verfasserin, 22.Januar 2021.

259 SCHLINGENSIEF 2012, S. 45. Einen schizophrenen Charakter spricht Schlingensief auch sei-
nem Werk zu: »Eine Form von Schizophrenie war fiir meine Arbeit und mein Leben schon
immer typisch«; Schlingensief, zit. nach GAENSHEIMER 2011 a, S.19.

255

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fithren, »dass wir alle nicht so scharf umrissen und stabil gebaut sind«?¢°. Indem er
die Darstellung seiner selbst auf mehrere Schauspieler, Sprecherinstanzen und »me-
diale Apparaturen«®¢! aufteilt, spielt er der postdramatischen Auflésung von Figura-
tion zu: Identitdt ist fragil, das Ich sind viele.

3.1.1.1 Zellenbilder und Kindheitsfilme

Die erste Szene von Kirche der Angst ist im Regiebuch mit der Uberschrift »Geburt«
versechen.?¢? Eine auf die obere Leinwand projizierte Texttafel kiindigt, in kursi-
ver, kindlich anmutender Schreibschrift, das »Protokoll einer Selbstbefragung« an.
Mikroskopisch vergroflerte Videobilder einer Eizelle greifen den Szenentitel auf:
Der biologische Prozess der Zellteilung symbolisiert den Ursprung allen Lebens —
auch desjenigen Schlingensiefs. Somit beginnt der Autor-Regisseur sein Kunst- und
Kiinstlerdrama mit der lebensgeschichtlichen Eingangsformel des Geborenwerdens.
Prisentiert wird jedoch kein spezifisches, einzigartiges Ereignis, vielmehr betonen
die Zellenbilder den tiberindividuellen Charakter der Geburt. Ganz in diesem Sinne
wird uns Schlingensief im Messteil der Inszenierung als »[e]in Mensch, wie wir, wie
du, wie ich, wir alle«?® vorgestellt.

Die medizinischen Schwarz-Weiff-Aufnahmen, die beim Publikum Erinnerungen
an den Biologieunterricht auslosen mogen, besitzen zugleich ein unheimliches Po-
tenzial, das durch den Einsatz von Musik verstirke wird: Die sie begleitende Sound-
kulisse — ein Klangteppich aus grellem Rauschen und beklemmenden Orgelklingen
des franzésischen Komponisten Jean Guillou — verleiht den Bildern Unbheilvolles.
Das Wissen um Schlingensiefs Krebserkrankung lidt sie ambivalent auf. Demnach
kénnen sie sowohl einen natiirlichen, lebenspendenden Vorgang reprisentieren als
auch als Beginn einer pathologischen Zellvermehrung und damit als Hinweis auf
die lebensbedrohliche Krankheit des Regisseurs gelesen werden. Hier, wie an zahl-
reichen weiteren Stellen des Stiicks, sind Leben und Sterben untrennbar miteinander
verwoben.

SchliefSlich lisst Schlingensief die sich teilenden Zellen mit George Brechts Flux-
film Entrance to Exit (1965) iiberblenden: Auf der Leinwand erscheint das Wort
»Exite, in schwarzen Versalien auf weiflem Grund.2%4 Die Assoziationen, die mit

260 SCHLINGENSIEF 2012, S. 46.

261 ZORN 2017, S.105.

262 Regicbuch Kirche der Angst, S. 1.

263 Ebd., S.16.

264 Fluxfilm Anthology 1962—1970: Fluxfilm 8. Dariiber hinaus kénnte Schlingensief mit dem
Signalwort »Exit« eine Anspielung auf die Karfreitagsaktion Friedensfest (1972) von Joseph
Beuys und Jonas Hafner verbunden haben. Im Zuge dieser Performance in Ménchenglad-
bach driickte Beuys einen mit Essig vollgesogenen Schwamm auf einer Kirchentiir aus
und schrieb das Wort >Exitc dazu — eine kirchenkritische Botschaft, da sich >Exitc auf »das
Scheitern des sozialhumanen Anspruchs der christlichen Idee durch die Institution Kirche«

256

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dieser Uberblendung einhergehen, sind vielfiltig und nicht weniger ambivalent — sie
reichen vom Ausgang des Geburtskanals als Eingang in die Welt bis hin zum Tod
(lat. exirus) als Ausgang aus dem Leben. Kunst- und kiinstlerdramatisch relevant ist
jedenfalls, dass Schlingensief diese Eréffnungsszene, die auf seine Geburt anspielt,
mit Fluxus assoziiert. Die angedeutete Filiation ist dem Fluxus-Oratorium buchstib-
lich eingeschrieben: Sie kennzeichnet Schlingensief als ein Kind der Avantgarden.?>

Auf Bilder der Geburt folgen in der dritten Szene — entsprechend der Chronologie
der Kiinstlervita — Bilder aus Schlingensiefs Kindheit. Es handelt sich um grobkérni-
ge Schwarz-Weif-Aufnahmen aus dem Urlaub, die mit der Doppel-8-Kamera des Va-
ters gedreht wurden. Zu sehen ist der kleine Christoph mit seiner Mutter am Strand,
es gehen starke Windboen, das Kleid der Muctter flattert. Der Junge lisst Sandkér-
ner durch seine Finger rieseln. Schilfgras biegt und schiittelt sich im stiirmischen
Wind. In einer Sequenz rennt Christoph eine Diine hinab und stiirze, in der nichs-
ten zieht der Vater ihn an den Fiiflen durch den Sand. Anhand dieser Aufnahmen, im
nostalgischen »Look des familidren Amateurfilms«?%, erhilc das Theaterpublikum
Einblick in eine unbeschwert wirkende Kindheit. Dabei scheint das unwiderruflich
Vergangene paradox real, angesiedelt in einer Sphire des Dazwischen, zwischen dem
Hier und Jetzt und der Vergangenheit — was Roland Barthes fiir die Fotografie kon-
statiert, trifft auch auf das Bewegtbild zu: »ce que je vois, ce nest pas un souvenir,
une imagination, une reconstitution, [...], mais le réel & 'état passé: 2 la fois le passé
et le réel«.2¢” Umso grofer ist die Betroffenheit der Zuschauer, da die in den Bildern
vermittelte Realitit der sorgenfreien Familie und des gliicklich spielenden Kindes mit
der von Krankheit und Todesnidhe tiberschatteten Realitdt des erwachsenen Schlin-
gensief kollidiert. Diesen Kontrast inszeniert der Autor-Regisseur eindrucksvoll, in-
dem er die auf die Bithnenleinwinde projizierten Kinderfilme akustisch mit einer
Tonbandaufnahme aus dem Krankenhaus untermalt. Die Umschrift des O-Tons, in
dem Schlingensief von seinem Gesprich mit dem ihn untersuchenden Arzt berichrert,
ist im Regiebuch abgedrucket:

[D]er Tumor [kénnte] zum Beispiel Absiedelungen vornehmen ... das kénnte sein ...
das wire einfach méglich ... er [der Arzt] sagt deshalb so schnell wie méglich von

beziehen soll: »Denn Christus hatte am Kreuz gerufen: >Mich diirstet, und er wurde mit ei-
nem Essigschwamm verspottet. Beuys {ibertrigt mit seiner Aktion dieses Beispiel von Inhu-
manitit auf die Kirche selbst, die sich als Nachfolge Christi versteht, und geiflelt damit das
Scheitern dieser Institution, weil sie — im Dogmatismus gefangen — keine Antwort auf die
sozialen und geistigen Probleme des Individuums und der Gesellschaft bieten kann; christ-
liche Idee und kirchliche Praxis klaffen weit auseinander«; ADRIANI/ KONNERTZ/THOMAS
1994, S.125.

265 Zu Schlingensiefs Referenzen auf Fluxus siche ausfiihrlich unten, S. 301-323.

266 RaALFs 2011, S.310. Damit ist der Film als klassisches Erinnerungsmedium angesprochen.

267 BARTHES 1980, S.130. — »Was ich sche, ist keine Erinnerung, keine Einbildung, keine Wie-
derherstellung [...], sondern das Reale im Zustand des Vergangenen: Vergangenheit und
Realitit zugleich« (Ubersetzung der Verfasserin).

257

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dr. Kaiser, Prof. Kaiser sich den Tod da rausschneiden lassen ... und was dann kommt,
sagt er ... ist eben ein neues Leben ... das heifit ... Sie werden ab Samstag ein neues
Leben leben ... und zwar ... das wird ganz anders als das bisherige ... und da spielen
auch keine groflen Pline mit, was jetzt in 'nem Jahr ist oder sowas ... er sagt wenn Sie
das im Internet googlen oder wenn Sie nachlesen ... Prognose fiir diese Sache ist nicht
gut ... [...] Sie werden High Tech Chemo kriegen ... es wird vorgesorgt werden. Sie
miissen aber wissen, dass Sie eben jeden Tag leben als wire es eben auch Ihr letzter
Tag ... so hat er gesagt ... und ich sag’ was heifSt das ... kann das ja eben sein mit ...
da kommt hier was und da was ... sagt er Herr Schlingensief, das kann ja auch kein
Mensch wissen, dass ... weder im positiven wie im negativen ... aber es ist natiirlich

so, dass man davon ausgeht, dass da etwas dann plétzlich nochmal auftaucht und ...
[ ]268

das kann alles sein [...

Da die Umschrift auch Schlingensiefs zahlreiche Sprechpausen transkribiert, verleiht
sie seiner stockenden Rede textbildlich Ausdruck. Dieserart vermittelt sich dem Leser
die Fassungslosigkeit des Kiinstlers, der ob der niederschmetternden Diagnose gegen
die eigene Sprachlosigkeit anzukdmpfen sucht. Denn wihrend er zunichst noch be-
mitht ist, das Arztgesprich niichtern zu referieren, wird Schlingensiefs Stimme im
Laufe der Aufnahme zunehmend briichig, ehe er trinenerstickt ausruft: »Das ist un-
begreiflich! Was das Schicksal da macht! Was das soll? Ist mir unbegreiflich ...«?¢?
Schmerz und Unbegteiflichkeit ibertragen sich auf das Publikum, das durch die
Simultaneitit von Toneinspielung und Filmbildern dazu angehalten ist, den unbe-
schwerten Jungen mit dem schwerkranken, verzweifelten Schlingensief kurzzuschlie-
en und die unauflssliche Spannung, die sich zwischen kindlich-naiver Lebensfreu-
de einerseits und tddlicher Diagnose andererseits entfaltet, auszuhalten.

Doch das »lost paradise«?”® der Kindheit erweist sich nur auf den ersten Blick als
»heile Welt« und damit als utopischer Gegenentwurf zur »Unheilswelt« des Erwach-
senen.?”! In dem von Schlingensief ausgewihlten Filmmaterial fallen Bilder auf, die
sich als Symbole der Vanitas und des Memento mori zu erkennen geben. Das im
Wind schwankende Schilfrohr etwa fungiert im Alten Testament als »Bild fir das
richtende Handeln Gottes, das Menschen erschiittert«.?’? Der Sand, der zwischen
Schlingensiefs Kinderfingern zerrinnt, evoziert die Vanitasallegorie der Sanduhr, die

268 Regicbuch Kirche der Angst, S.2. Im publizierten Tagebuch Schlingensiefs ist diese Auf-
zeichnung nicht enthalten.

269 Ebd.

270 WILHELMS 2019, S.111. Am Beispiel von Vladimir Nabokovs literarischer Autobiografie
Speak, Memory (1967) analysiert Kerstin Wilhelms, wie der Autor seine Kindheit als raum-
zeitliche Utopie inszeniert: »It is a utopia of immortality and a sheer endless memory«;
ebd., S.126. Anders als Nabokov unterlduft Schlingensief die Vorstellung der »childhood as
utopia«, indem er — durch den Inszenierungszusammenhang — die Vanitas- und Memento-
mori-Motivik seiner Kindheitsfilme zum Vorschein bringt. So erscheint das verlorene Gliick
der Kindheit durch vorausdeutende Zeichen des Todes kontaminiert.

271  Als einen solchen utopischen Gegenentwurf interpretiert Carla Dauven-van Knippenberg
die in Kirche der Angst abgespielten Familienfilme Schlingensiefs; vgl. DAuVEN-vaAN KNIP-
PENBERG 2013, S. ISI.

272 METZNER 2008, S.162.

258

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die unaufhaltsam verrinnende Zeit, mithin die Endlichkeit des Lebens versinnbild-
licht. Auch jene Filmsequenzen, die den mit einem Spielzeuggewehr ausstaffierten
Jungen zeigen, der den Gewehrlauf zuerst zielend auf den Betrachter richtet, um
dann selbst wie tot zusammenzusacken, sind augenfillige Todesevokationen, die
retrospektiv als unheilvolle Vorzeichen gedeutet werden konnen, die das Schicksal
Schlingensiefs vorwegnehmen.?”? Sie stellen sein filmisches Selbstportrit in eine Tra-
dition des Kiinstlerselbstbildnisses, das — das Motiv des Todes aufgreifend — an die
Verginglichkeit alles Irdischen gemahnt und das eitle Erfolgsstreben und die Ver-
herrlichung des Kiinstlers selbstkritisch konterkariert: vanitas vanitatum et omnia
vanitas.?’* »Nichtigkeit, alles ist Nichtigkeit«, deklamiert auch Margit Carstensen
in der spiter folgenden Totenmesse aus dem alttestamentarischen Buch Koheleth.?”>

Die von Schlingensief immer schon kultivierte lebensgeschichtliche Kohirenzstif-
tung?’® — die Vorstellung schicksalhafter Vorbestimmung und Verkniipfungen —
exerziert der Kiinstler entlang seiner Kindheitsfilme. In ihnen offenbart sich die von
ihm sogenannte »Urszene«?”7, mit der er seine frithe Initiation in die Welt des Films
begriindet: »Ich war acht Jahre alt und mein Vater hantierte mit seiner neuen Dop-
pel-8-Kamera herum, machte Aufnahmen beim Familienspaziergang, im Sommer-
urlaub am Strand von Norderney, bei Bauer Mewes im Sauerland, iiberall, wo wir
unterwegs waren.«?’® Die Filmkamera wird zur stindigen Begleiterin, mit deren
Funktionsweise der Junge vertraut ist. Im Gesprich mit Biesenbach fiithrt Schlin-
gensief aus:

Vom Ansatz her — auch wenn ich jetzt in einem Buch gelesen habe, dass man nicht
privatmythologisch werden sollte — ist es natiirlich so, dass ich als Kind mit der Kamera
meines Vaters aufgewachsen bin, die war einfach da, die Kamera, die hat mir gefallen.
Mein Vater hat damit alles gedreht, was es irgendwie gab, und irgendwann hat er diese
Kamera falsch benutzt, indem er sie doppelt belichtet hat.?”?

273  Der unbelastete Blick in die Vergangenheit ist fiir den Kranken nicht mehr méglich — in
seinem Tagebuch bedauert Schlingensief, »sich nicht mehr unbeschwert an die eigene Ver-
gangenheit erinnern zu kénnen«; SOBOTTKA 2020, S.176.

274 Vgl. CALABRESE 2006, S.307.

275 Regiebuch Kirche der Angst, S. 25f.

276  Schlingensiefs lebensgeschichtliche Kohirenzstiftung operiert nicht nur retrograd — man
denke beispielsweise an die von ihm oft erzihlte Anekdote von seiner ersten Beuys-Begeg-
nung als angeblich Sechzehnjihriger, auf die er fortan die in seinen Arbeiten eingelassenen
Referenzen auf das Kiinstlervorbild zuriickbezieht —, sondern auch antizipatorisch. So ver-
kiindet Schlingensief in einem Presseinterview wihrend seiner Bayreuther Parsifal-Proben,
an die Kiinstlervita Heiner Miillers anschliefSend: »Ich bin der festen Uberzeugung, dassich
nach Parsifalc Krebs kriege, wie Heiner Miiller«<; SCHLINGENSIEF/ LAUDENBACH 2004.

277 Vgl. SCHLINGENSIEF 2012, S. 42—46.

278 Ebd., S.42.

279 SCHLINGENSIEF/BIESENBACH 2011, S.304. Die irrtiimlich entstandene Doppelbelichtung
des vom Vater aufgenommenen Films beschreibt Schlingensief in seinen Memoiren als
»Revolution der Irritation«, die er — im Leben wie im Arbeiten — produktiv zu machen

259

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die damals durch den Vater versehentlich herbeigefiihrte Doppelbelichtung entwi-
ckelt der Autor-Regisseur zum produktiven Inszenierungsprinzip: Mittels Collagen,
Uberblendungen und Mehrfachbelichtungen lisst Schlingensief Szenen medialer
Ubermalungen entstehen, die fiir sein postdramatisches Theater — und somit auch
fiir Kirche der Angst — kennzeichnend sind. Die in Kirche der Angst gezeigten Su-
per-8-Filme des Vaters dokumentieren Schlingensiefs frithe Verbindung zum Film
als »Kunstform seiner Familie«?8%, der er gleichsam ein Denkmal setzt. Hier scheint
der aus Kiinstlerviten bekannte Topos des >schicksalhaften Kiinstlertums< durch.
Zwar bleibt die Portritierung des Kiinstlers als Wunderkind frith entwickelten
kiinstlerischen Talents aus, gleichwohl weisen Schlingensiefs Kindheitsfilme — an
die Vorstellung von Pridestination und Auserwihltsein ankniipfend — auf die zen-
trale Bedeutung hin, die dem Medium Film fortan in seinem Leben und Arbeiten
zukommen sollte: »In erster Linie bin ich Filmemacher«.28!

3.1.1.2 Ein Orchester der Stimmen

Nachdem die visuelle Dimension dieser dritten Szene und ihre kunst- und kiinst-
lerdramatische Wirkungsweise in den Blick genommen wurde, will ich nun zu der
Frage zuriickkehren, wie Schlingensief iiber den Text seiner diaristischen Diktafon-
aufnahmen inszenatorisch verfiigt. Zunichst ist hier der Stellenwert der Stimme(n)
anzusprechen. »Postdramatisches Theater behandelt Stimmen nicht mehr allein als
Medien dramatischer Sprache und psychologischer Figuren, sondern stellt sie als
sinnlich-materielle Phinomene aus«, schreibt Jenny Schrédl.?#? Ebendiese Materi-
alitdc spielt in Kirche der Angst eine wesentliche Rolle. Zuerst ist die Stimme des

suchte: »Ich glaube, von da an fing das an mit den Fragen: Was ist denn da los? Was stimmt
denn da nicht? Wo ist der Fehler? Und spiter dann: Was ist, wenn das gar kein Fehler war?
Wenn wir in Wahrheit alle doppelt, dreifach, vierfach belichtet werden? Wenn das Leben
der Hauptdarsteller ist, der unsere Pline stindig durchkreuzt, der unsere Ideen, wie unser
Leben sein miisste, permanent hintertreibt? Und wir alle wahnsinnig damit beschiftigt
sind, diese Mehrfachbelichtungen und Uberblendungen zu ignorieren bzw. zu bekimpfen,
statt sie produktiv zu nutzen?«; SCHLINGENSIEF 2012, S. 44f. Mithin gebraucht Schlingen-
sief Film als Metapher fiir das Leben.

280 BIESENBACH 2013, S.29.

281 ScHLINGENSIEF/KLUGE 2013. Im Gesprich mit Hans Ulrich Obrist beschreibt Schlingen-
sief seine bereits in der Kindheit mit dem Medium Film gesammelten Erfahrungen als »sehr
pur und rein«: »Und das ist auch das, was ich daran so schitze, dass diese Erfahrungen fiir
mich im Groflen und Ganzen — manche mégen’s naiv nennen — einfach wie angewachsen
sind, es hat sich einfach so ergeben, ich hab’s so gelernt. Und ich kann’s eben benutzen, ich
weifd auch, wenn ich mit der Bolex drehe und kurbele, wie oft ich vordrehe, wie oft ich zu-
riickdrehe, wann ich was doppelt belichte, wann nicht, welche Blende ich benutze. Das ist
einfach im Blut drin und das ist also angewachsen«; SCHLINGENSIEF/ OBRIST 2011, S.304.

282 SCHRODL 2009, S.169. Zur Stimme im postdramatischen Theater siche ferner H.-T. LEn-
MANN 2015, S. 274—283 sowie ausfiithrlich SCHRODL 2012.

260

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autor-Regisseurs zu nennen, die mal in stockender, mal in schneller Rede von au-
thentischen Gefiihlszustinden berichtet. Sie ertont hauptsichlich aus dem Off, als
korperlose, akusmatische Tonbandstimme.?8%> Hans-Thies Lehmann weist darauf
hin, dass die korperlose Stimme mit dem Tod assoziiert ist: »Was bedeutet es, wenn
der Koérperklang der Stimme immer hidufiger von jeder Korperlichkeit losgeldst er-
scheint? Unter anderem dies: Jede abgeloste Stimme kommt aus dem Hades, erinnert
an die Todverfallenheit.<284 Dass die Zuschauer Schlingensief zunichst nur héren,
nicht aber sehen kénnen, verstirke das sinnliche Affizierungspotenzial seiner Stim-
me, die in »akustische[r] GrofSaufnahme«?3> erscheint und so eine besondere Prisenz
erhilt. Uber die Stimme des Kiinstlers vermittelt sich seine emotionale Verfasstheit
— seine Verzweiflung, seine Angst, sein Entsetzen —, sie macht das zuhérende Pub-
likum betroffen und 16st durch Nihe- und Intimitdtsproduktion ein Mitleiden an
Schlingensiefs Schmerz aus. Als Signum von Identitit und Individualitit wird die
Stimme zum akustischen Schauplatz des existenziellen Bedrohtseins, insofern Schlin-
gensief auch und gerade ihr Versagen vorfiihrt: das Stocken und Stottern, schliefflich
das Verstummen. Elementar ist der dokumentarische Charakter der Aufzeichnung:
Der Umstand, dass es sich — im Augenblick der Aufnahme — nicht um fingierte,
sondern um echte Gefiihle des Kiinstlers handelt, potenziert die Intensitit des Hor-
erlebnisses.

Auf diese Weise treibt Schlingensief in Kirche der Angst ein paradoxes Spiel von
Prisenz und Absenz. Mit dem Einspielen seiner Stimme evoziert er die Anwesenheit
seiner Person im Raum: »Die sprechende Person ist die anwesende Person par excel-
lence«?86. Begleitet wird sie von den Filmbildern seines kindlichen Selbst. Dieser

283 In der Forschung ist Katharina Matschnig die Erste, die der akusmatischen Dimension
der Schlingensief’schen Off-Stimme Rechnung trigt; siche MaTscHNIG 2014, S.19f. Vgl.
spiter auch ZorN 2017, S.168 und RALEs 2019, S.210. Der Filmtheoretiker Michel Chion
prigte den Begriff des acousmérre fiir solche Tonphinomene, die off screen stattfinden, deren
Quelle im Film also vorsitzlich nicht gezeigt wird. Thnen — und im Besonderen der akus-
matischen Stimme — spricht Chion ein beunruhigendes, spannungserzeugendes Potenzial
zu. »Being in the screen and not, wandering the surface of the screen without entering it,
the acousmétre brings disequilibrium and tension«; CHION 1999, S.24. Da die Zuschauer
von Kirche der Angst die Tonbandstimme dem Autor-Regisseur Christoph Schlingensief zu-
zuordnen vermdgen — freilich unter der Voraussetzung, dass sie seine Stimme (er-)kennen —,
handelt es sich hier, Chions Definition folgend, um »the already visualized acousmétre,
dessen Wirksamkeit (im Vergleich zu den >magischen Kriften< des »complete acousmétre«)
reduziert ist; vgl. ebd., S.21.

284 H.-T.LEHMANN 2015, S.282. Lehmann beruft sich hier auf eine Stelle in Marcel Prousts Auf’
der Suche nach der verlorenen Zeit, in der der Ich-Erzihler iiber die ihn beklemmende Te-
lefonstimme seiner GrofSmutter reflektiert. Diese sei ihm zugleich nah und fern, vor allem
aber scheine sie die »Vorwegnahme einer ewigen Trennung« zu sein: »als riefe diese Stimme
aus Tiefen, aus denen man nicht wieder hinaufsteigtc; zit. nach ebd.

285 ScHRODL 2012, S. 86.

286 H.-T.LEHMANN 2015, S.275, Hervorhebung im Original. Der Stimme als solcher ist je-
doch, wie Doris Kolesch richtigerweise zu bedenken gibt, auch das Abwesendsein bereits
eingeschrieben: »Jede Stimme ist ein Ereignis, ihre Prisenz, ihr Vorhandensein besteht im

261

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

medial vermittelten Prisenz stellt der Autor-Regisseur, der Bithne leibhaftig fern-
bleibend, »de[n] Entzug von realer Prisenz, von leiblicher Sichtbarkeit und Horbar-
keit«?®” entgegen. Diese rabwesende Anwesenheit« Schlingensiefs produziert, wie
auch Lore Knapp konstatiert, eine »kulthafte Uberhohung seiner Person«.28® Erst
gegen Ende des Stiicks, in der Transsubstantiationsszene der Eucharistiefeier, tritt
der Kiinstler in persona auf und fithrt damic stimmliche und kérperliche Prisenz
zusammen.

Neben den Schlingensief’schen O-Ton treten in Kirche der Angst die heterogenen
Stimmen der aus dem Tagebuchtext rezitierenden Schauspieler. Mit der Aufteilung
seines Textes auf diverse Akteure erreicht Schlingensief die Aufspaltung seines auf
der Bithne dargestellten Kiinstler-Ichs: An die Stelle personaler Identitdt tritt, im
Zuge einer postdramatischen »Dissemination der Stimmen«?8%, Pluralitit. Er habe
es genossen, »den verschiedenen Stimmen der Schauspieler zuzuhoren, erklirt der
Autor-Regisseur. »Dieses Stimmenorchester, das da aus den Texten entstand, war
toll.«?*® Entlang weiterer Szenen, die aus seinem Tagebuch schopfen, gilt es, nach-
zuvollziehen, wie Schlingensief dieses »Stimmenorchester« genau arrangiert.

In der fiinften Szene von Kirche der Angst erscheint erstmals Margit Carstensen auf
der Bithne. Das Kostiim der Schauspielerin gemahnt an einen festlichen Anlass: Sie
trigt ein weilles Abendkleid, ihre Arme stecken in schwarzen, samtenen Handschu-
hen, die ihr weit iiber die Ellbogen reichen. Thre Halskette, Ringe und Armreife
funkeln im Lichtkegel des auf sie gerichteten Scheinwerfers. Carstensen tritt an das
Rednerpult auf der rechten Biithnenseite, setzt ihre Lesebrille auf und trigt, von
Manuskriptseiten ablesend, in ruhigem, ernstem Ton aus Schlingensiefs Kranken-
hausprotokollen vor — Passagen dieses Textes finden sich, in modifizierter Form, im
Tagebuch einer Krebserkrankung wieder:

Ich hab ... ich hab 47 Jahre wirklich viel gemacht, ich hab viele Leute kennen gelernt,
ich hab viele Gliicksgefiihle gehabt, ich hab viele Dinge erlebt. Ich hatte liebe Freunde.
Ich durfte denken, ich hab viele Gedanken geschenkt bekommen, viele Gliicksdinge.
Durfte Sachen machen, wo niemand dran gedacht hitte, dass sie funktionieren oder
man hat mich gefragt bei Sachen, die eigentlich nicht gepasst haben, und trotzdem gut
gelaufen sind. Und ich hab auch viel Scheiffe gebaut und mich vielleicht nicht immer
an der richtigen Stelle auch mal ruhig verhalten. Aber ich hab schon viele, viele schéne
Sachen gemacht. Und ich bin heut Morgen so fertig, dass ich irgendwie denke, dass
man daneben auch sagen muss, dass es jetzt vielleicht genug ... Ich hab ja vorher schon

bestindigen Verklingen, im Verschwinden«; KoLEscH 2009, S.16. Die Reflexion iiber die
»anwesende Abwesenheitc der Stimme(n) potenziert Schlingensief in Kirche der Angst
dadurch, dass er das Zusammenspiel seiner aufgezeichneten Tonbandstimme mit den
Live-Stimmen der Biihnendarsteller inszeniert.

287 ScHRODL 2012, S. 88.

288 Vgl. Knarp 2015, S. 256.

289 H.-T.LEHMANN 2015, S.276.

290 SCHLINGENSIEF 2009, S.242.

262

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Gefiihl gehabt, vor zwei Jahren noch, in der alten Wohnung, da musste ich doch
mal weinen, als ich mir immer die eigene Internetseite angeguckt hab und hab gegucke,
was ich alles da ... was alles passiert ist. Und da war ich komischerweise geriihrt, weil
ich gedacht hab, Mann oh Mann hey, was hast du denn da alles gemacht. Und eigent-
lich hab ich ja auch das Bediirfnis nach Ruhe gehabt. Und vielleicht ist das jetzt auch
so 'n Punkt. Heute Morgen wiirde ich wahrscheinlich gerne einfach nur wegdimmern.

Vielleicht ist das auch genug hier. Es ist trotzdem supertraurig. Es ist trotzdem so

traurig. 2!

Der Monolog beschreibt den Blick des Kiinstlers in die Vergangenheit und seine
davon ausgeldsten Emotionen — diese reichen von Dankbarkeit {iber vergangene
'Gliicksgefithlec und »Gliicksdinge« sowie Selbstkritik (ich hab auch viel Scheifle
gebaut) tiber Ergriffenheit und Trauer bis hin zur resignierten Feststellung, genug
getan zu haben und reinfach nur wegdimmern« zu wollen.

Carstensens elegischer Vortrag, durch Pult, Lesebrille und Manuskript ostenta-
tiv als Lesung markiert, stellt den Text, obschon in der ersten Person deklamiert,
als »fremde Rede«?®? aus. Gleichwohl vollzieht sich, wie Sarah Ralfs zu Recht be-
merkt, im Akt des Vortragens »ein Prozess der Aneignung des Gesprochenen«,?93
sodass das Ich aus Schlingensiefs transkribiertem Ego-Dokument eine Verbindung
mit dem Ich von Carstensens Biithnenpersona eingeht. Aus dem Mund der Schau-
spielerin spricht, um es mit den Worten Ingeborg Bachmanns zu sagen, ein »Ich ohne
Gewihr«?®4, Dieses steht in einem Spannungsverhiltnis zum vorgetragenen Text,
der eine Uberaffirmation des Ichs leistet.?*> So wird die bilanzierende Riickschau
auf Leben und Werk ganz vom Ego des Kiinstlers bestimmt: Das sich artikulierende
Kiinstler-Ich schiebt sich vor das Werk — in der Ich-Besessenheit dominiert das Wer
das Was der Kunst. Vor diesem Hintergrund fungiert die eigene Internetseite, durch
die der Kiinstler scrollt, symptomatisch als Spiegel, der narzisstische Gefiithle der
Rithrung und Bewunderung weckt: sMann oh Mann hey, was hast du denn da alles
gemacht.c Selbst im Verschwinden zeigt sich das Ich beharrlich, insofern der Kiinstler
sein herbeigesehntes Ende nicht als etwas imaginiert, das ihm widerfihrt bzw. zuteil-
wird, sondern das er als Aufhéren und >Wegdimmern« aktivisch besetzt. An dieser
Stelle ist das Themenfeld Suizid angeschnitten, das Schlingensief in spiteren Szenen
seines Kunst- und Kiinstlerdramas abermals aufgreifen und konkretisieren wird: Der
Selbstmord wird zur Ich-Entscheidung nobilitiert, mit der sich der todkranke Kiinst-
ler seinen autonomen Subjektcharakeer bewahren will.

Carstensens Lesung, die durch das feierliche Kostiim der Schauspielerin, durch
die allgemeine Statuarik der Szene und einmal mehr durch die Kirchenkulisse einen
zeremoniellen Eindruck vermittelt, zielt auf das performative Hervorbringen kano-

291 Regiebuch Kirche der Angst, S. 3. Siehe auch SCHLINGENSIEF 2009, S. 41 u. 50.

292 RALFs 2019, S.163.

293 Ebd.

294 BACHMANN 1978, S.218.

295 Das Wort »ich« taucht in dem Monolog 20 Mal auf. Es fithrt damit die Worthdufigkeitssta-
tistik an — vor den Worten »hab« (17 Mal) und »viele« (sieben Mal).

263

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nischer Textwirkung. Der Text 18st sich von der ihn vortragenden Carstensen ebenso
wie von Schlingensief als originalem Textschopfer ab, um sich auf tiberindividueller
Ebene an die Theaterzuschauer zu richten, die als Gemeinschaft eines parareligiosen
Gottesdienstes angesprochen sind. Im Messteil des Stiicks wird dieses liturgische
Moment der Publikumsansprache, das hier nur angedeutet ist, zur expliziten Insze-
nierungsstrategie der Ego-Texte. Auf diese Weise arbeitet Schlingensief an einem
kunstreligids aufgeladenen Kiinstlerbild seiner selbst.

Wie der Autor-Regisseur in Kirche der Angst mit seiner An- und Abwesenheit spielt,
so spielt er in rezeptionsisthetischer Hinsicht mit dem Oszillieren zwischen Nihe
und Distanz. Wihrend noch die originale Tonbandaufnahme in der dritten Szene, in
der er von seiner Diagnose berichtet, im Verbund mit den nostalgischen Super-8-Fil-
men eine emotionale Affizierung des Publikums anvisiert, forciert Schlingensief nun
die Verfremdung seiner Krankengeschichte: Er setzt sie, kiinstlerisch transformiert,
in eine fiir den Zuschauer »spiirbare Distanz zur Realitit«?®S. Was zunichst ein
Selbstgesprich im intimen diaristischen Rahmen war, wird im Zuge seines Kunst-
und Kiinstlerdramas zur gottesdienstlich inszenierten Lesung vom Ambo aus, dem
Verkiindigungsort der Heiligen Schrift. Hierdurch wird dem Publikum die kiinst-
lerisch-theatrale Transformation von Schlingensiefs autobiografischem Material de-
zidiert ins Bewusstsein gehoben. Im Zuge der so angestoflenen Selbstreflexion der
Kunstrezeption beobachten sich die Zuschauer beim Beobachten, und das identifi-
katorische Mitfithlen und Mitleiden mit dem Autor-Regisseur werden unterminiert.

Die zehnte Szene von Kirche der Angst prisentiert, wie die zu ihrem Beginn einge-
blendete Texttafel erliutert, »Letzte Bilder vor der Vollnarkose«??7. Zeitlich veror-
tet sie sich also — der Chronologie der Schlingensief’schen Krankenakte folgend —
unmittelbar vor der Pneumektomie des Kiinstlers. Auf die Videoleinwand in der
Bithnenmitte wird die von Schlingensief gefilmte Fluxus-Prozession durch das In-
dustriegelinde projiziert. Flankiert werden diese (Alb-)Traumbilder von Karin Witts
Valie-Export-Reenactment, das auf den schmaleren Leinwinden auf der linken und
rechten Bithnenseite zu sehen ist. Als Filmfigur ist die kleinwiichsige Darstellerin so-
mit zweifach prisent. In der Prozession wird sie, in ihrer Rolle als Fluxus-Bischéfin,
auf einer Sinfte getragen. Dieser wiirdevolle Auftritt kontrastiert mit Witt als Valie
Export: In Anspielung auf deren Performance Aktionshose: Genitalpanik posiert Witt
grinsend in einer Als-ob-Replika jener Hose, bei der der herausgetrennte Schritt den
Blick auf das weibliche Genital in provozierender Absiche frei lisst.

Diese bizarren Filmbilder, die in ihrer Kombination eine groteske Note erhal-
ten, mogen die angekiindigten »letzten Bilder« sein, die dem zu operierenden Kiinst-
ler vor der Narkose vor dem inneren Auge aufscheinen. Aus dem Off ertont dazu
Schlingensiefs Stimme vom Band. Die Diktafonaufnahme folgt, wie dem Gesagten

296 WIiHSTUTZ 2012, S.267.
297 Regiebuch Kirche der Angst, S.s.

264

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zu entnehmen ist, auf ein Aufklirungsgesprich, wie es einem operativen Eingriff
tiblicherweise vorausgeht. Vor der Operation habe er keine Angst, erklirt Schlingen-
sief, der sich emotionale Kilte, ein innerliches Totsein diagnostiziert: Er sei so »kiihl
und distanziert wie eigentlich noch nicht in der ganzen Zeit.?*® Sodann fiihrt er
mit brechender Stimme fort, dass fiir ihn »zwei Fragen im Raum stehen« — gemeint
sind zwei verschiedene Moglichkeiten, sich dem bevorstehenden Eingriff und der sich
anschliefSenden Therapie doch noch zu entziehen:

Dals] eine ist komplett absagen und wirklich noch irgendwie gucken, dass ich 'n Hau-
fen Schmerzmittel irgendwo organisier und mich wirklich irgendwohin begebe, eben
in mein Afrika oder sowas, um da, weif§ ich nicht, abzuhiingen — und Binder vollspre-
chen, Biicher lesen und alles sein lassen. Und am Ende weif§ man nicht, was dann ist.
Schreiend zuriickkommen und flehen und, was weif ich was, und alles ist zu spit. Oder
eben die andere Version, die ich ganz schwer mit mir ausmachen kann, ist einfach, der
Sache kurzfristig 'n Ende zu machen, weil ich einfach auch ... ich miisste nur Wege fin-
den, dass die Aino und meine Freunde und so, dass die jetzt nicht das falsch verstehen,
sondern dass es mir einfach an totaler Kraft fehlt wahrscheinlich schon seit ein oder
zwei Jahren oder schon immer. Ich kann mich eben nicht so lieb haben, wie ich mich
vielleicht manchmal haben miisste. Ich kann mich nicht so, in dem, was ich mache, als
guten Menschen begreifen oder als jemanden, der ... also, irgendwie bin ich mir viel-
leicht nie ganz wohl so in mir. Und das liegt da nicht an den Leuten. Ich hab jetzt nur
das Gefiihl, dass ich grade einfach so ... das ist ja auch so 'ne bldde Bestrafungsstrategie
oder sowas, dass ich denke, das ist nicht umsonst, aber nicht im Sinne von umsonst,
um jetzt zu beweisen, was noch in mir steckt und was ich alles leisten [kann] mit 'ner
halben Stimme oder Récheln ...

Hallo? ... Hallo?2%?

Auf der Bithne sitzt, hinter einem Gazevorhang, die Schauspielerin Mira Partecke.
Mit einer Taschenlampe beleuchtet sie das in ihrem Schof liegende Manuskript —
aus diesem liest sie den eingespielten O-Ton Schlingensiefs in Ausziigen mit, vor
bzw. nach. Wie schon in der Szene mit Margit Carstensen wird, wenn auch mit
anderen Mitteln, der Akt des Vorlesens in Szene gesetze. Wahrend Carstensens Le-
sung von einem férmlichen Rahmen geprigt war, wirkt die szenische Konfigurati-
on hier persénlicher: Gleich einem neugierigen Kind blittert Partecke verstohlen
(hinter zugezogenem Vorhang) in den privaten Notizen Schlingensiefs. Sie liest den
Text mal schneller, mal langsamer als dessen aufgezeichnete Stimme. Dabei fille
auf, dass Partecke von dem teilweise bestiirzenden Inhalt der Aufzeichnungen nicht
weiter tangiert scheint. Mithin reflektiert die sich unbeteiligt und unbewegt zeigende
Schauspielerin jene Gefiihlskilte, die sich der Kiinstler im O-Ton zuspricht.

Mit der stimmlichen Verdoppelung seines Textes erzeugt Schlingensief abermals
ein verfremdendes Moment. Dieses wird durch den divergierenden Stimmeindruck
potenziert. So tonen aus der aufgewiihlten Stimme des Kiinstlers Verzweiflung und

298 Ebd.
299 Transkript des Schlingensief’schen O-Tons nach ebd., S.6. In das publizierte Tagebuch

wurde dieser Text nicht aufgenommen.

265

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schmerz. Dem entgegen steht die Unbekiimmertheit der Partecke’schen Stimme, die
sich — anders als die tiefe, rauchig-dunkle Stimme der ilteren Carstensen — durch
eine hohe Tonlage auszeichnet: Partecke spricht mit heller, argloser Mddchenstimme,
die den Ernst des vorgelesenen Textes konterkariert. Weiterhin fithre Schlingensief
die Differenz zwischen Tonbandstimme und Live-Stimme vor. In ihrer Fliichtig-
keit und Einmaligkeit kollidiert die lebendige Stimme der Schauspielerin mit der
reproduzierten, zeitverschoben wiedergegebenen Stimme Schlingensiefs. Der Effekt
ist ambivalent: Zwar klaffen das Jetzt des Bithnengeschehens und die vergangene
Zeit der Diktafonaufnahme merklich auseinander; Parteckes Mitsprechen hat je-
doch auch zur Folge, dass die konservierte Gegenwart des Krankenhausprotokolls
in die unmittelbare Gegenwart der Auffithrung transferiert wird, sodass die Zeiten
miteinander verschmelzen und sie damit der onirischen Logik der Filmbilder ent-
sprechen, die simultan auf der Bithne zu sehen sind: letzte Bilder vor dem schlaf-
dhnlichen Zustand der Vollnarkose. Musikalisch untermalt wird die Szene zunichst
von Franz Schuberts Nebensonnen, die dieser 1827, ein Jahr vor seinem Tod, als Teil
des Liederzyklus Winterreise komponierte. Der Liedtext umkreist Todesnihe und
-sehnsucht des lyrischen Ichs und endet mit den Worten: »im Dunkeln wird mir
wobhler sein.«3°® Das latent Unheimliche der Szene verstirke Schlingensief zu ihrem
Ende, wenn plétzlich Musik aus dem Original-Soundtrack des David-Lynch-Films
Eraserhead eingespielt wird.>®! Die von Lynch und Alan R. Splet komponierte Film-
musik schafft eine gespenstische Atmosphire, die die Einsamkeit und Verlassenheit
des Kiinstlers — ebenso wie die des durch Partecke verkorperten Midchens — akus-
tisch unterstreicht. Von ihrem Stuhl aufspringend, leuchtet Partecke am Szenenende
verloren mit der Taschenlampe umbher: >Hallo? ... Hallo? »Wenn es dunkel wurde
im Krankenhaus, kamen die Geister«,>? erinnert sich Schlingensief im Interview.

Die beiden Handlungsmaglichkeiten, iiber die der Kiinstler im oben zitierten Tage-
buchtext nachdenke, probieren je fiir sich ein alternatives Szenario zum Gefiihls- und
Autonomieverlust, den er im Krankenhaus erlebt. Zum einen imaginiert Schlingen-
sief »sein Afrikac als Sehnsuchts- und Riickzugsort: »An anderen Orten kann man
besser Schmerzen haben.«3%* Er wolle sich ins Ausland absetzen, dort »abhingens,
kreativ-intellektuell tdtig sein und sich seinem Krankenschicksal figen. Als zwei-
te Option fithrt Schlingensief Suizid ins Feld.?*4 Seiner Uberlegung, »der Sache

300 Die Nebensonnen, in: SCHUBERT 1895, S.72f., hier S.73. Schuberts Liederzyklus basiert auf
die gleichnamige Gedichtsammlung des Dichters Wilhelm Miiller (1794 —1827).

301 Lyn~cH/SPLET 1982.

302 SCHLINGENSIEF/ MICHALZIK 2008.

303 So Carstensen in der 36. Szene; siche Regiebuch Kirche der Angst, S. 21.

304 In der 22.Szene wird das Thema Suizid vertieft und als »Weg in die Freiheit« vorgestellt.
Margit Carstensen, auf einem Hochstuhl in der Bithnenmitte thronend, liest aus Schlin-
gensiefs Krankenhausprotokoll vor — darin denkt der Kiinstler diverse Selbsttétungsmog-
lichkeiten durch: »Ich werd die Entscheidung treffen miissen, ob ich mir in den Kopf schie-
Be, hab keine Pistole, ob ich in die Badewanne steige und mach mir einfach die Adern auf

266

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kurzfristig 'n Ende zu machens, folgt ein bekenntnishafter Einblick in die Kiinstler-
psyche: Er kénne sich nichetlieb habeng, sich, in seinem Tun, nichtals guten Men-
schenc¢ begreifen. »Irgendwie bin ich mir vielleicht nie ganz wohl so in mir. Daran
schliefft Schlingensiefs Gedanke an, dass seine Erkrankung selbst verschuldet sein
konne (das ist nicht umsonst): »Krankheit als Bestrafung«.3%

Lange vor seiner Krebsdiagnose zeichnet Schlingensief von sich das Bild des von auto-
destruktiven Gefithlen geplagten Kiinstlers. »Ich sehe mich selber nicht unbedingt
als jemand Liebenswertes«, erklirt er einer Journalistin im Jahr 2003. »Wer mich
verreif$t, tut mir insofern einen Gefallen, dass ich dann nimlich wieder das Potenzial
an Selbstzweifeln und auch Selbsthass in mir schiiren kann. Die Paranoia sitzt mir
stets auf der Schulter und schreit mir ins Ohr.«3°¢ Mit dem Verweis auf seinen aus-
geprigten Selbsthass referenziert Schlingensief den Typus der krankhaften Kiinst-
lerpersonlichkeit, die Vorstellung vom melancholischen Temperament des Kiinstlers
als eines Kindes des Saturn« aktualisierend. »Die Psychoanalyse hat einen neuen Typ
des Kiinstlers hervorgebracht mit sehr bestimmten Wesensmerkmalen seiner selbste,
bemerken Margot und Rudolf Wittkower in ihrer Studie Born under Saturn;3°7 sie
verweisen damit auf den modernen Kiinstler, der in seinem Schaffen das Emotionale
und Unterbewusste betont. Schlingensief geht noch weiter, indem er im 6ffentlichen
Reden tiber seine Kunst fast immer ein Psychogramm seiner Person mitliefert. Dass
er dabei seine pathologischen Wesensziige unterstreicht, mag seiner Tendenz zur nar-
zisstischen Selbstentbl6fung geschuldet sein, ebenso wie seiner Maxime, die eigenen
Schwichen, Angste, Unzulinglichkeiten — das »Manko der Person«®°® — sich und
anderen einzugestehen und schonungslos offenzulegen. Mit dieser Inszenierungs-
strategie schlieffit Schlingensief an das Genie-und-Wahnsinn-Narrativ an, das einer
Verklirung psychischen Leidens zuspielt: In seinem selbstzerstorerischen Potenzial
duflere sich die Genialitit des Kiinstlers ex negativo. Der Autor-Regisseur greift hier
also auf traditionelle Kiinstlerbilder zuriick, die den Typus des Genies und des Me-
lancholikers ins Pathologische wenden.>®® Nach Schlingensiefs Tod pflegt Carl He-
gemann dessen Imago vom (auto-)destruktiven Kiinstler weiter. In seinem Nachruf

oder ob ich irgendwie aus’'m Fenster falle, dazu ist es hier nicht hoch genug. Oder hoffent-
lich Tabletten kriege und irgendwas anderes, denn ... der Lebenswille, den ich geheuchelt
hab die ganze Zeit, dieses Gefiihl von, ja, der, der hat ja Kraft, der macht’s, das ist vorbei.
Ich bin miide. Ich bin fertig. Ich bin schon lange miide. Ich hab genug gestrampelt. Ich hab
genug gemacht.« Zynisch imaginiert Schlingensief sodann eine »Guillotine fiir Zuhause«;
vgl. ebd., S.12f. Passagen des von Carstensen vorgetragenen Textes finden sich im verdffent-
lichten Krebstagebuch wieder; vgl. SCHLINGENSIEF 2009, S. 68f. u. 71.

305 Schlingensief, in: SCHLINGENSIEF/ MOMMERT 2008.

306 Schlingensief im Interview mit Elke Heinemann (Galore 2003), zit. nach SCHLINGENSIEE
2020, S.183-192, hier S.187.

307 WITTKOWER/ WITTKOWER 1989, S.309.

308 Jarpr 2004, S.19.

309 Zu den beiden genannten traditionellen Kiinstlerimagines siche meinen Exkurs in Kapitel

IL, S. 45—49.

267

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schreibt der Dramaturg iber den »selbstzerstorerischste[n]« Regisseur, mit dem er je-
mals zusammengearbeitet habe: »Er [Schlingensief] konnte es kaum aushalten, wenn
er glaubte, etwas sei ihm nicht gelungen. Das konnte zu Panikreaktionen fiihren.
Noch weniger konnte er es allerdings aushalten, wenn ihm etwas gelungen war, dann
zerstorte er es postwendend und war erst zufrieden, wenn alle Spuren des Gelingens
getilgt waren.«®1® Posthum wird hiermit das von Schlingensief entworfene Bild seiner
selbst als intrikater und widerspriichlicher Kiinstlerpersonlichkeit tradiert.

Mit seinem in Kirche der Angst vom Band abgespielten Gestidndnis, sich in der
eigenen Haut stets unwohl gefiihlt zu haben, inszeniert Schlingensief Theater als
»offentliche[n] Beichtstuhl« und kniipft an seinen allerersten Bithnenauftritt in ro0
Jabre CDU an: »Als er 1993 an der Volksbiithne anfing, war der Satz sTheater ist fiir
mich Beichtec sein Credo.«®'! Wenngleich Schlingensief schon damals aus seinem
»engsten biografischen Umfeld« schépfte und hochprivate Themen auf der Bithne
besprach, so tat er dies — darauf weist auch der Dramaturg Macthias Lilienthal hin —
zugleich »mit gnadenloser Verstellung«.>'? Ebendiese Verstellung geht dem doku-
mentarischen Tagebuchmaterial, das in der Schlingensief’schen Krankheitstrilogie
zum FEinsatz kommt, ab. »Bis vor Kurzem habe ich nur iiber die Wunde geredet
oder habe sie simuliert, indem ich irgendwelche Leute auf der Bithne oder vor der
Kamera mit roter Farbe beschmissen habe«, hilt der kranke Kiinstler in seinen dia-
ristischen Aufzeichnungen fest. »Diesmal ist der Kontakt authentisch gewesen.«3!3
Dadurch, dass Schlingensief sein reales Kranksein — gewissermaflen als Readymade —
in den Kontext des Theaters iiberfithrt, wandelt er es in Kunst. Die mit dieser Kon-
textverschiebung einhergehende isthetische Transformation des autobiografischen
Materials steht im Dienst des in Kirche der Angst gefithrten Autonomiediskurses.
Schlingensiefs verbalisiertes Leid, aus einer Zeit extremer Subjektgefihrdung stam-
mend, wird konstitutiver Teil eines kiinstlerischen Selbstermichtigungsprojekes. So-
mit schliefS¢ sich der Kreis zum feministischen Aktionismus der Valie Export, die im
Filmreenactment aufgerufen wird. Mit ihrer Aktionshose tritt die Kiinstlerin gegen
Fremdbestimmung ein: Die Preisgabe an den >minnlichen Blick« wird, aggressiv zur
Schau gestellt und solchermaflen subvertiert, fiir eine »Subjektwerdung der Frauc
funktionalisiert.3* Die Bléfe, die sich Schlingensief in Kirche der Angst gibt, ist

310 HEGEMANN 2021, S.367. Schlingensief selbst kommentiert seinen Hang zum (Selbst-)Zer-
storerischen wie folgt: »Es gibt bei mir immer diese Harmoniesucht, also ich méchte gern,
dass alles schon ist und so weiter. Und wenn es dann mal so ist, halte ich es nicht aus, dann
muss ich weg. Also, wenn etwas funktioniert, dann muss ich sofort dariiber schimpfen
oder etwas daran kaputt machen«; Schlingensief im Interview mit Elke Heinemann (Galore
2003), zit. nach SCHLINGENSIEF 2020, S.187.

311 HEGEMANN 2021, S.367.

312 LiLiIENTHAL/WILLE 2011, S. 260. Das Interview mit Matthias Lilienthal, gefithrt von Franz
Wille, erschien erstmals unter dem Titel »80 Prozent Eigendynamik!« in Zheater heute 51,10
(2010), S.18—23.

313 SCHLINGENSIEF 2009, S.160.

314 BRUCHER 2013, S.186. Bereits die Wahl ihres Kiinstlernamens versteht Valie Export — ei-
gentlich Waltraud Héllinger, geb. Lehner — programmatisch als SelbstentiufSerung: »Ex-

268

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

— wenn man von dem prominent ausgestellten Réntgenbild seines Brustkorbs ab-
sicht, das Einblick in sein beschidigtes Korperinneres gewdhrt — eine seelische. Und
wie die Arbeiten Valie Exports, so zielt auch Schlingensiefs Entblofung als radikaler
Akt der Selbstentduflerung auf die Wiedererlangung von Autonomie.

Der durch offentliche SelbstentblofSung begangene Normverstof§ 1ost gemeinhin
Scham- und Peinlichkeitsgefithle aus. Gegen diese sucht sich Schlingensief abzu-
sichern, indem er im Inszenieren seines Tagebuchtextes von medialen Effekten der
Verfremdung und Distanzierung Gebrauch macht. In Duisburg, reflektiert der Au-
tor-Regisseur im Gesprich mit Klaus Biesenbach, habe es funktioniert, dass es »nicht
peinlich wurde, dass ich mich da so ausbreite«:

Denn ich glaube, genau durch die Vervielfachung des Ausbreitens, auch durch die
Vervielfachung der Medien — das heifdt, das eine ist eine Tonaufnahme, das andere ist
ein nachgesprochener Text, das dritte ist ein gespielter Text, das vierte ist von einem
Laien gelesen — ist es nicht peinlich. Diese vier Moglichkeiten, wenn die iibereinander
kommen, erweitern jeden Text. Und er kommt raus aus der Trauer, aus einem Theater
der Leidensbeauftragten.315

Mit der »Vervielfachung der Medien« will Schlingensief eine Erweiterung des diaris-
tischen Textes erreichen und eine rein autobiografische Lektiire seiner Theaterinsze-
nierung als Trauer- und Betroffenheitstheater durchkreuzen.

Dennoch zielt das postdramatische Kunst- und Kiinstlerdrama Kirche der Angst
durchaus auf die Affizierung des Publikums. Mit Authentizitits- und Niheeffekten
erzeugt es aufseiten der Zuschauer Betroffenheit und Rithrung, insbesondere durch
den Einsatz authentischen Materials aus dem Privatarchiv des Autor-Regisseurs.
Wenn Super-8-Aufnahmen des kleinen Schlingensiefs zu sehen und Einspielungen
aus dem originalen Audiotagebuch des todkranken Erwachsenen zu horen sind, wird
das Theaterpublikum emotional involviert. Dabei suggeriert gerade die akusmatische
Stimme des Kiinstlers, der hérbar aufgewiihlt von seinem Schrecken und seiner Ver-
zweiflung berichtet, Nihe und Intimicit.

Mit der Produktion von Nihe gehen in Kirche der Angst jedoch stets Momente
der Verfremdung und der Distanznahme cinher, die die emotionale Affizierung der
Zuschauer unterlaufen, indem sie sie auf Schlingensiefs dsthetisch-theatrale Uber-
formung seines dokumentarischen Materials und damit auf die Theatersituation als
solche aufmerksam machen. Eine grundlegende Verfremdungstechnik bildet das Si-
multanschalten der Medien, das Schlingensief in Kirche der Angst — im Vergleich zu
Atta Atta — noch steigert. Gemif3 seines poetischen Prinzips der Mehrfachbelichtung
schichtet Schlingensief in seinem postdramatischen Kunse- und Kiinstlerdrama die

port, das ist immer und iiberall. Das bedeutet, mich zu exportieren. [...] Export ist ein
Name, da exportiere ich das, was in mir drinnen ist, aus mir heraus«; Valie Export in einem
1996 gefiihrten Interview, zit. nach ebd., S.142.

315 SCHLINGENSIEF/BIESENBACH 2011, S.307.

269

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Live-Stimmen der Schauspieler, Ton- und Musikeinspielungen sowie Filmprojektio-
nen palimpsestartig tibereinander, wodurch er die Materialitdt der miteinander kom-
binierten und iiberlagerten Medien unterstreicht.

Im Orchester heterogener Stimmen, in ihrer Kontrastierung und Vervielfachung,
spaltet Kirche der Angst das Kiinstler-Ich auf. Wenn Margit Carstensen den Tage-
buchtext Schlingensiefs wie bei einer gottesdienstlichen Lesung an das Publikum
verkiindet, wird diese Entindividualisierung der Schlingensief’schen Krankenge-
schichte — bei gleichzeitiger kulthafter Uberhohung des leidenden Kiinstlers zum
»Statthalter des gesellschaftlichen Gesamtsubjekts«®'® — prononciert. Mithin lidt der
Autor-Regisseur das Publikum dazu ein, zugunsten eines alle betreffenden Diskurses
tiber Krankheit, Sterben und Tod von seinem privaten Leidensweg zu abstrahieren.

Die Analyse des Stiickanfangs hat gezeigt, dass Schlingensief mit Bildern der Ge-
burt und mit filmischen Kindheitsszenarien das Darstellungsparadigma der Kiinst-
lervita alludiert. Durch die Uberblendung von Zellteilungsvideo und Fluxfilm in-
szeniert er sich als Kind der Neoavantgarde, wobei die evozierten Bilder ambivalent
bleiben — sie kénnen als vitales ebenso wie als pathologisches Zeichen, als Bilder
des Anfangs und des Endes gleichermaflen gelesen werden. Diese Ambivalenz ist
ebenfalls den vom Vater aufgenommenen Utrlaubsfilmen eingeschrieben. Einerseits
reflektieren sie Schlingensiefs friihe, gleichsam pridestinierte Initiation in die Kunst-
form des Films. Andererseits erweisen sich die unbeschwerten Szenen, untermalt von
Schlingensiefs Bericht seiner Krebsdiagnose, als mit Vanitas- und Memento-mori-
Motiven kontaminiert, weshalb sie sich als einen gespenstischen Vorausblick in das
von Todeskrankheit iiberschattete Schicksal des Kiinstlers deuten lassen.

In der zehnten Szene von Kirche der Angst gibt sich Schlingensief schliefflich im
Modus der confessio als autodestruktive Kiinstlerpersonlichkeit zu erkennen. Wie
entfaltet, handelt es sich um ein Selbstportrit, das — als Psychogramm der beschi-
digten Kiinstlerpsyche — Imagines des Melancholikers und des Genies aktualisiert.
Nach Schlingensiefs Tod wird das Bild des (selbst-)zerstorerischen Kiinstlers durch
dessen Freunde und Wegbegleiter tradiert.

Die Kirche der Angst prigende Vervielfachung der Medien bedeutet zugleich eine
Vervielfachung des Kiinstlers Schlingensief, da die ihn reprisentierenden medialen
Apparaturen und die seinen Text vortragenden Schauspieler zu seinen Stellvertretern
werden. Im Folgenden werde ich diese Multiplikation des Selbst genauer untersu-
chen. Es gilt, herauszuarbeiten, welche autoreferenziellen Rollenbilder, Persénlich-
keitsfacetten und Gefiihlszustinde, vor der Folie postmoderner Ich-Fragmentierung,
der Autor-Regisseur in seinem Kunst- und Kiinstlerdrama auf die Bithne bringt.

316 ADORNO 1997, S.126.

270

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1.2 Vervielfachung des Selbst
3.1.2.1 Arbeit am Nicht-Perfekten

Als eines mehrerer Alter Egos Schlingensiefs trict in Kirche der Angst der Schauspieler
Stefan Kolosko in Erscheinung.®'” Seinen ersten Auftritt hat er in der sechsten Szene,
die — wie der eingeblendete Szenentitel deutlich macht — den Oberhausener Kurz-
filmtagen gewidmet ist.3!® Zuerst kommen, von Mira Partecke angefiihrt, die kogni-
tiv beeintrichtigten Darsteller Norbert Miiller und Achim von Paczensky sowie die
psychisch kranke Kerstin Grassmann auf die Biihne. »Oberhausener Kurzfilmtage
sind die besten Kurzfilmtage!« und »Avantgarde-Marmelade!«,>'? skandieren sie, die
geballten Fiuste in die Luft gereckt. Die Referenz auf das Filmfestival — hiermit ver-
bunden ist ebenfalls ein Zitat auf Azt Arta und die dort auftretende Kurzfilmgruppe
Oberhausen« — erinnert an Schlingensiefs Herkunft und frithe Auseinandersetzung
mit dem Medium Film.>2° Mit der ironischen Parole »Avantgarde-Marmelade!« re-
flektiert Schlingensief, der in den 1980er-Jahren Assistent des Experimentalfilmers
Werner Nekes war, sein ambivalentes Verhiltnis zum Avantgardefilm: »Erst hat man
nur ein bisschen gewitzelt tiber das ganze Nekes-System, wollte sich ein wenig ab-
grenzen, ohne wirklich zu wissen, wie, hilt er in seinen Memoiren fest, »aber dann
wurde der Widerstand gegen diesen Avantgardewahn doch immer stirker: Avantgar-
de, Marmelade — wer will das sehen?«32!

Zu den agitierenden »Spezialisten, die einen orientierungslosen und unkoordi-
nierten Eindruck machen, st6f8t schliefflich Kolosko. Er gibt ihnen eine neue Lo-
sung vor — einen Zungenbrecher, den auszusprechen sich Miiller und von Paczensky
schwertun: »Expropriiert die Expropriateurel« Das marxistische Motto weckt Asso-
ziationen zu Schlingensiefs gesellschaftskritischen Kunstprojekten, insbesondere zu
seiner Wahlkampfaktion Chance 2000.3? Der Schlingensief verkdrpernde Kolosko,
zwischen Motivator und »Pfadfinder-Fihnleinfiihrer«3?3, instruiert die »Spezialistent
einzeln, korrigiert sie, lobt und spornt an. Da Achim von Paczensky, ungeduldig
werdend, sich immer unverstindlicher artikuliert und wiederholt verbessert werden
muss, erscheint Kolosko zunehmend in der Rolle des iiberlegenen Regisseurs, der seine

317 Kolosko ist der Einzige unter den Schlingensief’schen »Doppelgingern¢, den mit dem Au-
tor-Regisseur auch eine optische Ahnlichkeit verbindet. Konnte Schlingensief selbst nicht
in seiner Inszenierung auftreten, ibernahm der Schauspieler zuweilen als Schlingensief-Re-
servec dessen Part; vgl. Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

318 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 3.

319 Ebd., S.4.

320 Bereits als Zwolfjahriger besuchte Schlingensief die Kurzfilmtage in Oberhausen; vgl.
SCHLINGENSIEE/ OBRIST 2005, S.10 und SCHLINGENSIEF/ BIESENBACH 2011, S. 150.

321 SCHLINGENSIEF 2012, S.221. Zur Verbindung Schlingensiefs zu Nekes siche auch Kapitel
III, S.121.

322 Laut Spielvorlage exklamiert Achim von Paczensky ferner: »Das ist Klassenkampfl«; Regie-
buch Kirche der Angst, S. 4. In der Auffithrung vom 28. September 2008 fehlt dieser Ausruf.

323 Franz Wille, in: LILIENTHAL/ WILLE 2011, S.262.

271

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

behinderten Schauspieler der Licherlichkeit preisgibt.>?4 In der Tat legt es Schlin-
gensief in dieser Szene auf die Erzeugung von Peinlichkeit an, indem er die »Spezia-
listens, die an der Kunst prosodisch differenzierter Rezitation zwangsliufig scheitern,
mit Absicht tiberfordert. »Peinliche Pause, Theaterstiick vorbei, keiner merkt’s!«,32
lautet die das Ende des Auftritts einliutende Regieanweisung.

Mit diesem metatheatralen Spiel im Spiel stelle Schlingensief seine Poetik als
eine »Arbeit am Nicht-Perfekten« aus: »Das Nicht-Perfekte spielt mit dem Risiko
des Scheiterns, der Gefahr der Peinlichkeit und des Blof3stellens.«32¢ Der Einsatz
psychisch behinderter Laiendarsteller prigt Schlingensiefs Theater seit seinen An-
fingen. Ebenso lange begleitet den Autor-Regisseur der Vorwurf, seine behinderten
Performer zu instrumentalisieren und auszunutzen3?” — den Verdacht der Ausbeu-
tung thematisiert er in der hier beschriebenen Szene selbstironisch mit. Die Unfihig-
keit der »Spezialistens, sich zu verstellen, stellc Schlingensief der professionellen, auf
Perfektion und Beherrschung ausgerichteten Schauspielkunst entgegen. Die nicht
perfekten Darsteller erscheinen, wie Jens Roselt konstatiert, als »Fremdkérper, die
durch ihre Anwesenheit die gesamte Szene und deren Rezeption durch das Publikum
verfremden kénnen und, dergestalt vorgefiihrt, an angstbesetzte Tabus riihren.«3?#
Im Kontext des Theaterstiicks Kirche der Angst, das das Kranke als das Fremde im
Eigenen prisentiert, macht Schlingensief den behinderten Menschen als gesellschaft-
lichen >Fremdkérper« und stigmatisierten AuSenseiter sichtbar, der — wie der Schwer-
und Todkranke auch — durch sein blofles Dasein soziale Konventionen verletzt und
deshalb von der »gesunden« Gesellschaft in das »Jenseits des sozialen Korpers«32?
verbannt wird. »Das Stigma erinnert an den Tod: ein inkarniertes memento moric,
schreibt Thomas Macho in seiner Untersuchung Todesmetaphern.33° Die Konfron-
tation mit dem stigmatisierten Fremden gehe fiir gewohnlich mit einer Stimmung
einher, die — so Macho — »entfernt an die Atmosphire einer Bestattung erinnert:
Rubhe, feierlicher Ernst, Schweigen, pietitvolle Betretenheit, gesenkte Kopfe und ab-
gewendete Blicke.«33! Schlingensief verhindert das pietitvolle Wegsehen, indem er

324 Vgl. DEGELING 2021, S. 67.

325 Regiebuch Kirche der Angst, S. 4.

326 RosEeLT 2005, S.378f.

327  Siehe hierzu auch Kapitel I11, S. 94f.

328 ROSELT 2005, S.379f.

329 MacHo 1987, S.338. Uber geistig und korperlich Behinderte schreibt Thomas Macho: »Sie
leben im Exil, oft eingeschlossen in Anstalten, jedem Blick der Offentlichkeit entzogen. Sie
befinden sich permanent in »einem Zustand der Anomie (Regellosigkeit)«. Denn sie verlet-
zen schon durch blofle, unverhiillte Anwesenheit die sozialen Konventionen.«

330 Ebd., S.339.

331 Ebd. Ferner konstatiert Macho: »Wihrend also die meisten Invaliden ihre Exterritorialitit
durch liebenswiirdige Beachtung der Konventionen zu iiberspielen trachten, stiirzen uns
die debilen, die geistig behinderten Menschen in den Schrecken, der jede unverhofft-plotz-
liche Konfrontation mit dem Fremden begleitet. Sie sind oft nicht imstande, mit unserer
Behinderung zu rechnen, mit unserer Abwehr und unserem Ekel. Darum miissen sie noch
viel griindlicher ausgeschlossen werden als die Kriippel. Der gutmiitige \Dorfdepps, den alle

272

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grassmann, Miiller und von Paczensky ostentativ auf die Biihne bringt und, im Spiel
mit ihnen, Momente der (peinlichen) Komik evoziert, derer sich die Theaterzuschau-
er schwer entziehen kénnen. Gleichwohl die Auftritte der »Spezialistenc in Kirche der
Angst bisweilen in Slapsticks miinden — man mag hier insbesondere an die »Dick
und Doof Szene«33? denken —, bleiben das ihnen inhirente Stigma und Memento
mori stets prisent. Konsequenterweise sind es daher die >Spezialistens, die in einer
spiteren Szene Schlingensiefs Operation symbolisch reinszenieren: Ihr Zerschneiden
eines weiflen Lakens in mehrere Streifen spielt auf das Offnen von Schlingensiefs
Brustkorb und das Herausschneiden seines krebsbefallenen Lungenfliigels an.

3.1.2.2 Figurationen des Versehrtseins
»Ich bin der Welt abhanden gekommen«

Wihrend Kolosko in der Rolle Schlingensiefs, wie beschrieben, als energischer, auto-
ritirer Regisseur auftritt, dominieren im weiteren Verlauf von Kirche der Angst Figu-
rationen des kranken und verletzten Kiinstlers. In der zwélften Szene prisentiert sich
der schwarze Schauspieler und Countertenor Komi M. Togbonou auf einer Lager-
statt gebettet — eine per Video eingeblendete Texttafel kennzeichnet den Eintritt in
die »Aufwachphase«®33, die sich dem unter Vollnarkose erfolgten operativen Eingriff
anschliefft. Gemeinsam mit der zu seiner Rechten stehenden Sopranistin Friederike
Harmsen singt Togbonou, in einem fort liegend, die ersten beiden Strophen von
Gustav Mahlers 1901 komponiertem Lied Ich bin der Welt abhanden gekommen, eine
Vertonung des gleichnamigen Gedichts Friedrich Riickerts, der dieses im Zuge seines
1821 entstandenen Zyklus Liebesfriihling verfasste:

Ich bin der Welt abhanden gekommen,

Mit der ich sonst viele Zeit verdorben.

Sie hat so lange von mir nichts vernommen,
Sie mag wohl glauben, ich sei gestorben.

Es ist mir auch gar nichts daran gelegen,
Ob sie mich fiir gestorben hiilt.
Ich kann auch gar nichts sagen dagegen,

Denn wirklich bin ich gestorben der Welt.

Einwohner gern haben und gemeinsam durchfiittern, ist praktisch vom Markeplatz — und
aus dem Bewuf3tsein — verschwunden. Quasimodo verkiimmert in einer Klinik, klebt Tiiten
fiir grofle Konzerne ...«; ebd., S.339f., Hervorhebung im Original.

332 Regiebuch Kirche der Angst, S.10. In dieser 18. Szene reihen sich Stefan Kolosko, die »Spezi-
alistenc und die Sopranistinnen hintereinander auf, tanzen Polonaise und skandieren dabei:
»Und eins und zwei und vor, zuriick und eins, zwei, drei ...«

333 Ebd.,S.7.

273

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ich bin gestorben dem Weltgewimmel,
Und ruh’ in einem stillen Gebiet.

Ich leb’ in mir und meinem Himmel,

In meinem Lieben, in meinem Lied.334

Die Weltentriickung des lyrischen Ichs, von der das Gedicht bekenntnishaft Zeugnis
ablegt, gibt sich in der dritten Strophe als positiv konnotierter »Riickzug in Verin-
nerlichung«®®® zu erkennen: Dem Durcheinander der dufSerlichen Welt entzogen,
findet es in sich Ruhe, Geborgenheit und Gliick. Bezeichnenderweise unterschligt
Schlingensief ebendiese letzte Strophe, er beraubt also das Ich seines selbstgeniigsa-
men Friedens und legt den Fokus auf den passiven Zustand des »Gestorbenseinsc, der
sich nun nicht mehr in kontemplative Innerlichkeit und Lebenszugewandtheit auf-
16st. Statt von himmlischer Ruhe und romantischer Weltflucht singt Togbonou von
Beklemmung und Resignation: »Ich kann auch gar nichts sagen dagegen, / Denn
wirklich bin ich gestorben der Welt.«33¢

Den Bekenntnischarakter des Gedichts macht sich Gustav Mahler, der sich mit
den Riickert’'schen Versen emotional identifiziert, zu eigen. »Das ist Empfindung bis
in die Lippen hinauf, die sie aber nicht tibertrict! Und: das bin ich selbst!«, soll er
tiber seine Vertonung gesagt haben.?¥” In Kirche der Angst gebrauche Schlingensief
das Lied Mahlers als musikalisches Versatzstiick seiner autobiotheatralen Inszenie-
rung: Der singende Togbonou wird zur Personifikation des kranken, todgeweihten
Kiinstlers.?*® Nicht allein die in dem Lied verhandelte Todesthematik, auch das
darin enthaltene Mahler’sche Kernmotiv macht es fiir eine Kontextualisierung in
Schlingensiefs autobiotheatraler Krankengeschichte geeignet. Machias Hansen be-
schreibt dieses Kern- bzw. Urmotiv Mahlers am Beispiel von Ich bin der Welt abbhan-
den gekommen wie folgt: »Anstieg, Verweilen, Abstieg, oder: Einatmen, Anhalten,
Ausatmen«: »Mabhler gliedert das zwélfzeilige Gedicht in drei mal vier Verszeilen,
die jeweils eine Variante des Motivs und seine Projizierung umfassen und am Schluss
den Eindruck hinterlassen, die Form des Liedes bestehe aus einem einzigen, an- und
abschwellenden Atemzug.«®3° Indem Schlingensief das Mahler-Lied um die dritte

334 RUCKERT 1979, Teil2: Liebesfriihling, S.194f. Riickerts Gedicht ist im Programmbheft von
Kirche der Angst unter der Uberschrift »Lied«, als Bestandteil der sLiturgie-Fragmentes, ab-
gedruckt. Hierbei weist die dritte Strophe subtile Textmodifikationen auf, die Corinna Herr
aufgezeigt hat; vgl. HERR 2016, S.254. Bereits Gustav Mahler hatte in die Riickert’sche
Textvorlage leicht eingegriffen.

335 REVERS 2000, S.106.

336 Regiebuch Kirche der Angst, S. 7.

337 So erinnert sich Mahlers langjihrige Vertraute Natalie Bauer-Lechner; KiL1aN 1984, S.194.

338 Vgl. HERR 2016, S. 255.

339 M.HANSEN 2010, S.208f. Uber Mahlers Motiv fithrt Hansen aus: »Dem Eingangsintervall
der groflen Sekunde schliefit sich, wiederholend und erweiternd, eine kleine Terz, dann eine
grofle Terz an, von der cine gleichsam kreisend-zusammenfassende Achtelbewegung aus-
geht, welche zum Spitzenton der Melodiekurve fiihrt — von dem aus eine abwirts gerichtete,
rundend-schliefende Tonfolge eingeschlagen wird. Dass heiflt, das Ausgangsmotiv erfihrt

274

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Strophe kiirzt, bricht er dessen Geschlossenheit auf und den metaphorischen Atem-
zug ab. So findet er auf musikalischer Ebene ein Aquivalent fiir seine leere linke
Seite, den fehlenden Lungenfliigel: »Wenn ich aufwache, werde ich anders atmenc,
vermerkt Schlingensief vor seiner Operation.34°

Des Weiteren unterlduft der Autor-Regisseur den Eindruck harmonischer Ge-
schlossenheit durch ostentativ inszenierte Dissonanz. Vor Beginn der zweiten Lied-
strophe betritt, durch den Mittelgang schreitend, ein 14-képfiger Kinderchor die
Theaterkirche, um sich auf der Bithne aufzustellen. An der Spitze der in Pfadfinder-
kluft gekleideten Kinder geht Karin Witt, die — als Bischofin mit prichtiger, gold-
farbener Kasel und Mitra kostiimiert — die eigentiimliche Prozession anfiithrt. Un-
ter Witts Dirigat stimmt der Chor einen distonalen »La-la-la«-Singsang an, der die
Stimmen von Togbonou und Harmsen iiberlagert. Todesgedicht und Klagegesang
gehen in kindlich dadaistischem Protest unter. Diese surreale Intervention stort die
Gravitit der Szene und lisst sie ins (Alb-)Traumhafte kippen. Zur unheimlichen
Stimmung trigt vornehmlich die kleinwiichsige Bischéfin bei, die einer abgriindigen
Mirchengestalt gleicht. Mit ihrer markant hohen Stimme — selbst eine Kinderstim-
me — scheucht Witt den Chor nach seinem kurzen Auftrict schnell wieder von der
Biihne: »Hopp, hopp, ins Bett!«, lautet die an die Kinder gerichtete Anweisung.34!
Es scheint, als wolle Witt ihre Schiitzlinge eine weitergehende Konfrontation mit
Krankheit, Schmerz und Tod ersparen. Hastig gehen die Kinder ab. »Das ist ein
bésartiger, mirchenhafter Todesengel, der, indem er die Kinder wegtreibt, um sie vor
dem Grauen zu bewahren, sie schon mal richtig mit dem Grauen konfrontiert«,342
duflert sich Hegemann tber die von Witt verkérperte Figur. Es sind solche Sequen-
zen, in denen Schlingensief den durch seine Erkrankung erlittenen Verlust »kindli-
che[r] Unschuld«®43 thematisiert.

Ein 2006 von Elfriede Jelinek fir Schlingensief verfasster Theatertext verbindet
das Riickert’sche Gedicht mit dem weltfremden Toren Parsifal, der im Laufe seines

sofort seine Projizierung durch Dehnung und Fortspinnung seiner elementaren Teile — und
dieses Verfahren erstreckt sich dann auf das gesamte Stiicke; ebd., S.209.

340 SCHLINGENSIEF 2009, S.36. Im Interview duflert sich der Autor-Regisseur: »Meine linke
Seite ist leer. Es geht auch so. Als ich aus der Narkose aufwachte, staunte ich, dass ich atmen
und reden konnte«; SCHLINGENSIEF/SEIDLER 2008. Doch erwies sich das Atmen, wie er-
wartet, als verindert: »Das Atmen fiihlt sich manchmal etwas komisch an, so als sei da eine
Ecke, wo sich die Luft dran schabt oder irgendwie dran hingen bleibt«; SCHLINGENSIEE
20009, S.115.

341 Vgl. Transkript Kirche der Angst.

342 Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

343 Vgl. SCHLINGENSIEF/ BEHRENDT 2009, S.37. Auch zum Ende der 40. Szene kommt es, in
albtraumhafter Atmosphire, zur symbolischen Zerstérung kindlicher Unschuld. Hier ist es
nun die Schauspielerin Angela Winkler, die den Todesengel mimt: Mit einer Taschenlampe
»erschieflt« sie auf die Bithne rennende Ministranten. Nachdem alle Kinder, eines nach dem
anderen, zu Boden gegangen sind, bricht Winkler in irres Geldchter aus.

275

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gralsabenteuers ebenfalls seine kindliche Unschuld und Naivitit einbiifyt.344 In Par-
sifal: (Laf¢ o Welt o Schreck laf§ nach!) entsendet Jelinek ihren Titelhelden — eine
»mythische[] Vermischungsfigur, in der die Erlosergotter Dionysos und Prometheus
mit Wagners Parsifal, aber auch mit Jesus verschmelzen«®4> — nach Afrika. Diesen
Text, mit dem die Autorin auf Schlingensiefs Parsifal-Inszenierung in Bayreuth re-
agiert, steuert sie zu seinem Langzeitprojekt des Animatografen bei, einer mobilen
Film- und Drehbiihneninstallation, die — nach Stationen auf Island, in Deutsch-
land und Namibia — unter dem Titel Area 7 — Matthiusexpedition im Januar 2006
am Burgtheater Wien erdffnet wird.>4¢ In der animatografischen Installation lisst
Schlingensief ein Video einspielen, das Jelinek bei der Lesung ihres Parsifal-Textes
zeigt. Dieser entstand in direktem Austausch mit Schlingensief. Sie beide hitten sich
»ab und zu E-Mails geschicke und den Text erweitert«, berichtet der Regisseur, »oder
sie [Jelinek] hat ein Musikstiick von mir genommen und davon weiter assoziiert, z. B.
von MahlerIch bin der Welt abhanden gekommen«.«3%7 Diese Aussage verdeutlicht,
dass Mahlers Lied Schlingensief bereits vor seiner Krebsdiagnose prasent war. Tat-
sichlich webt Jelinek Zitate aus Riickerts Gedicht in ihren Theatertext ein: Ich bin
der Welr abhanden gekommen durchzieht, zusammen mit Eduard Mérikes Verborgen-
heit (»Laf3, o Welt, o laf§ mich sein«), den Text leitmotivartig.34®

»Au, meine Wunde !«
In Kirche der Angst steht die 24. Szene, die den Beginn der Totenmesse vorbereitet,
ganz im Zeichen von Wagners Parsifal: Zu Szenenbeginn wird vom Band das Finale
des Biithnenweihfestspiels eingespielt. Auf den Videoleinwinden sind Filmaufnah-
men von Schlingensiefs Bayreuther Operninszenierung aus dem Jahr 2004 zu sehen.
Stefan Kolosko liegt auf dem Biithnenboden. In der Rolle Parsifals tritct Achim von
Paczensky auf, ein Holzschwert in der erhobenen Rechten. In Anspielung auf den
dritten Aufzug, in welchem Parsifal in die Gralsburg zieht, um Amfortas zu erlésen,
verkiindet von Paczensky: »Nur eine Waffe taugt! Wer hat mir die Wunde geklaut!
Offnet den Schrein!®4® Es handelt sich um ein Zitat aus dem Wagner’schen Libret-
t03°® — wobei das Bild der »geklauten Wunde« eine Zutat Schlingensiefs darstellt,
die wiederum auf Jelineks Parsifal-Text verweist.>>! Nun erscheint auch >Spezialist

344 JELINEK 2006.

345 LUcCKE 2013, S.196.

346 Zu Schlingensiefs animatografischen Projekten siche ausfithrlich BErka 2011. Speziell zum
Wiener Animatografen siche ebd., S.233—269.

347 »Schlingensief: »Bin nicht der grofle Gralssucher« 2006.

348 Vgl. LUCKE 2008, S.328. Des Weiteren zieht Jelinek Zitate aus Euripides’ Bakchen heran, aus
Friedrich Nietzsches Geburt der Tragidie sowie aus David Signers Okonomie der Hexerei,
einem Sachbuch, das sich mit Hexerei in Westafrika befasst.

349 Regiebuch Kirche der Angst, S.14.

350 »Nur eine Waffe taugt: / die Wunde schlieft / der Speer nur, der sie schlug. / [...] Nicht
soll der mehr verschlossen sein: Enthiillt den Gral — 6ffnet den Schrein!«; R. WAGNER 2013,
S. 82f.

351 In Jelineks Text sind die Figuren Parsifal und Amfortas eins. Parsifal fithrt seine Wunde

276

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Norbert Miiller auf der Biihne, sackt auf die Knie, sich die Seite haltend, kriitmmt
sich und schreit mehrfach: »Au, meine Wunde!«*>? — er stellt die Klage des Amfortas
in der Gralsszene des ersten Aufzuges nach.?>®> Mit dem Schwert, stellvertretend fiir
Parsifals heiligen Speer, beriithrt Achim von Paczensky erst Kolosko, dann Miiller;
beide schreien schmerzerfiillt auf. »Jetzt ist sie schlimmer geworden!«, jammert Miil-
ler. »Ahh, meine Wunde!« Anders also als in der Parsifal-Oper etleben Stefan Ko-
losko und Norbert Miiller, als Verkorperungen des Gralskonigs, keine Erlosung von
ihren Qualen. Wihrend Amfortas bei Wagner, durch Gurnemanz gestiitzt, in »hei-
liger Entziickung« und »grofSer Ergriffenheit« gezeigt wird,>>* werden Miiller und
Kolosko — nach wie vor liegend — zusammen mit von Paczensky ohne viel Federlesen
von der Bithne gedreht. An ihrer statt haben der Kinderchor und die kleinwiichsige
Bischofin aus der zwolften Szene einen erneuten Auftritt. Wieder stimmt der Chor
seinen »La-la-la«-Gesang an und konterkariert damit das aus dem Off erténende,
weihevolle Finale »Hochsten Heiles Wunder: / Etlosung dem Erléser!«, das von den
Sopranistinnen Eidinger und Harmsen mitgesungen wird. Auf dem heruntergelas-
senen Gazevorhang erscheint dazu der Film Hasenverwesung, den Schlingensief in
seiner Bayreuther Parsifal-Inszenierung, wihrend des Karfreitagszaubers, vorgefiihrt
hatte.35> Abschlieffend wird bithnentechnisch ein Sonnenaufgang in Szene gesetzt —
und das dem Kiinstler gewidmete Requiem beginnt.

Seit seinem Engagement in Bayreuth finden sich in Schlingensiefs Arbeiten ver-
mehrt Motive, Zitate und Schliisselszenen aus Wagners Welcabschiedswerk. Hatte
sich Schlingensief vor seiner Krebsdiagnose noch »selber als Parsifal gesehen, als Tor
und als Erldser seiner selbst«,>>¢ beginnt der todkranke Autor-Regisseur, sich mit
der Figur des Gralskdnigs zu identifizieren. In der Parsifal-Szene von Kirche der Angst
treten die Darsteller Stefan Kolosko und Norbert Miiller somit als Personifizierun-
gen Amfortas’ ebenso wie als Schlingensief-Doubles auf.

Mit der Bezugnahme auf Wagners Parsifal erzeugt Schlingensief multiple Selbst-
portrits. Zum einen ruft er — durch Videoeinspielungen und durch das Recyceln
des Films vom verwesenden Hasen — die eigene Operninszenierung auf. Sie, die als

in einem Rucksack mit sich, der ihm entwendet wird: »Auflerdem schiefst einer und klaut
auch noch den Rucksack mit allem, auch der nagel-neuen Wunde. Wie unvorsichtig, sie
dort hineinzulegen! Aber er hat sie immer bei sich, da kann man nichts machen, da ist
mit Parsifal nicht zu reden, leider, die gerechte Aufteilung der Gralswunde an alle im Kral
[=kreisférmig angelegtes Dorf bei afrikanischen Stimmen] wire so aufwendig, wiirde so-
viel mathematisches Wissen erfordern, daf Parsifal sie im Rucksack behilt, im Ganzenc;
JELINEK 2006.

352  Transkript Kirche der Angst.

353 Von seinem Ruhebett aus beklagt der Gralskénig »im Ausbruche qualvoller Verzweiflung:
»Wehe! Wehe mir der Qual! [...] Was ist die Wunde, ihrer Schmerzen Wut, / gegen die Not,
die Héllenpein, / zu diesem Amt — verdammt zu seinl«; R. WAGNER 2013, S. 31f.

354 Ebd,, S.82.

355 Der von Alexander Kluge verantwortete Schwarz-Weif3-Film zeigt den Verwesungsprozess
eines Hasen im Zeitraffer. Weiterfithrend zum Film siehe unten, S.344-346.

356 Joérg van der Horst, in: BEYER et al. 2011, S.166.

277

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hohepunke seines kiinstlerischen (Euvres gilt, markiert fiir Schlingensief zugleich
den Ursprung seiner Krankheit.3>” Wihrend der Proben von Kirche der Angst malt
der Regisseur auf das vergroflerte Rontgenbild seines Brustkorbs ein Diagramm sei-
nes Lebens — als Vorbild diirften ihm hierbei die Diagramme von Joseph Beuys ge-
dient haben. Im Kirchenraum wird diese Diagrammtafel spiter Teil des Bithnenset-
tings. Die Dokumentarfilmerin Sibylle Dahrendorf hile Schlingensiefs Bemalen und
Beschreiben des Rontgenbilds mit der Kamera fest: Der Autor-Regisseur zeichnet
seine Station auf dem Griinen Hiigel in Bayreuth als »Chaossituation« ein, die er fiir
die Entartung seiner Zellen verantwortlich macht.>>® Wenn Schlingensief in Kirche
der Angst Wagners Parsifal referenziert, meint er damit auch sein mit den Bayreuther
Festspielen verkniipftes Krankheitsnarrativ und zieht die Geschichte um Parsifal und
Amfortas als Projektionsfliche fiir seine Autopathografie heran.

Der im Bithnenweihfestspiel behandelte Themenkomplex der Wunde und des
(Mit-)Leidens wird von Schlingensief autoreferenziell aufgeladen und nach eigenem
Gutdiinken modifiziert. Der zeremonielle und rituelle Charakter der Vorlage wird
durch die dadaistische Einlage des Kinderchors und durch den Auftrite der »Spezi-
alisten< (»Au, meine Wunde!«) ad absurdum gefihrt. Wihrend Wagner seinen Ti-
telhelden als Erloserfigur zelebriert, vermag Parsifal in Kirche der Angst die Wunde
des ewig leidenden Amfortas nicht zu schlieffen — so reiht sich der Gralskénig ein in
Schlingensiefs theatrale Autofigurationen der Versehrung, die keine Erldsung durch
den anderen kennt.

In der Krankenbetthéhle
In der 13.Szene ist die Bithne erstmals in ein Krankenhaussetting verwandelt: In
einem auf der Bithnenmitte platzierten Klinikbett liegt Margit Carstensen. Weifle
Vorhinge umgrenzen ihr Krankenzimmer. Eine am Bett befestigte Lampe wirft
gelbes Licht auf die Schauspielerin, die noch immer ihr Abendkleid trigt. Neben

357 Vgl. SCHLINGENSIEF 2009, S.171. Obschon Schlingensief die »Todesmusik« Wagners fiir
seinen Krebs mitverantwortlich macht, setzt er die Auseinandersetzung mit ihr auf der
Theater- und Opernbiihne fort: »Like Amfortas, who may only be healed by the touch of
the weapon that inflicted the wound, Schlingensief seeks the touch of the music he partially
blames for his illness«<; MALZACHER 2010, S.195.

358 Vgl. »Toleranzgiirtel« 2008, Min. 1:10-1:42 (Transkription der Verfasserin). Im anschlieffen-
den Interview mit Dahrendorf fithrt Schlingensief aus: »Dieser Kampf [= der Konflikt mit
der Familie Wagner], der hat mich, glaube ich, sehr in Anspruch genommen. Und ich habe
dann im Privaten die Trennung von der Freundin und auch mit anderen Dingen Kontakt
aufgenommen, wo ich eigentlich nichts driiber sagen will, aber wo ich sage: Das entspricht
nicht meinem Naturell. Da habe ich mich verrannt, und da habe ich mich auch im Tod
schon gesehen, und da habe ich natiirlich mit diesem Wahn gearbeitet, der da auch drin-
steckt in der Musik. Und ich glaube, dass ich da eben diesen Toleranzgiirtel oben immer
befeuert habe mit dem Gedanken »Was wire, wenn ich danach sterbe?« Peng! Bei Heiner
Miiller ist es wohl auch ein bisschen dhnlich gelaufen, der hat danach seinen Krebs bekom-
men«; SCHLINGENSIEE/ DAHRENDORF 2008, Min. 14:38—15:20 (Transkription der Verfasse-
rin).

278

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dem Bett befindet sich eine Kommode, auf der ein altmodischer Telefonapparat mit
Wihlscheibe steht. Auf der gegeniiberliegenden Seite, zu Carstensens Linken, ist ein
Spiegel angebracht. Auf und tiber die Darstellerin werden Schwarz-Weif3-Bilder von
Zellstrukturen projiziert, die die gesamte Szene gespenstisch {iberlagern und das As-
soziationsfeld des Pathologischen prisent halten.

Vollmond scheint auf den Videoleinwinden iiber dem Klinikbett. Das Bildmotiv
des Mondes weist auf die vierte Szene von Kirche der Angst zuriick, in der der Beginn
von Arnold Schénbergs expressionistischem Monodram Erwartung eingespielt wur-
de. Der im Spitsommer 1909 komponierte Einakter handelt von einer Frau, die in
mondheller Nacht — auf der Suche nach ihrem Geliebten — dngstlich durch den Wald
irrt, den Vermissten schliefSlich erschlagen auffindet. Fiir das Libretto zeichnet die
Dichterin und angehende Arztin Marie Pappenheim verantwortlich.35° In seinem
Theaterstiick legt Schlingensief den Gesang der Frau in den Mund der beiden Singe-
rinnen Eidinger und Harmsen, die — wie in der gesamten Auffithrung — in schwarzer,
barocker Trauerkleidung auftreten. In Play-back-Manier bewegen sie ihre Lippen
synchron mit der Sopranstimme vom Band:

Hier hinein? ... Man sicht den Weg nicht. Wie silbern die Stimme schimmern ... wie
Birken. Oh! Unser Garten ... Die Blumen fiir ihn sind sicher verwelkt ... Die Nacht
ist so warm. Ich fiirchte mich ... Was fiir schwere Luft herausschligt ... wie ein Sturm,

der steht ... So grauenvoll ruhig und leer. Aber hier ist es wenigstens [hell ...] Der
Mond war friiher so hell.360

Die eingespielte Passage ist der Anfang der ersten Szene von Erwartung. Im asso-
ziativen Bewusstseinsstrom der Figur, die der Autor-Regisseur mit Eidinger und
Harmsen zwillingshaft verdoppelt, driicken sich Orientierungslosigkeit und Angst
aus. Die von der Frau beschriebenen Naturwahrnehmungen vermitteln eine bedroh-
liche, unheilschwangere Atmosphire, die das furchtbare Ende antizipiert. In ihrer
freien Atonalitdt und schnell wechselnden Motivik vollzieht Schénbergs Musik die
seelisch-geistige Verfassung der Figur nach, ein musikalisches Psychogramm entwer-
fend. Die via Musik und Text evozierten Bilder der Furcht, des Bedrohtseins und
der Todesnihe zieht Schlingensief, in einem stark dsthetisierten Szenenkontext, zur
Aufladung seiner Krankengeschichte heran: Schonbergs Erwartung lisst er unmit-
telbar auf die Szene mit den Kindheitsfilmen folgen, die mit seiner von der Diagnose
berichtenden Diktafonaufnahme unterlegt sind. Die lebensbedrohliche Diagnose des
Kiinstlers und die beklemmende Stimmung des Monodrams {iberblenden einander.
Zugleich wird durch das Play-back-Singen der Sopranistinnen die Szene in einem
Akt der Verfremdung ironisch gebrochen, Schonbergs Musik als dsthetisches Materi-
al und theatrales Element von Schlingensiefs Selbstdarstellung ausgewiesen.

359 PAPPENHEIM 2022.
360 Regiebuch Kirche der Angst, S.3. Vgl. PAPPENHEIM 2022, 0.S.

279

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Mond, der in Erwartung geisterhaftes Licht spendet, leuchtet auch fiir die bettli-
gerige Carstensen in der 13. Szene. Mit der Frau in Schonbergs Monodram hat Cars-
tensen gemein, dass sie im Angesicht des Todes und damit in einer Extremsituation
dargestellt ist. Wihrend jedoch die Figur in Erwartung zunichst rastlos durch den
Wald irrt, verharrt Schlingensiefs Schauspielerin im Krankenbett, ein sprechendes
Bild fiir die »Statik¢, die — so Schlingensief — »einem die Krankheit aufzuzwingen
versucht«®6!. Nicht mit dem gewaltsamen Tod des Geliebten sieht sich die Bithnen-
figur Carstensens konfrontiert, sondern mit der durch Krankheit bedingten eigenen
Todesnihe. Wieder trigt die Schauspielerin in ruhigem, ernstem Tonfall aus Schlin-
gensiefs Tagebuchmanuskript vor, das als Krankenlektiire auf ihrem Schof liegt.
Anders also als in der fiinften Szene, in der sie, einer Laudatorin gleich, zum Vorlesen
an das Rednerpult getreten ist, erscheint Carstensen hier ostentativ als Figuration des
todgeweihten Kiinstlers. Bei dem von ihr vorgetragenen Text handelt es sich um die
wortgetreue Wiederholung eines Auszugs jenes O-Tons, den die Theaterzuschauer
bereits aus der dritten Szene des Stiicks kennen: Es ist Schlingensiefs stockender
Bericht tiber den ihm durch den Arzt mitgeteilten Befund. Im Regiebuch ist das
Transkript als Figurenrede Carstensens abgedruckt:

Ich war jetzt gerade beim Kardiologen ... der diese Punktion gemacht hatte ... der
wollte mich noch mal sprechen und hat mich ganz lange reingebeten ... fast ne drei-
viertel Stunde und hat mit mir wirklich total lieb geredet und hat eben auch sehr ...
also ich weif§ nicht, was er so genau gemacht hat mit mir ... aber auf der einen Seite
war ich panisch plotzlich wieder mal ... und auf der anderen Seite war er plétzlich der
der das in ein sicher auch von mir befiirchteten ... aber jetzt nicht ausgesprochenen ...
oder so was Rahmen gebracht hat ... und dadurch auch in ne Ruhe ... indem er dann
gesagt hat eben er wiirde mir abraten jetzt noch woanders hin zu fahren ... er hitte im
Bauch diese Driise ... das wir’ eben schon etwas wo es wohl mit metastasiert, was aber
eben noch nicht ... diese anderen Sachen befallen sind ... Schilddriise ist wohl auch in
Ordnung ... und dann wiirde er einfach sagen ... jede Woche ... in der einen Woche,
wenn ich wegfahren wiirde, kdnnte es auch ... ja nach Wien in dieses Blut ...3e2

Auf textformaler Ebene fillt die Haufung von Ellipsen als Parallele zum lyrischen
Monolog des Pappenheim’schen Librettos auf. Wie die Auslassungspunkte im Li-
bretto von Erwartung die Assoziationen der Frau als flottierend und fragmentiert
kennzeichnen, ihrem aufgewiihlten Seelenzustand entsprechend, markieren sie in
der Umschrift von Schlingensiefs Audiotagebuch dessen Stocken, Innehalten und
Verstummen, sind mithin textuelle Marker fiir Gefiihle der Angst, Verzweiflung
und Sprachlosigkeit. Zugleich zeugen sie von Schlingensiefs Bemiithen, die cigene
Befindlichkeit in der emotionalen Extremsituation in Worte zu fassen und zu reflek-
tieren.>®3 Carstensen trigt den Ellipsen durch Sprechpausen Rechnung.

361 SCHLINGENSIEF 20009, S. 88.

362 Regiebuch Kirche der Angst, S.8.

363 Indem in Buchform verdffentlichten Tagebuch ist das Gros der Ellipsen, wohl nicht zuletzt
aus Griinden der besseren Lesbarkeit, aus dem Text getilgt. Damit ist eine augenfillige Spur

280

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Durch das Moment der Wiederholung hebt Schlingensief den Status seines Tage-
buchtextes als kiinstlerisch vermitteltes und isthetisch iiberformtes Material deutlich
ins Bewusstsein des Publikums. In der Szene mit den vom Vater aufgenommenen
Filmen aus Schlingensiefs Kindheit erlebt der als Soundtrack aus dem Off eingespiel-
te Ego-Text seine erste Transformation: Die private Diktafonaufnahme wird zum
theatralen Zeichen. In der hier besprochenen 13. Szene findet ein weiterer, in seinem
Medienwechsel komplexerer Umwandlungsprozess statt, nimlich die Transpositi-
on vom miindlichen Text zum schriftlich fixierten Theatertext, dem durch Margit
Carstensen auf der Bithne abermals eine Stimme gegeben wird. Das Spektrum der
multimedialen Vervielfachung des Schlingensief’schen Selbst erstrecke sich von den
Filmaufnahmen, die mit seiner Tonbandstimme unterlegt sind, bis zur Schauspiele-
rin, die — in Stellvertreterrolle als todkranke Frau im Krankenhausbett — die Worte
des Kiinstlers wiederholt.

Carstensens Monolog wird durch schrilles Telefonklingeln unterbrochen. Als die
Darstellerin den Hérer des Telefonapparats abnimmt, ertont aus dem Off die Stim-
me des Anrufbeantworters, die eine neue Nachricht — »empfangen gestern um 18:13
Uhr« — ankiindigt.>** Es folgt eine Sprachnachricht von Anna Maria Schlingen-
sief, der Mutter des Regisseurs. Der Text ihrer kurzen Mitteilung wird fiir die Zu-
schauer zum Mitlesen auf die Videoleinwand projiziert: »Hallo Christoph, du tust
mich aber auf die Folter spannen. Du hattest mir doch fest versprochen, mich an-
zurufen. Tschiiss, Kind.«3%> Damit endet die Szene. Das authentische Tondokument
tiberfiihrt der Autor-Regisseur — analog zu seinen Diktafonaufnahmen — aus dem
Kontext intim-privater Kommunikation in den Rahmen der Kunst, wodurch er ihm
Readymade-Charakter verleiht. Als>Einbruch des Realen« in den dsthetischen Schein
der Theaterauffithrung erinnern die Worte der besorgten Mutter an das Schicksal der
realen Person Schlingensief.3%¢ Dariiber hinaus ist mit Anna Marias Sprachnachricht
der Mutter-Sohn-Konflikt angedeutet, der im weiteren Verlauf des Stiicks zum Tra-
gen kommt.

des miindlichen Entstehungskontexts der Aufzeichnungen, zugunsten ihrer literarischen
Uberformung, ausradiert. Indessen bleiben — dies hebt Amelie Meister hervor — der »hoch-
gradig umgangssprachliche« Rededuktus Schlingensiefs und das »freie Hin- und Hersprin-
genc seiner Gedanken auch im publizierten Tagebuch enthalten. Auf den Eindruck von Au-
thentizitit und Momentaneitit werde somit, so Meister, nicht verzichtet; vgl. A. MEISTER
2022, S.372.

364 Transkript Kirche der Angst.

365 Ebd. Im Regiebuch wird das eingespielte Tondokument als »Mutter AB Christoph« ange-
fithrt; Regiebuch Kirche der Angst, S. 8.

366 Es ist davon auszugehen, dass diese Sprachnachricht aus der Zeit von Schlingensiefs Kran-
kenhausaufenthalt stammt, Anna Maria Schlingensief den Sohn folglich um Riickmel-
dung iiber den Ausgang seiner Operation oder einer seiner Untersuchungen bittet. Der
leise Vorwurf (Du hattest mir doch fest versprochen, mich anzurufend) lisst sich bereits als
Indiz fiir eine gestorte Kommunikation deuten. In spiteren Szenen erweist sich das Mut-
ter-Sohn-Verhiltnis in der Tat als belastet und konfliktués.

281

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Szenen 14, 15 und 16 schreiben das Motiv des todgeweihten Kranken fort. Be-
gleitet werden die ersten beiden von einem filmischen Reenactment der Aktion Zer-
reiffprobe des Wiener Aktionisten Giinter Brus, verkérpert durch Stefan Kolosko.3¢”
Der tonlose Schwarz-Weif§-Film lduft auf der mittleren Videoleinwand und zugleich
projiziert auf das Szenenbild, wodurch Schlingensief einen wechselseitigen Bezug
zwischen der eigenen Leidensgeschichte und der Brus’schen Arbeit herstelle. Mit Brus
als Referenzkiinstler rekurriert Schlingensief auf dessen Bilder der Autoaggression:
Mit Selbstverletzungen seines Kérpers agiert Brus verdringte Traumata privater wie
gesamtgesellschaftlicher Natur aus.3%® Im Hinblick auf die Krankengeschichte des
Autor-Regisseurs liegt es nahe, Schlingensiefs Zerreiffprobe einmal mehr auf das
Trauma Bayreuth« zu beziehen, auf das er die Entstehung seines Lungentumors zu-
riickfiihrt.

Neben Kolosko als Brus sind in dem von Schlingensief mit seiner Bolex-Kamera
gedrehten Film ebenso die Figuren John Lennon und Joseph Beuys anwesend, die
die von Kolosko dargebotene Aktion teilnahmslos beobachten. Die drei Kiinstler-
figuren bilden eine eigentiimliche Trias, in der die fiir Kirche der Angst zentralen
kiinstlerischen Bezugspunkte versinnbildlicht sind: die exemplarisch durch den mit
Yoko Ono verheirateten Lennon reprisentierte Fluxus-Bewegung, der kiinstlerische
Kosmos Beuys’ sowie, vertreten durch Giinter Brus, die um Darstellungen von Ver-
wundung, Folter und Selbstopfer kreisenden Korperperformances des Wiener Akti-
onismus.

Erstmals in Schlingensiefs Theaterinszenierung erscheint in dieser 14.Szene die
Schauspielerin Angela Winkler. Wihrend das Krankenzimmer langsam von der
Biithne gedreht wird, verkiindet sie Carstensen in ernstem, beinahe feierlichem Ton,
»schlechte Nachrichten« iiberbringen zu miissen.

WINKLER: Margit? Margit, ich habe ganz schlechte Nachrichten. Aber ich will noch

nicht zu viel verraten.
CARSTENSEN: Wie lange hab ich noch?

WINKLER: Das weif8 ich nicht. Ich hab ganz schlechte Nachrichten. Aber ich will

noch nicht zu viel verraten.

CARSTENSEN: Das ist ja wunderbar!3%?

Der anti-illusionistische Impetus dieser kurzen Dialogszene wird bereits dadurch
angezeigt, dass Winkler die Schauspielkollegin mit Vornamen anspricht, womit der
Akt der Reprisentation gezielt irritiert wird. Gleichermaflen befremdlich ist Wink-
lers Geheimniskrimerei (Aber ich will noch nicht zu viel verraten(), die bei einer

367  Giinter Brus Aktion 2008.
368 Siehe hierzu auch Kapitel III, S. 189.
369 Transkript Kirche der Angst.

282

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

freudigen Uberraschung angemessen wire, nicht aber zu den annoncierten >schlech-
ten Nachrichten« passen mochte. Eine verstindnisvolle Kommunikation wird auf
diese Weise ad absurdum gefithre. Carstensen, die nach der ihr noch verbleibenden
Lebenszeit fragt, ohne darauf von Winkler eine Antwort zu erhalten, entspricht zu-
nichst der ihr zugewiesenen Rolle der Schwerkranken, um dann ihrerseits den Ernst
der Situation mit dem Ausruf >Das ist ja wunderbarlc ironisch zu unterlaufen. Die
der Szene inhirente Absurditit korrespondiert mit der Prisenz der von Achim von
Paczensky verkorperten John-Lennon-Figur im zeitgleich dargebotenen Zerreiffpro-
be-Aktionsfilm: Bilder der Verzweiflung, des Leidens und des Todes werden durch
cin skurriles, komisches Moment aufgebrochen, wodurch die Zuschauer in ihrer
compassio, dem Mitfiithlen mit der leidenden Kiinstlerfigur, irritiert werden.

Die 15. Szene spielt in einer provisorisch anmutenden Raumzelle, an deren hinte-
rer Planenwand Roéntgenbilder einer Hand befestigt sind. Auf der linken Seite steht
der in weiflem Hemd und weifler Hose gekleidete von Paczensky, ausgestattet mit
einer schwarzen Langhaarperiicke und der fiir Lennon charakeeristischen Sonnen-
brille. Rechts befindet sich ein schmaler Holztisch mitsamt Stuhl — im Regiebuch
als »Beuys-Aktionstischchen«®” ausgewiesen. Auf dem Tisch klingelt ein Telefonap-
parat. Folglich sind Lennon und Beuys, die im Film als »stumme[] Zeugen«”! des
Brus’schen Aktionsgeschehens auftreten, nun auch in persona auf der Bithne, wobei
Beuys symbolisch, durch das bio-objecr des Tisches, reprisentiert wird.

Das Motiv medialer Dopplung setzt sich in Angela Winklers Monolog fort, inso-
fern es sich hier erneut um eine Wiederholung des bekannten O-Tons Schlingensiefs
handelt. Aus Carstensens Krankenzimmer kommend, setzt sich Winkler an das Ak-
tionstischchen, nimmt den Hoérer ab und spriche ins Telefon: »In der Woche kénnte
der Tumor zum Beispiel Absiedelungen vornechmen, das wire moglich, das kénnte
sein. Das heif$t, so schnell wie méglich von Dr. Kaiser, Prof. Kaiser, sich den Tod da
rausschneiden lassen, und was dann kommt, sagt er, ist eben ein neues Leben. [...]
Die Prognose fiir diese Sache ist nicht gut.«*”? Winkler nimmt, im Unterschied zu
Carstensen, keine Riicksicht auf die von Schlingensief in seiner Diktafonaufnahme
gemachten Sprechpausen. Ferner legt sie keinen Wert auf eine streng wortgetreue
Wiedergabe des Originaltextes. Wihrend Carstensen aus Schlingensiefs Kranken-
hausprotokollen »im Gestus des Vorlesens«37? zitiert, geht Winkler mit der Textvor-
lage frei um.

Die Schauspielerinnen, die beide aus demselben autobiografischen Text zitieren,
verkdrpern in den beschriebenen Szenen die Aufspaltung der Schlingensief’schen
Person(a). Carstensen iibernimmt die Rolle der ans Bett gefesselten Sterbenskran-
ken. Demgegeniiber erscheint Winkler als unbeteiligte Auflenstehende — und so als

370 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 9.
371 DEGELING 2019, S.183.

372 Transkript Kirche der Angst.

373 ANNUSS 2011, S.296.

283

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dissoziierter Personlichkeitsanteil, der das kranke Ich iiber seine schlechte Prognose
ins Bild setzt. Dass die Kommunikation zwischen den aneinander vorbeiredenden
Schauspielerinnen absurde Ziige annimmt, die den Ernst des verhandelten Themas
unterlaufen, lisst Schlingensiefs selbstironischen Zugang zu seiner Krankengeschich-
te erkennen. Im Gesprich mit Eva Behrendt erldutert er, dass er im Inszenieren seiner
diaristischen Texte »auf keinen Fall nur auf die Trinendriise driicken«, sondern eben-

so zeigen wolle, »dass das alles auch sehr absurd ist«.74

»Keine Gnade, Frau Bauer!«

In der 16. Szene stiirme schliefflich Stefan Kolosko auf die Biihne, hinein ins Kran-
kenzimmer. Da sich dieses hinter einem Gazevorhang befindet, ist der Schauspieler
fiir die Zuschauer lediglich schemenhaft zu erkennen. Wie in der Regicanweisung
vermerke, stellt sich Kolosko vor den in Carstensens Zimmer angebrachten Wand-
spiegel, entledigt sich seines Oberteils und »findet sich schon«3”> Nervose Orgel-
klinge — Dominik Blum spielt live auf der E-Orgel — untermalen den von Kolosko in
heller Aufregung deklamierten Monolog:

Keine Gnade! Keine Gnade, Frau Bauer! Sie surfen nicht mehr, Sie werden jetzt ge-
surft. Eins kann ich Thnen sagen: Sie werden es hassen! Sie werden es hassen! Keine
Gnade! Gnade! Sie werden gelb werden. Sie werden stinken. Thre Freunde werden sich

von Thnen abwenden. Sie werden allein sein. Wenn Sie Kinder hitten, wire Thnen das
376

nicht passiert.
Dem publizierten Tagebuch Schlingensiefs ist zu entnehmen, dass ihn — in Vor-
gesprichen iiber seine chemotherapeutische Behandlung — Onkologen einer Klinik
mit ebendiesen Auflerungen konfrontiert haben sollen.?”” Thre zum Teil drastischen,
himisch klingenden Worte verletzen den Kiinstler, der sich als Schwerkranker ohn-
michrig fihle. Im Tagebuch empére er sich iiber solche Umgangsformen und fordert
von Arzten mehr Empathie und Riicksicht: »Knallharte Aufklirung zwecks Abhir-
tung oder was? Ich finde das vollig falsch. Ich finde, sie sollen die Chemo nicht ver-
niedlichen, aber sie sollen sagen: Okay, wir machen das, Sie schaffen das schon und
los geht’s.«®”® Stattdessen entwerfen ihre diisteren Prophezeiungen, von Kolosko in
Kirche der Angst sardonisch wiederholt, die Chemotherapie als »Horrorgemilde«®7?,
vor das sich Schlingensief zunehmend dngstigt. Letztlich trifft er den Entschluss,
eine andere Klinik aufzusuchen. In So schin wie hier kanns im Himmel gar nicht sein!

374 SCHLINGENSIEF/BEHRENDT 2009, S.37. Damit ist nicht zuletzt eine Strategie der Distan-
zierung verbunden: Die Ironisierung der eigenen Geschichte erméglicht es Schlingensief,
von ihr Abstand zu nehmen. Auch die Zuschauer erhalten dadurch Gelegenheit, sich emo-
tional von der dargestellten Krankengeschichte zu distanzieren.

375 Regiebuch Kirche der Angst, S. 9.

376 Ebd.

377 Vgl. SCHLINGENSIEF 2009, S.183f.

378 Ebd., S.184.

379 Ebd., S.187.

284

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist nachzulesen: »Ich habe gestern und heute viel rumtelefoniert, um eine Alternative
zu finden, weil ich die Chemo auf gar keinen Fall in Zehlendorf machen will. Das ist
jetzt klar. Da fiihle ich mich einfach erniedrigt: »Keine Gnade« ... svolle Kanne« ...
»Sie werden jetzt gesurftc .. .«38°

Vor diesem Hintergrund steht die 16. Szene im Zeichen der Erniedrigung der von
Margit Carstensen verkorperten Kranken, die hier von Kolosko als »Frau Bauer« apo-
strophiert wird. Erniedrigend ist das Schreckensszenario des sozialen Todes, das ihr
Kolosko vorhersagt: Durch Stigmatisierung und gesellschaftliche Ausgrenzung wer-
de Frau Bauer aus dem sozialen Leben ausgeschlossen — >Ihre Freunde werden sich
von Thnen abwenden. Sie werden allein sein.« Entwiirdigend sind ebenso die von
Kolosko gebrauchten Worte, die Frau Bauer, weil sie sie ginzlich auf die Rolle der
versehrten, der Therapie ausgelieferten Patientin reduzieren, selbst bereits stigma-
tisieren. Wihrend er ihr eine abstoflende Degeneration ihrer Physis prognostiziert
— sie werde aufgrund der Chemotherapie gelb anlaufen und stinken —, kann Kolos-
ko den eigenen Kérper im Spiegel bewundern und sich »schon finden«. Der Akt der
Bespiegelung lisst sich vielfiltig deuten. Einerseits ist darin zweifellos ein Moment
der Vanitas enthalten. Das eitle Selbstgefallen Koloskos fungiert, seinerseits auf Ver-
ginglichkeit verweisend, als warnende Erinnerung an den Tod als unvermeidliches
Ende irdischen Seins. Andererseits kann der Schauspieler, wie schon Angela Winkler
in der vorangegangenen Szene, als Schlingensief’scher Personlichkeitsanteil interpre-
tiert werden: Die Worte des Arztes wiederholend, setzt sich Kolosko gegen die da-
rin ausgedriickte Verachtung zur Wehr, indem er sich im Gestus der Reaffirmation
seiner selbst wertschitzend vergewissert. Denkbar ist, dass Schlingensief damit auf
cinen Traum Bezug nimmt, von dem er in seinem Tagebuch berichtet: Er traumtce
davon, bis auf die Unterhose entkleidet vor einem Spiegel zu stehen und seinen ver-
narbten Oberkorper zu betrachten.?8! »Ich weif$ noch, dass ich fast stolz war, als ich
aufwachte. Ich dachte: Ja, das ist meine Narbe, das ist meine Geschichte.«33? Ge-
gen »das (Selbst-)Anerkennungsdefizit Kranker«383 stellt Schlingensief den selbstbe-
wussten Umgang mit der eigenen Versehrung und konzipiert mit Koloskos Auftritt
das Beuys’sche »Zeigen der Wunde« als selbstbeziigliche Handlung im Dienst einer
Selbstvergewisserung des Ichs.

Besonders schwer wiegt fiir Schlingensief die Unterstellung, ihn hitte die Krebser-
krankung aufgrund seines Kiinstlerdaseins zwangsldufig ereilt. »Ein Arzt sagte mir:
Wenn Sie Kinder hitten, wire Thnen das nicht passiert. Und dann noch der ande-
re Satz: Immer diese Kiinstler mit ihrer Todesverbundenheit!«3®* Der eine solche
Korrelation behauptende Arzt ruft die topische Vorstellung vom melancholischen

380 Ebd.

381 Vgl. ebd., S.198f.

382 Ebd., S.199.

383 Moos 2018, S.344.

384 SCHLINGENSIEF/SCHAPER 2008.

285

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kiinstler auf, der nicht in neues Leben investieren wolle (Wenn Sie Kinder hit-
ten ..., sondern schicksalhaft — born under Saturn — von destruktiver Todes- und
Leidenssehnsucht erfiillt sei.?®> Zwar weist Schlingensief diese ihm unterstellte
Todesverbundenheit« — etwa im Gesprich mit Alexandra Kluge, der Schwester des
Filmemachers — entschieden von sich,33¢ er gibt jedoch auch zu, dass in seinem
kiinstlerischen Schaffen die Auseinandersetzung mit Sterben und Tod immer schon
eine Rolle gespielt habe.?8” Nicht zuletzt rekurriert er in seiner um Bayreuth kreisen-
den Krankheitserzahlung ganz wesentlich auf das Motiv der durch die Kunst und
den Kiinstler verschuldeten Erkrankung. In seinem Tagebuch formuliert Schlingen-
sief die »feste[] Uberzeugung, dass ich genau in der Bayreuth-Zeit eine Grenze in
meinem Leben tiberschritten habe. Ich habe in meiner Fantasie ja schon immer ein
bisschen mit der Todessehnsucht gespielt. Das ist auch okay, wenn man das spiele-
risch transformiert. Aber beim >Parsifalc war es eben kein Spiel mehr.«388 Weil ihm
ein sublimierender Umgang mit Wagners sTodesmusike nicht méglich gewesen sei,
sieht sich der Kiinstler mitschuldig am Ausbrechen seiner Krankheit.38° Im Tagebuch
einer Krebserkrankung reflektiert er selbstkritisch:

[Tlch bin es selbst gewesen, der diesen dunklen Kanal geoffnet hat. Ich habe ein Tor
geoffnet, das ich niemals hitte 6ffnen diirfen [...] Dieses Aalen in der Verzweiflung
habe ich ja mit Lust getan, das fand ich teilweise supergeil. Unter dem Motto: Ich bin
einer, der jetzt aus der Verzweiflung heraus etwas Grofles bewiltigen muss, vielleicht
auch scheitern wird, aber auf jeden Fall mutig ist und das Tor zum Tod aufreifit.

Jetzt ist Schluss damit. Es ist ganz einfach: Ich bin erregbar durch Musik, durch diese
Musik von Wagner besonders, das zerreift mich, das macht mich fertig. Und deswegen
muss ich aufpassen.3°

Schlingensief distanziert sich vom Selbstbild des leidenden Kulturheros und den da-
mit verbundenen Motiven des heroischen Groflenwahns, des Opfers und der Strafe.
Von »diesen Pseudogequilten, die dafiir geliebt werden, dass sie so unheimlich an der
Welt leiden und so exzentrisch und so bescheuert sind«, sucht er sich abzugrenzen.
Vielmehr ermahnt er sich, zukiinftig »aufzupassen< und im Kunstmachen »nicht zu

tief rein«, sondern »auf Distanz zu gehen«.3%!

385 Vgl. hierzu ebenfalls Schlingensiefs Erliuterung im Gesprich mit Alexandra Kluge: »Das
hat mir auch ein Arzt gesagt: "Wenn Sie Kinder hitten, wire Ihnen das nicht passiert.c Der
meinte damit, dass sich der Kiinstler ja dem Tod so sehr verbunden fiihlt. Wenn er aber ein
Kind hitte, dann wiirde er natiirlich sehen, dass es sich lohnt, zu investieren in was Sinnvol-
les und in ein Kind, das da wichst. Das hat mir wehgetan. Und auf der anderen Seite habe
ich mich dadurch, Gott sei Dank, von dem Arzt trennen kénnen«; SCHLINGENSIEF/ALE-
XANDRA KLUGE 2008, Min.19:32-19:52 (Transkription der Verfasserin).

386 Vgl. ebd., Min.19:52f.

387 Vgl. SCHLINGENSIEF/SCHAPER 2008.

388 SCHLINGENSIEF 2009, S.171.

389 Vgl. auch ALTENHOE 2017, S.266.

390 SCHLINGENSIEF 2009, S.173f.

391 Ebd., S.174f.

286

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1.2.3 Der ewige Sohn

Schlingensiefs theatrale Selbstdarstellung schlief3t seit jeher das Thematisieren der Fa-
milie mit ein, insbesondere die Darstellung einer diffizilen Eltern-Sohn-Beziehung.
In Atta Atta inszeniert er das Rebellieren der autofiktionalen Kiinstlerfigur Chris-
toph gegen ein spieflbiirgerliches, kunstfeindliches Elternhaus: Die Eltern betrachten
das Schaffen ihres Sohnes mit Argwohn, strafen seine kiinstlerischen Gehversuche
mit Desinteresse und Ablehnung — c¢he es Christoph gelingt, die Mutter aus dem
Wirkungskreis des Vaters zu befreien und zur Kunst zu verfiithren. Das Selbstermich-
tigungsprogramm endet in einer ddipalen Katastrophe. Indem der Sohn die Mutter
vergewaltigt, kehrt er die Gewalt, die im sTerrorzusammenhang der Kleinfamilie«
unter biirgerlicher Fassade schwelt, in schockierender Deutlichkeit nach auf8en.
Auch Kirche der Angst behandelt — auf der Folie von Schlingensiefs Krankheits-
geschichte — das problematische Verhiltnis des Sohnes zu den Eltern, wobei diesmal
der Fokus fast ginzlich auf der Figur der Mutter liegt. Wihrend in den eingespielten
Kindheitsfilmen zu Beginn der Auffiihrung noch beide Elternteile gleichermaflen
prisent sind, verzichtet Schlingensief darauf, den Vater im Fortgang des Stiicks als
Bithnenfigur auftreten zu lassen.>®? Die Mutter hingegen, erst durch Margit Carsten-
sen, anschliefend durch Angela Winkler personifiziert, tritt in insgesamt zwei Sze-
nen in Erscheinung, nachdem bereits in der 13. Szene ihre akusmatische Stimme vom
Band des Anrufbeantworters zu horen war. Im Vordergrund des sich entfaltenden
Mutter-Sohn-Konflikts stehen Enttduschung und Groll des Sohnes, der sich durch
die Mutter verletzt fiihlt: Er bezichtigt sie der mangelnden Anteilnahme an seinem
Krankenschicksal — sie sei ihn wihrend seiner Zeit im Krankenhaus nicht besuchen
gekommen. Die 19. Szene setzt eine entsprechende Anklage Mira Parteckes gegen die
von Carstensen verkdrperte Mutter in Szene. Die Schauspielerinnen befinden sich
hinter einer Schattenwand, auf der sich ihre Silhouetten vergrofiert abzeichnen. Bei
jeder vorwurfsvollen Frage — per Texteinblendung als »Schuldzuweisung« gekenn-
zeichnet — richtet Partecke den Lichtkegel einer Taschenlampe in das Gesicht der
sitzenden Mutter, damit das Szenario eines Polizeiverhdrs evozierend.?*? Auch folgt
auf jeden Partecke’schen Vorwurf ein explosiver Schlagzeugeinsatz aus dem Off, der
ihre Worte emphatisch bekriftigt. Dass das Schlagzeug wie Gewehrsalven donnert,
illustriert akustisch, dass die Mutter >unter Beschuss genommen wird« (am Schlag-
zeug improvisiert Michael Wertmiiller). Carstensen ldsst die Prozedur stcumm iiber

392 Dies dndert sich in der Folgeinszenierung Mea Culpa (2009): Im dritten Akt — betitelt mit
»Ein Blick ins Jenseits« — lisst Schlingensief seinen verstorbenen Vater als Totengeist auftre-
ten. Dieser »will Christoph in die andere Welt mitnehmen«; HEGEMANN 2021, S.289. Wih-
rend auf der Bithne von Kirche der Angst der Vater nicht explizit angesprochen wird, findet
sich im Programmbheft — unter dem Stichwort »Predigt« — durchaus eine Bezugnahme. In
drastischen Worten erkldrt dort Schlingensief: »Vater, Vater, Vater, mein Problem ist der Va-
ter. Ich will meine Eltern nicht wiedertreffen. Ein Leben mit Vater reicht«; Programmbheft
Kirche der Angst.

393 »Verhor« lautet der Titel dieser 19. Szene; Regiebuch Kirche der Angst, S. 10.

287

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sich ergehen, zuletzt mit schuldbewusst hingendem Kopf. Die gegen sie vorgebrachte
Anklage, von Partecke in scharfem Ton und mit kithler Bitterkeit vorgetragen, lautet:

Warum hast du denn deinen Sohn nie besucht? Du wusstest doch, dass es ihm nicht
gut geht. Warum bist du denn nicht mal gekommen? Warum hast du ihn nicht be-
sucht? Du wusstest doch, dass er krank ist? Warum hast du ihn denn nicht besucht?
Bist lieber zuhause geblieben und hast Schokolade gefressen. Den ganzen Tag zuhause
gesessen und Schokolade gefressen. Warum bist du denn nicht mal gekommen? War-
um hast du ihn denn nicht besucht?3%4

Die insistierende Wiederholung der Warum-Fragen erzeugt eine rhetorische Inten-
sivierung der an die Mutter gerichteten Schuldzuweisungen. Thr wird vorgeworfen,
die an sie gestellten Erwartungen miitterlicher Fiirsorge nicht nachgekommen zu
sein, ihre Mutterrolle also nicht zur Geniige erfiillt zu haben. Deutet man die Figur
Carstensens zugleich als Darstellung der Gottesmutter Maria — fiir Schlingensief ei-
gentlich »die Personifikation von Geborgenheit und Liebe und Schutz«**> —, kommt
im Bild der schlechten Mutter — eben als Negation von »Giite« und »Miitterlichkeitc,
»Wirme und Liebe«®*® — Schlingensiefs Gefiihl transzendentalen Verlassenseins
zum Ausdruck. Wie im Tagebuch nachzulesen, oszilliert der Kiinstler in der Zeit
seiner Hospitalisierung zwischen Gottvertrauen und der mit Aggression und Wut be-
gleiteten Empfindung, »den Draht zu Jesus und zu Gott verloren«®” zu haben und
im Stich gelassen worden zu sein: »Ich dachte, dass ich im Kern beschiitzt sei«, »[vlon
Gottes Gnaden behiitet« — »[u]nd das, lieber Gott, ist die grofite Enttduschung«.3%8
Jesus sei nicht da, hilt der im Krankenhaus liegende Schlingensief in einem Moment
der Glaubenskrise fest: »Und Gott ist auch nicht da. Und Mutter Maria ist auch
nicht da. Es ist alles ganz kalt.«<3® Diese schmerzhafte Erfahrung elementarer Gott-
verlassenheit scheint Schlingensief, seine Enttduschung auf die Figur seiner Mutter
Anna Maria (!) projizierend, in der beschriebenen Szene kiinstlerisch zu verarbeiten.

Ferner wird eine Parallele zu Atta Atta — Die Kunst ist ausgebrochen augenfillig. In
Atta Atta musste Christoph, um die Anerkennung seiner Mutter ringend, gegen ihr
Desinteresse an seinem kiinstlerischen Tun ankdmpfen. Auch der Mutter in Kirche
der Angst wird Indifferenz zum Vorwurf gemacht: Von der Krankheit ihres Sohnes
scheinbar unberiihre, sei sielieber zuhause geblieben« und habe >Schokolade gefres-
sen«. Nimmt man Schlingensiefs paratextuelle Aussage, Krankheit sei »die ultimative
perverse Kunstform«#°® beim Wort — er wolle aus seiner Krebserkrankung eine »sozi-

394 Ebd., S.11. In der Auffithrung vom 28. September 2008 ist Parteckes Monolog fast drei Mal
so lang — auch hier besteht er aus der redundanten Wiederholung derselben Fragen und
Anklagen; vgl. Transkript Kirche der Angst.

395 SCHLINGENSIEF 2009, S.127.

396 Ebd., S.177.

397 Ebd., S.so.
398 Ebd., S.s1.
399 Ebd., S.71.

400 Schlingensief, zit. nach Programmbheft Mea Culpa, S.10.

288

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ale Skulptur« gieflen —, lduft der Umstand, dass die Mutter das Kranksein ihres Soh-
nes in Kirche der Angst ignoriert, abermals auf ein Verkennen seiner Kunst hinaus.

Schrilles Telefonklingeln beendet das Verhor und leitet zur nichsten Szene tiber:
Angela Winkler tritt auf und setzt sich an den auf der Bithnenmitte stehenden Tisch.
In der Rolle der Mutter vertrdstet sie den Sohn am Telefon:

Ich kann heute nicht kommen, mir geht’s heute nicht gut, Papa geht’s auch nicht gut.
Ich dh ... ja, ich hab schon 'nen Schokoladenkuchen fiir dich gebacken, der ist ein
bisschen glitschig geworden, aber morgen mache ich noch einen, und dann geht’s dir
besser, und dann wird er auch trockener, und dann komm ich auch. Aber ich mochte
nicht, dass immer so viele Freunde bei dir rumsitzen. Ich ... ich méchte allein kom-

men. Ich mécht ... Wenn wir alle um dein Bett rumsitzen, dann mochte ich dich allein
haben.40!

Der Verweis auf die eigene schlechte Gesundheit lisst das aus Arta Atta bekannte
Motiv des Familienterrors durchscheinen: Wieder werden die elterlichen Gebrechen
gegen den Sohn ins Feld gefiithrt. Auch formuliert die Mutter einen Exklusivitits-
anspruch auf Christoph — sie wolle ihn rallein haben«. Als dieser, dargestellt durch
Stefan Kolosko, plotzlich auf der Bithne steht, um sie aufgebracht zur Rede zu stellen,
fiithle die Mutter sich »ertappt«i°2 und unternimmt schwache Versuche, den Sohn zu
beschwichtigen. Ungehalten briillt Kolosko Winkler an — sein Auftritt ist mit »Finale
Schuldzuweisung«%®3 iibertitelt:

Du hast mich nicht ein Mal besucht, du hast mich echt nicht ein Mal besucht. Ich ver-
steh’s nicht. Ich wiird’s gern verstehen. Aber du kénntest dich ja entschuldigen dafiir,
aber stattdessen hast du nur Ausreden, immer nur dieselbe Leier. Ich verstehe es nicht!

Entschuldige dich doch mal! Ich hasse dich!404

Von der Mutter wird ein antagonistisches Bild gezeichnet: Sie, die ihre Schuld nicht
cingestehen wolle, gehe einer offenen Aussprache durch Ausreden aus dem Weg.
»Wo warst du all die Jahre? Warum bist du nicht gekommen?«, echauffiert sich der
Sohn.#%> Damit weitet sich der gegen die Mutter vorgebrachte Vorwurf der Abwe-
senheit iiber die Zeit des Krankenhausaufenthaltes aus und wird zur Generalabrech-
nung.

Mit dieser Szene zielt Schlingensief auf die Dekonstruktion der Mutterfigur und
positioniert sie diametral zu ihrer Stilisierung, wie sie im Vergleich dazu der Maler
und Aktionskiinstler Jonathan Meese (Jg.1970) betreibt. An ihn erinnert in Kir-
che der Angst der >Spezialist Klaus Beyer, der sowohl auf der Bithne als auch in

401 Transkript Kirche der Angst.

402 Regiebuch Kirche der Angst, S. 11.
403 Vgl. ebd.

404 Transkript Kirche der Angst.

405 Regiebuch Kirche der Angst, S. 11.

289

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den von Schlingensief gedrehten Bolex-Filmen als eine Meese optisch dhnliche Fi-
gur auftrict. Jonathan Meese, der auf Empfehlung Schlingensiefs zum Theater kam
— zunichst als Bithnenbildner, ab 2007 als Autor-Regisseur —, erklirt die mit ihm
zusammenlebende Muctter Brigitte zum Fixstern seines Kunstuniversums und glorifi-
ziert sie — auch in seinen Theaterinszenierungen, denen eine Verwandtschaft mit den
»Versuchsanordnungen Christoph Schlingensiefs«°¢ attestiert wird — als Ubermut-
407 »Ich war und bin immer gerne Muttersshnchen, das steht fiir mich fiir Kunst,
also fiir einen Kiinstlertypus«, erklirt Meese.#® Gegen dieses Bild des fortwihrend
spielenden Kiinstlersohns, der das miitterliche Einschreiten in seine Aktionen als
Intervention »versachlichter Fiihrung«i°® zelebriert, setzt Schlingensief sein toxisches
Mutter-Sohn-Verhiltnis. Anders als Meese idealisiert er die Figur der Mutter nicht,
sondern inszeniert sie als repressive Instanz, gegen die aufbegehrt werden muss. Hier
wiederholt sich das bereits aus Arza Atta bekannte Emanzipationsmotiv. Statt einer
produktiven Symbiose zwischen Mutter und Sohn, wie Meese sie propagiert (»Meine
Mutter ist der Klebstoff der Firma Meese und macht iiberall mit, sie ist auch oft in
Videos und Fotos dabei«41?), wird im Theater Schlingensiefs — als einem anderen
»Theater des ewigen Sohnes«#!! — die Familie als topischer Ort des Leidens darge-
stellt, der einer freien Entfaltung des Kiinstlersubjekts entgegensteht.

ter

In Atta Atta rebelliert der Sohn gegen die kleinbiirgerliche Wertewelt der Familie,
um den Ausbruch in die Kunst zu wagen. In Kirche der Angst ist die Befreiung von
den Eltern, »die ihn, tot oder lebendig, noch immer umklammert halten«4!2, auf
eine existenzielle Ebene gehoben. In der 23. Szene deklamiert Kolosko:

Ich will meine Eltern nicht. Ich will nicht! / Papa ist schon weg, Mama soll auch noch
weg. / Die kann ihre Schokodickminner mitnehmen. Da kann sie den ganzen Tag Scho-

406 BRIEGLEB 2007, S.17.

407 In seiner Inszenierung Lolita (R)evolution (Rufschidigendst) — Ihr Alle seid die Lolita Eurer
Selbst, uraufgefithrt im Februar 2020 am Theater Dortmund, ruft Meese seine Mutter so
lange an (»Sie ist der hellste Stern von allen!«), bis Brigitte Meese tatsichlich die Biithne
betritt und den Theaterabend, ihren Sohn >zur Vernunft bringend:, beendet; vgl. hierzu
MENDEN 2020.

408 MEESE/FELDKAMP 2020.

409  Im Rondo Magazin, dem wochentlich erscheinenden Supplement der Zeitung Der Standard,
hilt Meese eine Hymne auf die Mutter: »Meine Mutter Brigitte ist fiir mich Chef! Meine
Mutter ist unwihlbarste Macht, also die Autoritit, die mir von der Natur, also der Evoluti-
on, vorgesetzt wurde! Meine Mutter ist eine preuflischste Figur, die Schritt fiir Schritt, ohne
Nostalgie, nach vorn strebt! Ich schitze an ihr vor allem unendliche Loyalitit, Einsatz fiir
die Familie, Liebe, Treue, Neugierde, notwendigen Drill, Respekt, Klarheit, Evolutionszu-
gehorigkeit und Geduld. [...] Meine Mutter ist tatsichlich die Rechte Hand der Kunstcund
erledigt das, was einfach gemacht werden muss und was in ihrer Macht steht. Meine Mutter
ist der Fels in der Brandung« usf.; ebd.

410 Ebd.
411 BEHRENDT 2009, S. 42.
412 Ebd.

290

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kolade fressen. Die kann auch ihr Haus mitnehmen und ihre ganze Kirchenscheifie.
Was ist denn das fiir ne Familie? Was ist denn da los? Was soll denn das? / [...] Ich will
einmal ganz alleine sein. Ich will alleine dastehen und alleine sagen, so, das ist mein
Leben. Dann bin ich wenigstens einmal ganz alleine. Ich hab das Recht dazu! Das
Recht hab ich! Alleine sein ...%13

Koloskos Tirade ist im Wortlaut dem spiter publizierten Tagebuch Schlingensiefs
entnommen.*!* Der kranke und gekrinkte Kiinstler, der sich einen »unverstindli-
chen Unmut auf den Vater und auch auf die Mutter«#!> eingesteht, will die Eltern
iiberleben, um sich ihrer — und der elterlichen Autoritit, ihres Einflusses auf ihn,
ihrer Erwartungen — so ein fiir alle Mal zu entziehen: »Ich will meine Eltern nicht.c
Der lapidar formulierte Wunsch, die Mutter mége dem Vater in den Tod nachfol-
gen, dabei auch >ihr Haus mitnehmen und ihre ganze Kirchenscheifle, ist zugleich
Schlingensiefs Abrechnung mit seiner biirgerlich-katholischen Sozialisation, die er
hinter sich zu lassen sucht. »Ich hab’s so satt! Ich habe diese kleinbiirgerliche Misch-
poche so satt!«16

Wihrend der Sohn zuvor seiner Mutter noch den Vorwurf machte, ihn im Kran-
kenhaus alleingelassen zu haben, wird ihr nun herbeigesehntes Ableben zur Selbster-
michtigungsfantasie, die — im »ganz Alleinsein« — den Gewinn von agency verspricht.
In So schon wie hier kanns im Himmel gar nicht sein! konstatiert Schlingensief: »Ob-
wohl ich meinen Vater und auch meine Mutter sehr liebe: Wenn meine Mutter mal
tot ist, dann bin ich zum ersten Mal alleine auf der Welt. Dann bin ich in Eigenver-
antwortung.«4'” Das Alleinsein wird positiv imaginiert als autonomer Zustand des
von elterlichen Ketten befreiten Subjekts. Mit dem Tod der Eltern soll des Kiinstlers
Buhlen um ihre Liebe und Anerkennung, wie zu Beginn von Asza Arta dargestellt, ein
Ende finden — eine Vorstellung, auf die Schlingensief auch deshalb zuriickgreift, weil
es ihm realiter schwerfillt, seine alten Verhaltensmuster aufzubrechen. Im Gesprich
mit Eva Behrendt rdumt der Autor-Regisseur ein: »All dieses Streben nach Erfolg von
frither, weil Mutter und Vater dann auch begeistert sind und die Verwandeschaft sich
allmihlich beruhigt ... Es ist ja absurd, mit 47 solche Uberlegungen! Aber ich kann
die auch jetzt noch nicht abstoflen, obwohl es schon wesentlich besser ist.«#18

413  Regiebuch Kirche der Angst, S. 131.

414 Vgl. SCHLINGENSIEF 2009, S. 69f. u. 16.

415 Ebd., S.69.

416 Ebd., S.7o.

417 Ebd., S.16. Vgl. auch SCHLINGENSIEF 2012, S.128: »Es wire vielleicht ganz gut, wenn man
mal das Gefiihl hitte, frei zu sein. Ohne diese stindigen Zurechtweisungen, ohne all meine
Rechtfertigungsversuche.«

418 SCHLINGENSIEF/BEHRENDT 2009, S.39. Auch der Dramaturg Matthias Lilienthal stellt
nach Schlingensiefs Tod fest: »Da gab es [in Schlingensief] ein tiefes Bediirfnis, geliebt zu
werden. [...] Das hat sicher viel mit seiner Bezichung zu den Eltern zu tun, diese Suche nach
Anerkennung. Das hat eine extrem grof8e Rolle gespielt«; LILIENTHAL/ WILLE 2011, S. 263.

291

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Restimierend ldsst sich festhalten, dass der fiir Azza Atta grundlegende To-
pos >Kiinstler versus Familie« in Kirche der Angst durchscheint, gleichwohl der El-
tern-Sohn- bzw. Mutter-Sohn-Konflikt hier nicht mehr im Zentrum der Inszenierung
steht. Vielmehr bildet er den Nebenschauplatz eines Diskurses, der um den Autono-
miegewinn des todkranken Kiinstlers kreist. Indem Schlingensief — im Brennglas
seiner autobiografischen Krankengeschichte — die Entzauberung und Dekonstrukei-
on der Mutter inszeniert, problematisiert er das Abhingigsein von ihr, das ihn auch
als Todkranken umtreibt. Die Emanzipation von den Eltern — im Wunschtraum vom
rganz Alleinsein auf der Welt«— bleibt, auch auf der Bithne, das Gedankenexperiment
des ewigen Sohnes.

Die in der 20. Szene dargebotene Auseinandersetzung zwischen Kolosko und Wink-
ler kulminiert darin, dass der Sohn seiner Mutter an den Kopf wirft, sie zu hassen.
Daraufhin klemmt Kolosko sich ein im Regiebuch als »Fischjungen«#!® bezeichne-
tes Requisit — eine ihm bis an die Brust reichende Gliederpuppe — unter den Arm und
stiirmt damit, die Szene beendend, von der Bithne. Bei diesem ritselhaften Objekt
handelt es sich um die Figur eines Kindes, das mit stilisierten Fischen umschniirt
ist — ein Zitat auf die Arbeit Fishman des US-amerikanischen Kiinstlers Paul Thek
(1933-1988).42% Seine Objekte, Installationen und Environments stellt Thek in den
Dienst einer Individuellen Mythologie. Dieser von Harald Szeemann geprigte Begriff
bezeichnet »subjektive Mitteilungen obsessiver kiinstlerischer Einzelgingerlnnen
tiber ihre existenziellen Selbsterfahrungen«.#?! Thre Arbeiten bilden mentale Riume
ab, die — ob ihrer verritselten und mysteriésen Dimension — Rezipienten nur partiell
zu entschliisseln vermogen. 422

Theks aus Latex bestehender Fishman, eine lebensgroffe Ganzfigur mit iiber den
Kopf ausgestreckten Armen, an deren nacktem Korper Fische, ebenfalls aus Latex,
appliziert sind, wurde erstmals 1969 an Seilen von einem Baum hingend im Hof der
Stable Gallery in New York ausgestellt. Der Arbeit eignet ein dezidiert autoreferen-
zielles Moment, da sie auf Gipsabformungen von Theks Korper beruht — demgemaif

419 Regicbuch Kirche der Angst, S.11. Die Puppe wurde zuvor, am Ende der 18. Szene, durch Ka-
rin Witt auf der Bithne platziert: »Karin als letzte, trigt Fischjungen zum Tisch, streichelt
ihm iiber Kopf, rechts ab«; ebd., S.10.

420 Vgl. BERKA 2011, S. 361. In einem Zeitungsartikel nennt Schlingensief Thek in einem Atem-
zug mit den ihm wichtigen Referenzkiinstlern Beuys, Nitsch und Brus; vgl. SCHLINGENSIEF
2006.

421 KiMmpeL 2014, S.131.

422 »Der kunsthistorische Terminus nimmt also diejenigen Kiinstler ernst, die sich — stets in der
Gefahr, als»Spinner« (Harald Szeemann) abgetan zu werden — mit ihren Bildwelten aus den
Konventionen des kollektiven Wirklichkeitsverstindnisses ausklinken und Entwiirfe eines
Kosmos liefern, der nur den eigenen kontrollierten Gesetzmifigkeiten gehorcht.« Neben
Paul Thek gelten auch Joseph Beuys und die Wiener Aktionisten, ebenso Paul McCarthy
und Matthew Barney als >Individuelle Mythologen¢ vgl. ebd., S.132f. Freilich lisst sich
Christoph Schlingensief ebenfalls in diese Reihe einordnen.

292

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lisst sich Fishman als ein Alter Ego des Kiinstlers interpretieren.4?® Thek, katho-
lisch geprigt, greift in seinen Arbeiten immer wieder auf ein religidses, insbesondere
christliches Bildrepertoire zuriick. Die Figur Fishman, die Thek mit Geburt und Tod
assoziiert,?% hat er mit Fischen reingekleidet.. Somit spielt der Kiinstler — bekannt-
lich ist der Fisch ein Symbol fiir Christus — auf die christliche Auferstehungshoff-
nung an: »Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus angezogenc
(Gal 3,27).

Mit dem Objeke des >Fischjungen« appropriiert Schlingensief Theks Selbstportrit
mitsamt der ihm inhirenten christologischen Implikation. Dass sich der Fishman da-
bei in einen Fishboy verwandelt, Schlingensief sich also — im Unterschied zu Thek —
als Kind portritiert, entspricht der szenischen Mutter-Sohn-Konstellation. Im Zuge
der Multiplikation seiner selbst bringt der Autor-Regisseur sich hier zweifach auf die
Biihne: Stefan Kolosko verkorpert den kranken, erwachsenen Christoph, der sich
wiitend und enttiuscht von seiner Mutter abwendet. Das Bild von sich als ewiges
Kind fasst Schlingensief in die erstarrte Gliederpuppe, die Kolosko schliefSlich von
der Bithne trigt und so der Gegenwart der Mutter entzieht. Ganz im Sinne der Indi-
viduellen Mythologie bleibt die beschriebene Szene ambivalent. Mag der Fishboy, im
Rekurs auf das Thek’sche Vorbild, Christophs kindlich-naive Hoffnung auf Etlosung
und Auferstehung zum Ausdruck bringen, lisst sich Koloskos Abgang deuten als eine
Abkehr von der (Gottes-)Mutter, von der sich der Sohn im Stich gelassen und verra-
ten fiihlt. In jedem Fall erweist sich die Gliederpuppe als ein intermediales Kiinstler-
selbstbildnis, das Schlingensief in den Kontext des in Kirche der Angst dargestellten
Mutter-Sohn-Konflikts einpasst.

3.1.2.4 »Antrag auf Heiligsprechung«

Als ein Selbst- bzw. Innenportrit des Kiinstlers fungiert gleichfalls das in der Thea-
terproduktion allgegenwirtige Rontgenbild von Schlingensiefs Lunge. Dass eine ra-
diografische Aufnahme zum Kiinstlerselbstportrit wird, ist nicht neu — verwiesen sei
beispielsweise auf Meret Oppenheims Schwarz-Weif3-Fotografie X-ray of My Skull
(1964) oder auf Robert Rauschenbergs Offset-Lithografie Autobiography (1968), die im
Modus des pars pro toto als indexikalische Zeichen auf Korper und Person ihrer Urhe-
ber verweisen. Das Rontgenbild, das das Innerste des Kiinstlerkorpers zum Vorschein
bringt,42> begegnet dem Publikum von Kirche der Angst als Reliquie in der an der
linken Bithnenwand in einer rot beleuchteten Nische zur Schau gestellten Monstranz
sowie als animiertes, auf Videoleinwand projiziertes Bild42¢. Die Réntgenbild-Mons-

423  Vgl. TACKE 2019, S.106.

424 In Luzern, ebenfalls im Jahr 1969, prisentierte Thek seine Ganzfigur versechen mit dem
Untertitel Birth-Death-Fishman; vgl. ebd., S.161.

425 Vgl. MATSCHNIG 2014, S.12.

426 Vgl. Beginn von Szene 25; Regiebuch Kirche der Angst, S.1s.

293

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tranz fungiert als zentrales Symbol, das auf dem Cover des Programmhefts ebenso
wie auf der Startseite von www.kirche-der-angst.de reproduziert ist. In der Theater-
inszenierung tritt sie, wie die Schlingensief verkdrpernden Schauspieler, als Stellver-
treterin des Kiinstlers in Erscheinung — sie hat den Status einer Akteurin inne, sie ist
»a bio-objectc on the same level as the human figures in the performance«.4?” Die in
Kirche der Angst eingesetzte Monstranz zeichnet sich durch semiotische Polyvalenz
aus. So provoziert Schlingensief mit der in ihr zur Schau gestellten Radiografie ei-
nen medizinisch-diagnostischen Blick, der auf das Pathologische fokussiert und den
Kiinstler als versehrt ausweist. Nicht zuletzt eignet dem Réntgenbild eine furchtein-
fl6Bende, unheimliche Qualitit — das bildgebende Verfahren mittels Réntgendurch-
strahlung wird in seinen Anfingen mit der jenseitigen Geister- und Schattenwelt
assoziiert, da es das fiir das menschliche Auge Unsichtbare, nimlich innere Orga-
ne und Strukturen, gespenstisch sichtbar macht.#2® Ebenso setzt Schlingensief mit
seiner postoperativen Réntgenaufnahme die Absenz seines linken Lungenfliigels in
Szene. Der Luftgehalt einer gesunden Lunge bedingt eine hohe Strahlendurchlissig-
keit, weshalb sie sich im Réntgenbild als dunkle Struktur manifestiert. »Meine linke
Brust ist vollgelaufen mit Korpersekrete, hile der Autor-Regisseur nach seiner Pneu-
mektomie fest. »Das Ganze schwabbelt und gluckst.«42° Weil der Pleuraerguss die
Rontgenstrahlen absorbiert, erscheint die linke Seite auf der Aufnahme verschattet,
d.h. als heller Bereich, der das Fehlen des Lungenfliigels deutlich anzeigt. Das Bild
legt somit Zeugnis ab von Schlingensiefs Krankheit und Leiden, es markiert seine
Abweichung vom Normalen, sein Stigma — und entfaltet Memento-mori-Wirkung:
In der Rontgenaufnahme sind der Lebende und der Tote gleichermaflen prisent.3°

427 SCHORLEMMER 2015, S.313. Uta Schorlemmer bezieht sich hierbei auf eine in die Jahre ge-
kommene, abgenutzte Tischbank, die in der Theaterinszenierung Today Is My Birthday des
Autor-Regisseurs Tadeusz Kantor zum Einsatz kam. »Kantor passed away on 8 December
1990, after the first full run-through rehearsal of the production. Following his death, the
desk stood empty in Kantor’s place in the performances, becoming a powerful sign of the
director’s absence [...]. Viewing on film the development of the role of the desk during re-
hearsals, we can perceive how the desk itself became an »actor«.

428 Vgl. MARSCHALL 2016, S.246. Martin Schulz weist darauf hin, dass im Medium der Fo-
tografie, mit dem die Réntgenfotografie unmittelbar verwandt ist, das »Sinnbild des Toten
als Schatten, der ein schemenhaftes und unberiihrbares Dasein im jenseitigen Totenreich
fristet«, zum Tragen kommt; SCHULZ 2002, S. 22f. Schulz schreibt, »daf} das alchemistische
Wunder der Photographie, von dessen Anfingen man sich kaum mehr einen Begriff mache,
sich auch mit der Welt des Spiritismus verband. Es lag nahe zu glauben, daff in der sich
selbst einschreibenden Zeichnung des Lichts sich auch das Reich der Schemen und Schatten
zu Wort melden wiirde«; ebd., S.23. In Thomas Manns Zauberberg etwa iiberlisst Claw-
dia Chauchat dem Protagonisten Hans Castorp die Réntgenaufnahme ihres Brustkorbs
als »Erinnerungsgabe« und »Pfand«. Der Erzihler beschreibt das Rontgenblittchen der von
Castorp verehrten Chauchat als »Innenportrit, das ohne Antlitz war, aber das zarte Gebein
ihres Oberkérpers, von den weichen Formen des Fleisches licht und geisterhaft umgeben,
nebst den Organen der Brusthéhle erkennen lief«; vgl. MANN 2002, S. 527.

429 SCHLINGENSIEF 2009, S. 88.

430  Schlingensief, so Brigitte Marschall mit Blick auf Kirche der Angst und Mea Culpa, »celebra-

294

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die aus der medizinischen Praxis stammende Radiografie stellt Schlingensief in ei-
nen religiés semantisierten Kontext. Durch die Prisentation im Schaugefifl schreibt
er seinem Roéntgenbild liturgischen Kultstatus zu, es als Gegenstand religioser Ver-
chrung codierend. Wie im Mittelalter Kirchen zur Bergung von Heiligenreliquien
gebaut wurden, baut Schlingensief Kirche der Angst um das Bild seiner Versehrung.
Interpretiert man das Schaugefif§ als Reliquiar, bedeutet die solchermaflen aurati-
sierte Zurschaustellung und performative Inszenierung der Rontgenaufnahme eine
Selbsthieratisierung des Kiinstlers zum Mirtyrer und Heiligen. Heiligen- und Reli-
quienkult bezeichnet Hartmut Bohme in seiner Studie Fetischismus und Kultur als
»Wundermedizin auf magisch-fetischistischer Grundlage«.#3' Nach Béhme stellen
Mirtyrerreliquien »gottgefillige Zaubermittel« dar, deren Heil- und Wirkkraft auf
Opferlogik beruhe: »Sie besagt, dass der gewaltsame Tod der Heiligen dem Bésen,
das den Lebenden nachstellt, immer schon zuvorgekommen ist. Die Nach-Lebenden
zehren von den Toten, indem sie sich durch Verehrung ihrer Reliquien Schadensab-
wehr sowie Vorteils- und Gliicksgewinnung versprechen, mithin Diesseits- und Jen-
seitsvorsorge betreiben.#3? Das von Béhme angesprochene magische Moment der
Heiligenverehrung reflektiert Schlingensiefs Film der durch den Duisburger Indus-
triepark fithrenden Fluxus-Prozession*3?, die ein synkretistisches Ineinander von alt-
igyptischem Anubiskult, totemistischem Ritual sowie katholischer und orthodoxer
Symbolik inszeniert. Das feierlich mitgefiihrte Schaugefifi, in das Schlingensiefs
Réntgenbild eingelassen ist, gemahnt einerseits an eine kirchliche Prozession — Ka-
rin Witts Bischofskostiim unterstreicht diese Assoziation. Andererseits tragen einige
der Teilnehmer, darunter auch der Triger des Reliquiars, Tiermasken, die ein To-
temritual nahelegen: »Die Masken fungieren als Verbindung zu den Toten, zu den
Ahnen und Verwandten des Individuums und der sozialen Gruppe, der Gesellschaft.
Sie sind Zeichen zauberischer Krifte«.434 Besonders die mit hundeartigen Masken
ausgestatteten Prozessionsteilnehmer lassen an den igyptischen Totengott Anubis
denken. Ebenso verweisen sie auf eine Bildtradition der 6stlichen Orthodoxie, die
den Heiligen Christophorus, Schlingensiefs Namenspatron, auf Ikonen und Fresken

ted a symbolic death that confronted life in the here and now with future experience. The
x-ray image becomes the mediator between, and the double of, [...] the living Schlingensief
and the dead Schlingensief«<; MARSCHALL 2016, S.262f.

431 H.BOuME 2012, S.172.

432 Ebd., S.174. »Die frommen Gebriuche dienten der Abzapfung magischer Energie, schreibt
Béhme. Diese sollte den Glidubigen bei weltlichen Problemen aushelfen: »stechende Schmer-
zen im Unterleib, Herzrasen, Unwetter, Missernte, geschiftliches Ungliick, Fehlgeburt, Tod
des Viehs, Willkiir der Nachbarn, Unfruchtbarkeit — der ganze Ficher der Allcagsmiseren.
Das ist Afrika in uns, lange bevor es entdeckt wird«; ebd., S.172. Damit schlieft sich der
Kreis zu Jelineks in Afrika spielendem Parsifal-Text und der 35. Szene von Kirche der Angst,
in der Komi M. Togbonou als hybride Figur auftritt, die an den Gralskonig Amfortas eben-
so wie an einen Voodoo-Priester erinnert.

433  Zu den Filmaufnahmen siehe auch oben, S.231.

434 M. MEISTER 2011, S.104.

295

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als Kynokephalen, d. h. als Hundsképfigen, darstellt.43> Auf diese Weise wird Schlin-
gensiefs zur Schau gestelltes Rontgenbild mit einer zeremoniellen Energie aufgela-
den, die aufgrund ihres Synkretismus ambivalent bleibt.

Der Autor-Regisseur, so ist festzuhalten, spielt mit einer Sakralisierung seiner
selbst. Indem er das Martyrium seiner Krankheit ausstellt, bietet er sich, mit dem
»Heiligenschein des drohenden Todes«43¢ nimbiert, dem Publikum als Heiligenfigur
an, um die Opfer- und Stellvertreterlogik des Heiligenkults und die Vorstellung von
der leidenden Nachfolge Christi sodann kritisch zu reflektieren. In der Theatermesse
lisst Schlingensief sein Double Kolosko folgende Zeilen als Tagesgebet sprechen:

Ich will das nicht.

Ich will nicht!

Ich hab keine Lust mehr.

Ich will kein Stellvertreter sein.

Ich wollte das frither nicht.

Und ich will das jetzt nicht.

Ihr kénnt euch euren ganzen Kirchentand einsargen! [...]

437

Zwar mochte Schlingensief zwischen Gesunden und Kranken vermitteln und gegen
die Diskriminierung und Marginalisierung Letzterer vorgehen, dabei negiert er je-
doch, wie das Zitat deutlich macht, die Opfer- und Stellvertreterrolle des »Leidensbe-
auftragten«#38, Seine Kritik der Stellvertretung richtet sich gegen die Opfersemantik
der katholischen Kirche und deren Credo, wonach Christus am Kreuz die Siinden
aller Menschen auf sich lud, um sein Leben stellvertretend als Sithneopfer darzu-
bringen. Schlingensief hadert hier mit seiner katholischen Sozialisation, die sich, wie
nachzulesen in Ich weifS, ich war’s, in »Kimpfe gegen die katholische Bildersofle in
439 niederschligt. Gleichwohl in Koloskos >Gebet« eine Absage an den >Kirchen-
tands, an religiéses »ITamtam und Brimborium«#4® formuliert wird, schépft Kirche
der Angst maf8geblich aus dem Inventar katholischer Liturgie und Bildwelt.#4! Diese

mir«

sucht Schlingensief zugleich aufzubrechen, indem er sie mit Material aus seinem Pri-
vatarchiv, mit autothematisch aufgeladenen Beziigen aus der bildenden Kunst, mit
literarischen und musikalischen Referenzen ebenso wie mit Bildern aus dem Dis-
kursfeld der Medizin tiberlagert, erweitert und unterwandert. Dieserart entwickelt
Schlingensief eine kunstreligiose Asthetik, deren Zentrum er bildet.

435  Zum hl. Christophorus siche STock 2013, S.336—341; zur Heiligenlegende um den Kyno-
kephalen siehe ebd., S.336.

436 Joachim Lux, zit. nach »In memoriam Christoph Schlingensief« 2010.

437  Regiebuch Kirche der Angst, S.17.

438 SCHLINGENSIEF 2009, S.243.

439 SCHLINGENSIEF 2012, S.39.

440  Schlingensief, in: SCHLINGENSIEF/ MULLER 2008.

441  Seiner ambivalenten Haltung gegeniiber der katholischen Kirche verleiht Schlingensief
auch im publizierten Tagebuch einer Krebserkrankung Ausdruck; siehe hierzu A. MEISTER
2022, S.379ff.

296

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In der Pop- und Celebritykultur kénnen Kiinstler- und Starkult ein geradezu rituel-
les Ausmafl annehmen, was sich nicht zuletzt in der »Verehrung sikularer« Reliquien
von Prominenten« niederschligt.#4? Schon vor seiner Erkrankung hat Schlingensief,
aufgrund seines publikumswirksamen Auftretens, Prominentenstatus. Mit Beginn
der offentlichen Thematisierung seiner Todeskrankheit erfihrt die ihm zuteilwerden-
de Aufmerksambkeit eine Steigerung — der Dramaturg Joachim Lux, der mit ihm am
Wiener Burgtheater zusammenarbeitete, spricht gar von einer »Anbetung« Schlin-
gensiefs: Selbst jene, die ihm und seinem kiinstlerischen Schaffen zuvor ablehnend
gegeniiberstanden, wiirden den kranken Kiinstler nun begeistert »adorier[en]«.443
Nach seinem Tod intensiviert sich die Schlingensief entgegengebrachte Vereh-
rung. Es ist vor allem Hegemann, der einer kunstreligiosen Hagiografie des Verstor-
benen zuarbeitet: Auf dem 2011 an der Universitdit Wien veranstalteten Symposium
Der Gesamtkiinstler Christoph Schlingensief tituliert er den Regisseur im Rahmen
einer Gesprichs- und Diskussionsrunde erstmals als wundertitigen Heiligen.444 So
berichtet Hegemann, dass die fast vollstindig gelihmte, an ALS erkrankte Ange-
la Jansen, die 2004 an einer Theaterproduktion Schlingensiefs mitwirkte, im Laufe
der gemeinsamen Arbeit plétzlich wieder zu licheln vermochte 44> »Angela konnte
auf einmal die Lachmuskeln, deren Nerven bereits abgestorben waren, wieder bewe-
gen und licheln. Die Arzte haben sich gefreut, waren aber ratlos. Sie konnten die-
se Verbesserung ihres Zustands medizinisch nicht erkliren.«#4¢ Dass Jansen »mitt-
lerweile wieder in einem normalen Krankenrollstuhl sitzen sowie Augenlider und
Mundwinkel bewegen kann«,#47 ist fiir Hegemann ein Wunder, das er Schlingensief
zuschreibt. Als mirakulés will der Dramaturg auch Schlingensiefs produktive Zu-

442 TACKE 2016, S.239.

443  Vgl. »In memoriam Christoph Schlingensief« 2010.

444 Vgl. Hegemann, in: HEGEMANN et al. 2011, S.274. Auch Boris Groys, Johannes Hoff, El-
friede Jelinek und Helge Schneider mystifizieren den zu Lebzeiten mit ihnen befreunde-
ten Kiinstler. Schneider beispielsweise sang eine Kontrafaktur des Weihnachtsliedes Ob du
[frohliche mit dem Text »Welt ging verloren, Christoph ist geboren«; vgl. Knarp 2015, S. 163,
Anm.29.

445 HEGEMANN et al. 2011, S.274. Bei der Amyotrophen Lateralsklerose (ALS) handelt es sich
um eine unheilbare Erkrankung des zentralen und peripheren Nervensystems. Durch das
Degenerieren von Nervenzellen kommt es bei Betroffenen zu einer fortschreitenden musku-
liren Lihmung. Uber Schlingensiefs Zusammenarbeit mit Angela Jansen berichtet Hege-
mann: »Als Heiligen wiirde ich ihn [Schlingensief] deshalb bezeichnen, weil er tatsichlich
ein Wunder bewirkt hat. Unsere Produktion Kunst ¢ Gemiise wurde von einer Frau aus
Berlin geleitet, die seit 10 Jahren an der Krankheit A.L.S. erkrankt war. Sie wurde zu den
Auffithrungen mit ihrem Krankenbett und in Begleitung ihres Arztes in den Zuschauer-
raum gebracht. Von dort aus konnte sie mit einem digitalen technischen System durch
Wimpernschlag auf einen Computer schreiben und somit das Stiick kommentieren. Diese
Frau konnte, wihrend sie arbeitete, plétzlich wieder licheln, obwohl das vom medizini-
schen Standpunkt her véllig unméglich gewesen ist. Sie hat durch ihre Mitarbeit so viel an
Lebenslust und Lebenskraft gewonnen.«

446 HEGEMANN 2021, S.389.

447 HEeGEMANN et al. 2011, S.274.

297

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sammenarbeit mit den zum festen Ensemble seiner ;Theaterfamilie« gehdrenden »Spe-
zialisten« verstehen: »Fiir die Behinderten war die Arbeit mit Schlingensief wie ein
Wunder. Sie, die man mit ihren groffen Fihigkeiten und Besonderheiten nie ernst ge-
nommen hatte, die man gequilt und ausgebeutet hatte, die nur listig waren, standen
plotzlich im Mittelpunkt. Auf jeden Fall hat ihr Engagement bei Schlingensief ihr
Leben verindert und zwar zum Guten.«*4® Mit einem Augenzwinkern verfasst He-
gemann daher einen Antrag auf Heiligsprechung des katholischen Kiinstlers C. S.und
schligt den »Menschenfreund und Wundertiter« als »Heilige[n] der Demokratie, der
Gleichheit und Einzigartigkeit« vor: »[D]ass Christoph am katholischen Glauben bis
zum Schluss und trotz aller Zweifel festgehalten hat, muss doch einen Sinn gehabt
haben.«*4? Im Spannungsverhiltnis von Ernst und ironischem Spiel trigt Hegemann
zur kunstreligidsen Apotheose des Verstorbenen bei. Schlingensief hat mit diesem
kunstreligios tiberhohten Bild seiner selbst schon zu Lebzeiten kokettiert — so etwa
mit seinem messianischen Auftritt als Kiinstlerpriester in der Transsubstantiations-
szene der in Kirche der Angst zelebrierten Eucharistiefeier.#>°

In seinem Duisburger Kunst- und Kiinstlerdrama bringt Schlingensief diverse, auf
mehrere Akteure verteilte Darstellungen seiner Kiinstlerperson(a) auf die Biihne.
Kolosko obliegt es, Schlingensief sowohl in der Rolle des energischen Regisseurs als
auch in der Rolle des rewigen Sohnes« zu verkorpern. So sehen die Zuschauer Ko-
losko dabei zu, wie er das behinderte Theaterensemble anleitet — es handelt sich um
eine metatheatrale Einlage, mit der Schlingensief sein poetologisches Programm der
Arbeit am Nicht-Perfekten reflektiert. Wurden die »Spezialistenc bereits in Arta Atta
als Auflenseiter in Szene gesetzt, die au8erhalb der biirgerlichen Gesellschaft stehen,
macht der in Kirche der Angst aufgerufene Kontext der Krankheit die Stigmatisierung
der Behinderten als soziale Fremdkorper noch deutlicher sichtbar. Sie, die ihrer Be-
hinderung wegen entmiindigt und an den Rand bzw. in das Auf8en der Gesellschaft
gedringt werden, treten hier in die Offentlichkeit und konfrontieren das Publikum
mit der Memento-mori-Wirkung ihres Stigmas. Der krebskranke Schlingensief, der
mit den >Spezialisten< das Stigma des Behindertseins teilt, stellt sein Kunst- und
Kiinstlerdrama in den Dienst einer Entstigmatisierung und Autonomiebehauptung
der Kranken.

Auch der in Kirche der Angst dargebotene Mutter-Sohn-Konfliket entfaltet sich vor
der Folie »Krankheit und Tod«. Anders als in Atta Atta steht die Familie nicht mehr
im Zentrum des Theaterstiicks, sondern ist nur mehr ein Nebenschauplatz des um
Kunst und Krankheit kreisenden Autonomiediskurses Schlingensiefs. Das aus Asta
Atta bekannte Rebellionsmotiv nimmt der Autor-Regisseur auf, um es existenziell
zuzuspitzen: Der Sohn hat den Wunsch, die Mutter zu {iberleben, um sich damit

448 HEGEMANN 2021, S.388.

449 Ebd., S.386 u. 389. Hegemanns Antrag auf Heiligsprechung Schlingensiefs erschien zuerst
2014 in englischer Sprache unter dem Titel Miracles; siche HEGEMANN 2014.

450 Zu Schlingensiefs Auftritt als Kiinstlerpriester siche unten, S. 353—361.

298

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

endgiiltig von den ihn fesselnden Familienbanden zu befreien. Der Vergleich mit
Jonathan Meese, der sich als Kiinstlertyp »Muttersshnchenc einer tiberschwinglichen
Stilisierung der Mutter verschreibt, hat gezeigt, dass Schlingensief — ganz im Ge-
genteil — die Dekonstruktion der Mutterfigur anvisiert. Die von Carstensen und
Winkler verkérperte Mutter fungiert als Projektionsfliche, an der der Sohn seine
Enttiauschung, Krinkung und Wut abzureagieren sucht. Ebenso spiegelt sich in ihr,
als ein Negativbild der Gottesmutter, die Gottverlassenheit des Kiinstlers, der sich im
Zustand der Krankheit von »Gott, Jesus und Mariac im Stich gelassen fiihle. Chris-
tologische Auferstehungshoffnung, auf die die Figur des >Fischjungen« anspielt, stellc
Schlingensief zur Disposition: Im Streit mit der Mutter nimmt Kolosko die auf Paul
Theks Fishman rekurrierende Gliederpuppe an sich und verschwindet mit ihr von der
Biithne. Die Szene bleibt ambivalent.

Es sind Figurationen des Versehrtseins und der Todesnihe, die in Kirche der Angst
dominieren. Ostentativ treten der aufgebahrte Togbonou und die im Klinikbett lie-
gende Carstensen als Personifikationen des kranken Kiinstlers in Erscheinung. Der-
weil figurieren Winkler und Kolosko als vom leidenden Ich abgespaltene Person-
lichkeitsanteile. Einzelne Sequenzen thematisieren die Erniedrigung des Kranken,
der auf die Rolle des ohnmichtigen Patienten reduziert wird. Mithilfe absurder und
ironischer Elemente unterlduft Schlingensief den Ernst der Szenen. Postdramati-
sche Marker irritieren den Akt der Reprisentation und machen den Zuschauern,
die in ihrer compassio gestore werden, die Theatersituation bewusst. Dass sich der
Autor-Regisseur in wechselnden Konstellationen von Darstellern verkdrpern lisst,
die sich in Alter, Geschlecht und Hautfarbe von ihm unterscheiden, verdeutlicht den
iberindividuellen Charakter, den er seiner Krankengeschichte zuspricht. Inszeniert
wird so eine Multiplikation des Selbst. Was im Allgemeinen Ausdruck postmoderner
Ich-Diffundierung und Polyfonie ist, bringt hier zugleich die Dissoziation des ver-
wundeten Subjekts?! ebenso wie Schlingensiefs titelgebende Denkfigur des sFrem-
den im Eigenen« zur Anschauung. Die Schauspieler werden, aus seinen diaristischen
Aufzeichnungen rezitierend, zu Stellvertretern des Kiinstlers, den sie im selben Au-
genblick verfremden.

Ferner konnte entlang der analysierten Szenen nachvollzogen werden, wie Schlin-
gensief musikalische Werke appropriiert, um die von ihnen aufgerufenen Stim-
mungsbilder, selbstreferenziell aufgeladen, fiir seine autobiotheatrale Krankenge-
schichte zu funktionalisieren. Auf diese Weise werden Ausziige aus dem von Mahler
vertonten Riickert-Gedicht Ich bin der Welr abhanden gekommen oder aus Schon-
bergs Monodram Erwartung eingespielt und adaptiert — Musik wird Teil der theatra-
len Selbstdarstellung Schlingensiefs. Eine besondere Rolle kommt Wagners Oper

451 Das dissoziative Erleben Krebskranker beschreibt Schlingensief wie folgt: »Mal abgesehn
von hirnaussetzern, bedingt durch die chemo, erscheint ihnen ihre eigene person so fremd,
dass sie manchmal nicht genau wissen, ob sie da nun selber am leben teilnehmen oder so
eine art schizophrener«; Eintrag im Schlingenblog vom 16. Mirz 2009, zit. nach Fassio 2021,
S.384.

299

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Parsifal zu, deren Finale das Ende des ersten Teils von Kirche der Angst markiert und
zur Messfeier tiberleitet. Mit der Referenz auf Parsifal ist der Kern von Schlingen-
siefs kunstdramatischem Krankheitsnarrativ aufgerufen, das die Wagner’'sche Musik
fiir die Entstehung seiner Krebserkrankung mitverantwortlich macht. Entsprechend
bleibt dem von Kolosko und Miiller verkorperten Gralskénig, der als ein Double des
kranken, leidenden Kiinstlers gelesen werden kann, die ersehnte Erldsung verwehrt.

In Kirche der Angst spaltet sich Schlingensief in multiple Medien auf: Die ihn dar-
stellenden Schauspieler treten neben Video- und Tonbandaufnahmen. Schlingensiefs
Bericht von der Diagnose, der zu Beginn der Auffithrung als O-Ton zu héren ist,
erfihrt im Verlauf des Theaterstiicks mehrere Reprisen: Der Text wird von Carsten-
sen und Winkler wiederholt und damit, gleichsam verduflerlicht, postdramatisch als
(Text-)Material ausgestellt.

Ausgestellt wird ebenso das Thorax-Réntgenbild des Autor-Regisseurs. In ein
Schaugefifl eingelassen, macht es das beschidigte Innere von Schlingensiefs Korper
sichtbar und seine Versehrung als Stigma anschaulich. Als bio-object fiigt sich die in
Kirche der Angst prominent in Szene gesetzte Rontgenbild-Monstranz in die Reihe
der Schlingensief’schen Bithnenstellvertreter ein. Thre hieratische Aufladung macht
sie zu einem Sinnbild fiir die Sakralisierung des Kiinstlers, der sich als Mirtyrer
und Heiliger prisentiert. Mit dem Bekanntwerden von Schlingensiefs Erkrankung,
seinen offentlichkeitswirksamen Auftritten und autothanatografischen Arbeiten setzt
in der Rezeption eine kunstreligiose Uberhshung des Kiinstlers ein, die nach dessen
Tod fortgeschrieben wird — beispielsweise durch Hegemann, der Schlingensief als
Wundertitigen und >Heiligen der Demokratie« promotet.

3.2 »Requiem fiir einen Untoten«*>

Im zweiten Teil von Kirche der Angst tritt der kunst- und kiinstlerdramatische Ge-
halt der Schlingensief’schen Theaterinszenierung in aller Deutlichkeit zutage. Die
hier dargebotene Messfeier zelebriert, angelehnt an das romisch-katholische »Trau-
erhochamt«#%3, die Auferstehung des Kiinstlers durch die Kunst. Mit ihr inszeniert
Schlingensief die kunstreligiose Apotheose seiner selbst durch die aus Schauspielern
und Theaterzuschauern gleichermaflen bestehenden »Kirchengemeinde«. Dabei stelle
der Autor-Regisseur verschiedene Kiinstlerbilder und Kunstdiskurse zur Disposition,
die sich auf den autobiografisch aufgeladenen Konnex von Kunst, Leiden und Tod
beziechen. Wieder tauchen Bilder des kranken Kiinstlers auf, die den Messteil mit
der zuvor episodisch erzihlten Krankengeschichte kurzschlieSen. Im Bithnenauftritt
Schlingensiefs begegnet uns der Kiinstler schliefilich, »auferstandens, in der Rolle des
Propheten und Priesters.

452 HOBEL 2008.
453 Hegemann im Gesprich mit der Verfasserin, 23. Februar 2021.

300

https://dol.org/10.14361/9783839471920-035 - am 14.02.2026, 12:50:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Opan Access - = REm=EE


https://doi.org/10.14361/9783839471920-035
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

