
Das Kunstwerk als verkörperte Intention

Anna Kreysing

»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«, lautet ein häufig geäußerter Kom-
mentar, wie man ihn in Galerien und Museen oder zu anderen Anlässen der 
Begegnung mit zeitgenössischer Kunst aufschnappen kann. Dieser nicht be-
sonders originelle, aber doch sicher alltagsnahe Kommentar wird zum Aus-
gangspunkt der folgenden Überlegungen gemacht, die sich wie folgt gliedern: 
Im ersten Abschnitt werden die impliziten Voraussetzungen, welche die Äu-
ßerung des Kommentars sinnvoll werden lassen, herausgestellt. Die durch 
vergleichende Beobachtung gewonnenen Einsichten werden dann ein Motiv 
dafür liefern, warum man Kunst und Handlung zusammendenken sollte in 
der Hinsicht, dass ein Kunstwerk als Produkt einer Handlung eines Künstlers 
oder einer Künstlerin aufzufassen ist. In diesem zweiten Abschnitt werden 
Gemeinsamkeiten und Differenzen von Handlungen von Künstler*innen1 zu 
alltäglichen Handlungen hervorgehoben. Im dritten Abschnitt wird die dem 
ersten Abschnitt innewohnende Intuition im Detail diskutiert und die Idee 
eines ›Verstehens durch Kunst‹ problematisiert, so dass in diesem Abschnitt 
ein Fundament für die Anschlussfähigkeit meiner Überlegungen an eine ak-
tuell diskutierte Fragestellung der philosophischen Ästhetik und Kunsttheorie 
geschaffen wird. Nachdem ich dargelegt habe, ob und wie Produktion und Re-
zeption von Kunstwerken Prozesse des Erkennens anleiten können, beziehe 
ich im vierten Abschnitt Stellung zu der Frage, ob Kunst Forschung ist.

Ziel dieses Aufsatzes ist es, plausibel zu machen, dass man Kunstwerken 
gerechtfertigterweise mit dem Anspruch, sie verstehen zu können, gegenüber-
treten kann. Diese Rechtfertigung lässt sich darlegen, wenn man die Kunst-
werke2 als Produkte einer bewussten Handlung begreift, die Ästhetische Er-

1 | Die Begrif fe ›Künstler‹ oder ›Rezipient‹ werden im Folgenden um der Kürze willen ge-

braucht, nicht um das Geschlecht von Künstler*innen und Rezipient*innen zu betonen.

2 | Wenn in diesem Aufsatz von Kunstwerken gesprochen wird, so sind in erster Linie 

Werke der Bildenden Kunst seit dem Beginn der klassischen Moderne gemeint. Zwar soll 

nicht ausgeschlossen werden, dass sich Aspekte der Überlegungen auch auf andere 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing196

fahrungen3 ermöglichen, wobei diese Erfahrungen Prozesse des Erkennens 
in Gang setzen oder ein Verstehen von etwas anleiten oder vertiefen können.4 

Dieses Verständnis von Kunstwerken stellt eine Abgrenzung zur kunst-
historischen Auffassung dar, nach welcher Kunstwerke als Gegenstände der 
ikonografischen und ikonologischen Interpretation mit dem Ziel der Entde-
ckung von symbolischen Werten begriffen werden. Problematisch an dieser 
Auffassung ist die Annahme, dass die zu entdeckenden, symbolischen Werte 
dem Künstler selbst häufig unbekannt sind oder gar entscheidend von dem 
abweichen, was der Künstler ausdrücken wollte.5 Statt dass der Künstler so 
als ein bewusst Handelnder verstanden wird, wird ihm die Autorität über den 
Ausdruck des Werkes abgesprochen und es entsteht der Eindruck, dass seine 
Werke dem Publikum nur durch die Erklärungen eines »zivilisierten Kriti-
kers«6 zugänglich werden können. Die folgenden Schilderungen des Schaffens 
von Kunstwerken sowie der Ästhetischen Erfahrung der Rezipienten beabsich-
tigen daher, den Ausdruck von Kunstwerken durch das materielle Gemacht-
sein und nicht durch ikonologische Interpretationen zu begreifen.

I.

Zurück zum Ausgangsbeispiel: Ein Museumsbesucher steht vor einem Kunst-
werk und äußert den Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«. 
Ob der Kommentar laut geäußert wird, beispielsweise an einen anderen Be-
sucher oder das Personal des Museums gerichtet, oder ob er vielmehr in einer 
Art Selbstgespräch nur gedacht wird, ist hierbei nicht entscheidend. Viel wich-
tiger erscheint die Frage, warum der Kommentar, in diesem Kontext geäußert, 
sinnhaft sein kann und nicht einfach ein unsinniger Satz ist.

Formen der Kunst übertragen lassen, allerdings würde es den Rahmen dieses Aufsatzes 

sprengen, auf die Gemeinsamkeiten und Unterschiede von verschiedenen Kunstformen 

in Bezug auf die künstlerische Handlung einzugehen.

3 | Die Majuskel im Begrif f ›Ästhetische Er fahrung‹ soll anzeigen, dass es sich um 

ein Verständnis von ästhetischer Er fahrung handelt, das Prozesse des Erkennens ein-

schließt. Ein solches zu begründen war Ziel meiner im Jahr 2013 abgeschlossenen Dis-

ser tation mit dem Titel »Prozesse und Funktionen des Erkennens in Ästhetischer Er fah-

rung« (ETH Zürich). Die Arbeit wird im mentis Verlag erscheinen. 

4 | Für hilfreiche Kommentare und Korrekturen danke ich Leonie Krafzik, Byung Chul 

Kim, Ulrich Kröger, Eva Kreysing und Daniel Martin Feige.

5 | Vgl. Erwin Panofsky: Meaning in the Visual Arts, Garden City 1955, S. 31.

6 | Sol LeWitt schreibt: »The editor has written me that he is in favor of avoiding ›the 

notion that the ar tist is a kind of ape that has to be explained by the civilized critic‹.« (Sol 

LeWitt: »Paragraphs on Conceptual Ar t«, in: Artforum, Juni 1967, S. 79-83, hier S. 79).

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 197

Durch den folgenden Vergleich dreier Kontexte, in welchen der Kommentar 
»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« geäußert wird, soll das Ausgangs-
beispiel differenzierter betrachtet und dadurch seine Sinnhaftigkeit expliziert 
werden. Meine Ausgangsintuition, die den folgenden Vergleich anleitet, ist, 
dass der Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« nur in be-
stimmten Kontexten sinnvoll7 geäußert werden kann.

Man stelle sich einen zweiten Fall vor, nämlich eine Person, welche beim 
Anblick eines atemberaubenden Bergpanoramas den Satz »Ich verstehe jetzt 
nicht, was das hier soll« äußerte. Eine Gemeinsamkeit dieses Szenarios mit 
dem ersten besteht darin, dass hier etwas ästhetisch erlebt werden kann. Im 
ersten Fall kann das Kunstwerk in seiner Materialität, Form und Farbigkeit, 
im zweiten Fall eine Aussicht sowie die Luftbeschaffenheit, das Licht und eine 
außergewöhnliche akustische Situation erlebt werden. Unsere Sinne werden 
von etwas physisch Existierendem angesprochen und unser Gemüt in einen 
eigentümlichen Zustand des Staunens oder Sich-Wunderns, eines Erlebens 
von beispielsweise Ehrfurcht etc. versetzt. Ein Unterschied besteht darin, dass 
das physisch Existierende im ersten Fall gemacht, im zweiten gegeben ist (vo-
rausgesetzt man ignoriert die Möglichkeit einer göttlichen Schöpfung). Weil 
das Bergpanorama kein hergestelltes Artefakt ist, können wir nicht sinnvoll 
hinterfragen, wozu – oder man könnte auch sagen, in welcher Absicht – es 
hergestellt wurde. 

Eine weitere Differenz scheint darin zu bestehen, dass das Alpenpanorama 
anders als das Kunstwerk nicht in einer Ausstellungssituation präsentiert ist. 
Die Alpen haben einen natürlichen Ort, sie lassen sich nicht einfach versetzen, 
und demnach, so könnte man meinen, können sie nicht an einem bestimmten 
Ort in einer bestimmten Absicht präsentiert werden. Während man wohl be-
reitwillig zustimmen wird, dass die Alpen kein in einer bestimmten Absicht 
hergestelltes Artefakt sind, ließe sich im Punkte der absichtsvollen Präsen-
tation ein Einwand formulieren, den ich unter Rekurs auf einen Aufsatz der 
Technikgeschichte zum Gegenstand der Alpenansicht hier anführen werde. 

Auch wenn man nicht sagen wird, dass es die Absicht des Bergpanoramas 
ist, Ehrfurcht einzuflößen oder die Schönheit der Natur erlebbar werden zu 
lassen, wird man gleichwohl zugestehen, dass der Anblick eines Alpenpan-
oramas ehrfurchteinflößend sein und Naturschönes erlebbar werden lassen 
kann. Hierzu bedarf es, folgt man den Ausführungen des Historikers Daniel 
Speichs, jedoch einiger Hilfen. In seinem Aufsatz »Alpenblick mit Geländer«8 

7 |  ›Sinn‹ verstehe ich gemäß alltagssprachlicher Verwendung, nach dem das Gegen-

teil von ›Sinn‹ ›Unsinn‹ ist (vgl. Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, in: 

Werkausgabe Bd. 1, Frankfur t a.M. 1984, S. 7-223, hier S. 9 (Vorwort).

8 | Daniel Speich, »Alpenblick mit Geländer«, in: David Gugerli/Barbara Orland (Hg.), 

Ganz normale Bilder, Zürich 2002, S. 47-65, hier S. 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing198

beschreibt er die technische Bedingtheit von Naturerlebnissen am Beispiel 
des Zürcher Alpenpanoramas. Das Alpenpanorama wurde erst zum Ende des 
19. Jahrhunderts zum Gegenstand eines möglichen ästhetischen Erlebnisses. 
Während die im Kern mittelalterlich gebaute Stadt Zürichs sich rechts und 
links der Limmat erstreckte und sich hier auch der Alltag des Zürchers ab-
gespielt haben wird, kam dem See, so schreibt es Speich, keine städtebaulich 
exponierte Rolle zu. Vielmehr war – bis durch die Erfindung und Verbreitung 
der Eisenbahn eine Alternative für den Transport von Gütern geschaffen war 
– der See vorrangig als Transportweg für die Schifffahrt wichtig. Das Seeufer 
war für die Bewohner der Stadt hingegen nicht erschlossen. Erst indem durch 
den Verschönerungsverein der Stadt weitreichende Maßnahmen beschlossen 
und umgesetzt wurden, darunter der Bau einer Uferpromenade, die Errich-
tung einer seenahen Brücke über die Limmat und die Installation eines Alpen-
anzeigers, schaffte man die Bedingungen für ein Naturerleben der Alpen vom 
Ufer des Sees. 

Dieses Beispiel aus der Geschichte Zürichs vermag zu veranschaulichen, 
dass das Erleben eines Naturschönen kein natürliches im Sinne eines nicht 
kulturell und technisch konstruierten Erlebens ist, sondern ein durch tech-
nische Vorrichtungen ermöglichtes. Durch das Schaffen von Flaniermeilen, 
Geländern, Aussichtsplattformen und Alpenanzeigern wird hier ein Erleben 
ermöglicht. Diese technischen und kulturellen Voraussetzungen für das Er-
leben des Alpenausblicks sind vergleichbar mit der Präsentation eines Kunst-
werkes. In beiden Fällen kann man von einer absichtsvollen Präsentation oder 
Inszenierung sprechen. Man kann so weit gehen zu behaupten, dass ohne den 
vom Menschen durch technisch hergestellte Hilfsmittel9 konstruierten Kon-
text ein Erleben des Naturschönen nicht möglich wäre. Kann man daher aber 
behaupten, dass Kunsterlebnisse und Naturerlebnisse gleich zu behandeln 
sind? Verfolgte man nämlich diesen Gedankengang, könnte man die Parallele 
von Naturschönem und Kunstschönem dahingehend fortführen wollen, dass 
die Naturgegenstände gleichsam Readymades sind und die technischen Her-
vorhebungen und Hinweise eine dem White-Cube10 ähnliche Funktion haben: 
Erst durch sie wird etwas als etwas erlebbar. 

9 | Natürlich ist hier der Einwand möglich, dass nur durch nicht-technische Geräte ein 

Erlebnis möglich wird und daher zum technikgeschichtlichen Aspekt immer auch ein 

kulturgeschichtlicher gedacht werden muss. Speich schreibt sehr einleuchtend: »Visu-

elle Erlebnisse brauchen Vorbilder […] und Standardansichten.« Diese Vorbilder und 

Standardansichten können sich jedoch nicht nur in technisch hergestellten Bildern oder 

landschaftsarchitektonisch gestalteten Ausblicken und Blickachsen finden, sondern 

beispielsweise auch in der Literatur.

10 | Brian O’Dohoerty: In der weißen Zelle, Berlin 1996, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 199

Warum sich diese Parallelisierung nicht zu einer Analogie vervollständi-
gen lässt, zeigt sich jedoch, wenn man nun zum Ausgangsbeispiel des Kom-
mentars zurückkehrt und die Unterschiede der Kontexte betont: Der Satz »Ich 
verstehe jetzt nicht, was das hier soll« kann im Beispiel des Alpenerlebnisses 
nur in einer Hinsicht sinnvoll geäußert werden. Wem beispielsweise die Funk-
tion eines Alpenanzeigers nicht vertraut ist, der mag diesen betreffend fragen, 
was der am Ufer des Zürichsees denn solle. Dass der Kommentar sinnvoll ist, 
lässt sich daran erkennen, dass man als Kundiger hierauf eine sinnvolle Ant-
wort geben kann: Der Alpenanzeiger lenkt den Blick und informiert über die 
Berge, welche sich vom Seeufer aus entdecken lassen. Der Kommentar hinter-
fragt also die Absicht der Präsentation bzw. Inszenierung. Im Kontext des Mu-
seums hingegen kann der Kommentar nicht nur auf die Art der Präsentation, 
sondern auch auf das Kunstwerk in seinem Gemachtsein selbst bezogen wer-
den. Gefragt wird dann nicht nach der Absicht der Präsentation, sondern nach 
der Beschaffenheit des Kunstwerkes. Die Beschaffenheit des Kunstwerkes lässt 
sich daher durch den Kommentar »Ich verstehe nicht, was das hier soll« hin-
terfragen, weil der Betrachter davon ausgehen kann, dass das Kunstwerk ein 
Artefakt, ein in einer bestimmten Absicht hergestelltes Ding ist. Hier muss 
demnach die Parallele zum Naturerleben aufgegeben werden. Da die Alpen 
nicht gemacht sind, ist es wenig sinnvoll zu hinterfragen, was sie ›sollen‹, also 
in welcher Absicht sie da sind.

Um die Absicht des Gemachtseins von Kunstwerken, welche für ihr Ver-
stehen wichtig ist, von anderen Absichten des Gemachtseins von Objekten zu 
unterscheiden, sei ein weiteres Beispiel genannt, in welchem ein Objekt in sei-
nem Gemachtsein hinterfragt wird. Auch ein gestalteter Alltagsgegenstand, 
verstanden als Gegenstand des Produktdesigns, kann einen Kommentar des 
Nichtverstehens ernten. Eine merkwürdig gestaltete Zitronenpresse, die sich 
nach mehrfachen Versuchen nicht als allzu praktikabel erweist, könnte den 
Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« motivieren. Man fragt 
sich kurz, was der Designer beim Erschaffen dieses Objekts wohl gedacht ha-
ben mag. Auch in dieser Situation macht der Kommentar Sinn, scheint aber 
einen ganz anderen Anspruch auf Verständlichkeit zu offenbaren als im Fall 
des Kunstwerkes. Der Anspruch, der sich in der enttäuschten Erwartung of-
fenbart, betrifft die Funktionalität des Objekts: Wenn die Zitronenpresse zum 
Auspressen von Zitronen ungeeignet ist, stellen wir die Absicht ihres Ge-
machtseins in Frage. Das Unverständnis, mit welchem wir kopfschüttelnd der 
verfehlten Absicht begegnen, zeigt, dass auch praktische Alltagsgegenstände 
in ihrem Gemachtsein Objekte des Verstehens sein können. Dieses eher prak-
tische Verstehen zeigt sich wahrscheinlich eher selten in einem intellektuellen 
Begreifen, sondern einfach in der verständigen Praxis, d.h. dem zielführenden 
Umgang mit dem Objekt – man versteht hier ganz einfach, wozu etwas gut ist, 
indem man es dazu benutzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing200

Die Abgrenzung zur Äußerung des Kommentars des Unverständnisses in 
diesem dritten Kontext soll deutlich werden lassen, dass wir unterschiedliche 
Ansprüche des Verstehens an absichtsvoll hergestellte Dinge haben, je nach 
Absicht des Hergestelltseins. Während entworfene Alltagsgegenstände u.a. in 
ihrer Praxistauglichkeit bzw. Funktionalität verstanden werden können, muss 
es sich bei Kunstwerken wohl um eine andere Form des Verstehens handeln, 
da diese sich nicht in einer verständigen Praxis zeigen kann. Das Kunstwerk 
ist dem Betrachter nicht zu Diensten wie eine gelungen hergestellte Zitronen-
presse. Dennoch ist es nicht unsinnig zu behaupten, dass das Hervorbringen 
eines Kunstwerkes eine Absicht verfolgt. Diese Absicht kann, das zeigt der Ver-
gleich, nicht als praktische Funktion verstanden werden. 

Zusammengefasst führen diese vergleichenden Beobachtungen zu folgen-
den Aussagen über den Hintergrund des Kommentars des unverständigen 
Kunstbetrachters:

T1. Hier wird etwas absichtsvoll dargeboten; es gibt eine Absicht der Präsenta-
tion/Inszenierung.

T2. Das absichtsvoll Dargebotene ist absichtsvoll hergestellt; Absicht/Intention 
des Gemachtseins.

T3. Personen haben die Erwartung, dass absichtsvoll hergestellte, dargebotene 
Objekte in ihrem Hergestelltsein verstanden werden können. (Dies zeigt sich 
im Ausbleiben des Verstehens, in der Enttäuschung der Erwartung.)

Das Verstehen von Kunstwerken kann sich anders als bei anderen Objekten, 
auf die T3 auch zutrifft, nicht in einem gelingenden Umgehen mit ihnen, im 
Sinne eines praktischen Benutzens zeigen.

II.

Die vorangegangenen Überlegungen haben gezeigt, dass das Unverständnis 
eines Kunstbetrachters aufgrund von mindestens zwei Absichten bestehen 
kann: der Absicht oder auch Intention des Hergestelltseins (T2) und der Ab-
sicht der Präsentation (T1). Da Absichten ein Merkmal von Handlungen sind, 
liegt es nahe, die Handlungen näher zu betrachten, denen diese Absichten zu-
grunde liegen. 

Die Intention des Künstlers wird hier zunächst im Kontrast zu einer Vor-
stellung der Intention einer alltäglichen Handlung beschrieben. Ich entlehne 
dazu das Beispiel des Kuchenbackens aus einer Vorlesung John McDowells.11 

11 |  John McDowell: »Some Remarks on Intention in Action«. The Amherst Lecture in 

Philosophy 6 (2011), S.  1-18, hier S.  6f.; http://www.amherstlecture.org/mcdowell 

2011/mcdowell2011_ALP.pdf (abgerufen am 28.3.2015).

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 201

Die Intention einer Handlung kann hier verstanden werden als ein Vorhaben 
für eine zukünftige Handlung. Wer einen Kuchen backen will, der weiß im 
Vorhinein, was er zu tun hat, um die Handlung in die Tat umzusetzen: Er soll-
te Zutaten kaufen, Utensilien bereitstellen und die Schritte des Rezeptes be-
folgen. Die Intention des Backens eines Kuchens, welche schon vor der Hand-
lung besteht, wird dann Schritt für Schritt gemäß dem Rezept umgesetzt. Das 
Handlungsbeispiel des Kuchenbackens, welches sich durch das Befolgen eines 
Rezeptes erklären lässt, macht eine Vorstellung von Intention als einer der 
Handlung vorausgehenden Absicht plausibel. Diese Vorstellung fußt jedoch 
auf der irrtümlichen Gleichsetzung von Intention und Rezept. Die Intention 
der Handlung ist das Backen eines bestimmten Kuchens, z.B. eines Zitronen-
kuchens in Gugelhupfform, und somit bestimmt durch den praktisch wirk-
sam werdenden Willen, dieses Ziel zu erreichen. Das Rezept hingegen gibt 
lediglich den Weg zum Erreichen der Intention vor. In diesem Beispiel wird die 
Intention (vergleichbar mit T2) durch das Ziel vorgegeben. 

Nicht alle Arten von Handlungen lassen sich jedoch auf diese Art zerglie-
dern und in Analogie zum Backen eines Kuchens beschreiben, da sie keine 
durch klare Vorstellungen fest umrissenen Ziele verfolgen und oft der Han-
delnde auch nicht über ein Rezept verfügt, welches das Erreichen der Intention 
seiner Handlung verlässlich ermöglicht. 

Es kann hier selbstverständlich keine Phänomenologie der verschiedenen 
Handlungsarten vorgenommen werden, dennoch sei in aller Kürze auf Arten 
alltäglicher Handlungen verwiesen, die sich nicht als Ausführungen gemäß 
Rezepten zum Erreichen von durch klare Vorstellungen fest umrissenen Zie-
len begreifen lassen: Zu denken ist hier an Handlungen, die in einem intuiti-
ven Erwägen und Erproben von Möglichkeiten bestehen, die den Prozess einer 
Handlung leiten, ohne dass das Ziel im Vorhinein durch eine klare Vorstellung 
umrissen werden kann. Problemorientiertes Handeln verfolgt beispielsweise 
ein Ziel, ohne dass dabei bereits vorher eine klare Vorstellung der Lösung vor-
liegt. Unroutinierte Handlungen exemplifizieren, dass im Prozess des Han-
delns nach Wegen zum Erreichen eines Ziels gesucht wird und erst durch in 
zahlreichen Versuchen gewonnene Einsichten sich Muster herausbilden, die 
später die Routinen wie unausgesprochene Rezepte anleiten können. 

Begreift man das Herstellen eines Kunstwerkes als Handlung,12 so ist es 
sinnvoll, die Charakteristika der beiden zuletzt genannten Handlungsarten 

12 | Das Erschaffen eines Kunstwerkes wird hier als Form einer komplexen Handlung 

verstanden, obgleich einige Gründe auch gegen eine solche Behandlung sprechen – so 

könnte man das Erschaffen von Kunstwerken als eine besondere Form der Arbeit be-

greifen. Für das vorgeschlagene Verständnis spricht jedoch, dass das Erschaffen eines 

Kunstwerkes einen zeitlich begrenzten, durch ein Subjekt willentlich initiier ten Prozess 

umfasst, der ein Ziel, nämlich das Hervorbringen eines Kunstwerkes ver folgt. Wenn im 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing202

zu berücksichtigen. Eine Handlung, welche das Ziel verfolgt, ein Kunstwerk 
hervorzubringen, kann als problemorientiert verstanden werden und als eine, 
welche nicht auf Routine zurückgreifen kann.

Der künstlerische Arbeitsprozess beginnt mit dem Verfolgen einer even-
tuell erst nur vagen Idee oder einem noch nicht scharf umrissenen Interesse. 
Das Problem des Künstlers ist, dieses Interesse zu konkretisieren und durch 
eine materielle Gestaltung zu artikulieren. Von ›Problem‹ kann hier deshalb 
gesprochen werden, weil er hierbei nicht auf Routinen zurückgreifen kann, 
sondern einen eigenen Weg der Artikulation finden muss.

Die künstlerische Arbeit kann mit dem Skizzieren, Planen, Visualisieren 
von Vorstellungen oder Notieren von Ideen beginnen, wobei das Interesse all-
mählich etwas konkreter wird. Möglicherweise schließen sich hieran Studien 
und das Anfertigen von Modellen an, bevor Materialerprobungen stattfinden. 
Im fortschreitenden Prozess, der sich als ein intuitives Erwägen und Erpro-
ben von Materialeigenschaften und Möglichkeiten der Gestaltung beschreiben 
lässt, kann sich eine Idee immer weiter herauskristallisieren und konkreter 
zutage treten. Es ist aber auch möglich, dass eine Idee verworfen werden muss. 
Unvorhergesehenes kann geschehen: Passungen, die sich aus Materialresten 
zusammenfügen, Brüche, die ungewollt entstehen, Materialkombinationen, 
die plötzlich überzeugend erscheinen, können die Arbeit mitsamt ihrer ange-
dachten Intention in andere Bahnen lenken. Das Finden der Intention kann als 
Prozess der materiellen Umsetzung eines konkretisierten Interesses begriffen 
werden, welcher nicht linear verläuft. 

Im Wechsel von materieller Umsetzung und Betrachtung des Gefertigten 
erlebt der Künstler, wie sich die Intention des Werkes langsam formt. Da der 
Künstler die gewählten Materialien nicht beliebig in ihrem Ausdruckspoten-
tial verändern kann, kann gesagt werden, dass er nicht die alleinige Gewalt 
über die Intention des Kunstwerkes hat. Der Künstler arbeitet mit Material, das 
immer schon abhängig von der Kultur bestimmte Konnotationen hervorruft. 

Da nicht nur der Künstler ein konkretisiertes Interesse artikulieren möch-
te und daher nach einer Möglichkeit der Artikulation durch ein materiell ge-
schaffenes Werk sucht, sondern auch das Material eigenständig den Ausdruck 
des Werkes mitgestaltet, muss die künstlerische Arbeit als von diesen zwei As-
pekten bedingte gesehen werden: Im Prozess des Arbeitens kann der Künstler 
als jemand vorgestellt werden, der beim Arbeiten mit sich selbst redet – also 
in Kants Sinne denkt.13 Das Selbstgespräch findet zwischen dem Künstler in 

Folgenden dennoch das Wort ›Arbeit‹ gebraucht wird, so ist damit ein befristetes, auf 

ein Ziel gerichtetes Tätigsein gemeint.

13 | Vgl. Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, §  39, in: Akade-

mieausgabe Bd. VII, hier S. 192, abgerufen über das Bonner Kant-Korpus: http://www.

korpora.org/kant/aa07/192.html (abgerufen am 28.02.2015).

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 203

der Rolle des materiellen Erprobers und der Rolle eines gedanklich antizipier-
ten Betrachters statt. Im ›Dialog‹ mit den Qualitäten des Materials kann der 
Künstler sein zuerst nur vage vorhandenes Interesse justieren, verwerfen oder 
durchsetzen. Der Entschluss, eine Intention (T2) gefunden zu haben, besiegelt 
dann die Arbeit und schließt die Handlung, ein Kunstwerk zu erschaffen, ab. 
Für diesen Entschluss ist die Absicht der Präsentation (T1) relevant, da bereits 
im Prozess des Schaffens der Rezipient als Adressat der Präsentation mit ein-
bezogen wird. Hieraus ergibt sich, dass T2 nur unter Einbezug von T1 zu ver-
stehen ist, genauer, dass diese beiden Intentionen analytisch zwar zu trennen 
sind, phänomenologisch jedoch zusammengehören.

Diese Überlegungen zeigen, dass im Kontrast zur Intention beim Backen 
eines Kuchens die Intention des Künstlers, ein bestimmtes Kunstwerk zu 
schaffen, nicht als seiner Handlung vorausgesetzt betrachtet werden kann. Der 
Künstler mag zwar Ideen, Interessen und Neigung haben, ein Kunstwerk zu 
einem Thema oder einer Stimmung zu schaffen, allerdings ist diese Neigung 
noch kein antizipiertes, bestimmtes Kunstwerk. Die Bestimmung der Inten-
tion des Werkes ist stattdessen das manifeste Resultat des künstlerischen Her-
stellungsprozesses. Denn erst im Prozess der materiellen Umsetzung formt 
sich die Intention als manifeste Verkörperung im Material. Es handelt sich um 
eine im Machen gefundene Intention.14

Das Ziel der Handlung, ein Kunstwerk zu schaffen, kann im Vorhinein 
gegeben sein, ohne dass sich jedoch eine leitende Vorstellung oder gar An-
weisungen wie bei einem Rezept finden lassen. Da die Intention als eine mate-
rielle Verkörperung eines sich im Arbeitsprozess konkretisierenden Interesses 
zu verstehen ist, kann sie erst im Abschluss der Handlung festgestellt werden. 
Erst der zufriedene Blick und die die Arbeit abschließende Überzeugung, jetzt 
ein Kunstwerk geschaffen zu haben, das das konkretisierte Interesse einfängt 
und erlebbar werden lässt, kann die Intention der Handlung rückblickend be-
stimmen.

Nachdem nun der Begriff der Intention der Handlung des Schaffens eines 
Kunstwerkes unter Rekurs auf den Prozess der materiellen Erprobung und 
Umsetzung erläutert worden ist, soll durch den Verweis auf den Kontext dieser 
Handlung dargelegt werden, worin die Herausforderung dieser Handlung be-
gründet liegt. Dazu dient ein Vergleich mit nicht-künstlerischen Handlungen, 
wobei der Vergleichspunkt für die verschiedenen Handlungsarten im Begriff 
der Praxis liegt.

Handlungen werden zumeist nicht als isolierte Ereignisse verstanden, son-
dern als ein bewusstes Verhalten einer Person, die Teil einer Gemeinschaft 
ist. In der Gemeinschaft handeln Personen meist vor dem Hintergrund einer 

14 | Sabine Ammon: Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der 

Erkenntnis, Weilerswist 2009, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing204

bereits existierenden Praxis. Wer beim Fahrradfahren an einer Kreuzung den 
linken Arm seitlich ausstreckt, tut dies zu dem Zweck, den Abbiegevorgang 
zu signalisieren. Weil dieses Verhalten einem Aspekt der gesellschaftlich etab-
lierten Praxis des Radfahrens im öffentlichen Straßenverkehr entspricht, kann 
er davon ausgehen, dass sein Verhalten von den anderen Verkehrsteilnehmern 
verstanden wird. Allgemeiner formuliert bedeutet dies, dass eine Handlung in 
Interdependenz zur gesellschaftlichen Praxis ihren Sinn erhält.

Vor diesem Hintergrund kann gefragt werden, welche Praxis15 die Hand-
lung, ein Kunstwerk zu erschaffen, bedingt oder ihr einen Sinn verleiht. Ver-
folgt man diese Frage, stößt man auf eine Disanalogie der komplexen Hand-
lung des Schaffens eines Kunstwerkes zu alltäglichen Handlungen. Der 
Künstler kann sich nur in einem sehr abstrakten Sinn nach Konventionen 
richten, die durch eine Praxis, Kunstwerke zu erschaffen, vorgegeben wird: Er 
kann die Konvention befolgen, im Bemühen um das Erschaffen eines Kunst-
werkes nicht andere Stile zu kopieren, da ihn das vom Künstler zum Epigonen 
degradierte. Genau genommen wäre dies eine negative Konvention, da sie nur 
ein Vermeiden beschreibt. Da das Schaffen von Kunstwerken als Praxis – zu-
mindest seit der klassischen Moderne – in einem so starken Maß durch die 
individuellen Handlungen permanent neu konstituiert wird und die mögli-
chen Handlungsoptionen mannigfaltig und unvorhersehbar sind, kann kaum 
eine Praxis als leitendes Gesamtgefüge von Handlungen zur Herstellung eines 
Kunstwerkes gelten. Hier besteht ein großer Unterschied zu alltäglichen Ar-
ten der Praxis einer Gemeinschaft: Während sich alltägliche Arten von Pra-
xen durch Beobachtungen und Nachahmen, durch ein allmähliches Hinein-
wachsen verstehen lassen, wird eine Person, die beim Versuch, Kunstwerke zu 
schaffen, einen Künstler kopiert, keine Kunstwerke erschaffen. Jemand kann 
einer Praxis teilhaftig werden, indem er langsam in bestehende Strukturen, 
Regeln und Routinen hineinwächst, sich bewusst oder unbewusst nach den 
Mustern richtet, welche den Handlungen der anderen Praxisteilnehmenden 
zugrunde liegen. Der Praxis (bzw. den Praxen) des Erschaffens von Kunstwer-
ken hingegen kann eine Person nicht durch ein Nachahmen und Hineinwach-
sen allein teilhaftig werden. Vielmehr zeichnet sich die Praxis dadurch aus, 
dass hier keine konkreten Handlungsmuster, welche für alle Künstler gleicher-
maßen leitend sind, konstituiert werden. Es gibt keine Konventionen, an wel-
che man sich beim Erschaffen eines Kunstwerkes halten sollte, und auch keine 
allgemeingültigen Verhaltenserwartungen, welchen der Künstler ausgesetzt 
ist – jedenfalls, wenn man sich den Künstler als einen autonom Handelnden 
denkt. Vielmehr scheint es so zu sein, dass Künstler in dem sehr abstrakten 
Gefüge der Kunst, in ihrem Bemühen um das Erschaffen von Kunstwerken, 

15 | Für die Diskussion zum Praxisbegrif f bin ich meinem guten Freund Ulrich Kröger 

dankbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 205

eigene Praxen ausbilden, so dass das Gesamte der Kunst so viele Praxen wie 
Künstler beherbergt oder, um auf Nelson Goodman zurückzugreifen, dass 
durch das Etablieren von individuellen Praxen ein Pluralismus von Welten ent-
steht,16 wobei dieser Pluralismus in einer vorsichtigen Lesart zunächst nur me-
taphorisch und nicht ontologisch verstanden wird. 

Im Ausbilden einer individuellen Praxis sowie im Erschaffen eines Kunst-
werkes ist der einzelne Künstler zwar keinen Handlungsmustern unterworfen, 
in seinem Handeln wird er jedoch dadurch herausgefordert, dass das Material, 
welches er benutzt, als ein dem Rezipienten und anderen Künstlern bekann-
tes Material Konnotationen mit sich führt, die trotz individueller Praxis des 
Künstlers nicht beliebig gestaltbar sind. Mit Goodman kann gesagt werden, 
dass die neuen Welten – angenommen, dass eine künstlerische Praxis eine 
Welt ist – immer in Abgrenzung zu den alten entstehen: »Worldmaking as we 
know it always starts from worlds already on hand; the making is a remaking.«17 
Dass das Schaffen eines Kunstwerkes durch das Ausdruckspotential des ver-
wendeten Materials bedingt ist, wurde bereits angesprochen. Mit Goodman 
kann nun gesagt werden, dass die Schwierigkeit der Artikulation eines konkre-
tisierten Interesses in einem materiellen Werk darin besteht, dass das jeweilige 
Material nicht nur in der Welt des Künstlers vorkommt, sondern Bestandteil 
vieler Welten ist, dort in jeweilige Praxen eingebettet ist und dementsprechen-
de Konnotationen mit sich führt oder Assoziationen hervorruft. Die Schwierig-
keit im Schaffen eines Kunstwerkes besteht darin, eine Praxis zu konstituieren 
oder zum Aufbau einer neuen Welt beizutragen, die sich signifikant von den 
anderen Welten unterscheidet, obwohl in ihr das gleiche Material verwendet 
wird wie in bereits bekannten Welten. Das Material sollte so behandelt oder 
bearbeitet werden, dass es nicht allein die Konnotationen der Welt aktualisiert, 
der es entstammt, sondern dass es neue Assoziationen hervorruft, etwas in 
einem anderen Licht erscheinen lässt. 

Ein besonders gelungenes Beispiel für eine solche eigenständige Welt ist 
Thomas Schüttes Werkgruppe Frauen.18 In zahlreichen überlebensgroßen 
Plastiken formuliert er ein klassisches Thema der Kunstgeschichte neu, wobei 
durch die Kombination von sich teilweise auflösenden weiblichen Formen und 
hochglänzend farbig lackiertem Aluminium eine neue Erfahrung des weib-
lichen Aktes möglich wird. 

Nach diesen Ausführungen zur künstlerischen Handlung und Praxis 
kann nun an das anfängliche Szenario, welches diesen Aufsatz eingeleitet hat, 
angeknüpft werden. Im Folgenden wird ein möglicher Grund für das Unver-
ständnis eines Kunstbetrachters (»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«) 

16 | Nelson Goodman: Ways of Worldmaking, Indianapolis 1985, S. 11f.

17 | Ebd., S. 6.

18 | Vgl. Andrea Bellini/Dieter Schwarz (Hg.): Thomas Schütte. Frauen, Düsseldorf 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing206

gegeben. In einem zweiten Schritt soll dann genauer erläutert werden, was ge-
nau unter einem glückenden Fall des Verstehens von Kunstwerken vorgestellt 
werden kann.

III.

Die Frage, wie das Betrachten und Erleben von Kunstwerken mit einem Ver-
stehen zusammenhängt, kann nicht beantwortet werden, wenn nun – nach-
dem auf die Rolle des Produzenten eingegangen wurde – der Rezipient nicht 
bedacht wird. Der Rezipient geht, das wurde bereits festgestellt, von zwei In-
tentionen aus, erstens von der sich im Material manifestierenden Intention 
(T2) und zweitens der Intention der Präsentation (T1), von denen im vorigen 
Abschnitt gezeigt wurde, dass diese Intentionen im Schaffen des Werkes zu-
sammenwirken. Zudem findet die Betrachtung eines Kunstwerkes unter der 
Voraussetzung statt, dass absichtsvoll hergestellte Dinge in ihrem Gemacht-
sein zu verstehen sind (T3). Angenommen, dass der Rezipient mit T3 nicht irrt, 
könnte man folgern, dass er die im Kunstwerk verkörperte Intention zu verste-
hen sucht. Diese erlebt der Rezipient zunächst aufgrund der materiellen Reali-
sation in einer sinnlichen Wahrnehmung. Wenn sich in diesem anfänglichen 
Erleben bereits ein Unverständnis bemerkbar macht, kann dies dadurch er-
klärt werden, dass der Rezipient beim Betrachten eines Kunstwerkes in seinen 
Erfahrungen der Kunstrezeption neu herausgefordert wird – beispielsweise 
weil der Künstler eine Ästhetik des Hässlichen verfolgt, die dem Rezipienten 
bis dahin unbekannt war. Dass sich das Erlebnis eines neu entdeckten Kunst-
werkes, wie Judith Siegmund schreibt, »sich nicht ohne Weiteres in den Be-
deutungshorizont des Rezipienten eingliedern lässt«19, liegt, dafür kann nun 
argumentiert werden, in der individuellen Praxis eines Künstlers begründet: 
Da es keine allen Künstlern gemeinsame Praxis des Erschaffens von Kunst-
werken gibt, sondern einen Praxis-Pluralismus, kann der Rezipient nicht auf 
eine einmal bekannte Praxis zurückgreifen und durch Reflexion des Werkes 
vor dem Hintergrund dieser einen Praxis das Kunstwerk erschließen. Statt-
dessen muss er jedem Werk mit einer Unvoreingenommenheit und Offenheit 
begegnen, will er verstehen, worum es dem Künstler in seinem Werk geht. 

Selbstverständlich kann es Gemeinsamkeiten zwischen verschiedenen 
Praxen geben. Solche Gemeinsamkeiten, z.B. in der formalen Gestaltung, mö-
gen die Rezeption eventuell erleichtern, können aber auch in die Irre führen. 
Und so lässt sich ein Unverständnis eines Rezipienten oder einer Rezipientin, 
das in dem Kommentar »Ich versteh jetzt nicht, was das hier soll« als Missver-

19 |  Judith Siegmund, Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 

Kommunikation, Bielefeld 2007, S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 207

ständnis künstlerischer Praxis entlarven: Statt dass der Rezipient sich auf eine 
individuelle Praxis eingelassen hat, lässt er sich von seinen Vorerfahrungen 
den Blick verstellen. Für ein Verstehen des Werkes kann es nötig sein, dass der 
Rezipient sein bisheriges Kunstverständnis erweitert oder zum Teil revidiert. 
Hierzu kann ihm empfohlen werden, seinem Erleben des Werkes nachzuspü-
ren und zu fragen, warum ein bestimmtes Material verwendet wurde, wie und 
womit es bearbeitet wurde, welche Idee sich hinter einer Bilderserie oder einer 
Objektsammlung verbirgt. Die Materialität des Kunstwerkes ist schließlich 
das, was der Betrachter unter dem Aspekt der dem Werk eingeschriebenen 
Intention, so und nicht anders hergestellt zu sein, hinterfragen kann.

Zunächst durch die Sinne direkt angesprochen, ist der Rezipient gefordert, 
mit einer Art intellektuellem Spürsinn seinem Erleben oder seinen Intuitio-
nen nachzugehen. Ob sich das Erleben dann plötzlich zu einer Erfahrung fügt 
oder dem Rezipienten Tage später dämmert, warum das Werk vielleicht ge-
nauso sein musste, wie es war, ist weniger wichtig als das Faktum, dass dieses 
Gefühl des Sich-Fügens, ein intuitives Erfassen des Kunstwerkes, als abschlie-
ßender Aspekt einer Ästhetischen Erfahrung, die mit einem Erleben beginnt, 
angesehen werden kann.

Der Rezipient vollzieht durch dieses Nachspüren und das Infragestellen 
des materiellen Gemachtseins des Kunstwerkes einen ähnlichen, wenn auch 
sicherlich nicht den gleichen Prozess wie der Künstler in der Produktion: Er 
fragt, warum der Künstler sich für dieses Material und diese Bearbeitung 
entschieden hat, und er wird dann zu einer Einschätzung gelangen, die ihm 
als treffend erscheint. Judith Siegmund nennt dies das Evidenzerlebnis – je-
mandem kann ›etwas‹ evident werden –, weil dem »Evidenzanspruch des 
Produzenten eine [Hervorhebung AKK] Evidenzerwartung des Rezipienten 
entspricht«.20 Dem Erleben des Künstlers, eine Intention gefunden zu haben, 
entspricht die Einsicht in die bzw. das intuitive Erfassen der Intention durch 
den Rezipienten.

Die sich nun aufdrängende Frage danach, was im Evidenzerlebnis evident 
wird, kann gleichsam als die Frage verstanden werden, was in dem Prozess 
der Ästhetischen Erfahrung verstanden oder intuitiv erfasst wird. Dem Re-
zipienten, der der Materialität nachspürt, wird sich erschließen, warum das 
Werk so gemacht wurde, wie es gemacht wurde. Damit dieses Erfassen nicht 
als das reine Erfassen der Form oder der Komposition begriffen wird, ist zu be-
achten, dass die Intention des Künstlers, ein Werk zu präsentieren, nicht allein 
in der Überzeugung liegt, eine formal gelungene Komposition erschaffen zu 
haben, vorausgesetzt das Ziel des Künstlers geht über den Anspruch eines l’art 
pour l’art hinaus. Die Präsentation und Inszenierung eines Kunstwerkes ver-
folgt eine Absicht des Ausdrucks von etwas, das den Künstler in seiner Inten-

20 | Ebd., S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing208

tion des Schaffens geleitet hat. Weiter oben wurde dieser Ausgangspunkt, den 
der Künstler artikulieren will, als ein Interesse begriffen, das im Prozess des 
Schaffens langsam an Konkretion gewinnt. Dieses Interesse kann als etwas 
vorgestellt werden, das das Schaffen eines Kunstwerkes motiviert, selbst aber 
nicht zur Kunst gehört; ein Interesse an Dingen, Gegenständen, Sachverhal-
ten, Gefühlen, Stimmungen etc., die dem Künstler in ihrer Eigentümlichkeit 
aufgefallen sind, mit denen er sich beschäftigt hat. 

Da es das Ziel des Künstlers ist, in der verkörperten Intention dieses In-
teresse zu artikulieren, kann angenommen werden, dass sich dieses konkre-
tisierte Interesse dem Rezipienten erschließen kann. So wie im Prozess des 
Schaffens eines Kunstwerkes die materielle Darbietung das konkretisierte 
Interesse zu einer verkörperten Intention werden lässt, so kann auch das Hin-
terfragen dieses Gemachtseins dem Rezipienten dieses Interesse erschließen. 
Das Hinterfragen der Materialität ist demnach kein Selbstzweck, sondern ein 
Mittel zur Ästhetischen Erfahrung, in welcher das konkretisierte Interesse des 
Künstlers aktualisiert wird. Indem sich dem Rezipienten das Werk in seinem 
Gemachtsein erschließt, erfasst er, worum es dem Künstler geht.

Durch die Darbietung und Rezeption des Kunstwerkes kann die Auf-
merksamkeit für etwas geschaffen oder der Blick auf etwas gelenkt werden, 
es können kontrafaktische Szenarien entworfen oder Gedankengänge in Kraft 
gesetzt werden. Dieses Potential von Kunstwerken, zu einem vertieften Ver-
ständnis einer Materie oder zu einem Prozess des Erkennens beizutragen, ist 
nicht leicht zu fassen und wird vielleicht auch von daher mit Vorliebe igno-
riert. Diese Ignoranz fußt möglicherweise auf der Annahme, dass man sich 
Schwierigkeiten einhandelt, versucht man Phänomene zu schildern, deren 
Schilderung sich nicht an dem gängigen erkenntnistheoretischen Standard, 
wahr oder falsch zu sein, messen lässt, sondern auf den weicheren, da graduell 
dehnbaren Begriff der Angemessenheit oder Richtigkeit zurückgreifen muss. 

Skeptiker werden behaupten, dass die Prozesse des Erkennens in Ästheti-
scher Erfahrung zu diffus sind, als dass man von einem Erkennen sprechen 
kann. Sie werden kritisieren, dass das Objekt des Erkennens unbestimmt ist, 
und anführen, dass man dies allein anhand der Diversität möglicher Ästheti-
scher Erfahrungen und damit einhergehender Prozesse des Erkennens und 
Verstehens erkennt, welche durch ein einziges Kunstwerk ausgelöst werden. Es 
ist zu befürchten, dass ein Verständnis von Erkenntnis, das streng auf begriff-
liche Aussagen limitiert ist, die nur wahr oder falsch, jedoch nie angemessen 
oder richtig sein können, dazu führt, das Kind mit dem Bade auszuschütten. 

Man kann dem Skeptiker seine Zweifel ruhig zugestehen: Auch wenn man 
dann einräumen muss, dass die Prozesse des Erkennens in Ästhetischen Er-
fahrungen aufgrund der Heterogenität ihrer Verläufe bei verschiedenen Rezi-
pienten nicht zu eindeutigen Erkenntnissen oder wahren und falschen Aus-
sagen führen können, kann man dieser Feststellung eine positive Wendung 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 209

entgegenhalten: Aus der gegebenen Heterogenität der Verläufe Ästhetischer 
Erfahrung muss nicht zwangsläufig auf ihre Beliebigkeit geschlossen wer-
den. Die Prozesse des Erkennens in Ästhetischer Erfahrung können dann als 
nicht-beliebig verstanden werden, wenn sie nicht nur als durch das Kunstwerk 
ausgelöst begriffen werden, sondern auch als im Folgenden weiter auf dieses 
gerichtet. Sie sind dann nicht wahr oder falsch, aber doch dem Kunstwerk an-
gemessen.

Es muss zugegeben werden, dass gerade im Anfangsstadium der Ästhe-
tischen Erfahrung, welche durch ein unmittelbares und wenig reflektiertes 
Erleben geprägt ist, dieses Erleben je nach Betrachter wahrscheinlich von 
verschiedenen Assoziationen begleitet wird. Wird dieses anfängliche Erleben 
nicht weiter im Bezug auf das Kunstwerk hinterfragt, mag es sein, dass durch 
verschiedene assoziative Gedankensprünge Prozesse des Erkennens in Gang 
gesetzt werden, welche nur äußerst vage mit der verkörperten Intention des sie 
auslösenden Kunstwerkes verbunden sind. Das Vorkommen solcher Prozesse 
des Erkennens darf nicht mit den Prozessen des Erkennens der Ästhetischen 
Erfahrung verwechselt werden. In einer Ästhetischen Erfahrung versucht der 
Rezipient seinem Erleben im Bezug auf das Kunstwerk nachzuspüren. Dies 
kann durch eine klassische Werkbetrachtung oder einen Dialog mit einem 
weiteren Rezipienten über das Kunstwerk geschehen, wenn dabei das Kunst-
werk in seinem So-Gemachtsein hinterfragt wird. Die Ästhetische Erfahrung 
richtet sich also auf die materiell verkörperte Intention. Liegt eine Gerichtet-
heit der Ästhetischen Erfahrung vor, können die Prozesse des Erkennens zwar 
mannigfaltig sein, jedoch nicht beliebig.

Um einem weiteren möglichen Einwand gegen das Potential des Er-
kennens durch Ästhetische Erfahrung vorzugreifen, wird hier noch auf die 
Schwierigkeit der Versprachlichung des Erkennens eingegangen: Der Skepti-
ker wird eventuell behaupten, dass Erkenntnisse sich sprachlich wiedergeben 
lassen müssen und dass Prozesse des Erkennens in Ästhetischer Erfahrung 
sich nicht immer versprachlichen lassen und daher wohl kaum wirkliche Er-
kenntnisse sein können. Für diesen Einwand spricht folgendes Phänomen: 
Wohl jeder Kunstrezipient wird attestieren können, dass die Versprachlichung 
der Ästhetischen Erfahrung den Rezipienten vor große Schwierigkeiten stellen 
mag. Wir erleben etwas intensiv, geraten ins Nachdenken, sind mit unserer 
Konzentration voll bei der Sache, staunen fasziniert und können im Nachhi-
nein nicht in Worten einfangen, was da genau passiert ist. Dieses Phänomen 
ist von daher plausibel, dass sich im Kunstwerk ein konkretisiertes Interesse 
des Künstlers artikuliert oder ausdrückt, wobei diese Artikulation oder dieser 
Ausdruck materiell realisiert ist. Der Ausdruck bietet sich unserer sinnlichen 
Wahrnehmung dar. In der bildenden Kunst kommt es eher selten vor, dass 
sich das konkretisierte Interesse des Künstlers verbalsprachlich artikuliert. Ein 
Grund dafür, warum es dem Rezipienten schwer fällt, die Erfahrung in Worte 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing210

zu kleiden, kann daher folgender sein: Der Rezipient müsste den teils sinnlich 
erfahrenen Ausdruck einer materiell verkörperten Intention in Verbalsprache 
übersetzen, was eine immense und für manche Menschen vielleicht nicht lös-
bare Schwierigkeit darstellt. Diese Schwierigkeit ergibt sich nicht allein aus 
dem Mangel an Ausdrucksfähigkeit oder Intellekt, wovon der Brief des Lord 
Chandos ein Zeugnis abgibt: »Mein Fall ist, in Kürze, dieser: Es ist mir völlig die 
Fähigkeit abhanden gekommen, über irgend etwas zusammenhängend zu denken 
oder zu sprechen. […] Es wird mir nicht leicht, Ihnen anzudeuten, worin diese guten 
Augenblicke bestehen; die Worte lassen mich wiederum im Stich.«21 Es handelt sich 
vielmehr um das Gefühl, dass die Worte nicht an das Erlebte heranreichen, 
dass also die Sprache unzureichend ist, um bestimmte Erfahrungen wieder-
zugeben. Aus der Unfähigkeit, Ästhetische Erfahrungen in Verbalsprache zu 
übersetzen, auf das Ausbleiben eines Erkenntnisprozesses zu schließen, ist 
nicht zwingend. Stattdessen könnte eingeräumt werden, dass gerade das Ha-
dern mit der Sprache und das Gefühl der sprachlichen Unzulänglichkeit ein 
Indiz dafür ist, dass Erkenntnisse nicht nur sprachlich vorliegen und dass das 
neu erworbene Verständnis größer ist als das, was sich über dieses Verständnis 
sagen lässt.

Der ›Mangel‹ der sprachlichen Reformulierbarkeit Ästhetischer Erfahrung, 
wird daher nur dem als Mangel erscheinen, der nur sprachlich Formulierbares 
als Erkenntnis gelten lässt. Statt dieser doch außerhalb der Ästhetik vorherr-
schenden Überzeugung zu folgen, dass Erkenntnisse sich auf die Form von 
Aussagen bringen lassen, ist es sinnvoll, Ästhetische Erfahrungen als erkennt-
nistheoretisch relevante Erfahrungen zu behandeln, die zeigen, dass ein Er-
schließen oder Erfassen von etwas nicht immer mit der Sprache beginnt. Viel-
mehr wird in Ästhetischer Erfahrung etwas erlebbar, das vor jeder Erkenntnis 
liegt, ein Prozess des Erkennens, welcher beispielsweise durch Fokussierung 
einzelner Aspekte, durch das Treffen von Unterscheidungen, das Bilden von 
Kontrasten oder Gruppierungen, das Negieren von Gegebenem, das Denken 
in Gegensätzen oder das Gewinnen eines Gefühls für eine Sache, einer Kennt-
nis von etwas charakterisiert werden kann. Dem Rezipienten von Picassos 
Arbeiten der blauen Periode mögen vielleicht die Worte fehlen, dennoch er-
schließt sich ihm über die anschauliche Darstellung eine Befindlichkeit, die 
Picassos Schaffensperiode auszeichnet. Dass es Picasso um die Artikulation 
von etwas geht, das man ›Tristesse und Melancholie des ärmlichen Lebens‹ 
nennen könnte, erschließt sich nicht erst, nachdem man dies in Worte gefasst 
hat, die nur annähernd an das heranreichen, was sich dem Betrachter zeigt. 
Dass ein Rezipient hier ein Verständnis von etwas gewonnen hat, muss sich 

21 | Hugo von Hofmannsthal: »Ein Brief« (auch: »Brief des Lord Chandos an Francis 

Bacon«), Berlin 1902; http://gutenberg.spiegel.de/buch/ein-brief-997/1 (abgerufen 

am 22.3.2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 211

nicht sprachlich artikulieren, es zeigt sich ihm, indem seine Sensibilität für 
diese Befindlichkeit zunimmt; vielleicht merkt er es daran, dass er plötzlich 
seine Mitmenschen differenzierter wahrnehmen kann.

Kunstwerke haben dadurch, dass sich in ihnen ein Interesse an etwas 
nicht-sprachlich artikuliert, das Potential, Prozesse des Erkennens in Gang 
zu setzen, ohne dass durch die Kunstwerke der Endpunkt dieser Prozesse 
zwingend vorgegeben ist. In diesem Sinne ermöglichen sie Reflexionen, die, 
da sie gerade nicht an Faktisches gebunden sind, ›frei‹ genannt werden kön-
nen. Freie Reflexionen lassen kontrafaktische Überlegungen zu, ermöglichen 
Sensibilisierungen abseits von praktischen Notwendigkeiten, lassen Dinge in 
den Fokus unserer Aufmerksamkeit treten, die vorher nicht beachtet wurden. 
Kunstwerke ermöglichen diese freien Reflexionen, weil sie als Produkte von 
Handlungen individueller Praxen entstehen. Die durch den Künstler konstitu-
ierte Praxis des Schaffens von Kunstwerken lässt es zu, dass sich hier, anders 
als in einer alltäglichen Praxis, in der Handlungsmuster und Routinen von 
ganzen Kulturen geteilt werden, eine Eigentümlichkeit im Interesse für etwas 
artikuliert, die den Rezipienten zum Nachdenken anregt. 

IV.

Nachdem nun auf die Art des Verstehens und das prozessuale Erkennen, 
welches Ästhetische Erfahrungen ermöglichen, eingegangen wurde, soll ab-
schließend noch gesagt werden, wie dieser Gedankengang mit einer aktuellen 
Debatte zusammenhängt: Seit einiger Zeit gibt es eine lebhafte Diskussion da-
rüber, ob und warum Kunst als Forschung begriffen werden sollte. Zum einen 
geht es hier um Legitimationsfragen, deren Beantwortung institutionell rele-
vant ist. Andere Motive können in Gemeinsamkeiten von Kunst und Wissen-
schaften gefunden werden, wie sie sich beispielsweise bei Paul Feyerabend22 
finden. 

Auch wenn ich durch meine Ausführungen dargelegt habe, dass Ästhe-
tische Erfahrungen von Kunstwerken das Potential haben, Prozesse des Ver-
stehens und Erkennens zu initiieren, möchte ich diese Gemeinsamkeit mit 
Prozessen des Erkennens in Wissenschaft und Forschung, die es sicherlich 
in Ansätzen gibt, nicht zum Anlass nehmen, die Unterschiede zu ignorieren. 

Künstlerinnen und Künstler könnten durch das Schaffen von Kunstwer-
ken Dinge erforschen, Stimmungen artikulieren, Blicke auf Mögliches rich-
ten und Feinheiten im Verständnis von existentiellen Fragen ausleuchten, so 
dass durch die Ästhetische Erfahrung ein neues, vertieftes oder revidiertes 
Verständnis von etwas oder eine Kenntnis von etwas gewonnen wird. Wenn 

22 | Paul Feyerabend: Wissenschaft als Kunst, Frankfur t a.M. 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing212

man daher das Handeln von Künstlerinnen und Künstlern im Schaffen von 
Kunstwerken als forschendes oder experimentierendes charakterisiert, darf 
man dabei nicht außer Acht lassen, dass dieses Forschen und Experimentieren 
im Bemühen um das Konstituieren einer individuellen Praxis geschieht. Die 
Ergebnisse dieses Tuns, die Kunstwerke, sind daher anders als Forschungs-
ergebnisse nicht anschlussfähig an andere Kunstwerke. Das Bemühen um 
eine materiell manifeste Intention muss sich keiner Systematik unterstellen 
und sich nicht am Faktischen orientieren. Die Arbeit des Künstlers ist freier 
als die des Wissenschaftlers, da er nicht darauf angewiesen ist, dass seine Er-
gebnisse in einer Gemeinschaft von anderen Künstlerinnen und Künstlern 
rezipiert und genutzt werden können. Dies lässt sich durch den Verweis auf 
die individuelle Praxis des Künstlers verstehen. Da jeder Künstler seine eigene 
Praxis konstituiert, die Methoden der Untersuchung selbst begründet23 und 
auch ein je eigenes Verfahren zur Präsentation findet, führen die forschenden 
Ansätze zu keinen anschlussfähigen wissenschaftlichen Ergebnissen, sondern 
bleiben in hohem Maße persönlich und individuell. Dies hat den unschätz-
baren Vorteil, dass Kunstwerke ein Potential besitzen, das wissenschaftliche 
Forschungsergebnisse nicht immer vorweisen können: Sie laden ein zu einer 
freien Reflexion über Dinge, Stimmungen, Sachverhalte etc. in der Welt, wel-
cher der Sinn für Mögliches innewohnt. Der Rezipient kann durch sie sensibi-
lisiert werden (z.B. für ein genaues Beobachten), kann ein Verständnis von et-
was vertiefen (z.B. von Melancholie), kann eine Lenkung von Aufmerksamkeit 
erfahren, die, so punktuell sie auch ist, vielleicht doch Einfluss auf den Welt-
bezug des Menschen haben mag. Nicht selten wird der Kunstbetrachter aber 
auch in der Betrachtung mit seinen eigenen Vorurteilen, mit Vorerfahrungen 
konfrontiert, die erst in der Auseinandersetzung mit dem Werk zutage treten. 
Diese zu erkennen, kann bedeuten, das eigene Bewusstsein zu erweitern. Dass 
Kunstwerke zu diesen wichtigen Prozessen des Erkennens und Verstehens der 
Welt beitragen können, sollte man anerkennen. Dass daraus aber kein wis-
senschaftlicher Anspruch erwachsen muss, lässt vor allem die Perspektive der 
Rezipienten und Rezipientinnen deutlich werden. Die Produkte der forschen-
den künstlerischen Tätigkeit sind von der je eigenen Strategie zur materiellen 
Manifestation des Künstlers geprägt, auf die der Rezipient sich jeweils einlas-
sen muss. Gerade weil es keine die individuellen Praxen verbindende eindeu-
tige Sprache des Ausdrucks gibt, bleiben die Ergebnisse, so sinnlich prägnant 
sie wirken, zu unverbindlich. Man würde verkennen, worum es dem Künstler 

23 | Dies betonte Cornelia Sollfrank in ihrem Vortrag »The Perver t’s Guide to Ar tistic 

Research« (gehalten am 23.1.2015 anlässlich der Tagung »Wie verändert sich Kunst, 

wenn man sie als Forschung versteht?« in der UdK Berlin), in welchem sie auf die Praxis 

der Vergabe von Doktortiteln für künstlerisch Forschende einging.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Das Kunstwerk als verkörper te Intention 213

ging, betrachtete man seine Artikulationen im Werk unter dem Aspekt einer 
(Anschlussfähigkeit herstellenden) Kompatibilität mit anderen Werken.

Die These, dass Kunst Forschung sei, überstrapaziert daher das in Ästheti-
scher Erfahrung wirksam werdende epistemische Potential der Kunst. Meine 
Ausführungen haben gezeigt, dass man sehr wohl sinnvoll von erkenntnis-
theoretisch relevanten Prozessen Ästhetischer Erfahrung sprechen kann. Die-
se Prozesse als solche zu betrachten, die zu wissenschaftlichem Wissen führen 
oder anschlussfähige Forschungsergebnisse bieten, bedeutet, die Differenzen 
im Erkennen nicht anzuerkennen. Freie Reflexionen, zu denen Ästhetische 
Erfahrungen einladen, führen, wenngleich sie durch ihre Gerichtetheit auf das 
Kunstwerk nicht als beliebig verstanden werden müssen, nicht zu eindeutigen 
Ergebnissen. Sie sind ergebnisoffen und haben damit ein Potential, das uns im 
Entwerfen neuer Welten, im Generieren neuer Blicke und dem Verständnis 
von Möglichem und Wirklichem helfen kann. Diese Prozesse sind weniger für 
die Wissenschaft als vielmehr für das Verständnis der Welt und des Lebens 
abseits von Wissenschaftlichkeit relevant. In diesem Sinne kann die genauere 
Untersuchung der Prozesse der Erkennens und Verstehens in Ästhetischer Er-
fahrung ein Plädoyer dafür sein, den Gegenstandsbereich der Erkenntnistheo-
rie nicht auf Fragen um das Bestehen und Gerechtfertigtsein von Aussagen zu 
limitieren, sondern auch Prozesse zu berücksichtigen, die zu Kenntnissen und 
Verständnissen beitragen, die Menschen in ihrem Leben betreffen.

Liter atur

Ammon, Sabine: Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der 
Erkenntnis, Weilerswist 2009.

Bellini, Andrea/Schwarz, Dieter (Hg.): Thomas Schütte. Frauen, Düsseldorf 
2012.

Feyerabend, Paul: Wissenschaft als Kunst, Frankfurt a.M. 1984.
Goodman, Nelson: Ways of Worldmaking, Indianapolis 1985.
Hofmannsthal, Hugo von: Ein Brief (auch: Brief des Lord Chandos an Francis 

Bacon), Berlin 1902; http://gutenberg.spiegel.de/buch/ein-brief-997/1 (ab-
gerufen am 22.3.2015).

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Akademieaus-
gabe Bd. VII; http://www.korpora.org/kant/aa07/192.html (abgerufen am 
28.02.2015).

LeWitt, Sol: »Paragraphs on Conceptual Art«, in: Artforum, Juni 1967, S. 79-83.
McDowell, John: »Some Remarks on Intention in Action«, in: The Amherst Lec-

ture in Philosophy 6 (2011), S. 1-18; http://www.amherstlecture.org/mcdowell 
2011/mcdowell2011_ALP.pdf (abgerufen am 28.3.2015).

O’Dohoerty, Brian: In der weißen Zelle, Berlin 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anna Kreysing214

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Künstlerisches Handeln als ästhetische 
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Speich, Daniel: »Alpenblick mit Geländer«, in: David Gugerli/Barbara Orland 
(Hg.), Ganz normale Bilder, Zürich 2002, S. 47-65.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, in: Werkausgabe Bd.  1, 
Frankfurt a.M. 1984, S. 7-187.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008 - am 14.02.2026, 11:57:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

