Das Kunstwerk als verkorperte Intention

Anna Kreysing

»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«, lautet ein hiufig geduflerter Kom-
mentar, wie man ihn in Galerien und Museen oder zu anderen Anlissen der
Begegnung mit zeitgendssischer Kunst aufschnappen kann. Dieser nicht be-
sonders originelle, aber doch sicher alltagsnahe Kommentar wird zum Aus-
gangspunkt der folgenden Uberlegungen gemacht, die sich wie folgt gliedern:
Im ersten Abschnitt werden die impliziten Voraussetzungen, welche die Au-
Rerung des Kommentars sinnvoll werden lassen, herausgestellt. Die durch
vergleichende Beobachtung gewonnenen Einsichten werden dann ein Motiv
daftir liefern, warum man Kunst und Handlung zusammendenken sollte in
der Hinsicht, dass ein Kunstwerk als Produkt einer Handlung eines Kiinstlers
oder einer Kinstlerin aufzufassen ist. In diesem zweiten Abschnitt werden
Gemeinsamkeiten und Differenzen von Handlungen von Kiinstler*innen' zu
alltiglichen Handlungen hervorgehoben. Im dritten Abschnitt wird die dem
ersten Abschnitt innewohnende Intuition im Detail diskutiert und die Idee
eines >Verstehens durch Kunst« problematisiert, so dass in diesem Abschnitt
ein Fundament fiir die Anschlussfihigkeit meiner Uberlegungen an eine ak-
tuell diskutierte Fragestellung der philosophischen Asthetik und Kunsttheorie
geschaffen wird. Nachdem ich dargelegt habe, ob und wie Produktion und Re-
zeption von Kunstwerken Prozesse des Erkennens anleiten kénnen, beziehe
ich im vierten Abschnitt Stellung zu der Frage, ob Kunst Forschung ist.

Ziel dieses Aufsatzes ist es, plausibel zu machen, dass man Kunstwerken
gerechtfertigterweise mit dem Anspruch, sie verstehen zu kénnen, gegeniiber-
treten kann. Diese Rechtfertigung lisst sich darlegen, wenn man die Kunst-
werke? als Produkte einer bewussten Handlung begreift, die Asthetische Er-

1 | Die Begriffe »Kiinstlercoder»Rezipientc werden im Folgenden um der Kiirze willen ge-
braucht, nicht um das Geschlecht von Kiinstler*innen und Rezipient*innen zu betonen.
2 | Wenn in diesem Aufsatz von Kunstwerken gesprochen wird, so sind in erster Linie
Werke der Bildenden Kunst seit dem Beginn der klassischen Moderne gemeint. Zwar soll
nicht ausgeschlossen werden, dass sich Aspekte der Uberlegungen auch auf andere

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Anna Kreysing

fahrungen® erméglichen, wobei diese Erfahrungen Prozesse des Erkennens
in Gang setzen oder ein Verstehen von etwas anleiten oder vertiefen kénnen.*

Dieses Verstindnis von Kunstwerken stellt eine Abgrenzung zur kunst-
historischen Auffassung dar, nach welcher Kunstwerke als Gegenstinde der
ikonografischen und ikonologischen Interpretation mit dem Ziel der Entde-
ckung von symbolischen Werten begriffen werden. Problematisch an dieser
Auffassung ist die Annahme, dass die zu entdeckenden, symbolischen Werte
dem Kiinstler selbst hiufig unbekannt sind oder gar entscheidend von dem
abweichen, was der Kiinstler ausdriicken wollte.> Statt dass der Kiinstler so
als ein bewusst Handelnder verstanden wird, wird ihm die Autoritit iiber den
Ausdruck des Werkes abgesprochen und es entsteht der Eindruck, dass seine
Werke dem Publikum nur durch die Erklirungen eines »zivilisierten Kriti-
kers«® zuginglich werden kénnen. Die folgenden Schilderungen des Schaffens
von Kunstwerken sowie der Asthetischen Erfahrung der Rezipienten beabsich-
tigen daher, den Ausdruck von Kunstwerken durch das materielle Gemacht-
sein und nicht durch ikonologische Interpretationen zu begreifen.

Zuriick zum Ausgangsbeispiel: Ein Museumsbesucher steht vor einem Kunst-
werk und duflert den Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«.
Ob der Kommentar laut geduflert wird, beispielsweise an einen anderen Be-
sucher oder das Personal des Museums gerichtet, oder ob er vielmehr in einer
Art Selbstgesprich nur gedacht wird, ist hierbei nicht entscheidend. Viel wich-
tiger erscheint die Frage, warum der Kommentar, in diesem Kontext gedufert,
sinnhaft sein kann und nicht einfach ein unsinniger Satz ist.

Formen der Kunst iibertragen lassen, allerdings wiirde es den Rahmen dieses Aufsatzes
sprengen, auf die Gemeinsamkeiten und Unterschiede von verschiedenen Kunstformen
in Bezug auf die kiinstlerische Handlung einzugehen.

3 | Die Majuskel im Begriff »Asthetische Erfahrung« soll anzeigen, dass es sich um
ein Verstandnis von dsthetischer Erfahrung handelt, das Prozesse des Erkennens ein-
schlieit. Ein solches zu begriinden war Ziel meiner im Jahr 2013 abgeschlossenen Dis-
sertation mit dem Titel »Prozesse und Funktionen des Erkennens in Asthetischer Erfah-
rung« (ETH Zurich). Die Arbeit wird im mentis Verlag erscheinen.

4 | Fir hilfreiche Kommentare und Korrekturen danke ich Leonie Krafzik, Byung Chul
Kim, Ulrich Kréger, Eva Kreysing und Daniel Martin Feige.

5 | Vgl. Erwin Panofsky: Meaning in the Visual Arts, Garden City 1955, S. 31.

6 | Sol LeWitt schreibt: »The editor has written me that he is in favor of avoiding »the
notion thatthe artistis a kind of ape that has to be explained by the civilized critic«.« (Sol
LeWitt: »Paragraphs on Conceptual Art, in: Artforum, Juni 1967, S. 79-83, hier S. 79).

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

Durch den folgenden Vergleich dreier Kontexte, in welchen der Kommentar
»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« geduflert wird, soll das Ausgangs-
beispiel differenzierter betrachtet und dadurch seine Sinnhaftigkeit expliziert
werden. Meine Ausgangsintuition, die den folgenden Vergleich anleitet, ist,
dass der Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« nur in be-
stimmten Kontexten sinnvoll” gedufert werden kann.

Man stelle sich einen zweiten Fall vor, nimlich eine Person, welche beim
Anblick eines atemberaubenden Bergpanoramas den Satz »Ich verstehe jetzt
nicht, was das hier soll« duflerte. Eine Gemeinsamkeit dieses Szenarios mit
dem ersten besteht darin, dass hier etwas isthetisch erlebt werden kann. Im
ersten Fall kann das Kunstwerk in seiner Materialitit, Form und Farbigkeit,
im zweiten Fall eine Aussicht sowie die Luftbeschaffenheit, das Licht und eine
auflergewShnliche akustische Situation erlebt werden. Unsere Sinne werden
von etwas physisch Existierendem angesprochen und unser Gemiit in einen
eigentiimlichen Zustand des Staunens oder Sich-Wunderns, eines Erlebens
von beispielsweise Ehrfurcht etc. versetzt. Ein Unterschied besteht darin, dass
das physisch Existierende im ersten Fall gemacht, im zweiten gegeben ist (vo-
rausgesetzt man ignoriert die Moglichkeit einer gottlichen Schopfung). Weil
das Bergpanorama kein hergestelltes Artefakt ist, konnen wir nicht sinnvoll
hinterfragen, wozu — oder man kénnte auch sagen, in welcher Absicht — es
hergestellt wurde.

Eine weitere Differenz scheint darin zu bestehen, dass das Alpenpanorama
anders als das Kunstwerk nicht in einer Ausstellungssituation prisentiert ist.
Die Alpen haben einen natiirlichen Ort, sie lassen sich nicht einfach versetzen,
und demnach, so konnte man meinen, kénnen sie nicht an einem bestimmten
Ort in einer bestimmten Absicht prisentiert werden. Wihrend man wohl be-
reitwillig zustimmen wird, dass die Alpen kein in einer bestimmten Absicht
hergestelltes Artefakt sind, lieRe sich im Punkte der absichtsvollen Prisen-
tation ein Einwand formulieren, den ich unter Rekurs auf einen Aufsatz der
Technikgeschichte zum Gegenstand der Alpenansicht hier anfithren werde.

Auch wenn man nicht sagen wird, dass es die Absicht des Bergpanoramas
ist, Ehrfurcht einzufléfen oder die Schonheit der Natur erlebbar werden zu
lassen, wird man gleichwohl zugestehen, dass der Anblick eines Alpenpan-
oramas ehrfurchteinflélend sein und Naturschones erlebbar werden lassen
kann. Hierzu bedarf es, folgt man den Ausfithrungen des Historikers Daniel
Speichs, jedoch einiger Hilfen. In seinem Aufsatz »Alpenblick mit Gelinder«®

7 | »Sinncverstehe ich gemaf alltagssprachlicher Verwendung, nach dem das Gegen-
teil von»SinnoUnsinnecist (vgl. Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, in:
Werkausgabe Bd. 1, Frankfurt a.M. 1984, S. 7-223, hier S. 9 (Vorwort).

8 | Daniel Speich, »Alpenblick mit Gelénder«, in: David Gugerli/Barbara Orland (Hg.),
Ganz normale Bilder, Ziirich 2002, S. 47-65, hier S. 49f.

- am 14.02.2026, 11:57:04.

197


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Anna Kreysing

beschreibt er die technische Bedingtheit von Naturerlebnissen am Beispiel
des Ziircher Alpenpanoramas. Das Alpenpanorama wurde erst zum Ende des
19. Jahrhunderts zum Gegenstand eines moglichen ésthetischen Erlebnisses.
Wihrend die im Kern mittelalterlich gebaute Stadt Ziirichs sich rechts und
links der Limmat erstreckte und sich hier auch der Alltag des Ziirchers ab-
gespielt haben wird, kam dem See, so schreibt es Speich, keine stidtebaulich
exponierte Rolle zu. Vielmehr war — bis durch die Erfindung und Verbreitung
der Eisenbahn eine Alternative fiir den Transport von Giitern geschaffen war
— der See vorrangig als Transportweg fiir die Schifffahrt wichtig. Das Seeufer
war flir die Bewohner der Stadt hingegen nicht erschlossen. Erst indem durch
den Verschonerungsverein der Stadt weitreichende Mafinahmen beschlossen
und umgesetzt wurden, darunter der Bau einer Uferpromenade, die Errich-
tung einer seenahen Briicke tiber die Limmat und die Installation eines Alpen-
anzeigers, schaffte man die Bedingungen fiir ein Naturerleben der Alpen vom
Ufer des Sees.

Dieses Beispiel aus der Geschichte Ziirichs vermag zu veranschaulichen,
dass das Erleben eines Naturschénen kein natiirliches im Sinne eines nicht
kulturell und technisch konstruierten Erlebens ist, sondern ein durch tech-
nische Vorrichtungen ermdéglichtes. Durch das Schaffen von Flaniermeilen,
Gelidndern, Aussichtsplattformen und Alpenanzeigern wird hier ein Erleben
ermoglicht. Diese technischen und kulturellen Voraussetzungen fiir das Er-
leben des Alpenausblicks sind vergleichbar mit der Prisentation eines Kunst-
werkes. In beiden Fillen kann man von einer absichtsvollen Prisentation oder
Inszenierung sprechen. Man kann so weit gehen zu behaupten, dass ohne den
vom Menschen durch technisch hergestellte Hilfsmittel® konstruierten Kon-
text ein Erleben des Naturschénen nicht méglich wire. Kann man daher aber
behaupten, dass Kunsterlebnisse und Naturerlebnisse gleich zu behandeln
sind? Verfolgte man ndmlich diesen Gedankengang, kénnte man die Parallele
von Naturschénem und Kunstschénem dahingehend fortfithren wollen, dass
die Naturgegenstinde gleichsam Readymades sind und die technischen Her-
vorhebungen und Hinweise eine dem White-Cube dhnliche Funktion haben:
Erst durch sie wird etwas als etwas erlebbar.

9 | Natiirlich ist hier der Einwand méglich, dass nur durch nicht-technische Geréte ein
Erlebnis méglich wird und daher zum technikgeschichtlichen Aspekt immer auch ein
kulturgeschichtlicher gedacht werden muss. Speich schreibt sehr einleuchtend: »Visu-
elle Erlebnisse brauchen Vorbilder [...] und Standardansichten.« Diese Vorbilder und
Standardansichten kdnnen sich jedoch nicht nurin technisch hergestellten Bildern oder
landschaftsarchitektonisch gestalteten Ausblicken und Blickachsen finden, sondern
beispielsweise auch in der Literatur.

10 | Brian O’'Dohoerty: In der weifien Zelle, Berlin 1996, S. 141.

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

Warum sich diese Parallelisierung nicht zu einer Analogie vervollstindi-
gen lisst, zeigt sich jedoch, wenn man nun zum Ausgangsbeispiel des Kom-
mentars zuriickkehrt und die Unterschiede der Kontexte betont: Der Satz »Ich
verstehe jetzt nicht, was das hier soll« kann im Beispiel des Alpenerlebnisses
nur in einer Hinsicht sinnvoll geduflert werden. Wem beispielsweise die Funk-
tion eines Alpenanzeigers nicht vertraut ist, der mag diesen betreffend fragen,
was der am Ufer des Ziirichsees denn solle. Dass der Kommentar sinnvoll ist,
lasst sich daran erkennen, dass man als Kundiger hierauf eine sinnvolle Ant-
wort geben kann: Der Alpenanzeiger lenkt den Blick und informiert iiber die
Berge, welche sich vom Seeufer aus entdecken lassen. Der Kommentar hinter-
fragt also die Absicht der Prisentation bzw. Inszenierung. Im Kontext des Mu-
seums hingegen kann der Kommentar nicht nur auf die Art der Prisentation,
sondern auch auf das Kunstwerk in seinem Gemachtsein selbst bezogen wer-
den. Gefragt wird dann nicht nach der Absicht der Préisentation, sondern nach
der Beschaffenheit des Kunstwerkes. Die Beschaffenheit des Kunstwerkes lisst
sich daher durch den Kommentar »Ich verstehe nicht, was das hier soll« hin-
terfragen, weil der Betrachter davon ausgehen kann, dass das Kunstwerk ein
Artefakt, ein in einer bestimmten Absicht hergestelltes Ding ist. Hier muss
demnach die Parallele zum Naturerleben aufgegeben werden. Da die Alpen
nicht gemacht sind, ist es wenig sinnvoll zu hinterfragen, was sie >solleng, also
in welcher Absicht sie da sind.

Um die Absicht des Gemachtseins von Kunstwerken, welche fiir ihr Ver-
stehen wichtig ist, von anderen Absichten des Gemachtseins von Objekten zu
unterscheiden, sei ein weiteres Beispiel genannt, in welchem ein Objekt in sei-
nem Gemachtsein hinterfragt wird. Auch ein gestalteter Alltagsgegenstand,
verstanden als Gegenstand des Produktdesigns, kann einen Kommentar des
Nichtverstehens ernten. Eine merkwiirdig gestaltete Zitronenpresse, die sich
nach mehrfachen Versuchen nicht als allzu praktikabel erweist, konnte den
Kommentar »Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll« motivieren. Man fragt
sich kurz, was der Designer beim Erschaffen dieses Objekts wohl gedacht ha-
ben mag. Auch in dieser Situation macht der Kommentar Sinn, scheint aber
einen ganz anderen Anspruch auf Verstindlichkeit zu offenbaren als im Fall
des Kunstwerkes. Der Anspruch, der sich in der enttiuschten Erwartung of-
fenbart, betrifft die Funktionalitit des Objekts: Wenn die Zitronenpresse zum
Auspressen von Zitronen ungeeignet ist, stellen wir die Absicht ihres Ge-
machtseins in Frage. Das Unverstindnis, mit welchem wir kopfschiittelnd der
verfehlten Absicht begegnen, zeigt, dass auch praktische Alltagsgegenstinde
in ihrem Gemachtsein Objekte des Verstehens sein kénnen. Dieses eher prak-
tische Verstehen zeigt sich wahrscheinlich eher selten in einem intellektuellen
Begreifen, sondern einfach in der verstindigen Praxis, d.h. dem zielfithrenden
Umgang mit dem Objekt — man versteht hier ganz einfach, wozu etwas gut ist,
indem man es dazu benutzt.

- am 14.02.2026, 11:57:04.

199


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

200

Anna Kreysing

Die Abgrenzung zur AuRerung des Kommentars des Unverstindnisses in
diesem dritten Kontext soll deutlich werden lassen, dass wir unterschiedliche
Anspriiche des Verstehens an absichtsvoll hergestellte Dinge haben, je nach
Absicht des Hergestelltseins. Wihrend entworfene Alltagsgegenstinde u.a. in
ihrer Praxistauglichkeit bzw. Funktionalitit verstanden werden kénnen, muss
es sich bei Kunstwerken wohl um eine andere Form des Verstehens handeln,
da diese sich nicht in einer verstindigen Praxis zeigen kann. Das Kunstwerk
ist dem Betrachter nicht zu Diensten wie eine gelungen hergestellte Zitronen-
presse. Dennoch ist es nicht unsinnig zu behaupten, dass das Hervorbringen
eines Kunstwerkes eine Absicht verfolgt. Diese Absicht kann, das zeigt der Ver-
gleich, nicht als praktische Funktion verstanden werden.

Zusammengefasst fithren diese vergleichenden Beobachtungen zu folgen-
den Aussagen iiber den Hintergrund des Kommentars des unverstindigen
Kunstbetrachters:

T1. Hier wird etwas absichtsvoll dargeboten; es gibt eine Absicht der Prisenta-
tion/Inszenierung.

T2. Das absichtsvoll Dargebotene istabsichtsvoll hergestellt; Absicht/Intention
des Gemachtseins.

T3. Personen haben die Erwartung, dass absichtsvoll hergestellte, dargebotene
Objekte in ihrem Hergestelltsein verstanden werden konnen. (Dies zeigt sich
im Ausbleiben des Verstehens, in der Enttiduschung der Erwartung.)

Das Verstehen von Kunstwerken kann sich anders als bei anderen Objekten,
auf die T3 auch zutrifft, nicht in einem gelingenden Umgehen mit ihnen, im
Sinne eines praktischen Benutzens zeigen.

Die vorangegangenen Uberlegungen haben gezeigt, dass das Unverstindnis
eines Kunstbetrachters aufgrund von mindestens zwei Absichten bestehen
kann: der Absicht oder auch Intention des Hergestelltseins (T2) und der Ab-
sicht der Prisentation (T1). Da Absichten ein Merkmal von Handlungen sind,
liegt es nahe, die Handlungen niher zu betrachten, denen diese Absichten zu-
grunde liegen.

Die Intention des Kunstlers wird hier zunichst im Kontrast zu einer Vor-
stellung der Intention einer alltiglichen Handlung beschrieben. Ich entlehne
dazu das Beispiel des Kuchenbackens aus einer Vorlesung John McDowells.!

11 | John McDowell: »\Some Remarks on Intention in Action«. The Amherst Lecture in
Philosophy 6 (2011), S. 1-18, hier S. 6f.; http://www.amherstlecture.org/mcdowell
2011/mcdowell2011_ALP.pdf (abgerufen am 28.3.2015).

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

Die Intention einer Handlung kann hier verstanden werden als ein Vorhaben
fur eine zukiinftige Handlung. Wer einen Kuchen backen will, der weifs im
Vorhinein, was er zu tun hat, um die Handlung in die Tat umzusetzen: Er soll-
te Zutaten kaufen, Utensilien bereitstellen und die Schritte des Rezeptes be-
folgen. Die Intention des Backens eines Kuchens, welche schon vor der Hand-
lung besteht, wird dann Schritt fiir Schritt gemifl dem Rezept umgesetzt. Das
Handlungsbeispiel des Kuchenbackens, welches sich durch das Befolgen eines
Rezeptes erkliren lisst, macht eine Vorstellung von Intention als einer der
Handlung vorausgehenden Absicht plausibel. Diese Vorstellung fuflt jedoch
auf der irrtiimlichen Gleichsetzung von Intention und Rezept. Die Intention
der Handlung ist das Backen eines bestimmten Kuchens, z.B. eines Zitronen-
kuchens in Gugelhupfform, und somit bestimmt durch den praktisch wirk-
sam werdenden Willen, dieses Ziel zu erreichen. Das Rezept hingegen gibt
lediglich den Weg zum Erreichen der Intention vor. In diesem Beispiel wird die
Intention (vergleichbar mit T2) durch das Ziel vorgegeben.

Nicht alle Arten von Handlungen lassen sich jedoch auf diese Art zerglie-
dern und in Analogie zum Backen eines Kuchens beschreiben, da sie keine
durch klare Vorstellungen fest umrissenen Ziele verfolgen und oft der Han-
delnde auch nicht iiber ein Rezept verfiigt, welches das Erreichen der Intention
seiner Handlung verlisslich erméglicht.

Es kann hier selbstverstindlich keine Phinomenologie der verschiedenen
Handlungsarten vorgenommen werden, dennoch sei in aller Kiirze auf Arten
alltdglicher Handlungen verwiesen, die sich nicht als Ausfithrungen gemifl
Rezepten zum Erreichen von durch klare Vorstellungen fest umrissenen Zie-
len begreifen lassen: Zu denken ist hier an Handlungen, die in einem intuiti-
ven Erwigen und Erproben von Méglichkeiten bestehen, die den Prozess einer
Handlung leiten, ohne dass das Ziel im Vorhinein durch eine klare Vorstellung
umrissen werden kann. Problemorientiertes Handeln verfolgt beispielsweise
ein Ziel, ohne dass dabei bereits vorher eine klare Vorstellung der Lésung vor-
liegt. Unroutinierte Handlungen exemplifizieren, dass im Prozess des Han-
delns nach Wegen zum Erreichen eines Ziels gesucht wird und erst durch in
zahlreichen Versuchen gewonnene Einsichten sich Muster herausbilden, die
spiter die Routinen wie unausgesprochene Rezepte anleiten kénnen.

Begreift man das Herstellen eines Kunstwerkes als Handlung," so ist es
sinnvoll, die Charakteristika der beiden zuletzt genannten Handlungsarten

12 | Das Erschaffen eines Kunstwerkes wird hier als Form einer komplexen Handlung
verstanden, obgleich einige Grinde auch gegen eine solche Behandlung sprechen - so
kdnnte man das Erschaffen von Kunstwerken als eine besondere Form der Arbeit be-
greifen. Fir das vorgeschlagene Verstandnis spricht jedoch, dass das Erschaffen eines
Kunstwerkes einen zeitlich begrenzten, durch ein Subjekt willentlich initiierten Prozess
umfasst, der ein Ziel, ndmlich das Hervorbringen eines Kunstwerkes verfolgt. Wenn im

- am 14.02.2026, 11:57:04.

201


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

202

Anna Kreysing

zu beriicksichtigen. Eine Handlung, welche das Ziel verfolgt, ein Kunstwerk
hervorzubringen, kann als problemorientiert verstanden werden und als eine,
welche nicht auf Routine zuriickgreifen kann.

Der kiinstlerische Arbeitsprozess beginnt mit dem Verfolgen einer even-
tuell erst nur vagen Idee oder einem noch nicht scharf umrissenen Interesse.
Das Problem des Kiinstlers ist, dieses Interesse zu konkretisieren und durch
eine materielle Gestaltung zu artikulieren. Von >Problem« kann hier deshalb
gesprochen werden, weil er hierbei nicht auf Routinen zuriickgreifen kann,
sondern einen eigenen Weg der Artikulation finden muss.

Die kiinstlerische Arbeit kann mit dem Skizzieren, Planen, Visualisieren
von Vorstellungen oder Notieren von Ideen beginnen, wobei das Interesse all-
mihlich etwas konkreter wird. Moglicherweise schliefRen sich hieran Studien
und das Anfertigen von Modellen an, bevor Materialerprobungen stattfinden.
Im fortschreitenden Prozess, der sich als ein intuitives Erwigen und Erpro-
ben von Materialeigenschaften und Moglichkeiten der Gestaltung beschreiben
lasst, kann sich eine Idee immer weiter herauskristallisieren und konkreter
zutage treten. Es ist aber auch moglich, dass eine Idee verworfen werden muss.
Unvorhergesehenes kann geschehen: Passungen, die sich aus Materialresten
zusammenfiigen, Briiche, die ungewollt entstehen, Materialkombinationen,
die plotzlich tiberzeugend erscheinen, konnen die Arbeit mitsamt ihrer ange-
dachten Intention in andere Bahnen lenken. Das Finden der Intention kann als
Prozess der materiellen Umsetzung eines konkretisierten Interesses begriffen
werden, welcher nicht linear verliuft.

Im Wechsel von materieller Umsetzung und Betrachtung des Gefertigten
erlebt der Kiinstler, wie sich die Intention des Werkes langsam formt. Da der
Kiinstler die gewihlten Materialien nicht beliebig in ihrem Ausdruckspoten-
tial verandern kann, kann gesagt werden, dass er nicht die alleinige Gewalt
iiber die Intention des Kunstwerkes hat. Der Kiinstler arbeitet mit Material, das
immer schon abhédngig von der Kultur bestimmte Konnotationen hervorruft.

Da nicht nur der Kiinstler ein konkretisiertes Interesse artikulieren méch-
te und daher nach einer Méglichkeit der Artikulation durch ein materiell ge-
schaffenes Werk sucht, sondern auch das Material eigenstindig den Ausdruck
des Werkes mitgestaltet, muss die kiinstlerische Arbeit als von diesen zwei As-
pekten bedingte gesehen werden: Im Prozess des Arbeitens kann der Kiinstler
als jemand vorgestellt werden, der beim Arbeiten mit sich selbst redet — also
in Kants Sinne denkt.”® Das Selbstgesprich findet zwischen dem Kiinstler in

Folgenden dennoch das Wort »Arbeit« gebraucht wird, so ist damit ein befristetes, auf
ein Ziel gerichtetes Tatigsein gemeint.

13 | Vgl. Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, § 39, in: Akade-
mieausgabe Bd. VII, hier S. 192, abgerufen liber das Bonner Kant-Korpus: http://www.
korpora.org/kant/aa07/192.html (abgerufen am 28.02.2015).

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

der Rolle des materiellen Erprobers und der Rolle eines gedanklich antizipier-
ten Betrachters statt. Im >Dialog« mit den Qualititen des Materials kann der
Kiinstler sein zuerst nur vage vorhandenes Interesse justieren, verwerfen oder
durchsetzen. Der Entschluss, eine Intention (T2) gefunden zu haben, besiegelt
dann die Arbeit und schliefdt die Handlung, ein Kunstwerk zu erschaffen, ab.
Fiir diesen Entschluss ist die Absicht der Prisentation (T1) relevant, da bereits
im Prozess des Schaffens der Rezipient als Adressat der Prisentation mit ein-
bezogen wird. Hieraus ergibt sich, dass T2 nur unter Einbezug von T1 zu ver-
stehen ist, genauer, dass diese beiden Intentionen analytisch zwar zu trennen
sind, phinomenologisch jedoch zusammengehéren.

Diese Uberlegungen zeigen, dass im Kontrast zur Intention beim Backen
eines Kuchens die Intention des Kiinstlers, ein bestimmtes Kunstwerk zu
schaffen, nicht als seiner Handlung vorausgesetzt betrachtet werden kann. Der
Kiinstler mag zwar Ideen, Interessen und Neigung haben, ein Kunstwerk zu
einem Thema oder einer Stimmung zu schaffen, allerdings ist diese Neigung
noch kein antizipiertes, bestimmtes Kunstwerk. Die Bestimmung der Inten-
tion des Werkes ist stattdessen das manifeste Resultat des kiinstlerischen Her-
stellungsprozesses. Denn erst im Prozess der materiellen Umsetzung formt
sich die Intention als manifeste Verkérperung im Material. Es handelt sich um
eine im Machen gefundene Intention."

Das Ziel der Handlung, ein Kunstwerk zu schaffen, kann im Vorhinein
gegeben sein, ohne dass sich jedoch eine leitende Vorstellung oder gar An-
weisungen wie bei einem Rezept finden lassen. Da die Intention als eine mate-
rielle Verkérperung eines sich im Arbeitsprozess konkretisierenden Interesses
zu verstehen ist, kann sie erst im Abschluss der Handlung festgestellt werden.
Erst der zufriedene Blick und die die Arbeit abschlieRende Uberzeugung, jetzt
ein Kunstwerk geschaffen zu haben, das das konkretisierte Interesse einfingt
und erlebbar werden lisst, kann die Intention der Handlung riickblickend be-
stimmen.

Nachdem nun der Begriff der Intention der Handlung des Schaffens eines
Kunstwerkes unter Rekurs auf den Prozess der materiellen Erprobung und
Umsetzung erldutert worden ist, soll durch den Verweis auf den Kontext dieser
Handlung dargelegt werden, worin die Herausforderung dieser Handlung be-
griindet liegt. Dazu dient ein Vergleich mit nicht-kiinstlerischen Handlungen,
wobei der Vergleichspunkt fiir die verschiedenen Handlungsarten im Begriff
der Praxis liegt.

Handlungen werden zumeist nicht als isolierte Ereignisse verstanden, son-
dern als ein bewusstes Verhalten einer Person, die Teil einer Gemeinschaft
ist. In der Gemeinschaft handeln Personen meist vor dem Hintergrund einer

14 | Sabine Ammon: Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der
Erkenntnis, Weilerswist 2009, S. 113.

- am 14.02.2026, 11:57:04.

203


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

204

Anna Kreysing

bereits existierenden Praxis. Wer beim Fahrradfahren an einer Kreuzung den
linken Arm seitlich ausstreckt, tut dies zu dem Zweck, den Abbiegevorgang
zu signalisieren. Weil dieses Verhalten einem Aspekt der gesellschaftlich etab-
lierten Praxis des Radfahrens im 6ffentlichen Strafenverkehr entspricht, kann
er davon ausgehen, dass sein Verhalten von den anderen Verkehrsteilnehmern
verstanden wird. Allgemeiner formuliert bedeutet dies, dass eine Handlung in
Interdependenz zur gesellschaftlichen Praxis ihren Sinn erhilt.

Vor diesem Hintergrund kann gefragt werden, welche Praxis®® die Hand-
lung, ein Kunstwerk zu erschaffen, bedingt oder ihr einen Sinn verleiht. Ver-
folgt man diese Frage, st6f3t man auf eine Disanalogie der komplexen Hand-
lung des Schaffens eines Kunstwerkes zu alltiglichen Handlungen. Der
Kiinstler kann sich nur in einem sehr abstrakten Sinn nach Konventionen
richten, die durch eine Praxis, Kunstwerke zu erschaffen, vorgegeben wird: Er
kann die Konvention befolgen, im Bemithen um das Erschaffen eines Kunst-
werkes nicht andere Stile zu kopieren, da ihn das vom Kiinstler zum Epigonen
degradierte. Genau genommen wire dies eine negative Konvention, da sie nur
ein Vermeiden beschreibt. Da das Schaffen von Kunstwerken als Praxis — zu-
mindest seit der klassischen Moderne — in einem so starken Maf durch die
individuellen Handlungen permanent neu konstituiert wird und die mogli-
chen Handlungsoptionen mannigfaltig und unvorhersehbar sind, kann kaum
eine Praxis als leitendes Gesamtgefiige von Handlungen zur Herstellung eines
Kunstwerkes gelten. Hier besteht ein grofler Unterschied zu alltiglichen Ar-
ten der Praxis einer Gemeinschaft: Wahrend sich alltigliche Arten von Pra-
xen durch Beobachtungen und Nachahmen, durch ein allmihliches Hinein-
wachsen verstehen lassen, wird eine Person, die beim Versuch, Kunstwerke zu
schaffen, einen Kiinstler kopiert, keine Kunstwerke erschaffen. Jemand kann
einer Praxis teilhaftig werden, indem er langsam in bestehende Strukturen,
Regeln und Routinen hineinwichst, sich bewusst oder unbewusst nach den
Mustern richtet, welche den Handlungen der anderen Praxisteilnehmenden
zugrunde liegen. Der Praxis (bzw. den Praxen) des Erschaffens von Kunstwer-
ken hingegen kann eine Person nicht durch ein Nachahmen und Hineinwach-
sen allein teilhaftig werden. Vielmehr zeichnet sich die Praxis dadurch aus,
dass hier keine konkreten Handlungsmuster, welche fiir alle Kiinstler gleicher-
mafen leitend sind, konstituiert werden. Es gibt keine Konventionen, an wel-
che man sich beim Erschaffen eines Kunstwerkes halten sollte, und auch keine
allgemeingiiltigen Verhaltenserwartungen, welchen der Kiinstler ausgesetzt
ist — jedenfalls, wenn man sich den Kiinstler als einen autonom Handelnden
denkt. Vielmehr scheint es so zu sein, dass Kunstler in dem sehr abstrakten
Geflige der Kunst, in ihrem Bemiithen um das Erschaffen von Kunstwerken,

15 | Fiir die Diskussion zum Praxisbegriff bin ich meinem guten Freund Ulrich Kroger
dankbar.

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

eigene Praxen ausbilden, so dass das Gesamte der Kunst so viele Praxen wie
Kiinstler beherbergt oder, um auf Nelson Goodman zuriickzugreifen, dass
durch das Etablieren von individuellen Praxen ein Pluralismus von Welten ent-
steht,' wobei dieser Pluralismus in einer vorsichtigen Lesart zunichst nur me-
taphorisch und nicht ontologisch verstanden wird.

Im Ausbilden einer individuellen Praxis sowie im Erschaffen eines Kunst-
werkes ist der einzelne Kunstler zwar keinen Handlungsmustern unterworfen,
in seinem Handeln wird er jedoch dadurch herausgefordert, dass das Material,
welches er benutzt, als ein dem Rezipienten und anderen Kiinstlern bekann-
tes Material Konnotationen mit sich fiihrt, die trotz individueller Praxis des
Kiinstlers nicht beliebig gestaltbar sind. Mit Goodman kann gesagt werden,
dass die neuen Welten — angenommen, dass eine kiinstlerische Praxis eine
Welt ist — immer in Abgrenzung zu den alten entstehen: »Worldmaking as we
know it always starts from worlds already on hand; the making is a remaking.<7
Dass das Schaffen eines Kunstwerkes durch das Ausdruckspotential des ver-
wendeten Materials bedingt ist, wurde bereits angesprochen. Mit Goodman
kann nun gesagt werden, dass die Schwierigkeit der Artikulation eines konkre-
tisierten Interesses in einem materiellen Werk darin besteht, dass das jeweilige
Material nicht nur in der Welt des Kiinstlers vorkommt, sondern Bestandteil
vieler Welten ist, dort in jeweilige Praxen eingebettet ist und dementsprechen-
de Konnotationen mit sich fithrt oder Assoziationen hervorruft. Die Schwierig-
keit im Schaffen eines Kunstwerkes besteht darin, eine Praxis zu konstituieren
oder zum Aufbau einer neuen Welt beizutragen, die sich signifikant von den
anderen Welten unterscheidet, obwohl in ihr das gleiche Material verwendet
wird wie in bereits bekannten Welten. Das Material sollte so behandelt oder
bearbeitet werden, dass es nicht allein die Konnotationen der Welt aktualisiert,
der es entstammt, sondern dass es neue Assoziationen hervorruft, etwas in
einem anderen Licht erscheinen lasst.

Ein besonders gelungenes Beispiel fiir eine solche eigenstindige Welt ist
Thomas Schiittes Werkgruppe Frauen.”® In zahlreichen iiberlebensgroflen
Plastiken formuliert er ein klassisches Thema der Kunstgeschichte neu, wobei
durch die Kombination von sich teilweise auflésenden weiblichen Formen und
hochglinzend farbig lackiertem Aluminium eine neue Erfahrung des weib-
lichen Aktes méoglich wird.

Nach diesen Ausfiihrungen zur kiinstlerischen Handlung und Praxis
kann nun an das anfingliche Szenario, welches diesen Aufsatz eingeleitet hat,
angekniipft werden. Im Folgenden wird ein méglicher Grund fiir das Unver-
stindnis eines Kunstbetrachters (»Ich verstehe jetzt nicht, was das hier soll«)

16 | Nelson Goodman: Ways of Worldmaking, Indianapolis 1985, S. 11f.
17 | Ebd., S. 6.
18 | Vgl. Andrea Bellini/Dieter Schwarz (Hg.): Thomas Schiitte. Frauen, Diisseldorf2012.

- am 14.02.2026, 11:57:04.

205


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

206

Anna Kreysing

gegeben. In einem zweiten Schritt soll dann genauer erldutert werden, was ge-
nau unter einem gliickenden Fall des Verstehens von Kunstwerken vorgestellt
werden kann.

Die Frage, wie das Betrachten und Erleben von Kunstwerken mit einem Ver-
stehen zusammenhingt, kann nicht beantwortet werden, wenn nun — nach-
dem auf die Rolle des Produzenten eingegangen wurde — der Rezipient nicht
bedacht wird. Der Rezipient geht, das wurde bereits festgestellt, von zwei In-
tentionen aus, erstens von der sich im Material manifestierenden Intention
(T2) und zweitens der Intention der Prisentation (Ti), von denen im vorigen
Abschnitt gezeigt wurde, dass diese Intentionen im Schaffen des Werkes zu-
sammenwirken. Zudem findet die Betrachtung eines Kunstwerkes unter der
Voraussetzung statt, dass absichtsvoll hergestellte Dinge in ihrem Gemacht-
sein zu verstehen sind (T3). Angenommen, dass der Rezipient mit T3 nicht irrt,
kénnte man folgern, dass er die im Kunstwerk verkérperte Intention zu verste-
hen sucht. Diese erlebt der Rezipient zunichst aufgrund der materiellen Reali-
sation in einer sinnlichen Wahrnehmung. Wenn sich in diesem anfinglichen
Erleben bereits ein Unverstindnis bemerkbar macht, kann dies dadurch er-
klirt werden, dass der Rezipient beim Betrachten eines Kunstwerkes in seinen
Erfahrungen der Kunstrezeption neu herausgefordert wird — beispielsweise
weil der Kiinstler eine Asthetik des Hisslichen verfolgt, die dem Rezipienten
bis dahin unbekannt war. Dass sich das Erlebnis eines neu entdeckten Kunst-
werkes, wie Judith Siegmund schreibt, »sich nicht ohne Weiteres in den Be-
deutungshorizont des Rezipienten eingliedern lisst«?, liegt, dafiir kann nun
argumentiert werden, in der individuellen Praxis eines Kiinstlers begriindet:
Da es keine allen Kiinstlern gemeinsame Praxis des Erschaffens von Kunst-
werken gibt, sondern einen Praxis-Pluralismus, kann der Rezipient nicht auf
eine einmal bekannte Praxis zuriickgreifen und durch Reflexion des Werkes
vor dem Hintergrund dieser einen Praxis das Kunstwerk erschliefen. Statt-
dessen muss er jedem Werk mit einer Unvoreingenommenheit und Offenheit
begegnen, will er verstehen, worum es dem Kiinstler in seinem Werk geht.
Selbstverstindlich kann es Gemeinsamkeiten zwischen verschiedenen
Praxen geben. Solche Gemeinsamkeiten, z.B. in der formalen Gestaltung, mo-
gen die Rezeption eventuell erleichtern, kénnen aber auch in die Irre fithren.
Und so lisst sich ein Unverstindnis eines Rezipienten oder einer Rezipientin,
das in dem Kommentar »Ich versteh jetzt nicht, was das hier soll« als Missver-

19 | Judith Siegmund, Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthetische
Kommunikation, Bielefeld 2007, S. 158.

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

stindnis kiinstlerischer Praxis entlarven: Statt dass der Rezipient sich auf eine
individuelle Praxis eingelassen hat, lisst er sich von seinen Vorerfahrungen
den Blick verstellen. Fiir ein Verstehen des Werkes kann es nétig sein, dass der
Rezipient sein bisheriges Kunstverstindnis erweitert oder zum Teil revidiert.
Hierzu kann ihm empfohlen werden, seinem Erleben des Werkes nachzuspii-
ren und zu fragen, warum ein bestimmtes Material verwendet wurde, wie und
womit es bearbeitet wurde, welche Idee sich hinter einer Bilderserie oder einer
Objektsammlung verbirgt. Die Materialitit des Kunstwerkes ist schlieflich
das, was der Betrachter unter dem Aspekt der dem Werk eingeschriebenen
Intention, so und nicht anders hergestellt zu sein, hinterfragen kann.

Zunichst durch die Sinne direkt angesprochen, ist der Rezipient gefordert,
mit einer Art intellektuellem Spiirsinn seinem Erleben oder seinen Intuitio-
nen nachzugehen. Ob sich das Erleben dann plétzlich zu einer Erfahrung fiigt
oder dem Rezipienten Tage spiter dimmert, warum das Werk vielleicht ge-
nauso sein musste, wie es war, ist weniger wichtig als das Faktum, dass dieses
Gefiihl des Sich-Fiigens, ein intuitives Erfassen des Kunstwerkes, als abschlie-
Render Aspekt einer Asthetischen Erfahrung, die mit einem Erleben beginnt,
angesehen werden kann.

Der Rezipient vollzieht durch dieses Nachspiiren und das Infragestellen
des materiellen Gemachtseins des Kunstwerkes einen dhnlichen, wenn auch
sicherlich nicht den gleichen Prozess wie der Kiinstler in der Produktion: Er
fragt, warum der Kunstler sich fiir dieses Material und diese Bearbeitung
entschieden hat, und er wird dann zu einer Einschitzung gelangen, die ihm
als treffend erscheint. Judith Siegmund nennt dies das Evidenzerlebnis — je-
mandem kann >etwas< evident werden —, weil dem »Evidenzanspruch des
Produzenten eine [Hervorhebung AKK] Evidenzerwartung des Rezipienten
entspricht«.”” Dem Erleben des Kiinstlers, eine Intention gefunden zu haben,
entspricht die Einsicht in die bzw. das intuitive Erfassen der Intention durch
den Rezipienten.

Die sich nun aufdringende Frage danach, was im Evidenzerlebnis evident
wird, kann gleichsam als die Frage verstanden werden, was in dem Prozess
der Asthetischen Erfahrung verstanden oder intuitiv erfasst wird. Dem Re-
zipienten, der der Materialitit nachspiirt, wird sich erschliefen, warum das
Werk so gemacht wurde, wie es gemacht wurde. Damit dieses Erfassen nicht
als das reine Erfassen der Form oder der Komposition begriffen wird, ist zu be-
achten, dass die Intention des Kiinstlers, ein Werk zu prisentieren, nicht allein
in der Uberzeugung liegt, eine formal gelungene Komposition erschaffen zu
haben, vorausgesetzt das Ziel des Kiinstlers geht iiber den Anspruch eines l'art
pour l'art hinaus. Die Prisentation und Inszenierung eines Kunstwerkes ver-
folgt eine Absicht des Ausdrucks von etwas, das den Kiinstler in seiner Inten-

20 | Ebd., S. 243.

- am 14.02.2026, 11:57:04.

207


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

208

Anna Kreysing

tion des Schaffens geleitet hat. Weiter oben wurde dieser Ausgangspunkt, den
der Kiinstler artikulieren will, als ein Interesse begriffen, das im Prozess des
Schaffens langsam an Konkretion gewinnt. Dieses Interesse kann als etwas
vorgestellt werden, das das Schaffen eines Kunstwerkes motiviert, selbst aber
nicht zur Kunst gehort; ein Interesse an Dingen, Gegenstinden, Sachverhal-
ten, Gefiihlen, Stimmungen etc., die dem Kiinstler in ihrer Eigentiimlichkeit
aufgefallen sind, mit denen er sich beschiftigt hat.

Da es das Ziel des Kiinstlers ist, in der verkorperten Intention dieses In-
teresse zu artikulieren, kann angenommen werden, dass sich dieses konkre-
tisierte Interesse dem Rezipienten erschlieffen kann. So wie im Prozess des
Schaffens eines Kunstwerkes die materielle Darbietung das konkretisierte
Interesse zu einer verkdrperten Intention werden lisst, so kann auch das Hin-
terfragen dieses Gemachtseins dem Rezipienten dieses Interesse erschliefen.
Das Hinterfragen der Materialitit ist demnach kein Selbstzweck, sondern ein
Mittel zur Asthetischen Erfahrung, in welcher das konkretisierte Interesse des
Kiinstlers aktualisiert wird. Indem sich dem Rezipienten das Werk in seinem
Gemachtsein erschlieft, erfasst er, worum es dem Kiinstler geht.

Durch die Darbietung und Rezeption des Kunstwerkes kann die Auf-
merksambkeit fiir etwas geschaffen oder der Blick auf etwas gelenkt werden,
es kénnen kontrafaktische Szenarien entworfen oder Gedankenginge in Kraft
gesetzt werden. Dieses Potential von Kunstwerken, zu einem vertieften Ver-
stindnis einer Materie oder zu einem Prozess des Erkennens beizutragen, ist
nicht leicht zu fassen und wird vielleicht auch von daher mit Vorliebe igno-
riert. Diese Ignoranz fuflt moéglicherweise auf der Annahme, dass man sich
Schwierigkeiten einhandelt, versucht man Phinomene zu schildern, deren
Schilderung sich nicht an dem gingigen erkenntnistheoretischen Standard,
wahr oder falsch zu sein, messen lisst, sondern auf den weicheren, da graduell
dehnbaren Begriff der Angemessenheit oder Richtigkeit zuriickgreifen muss.

Skeptiker werden behaupten, dass die Prozesse des Erkennens in Astheti-
scher Erfahrung zu diffus sind, als dass man von einem Erkennen sprechen
kann. Sie werden kritisieren, dass das Objekt des Erkennens unbestimmt ist,
und anfiihren, dass man dies allein anhand der Diversitit méglicher Astheti-
scher Erfahrungen und damit einhergehender Prozesse des Erkennens und
Verstehens erkennt, welche durch ein einziges Kunstwerk ausgeldst werden. Es
ist zu befiirchten, dass ein Verstindnis von Erkenntnis, das streng auf begrift-
liche Aussagen limitiert ist, die nur wahr oder falsch, jedoch nie angemessen
oder richtig sein kénnen, dazu fithrt, das Kind mit dem Bade auszuschiitten.

Man kann dem Skeptiker seine Zweifel ruhig zugestehen: Auch wenn man
dann einrdumen muss, dass die Prozesse des Erkennens in Asthetischen Er-
fahrungen aufgrund der Heterogenitit ihrer Verldufe bei verschiedenen Rezi-
pienten nicht zu eindeutigen Erkenntnissen oder wahren und falschen Aus-
sagen fithren kénnen, kann man dieser Feststellung eine positive Wendung

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

entgegenhalten: Aus der gegebenen Heterogenitit der Verliufe Asthetischer
Erfahrung muss nicht zwangsliufig auf ihre Beliebigkeit geschlossen wer-
den. Die Prozesse des Erkennens in Asthetischer Erfahrung kénnen dann als
nicht-beliebig verstanden werden, wenn sie nicht nur als durch das Kunstwerk
ausgeldst begriffen werden, sondern auch als im Folgenden weiter auf dieses
gerichtet. Sie sind dann nicht wahr oder falsch, aber doch dem Kunstwerk an-
gemessen.

Es muss zugegeben werden, dass gerade im Anfangsstadium der Asthe-
tischen Erfahrung, welche durch ein unmittelbares und wenig reflektiertes
Erleben geprigt ist, dieses Erleben je nach Betrachter wahrscheinlich von
verschiedenen Assoziationen begleitet wird. Wird dieses anfingliche Erleben
nicht weiter im Bezug auf das Kunstwerk hinterfragt, mag es sein, dass durch
verschiedene assoziative Gedankenspriinge Prozesse des Erkennens in Gang
gesetzt werden, welche nur duflerst vage mit der verkorperten Intention des sie
auslésenden Kunstwerkes verbunden sind. Das Vorkommen solcher Prozesse
des Erkennens darf nicht mit den Prozessen des Erkennens der Asthetischen
Erfahrung verwechselt werden. In einer Asthetischen Erfahrung versucht der
Rezipient seinem Erleben im Bezug auf das Kunstwerk nachzuspiiren. Dies
kann durch eine klassische Werkbetrachtung oder einen Dialog mit einem
weiteren Rezipienten {iber das Kunstwerk geschehen, wenn dabei das Kunst-
werk in seinem So-Gemachtsein hinterfragt wird. Die Asthetische Erfahrung
richtet sich also auf die materiell verkérperte Intention. Liegt eine Gerichtet-
heit der Asthetischen Erfahrung vor, kénnen die Prozesse des Erkennens zwar
mannigfaltig sein, jedoch nicht beliebig.

Um einem weiteren moglichen Einwand gegen das Potential des Er-
kennens durch Asthetische Erfahrung vorzugreifen, wird hier noch auf die
Schwierigkeit der Versprachlichung des Erkennens eingegangen: Der Skepti-
ker wird eventuell behaupten, dass Erkenntnisse sich sprachlich wiedergeben
lassen miissen und dass Prozesse des Erkennens in Asthetischer Erfahrung
sich nicht immer versprachlichen lassen und daher wohl kaum wirkliche Er-
kenntnisse sein konnen. Fiir diesen Einwand spricht folgendes Phinomen:
Wohl jeder Kunstrezipient wird attestieren kénnen, dass die Versprachlichung
der Asthetischen Erfahrung den Rezipienten vor groRe Schwierigkeiten stellen
mag. Wir erleben etwas intensiv, geraten ins Nachdenken, sind mit unserer
Konzentration voll bei der Sache, staunen fasziniert und kénnen im Nachhi-
nein nicht in Worten einfangen, was da genau passiert ist. Dieses Phidnomen
ist von daher plausibel, dass sich im Kunstwerk ein konkretisiertes Interesse
des Kiinstlers artikuliert oder ausdriickt, wobei diese Artikulation oder dieser
Ausdruck materiell realisiert ist. Der Ausdruck bietet sich unserer sinnlichen
Wahrnehmung dar. In der bildenden Kunst kommt es eher selten vor, dass
sich das konkretisierte Interesse des Kiinstlers verbalsprachlich artikuliert. Ein
Grund dafiir, warum es dem Rezipienten schwer fillt, die Erfahrung in Worte

- am 14.02.2026, 11:57:04.

209


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

210

Anna Kreysing

zu kleiden, kann daher folgender sein: Der Rezipient miisste den teils sinnlich
erfahrenen Ausdruck einer materiell verkorperten Intention in Verbalsprache
iibersetzen, was eine immense und fiir manche Menschen vielleicht nicht 16s-
bare Schwierigkeit darstellt. Diese Schwierigkeit ergibt sich nicht allein aus
dem Mangel an Ausdrucksfihigkeit oder Intellekt, wovon der Brief des Lord
Chandos ein Zeugnis abgibt: »Mein Fall ist, in Kiirze, dieser: Es ist mir véllig die
Fahigkeit abhanden gekommen, iiber irgend etwas zusammenhdingend zu denken
oder zu sprechen. [...] Es wird mir nicht leicht, Ihnen anzudeuten, worin diese guten
Augenblicke bestehen; die Worte lassen mich wiederum im Stich.«*' Es handelt sich
vielmehr um das Gefiihl, dass die Worte nicht an das Erlebte heranreichen,
dass also die Sprache unzureichend ist, um bestimmte Erfahrungen wieder-
zugeben. Aus der Unfihigkeit, Asthetische Erfahrungen in Verbalsprache zu
ubersetzen, auf das Ausbleiben eines Erkenntnisprozesses zu schlieflen, ist
nicht zwingend. Stattdessen kénnte eingerdiumt werden, dass gerade das Ha-
dern mit der Sprache und das Gefiihl der sprachlichen Unzulinglichkeit ein
Indiz dafiir ist, dass Erkenntnisse nicht nur sprachlich vorliegen und dass das
neu erworbene Verstindnis grofer ist als das, was sich tiber dieses Verstindnis
sagen lisst.

Der >Mangel« der sprachlichen Reformulierbarkeit Asthetischer Erfahrung,
wird daher nur dem als Mangel erscheinen, der nur sprachlich Formulierbares
als Erkenntnis gelten ldsst. Statt dieser doch auRerhalb der Asthetik vorherr-
schenden Uberzeugung zu folgen, dass Erkenntnisse sich auf die Form von
Aussagen bringen lassen, ist es sinnvoll, Asthetische Erfahrungen als erkennt-
nistheoretisch relevante Erfahrungen zu behandeln, die zeigen, dass ein Er-
schliefen oder Erfassen von etwas nicht immer mit der Sprache beginnt. Viel-
mehr wird in Asthetischer Erfahrung etwas erlebbar, das vor jeder Erkenntnis
liegt, ein Prozess des Erkennens, welcher beispielsweise durch Fokussierung
einzelner Aspekte, durch das Treffen von Unterscheidungen, das Bilden von
Kontrasten oder Gruppierungen, das Negieren von Gegebenem, das Denken
in Gegensitzen oder das Gewinnen eines Gefiihls fiir eine Sache, einer Kennt-
nis von etwas charakterisiert werden kann. Dem Rezipienten von Picassos
Arbeiten der blauen Periode mdgen vielleicht die Worte fehlen, dennoch er-
schlielt sich ihm tiber die anschauliche Darstellung eine Befindlichkeit, die
Picassos Schaffensperiode auszeichnet. Dass es Picasso um die Artikulation
von etwas geht, das man >Tristesse und Melancholie des drmlichen Lebens«
nennen konnte, erschlieft sich nicht erst, nachdem man dies in Worte gefasst
hat, die nur annihernd an das heranreichen, was sich dem Betrachter zeigt.
Dass ein Rezipient hier ein Verstindnis von etwas gewonnen hat, muss sich

21 | Hugo von Hofmannsthal: »Ein Brief« (auch: »Brief des Lord Chandos an Francis
Bacon«), Berlin 1902; http://gutenberg.spiegel.de/buch/ein-brief-997/1 (abgerufen
am 22.3.2015).

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

nicht sprachlich artikulieren, es zeigt sich ihm, indem seine Sensibilitit fiir
diese Befindlichkeit zunimmt; vielleicht merkt er es daran, dass er plétzlich
seine Mitmenschen differenzierter wahrnehmen kann.

Kunstwerke haben dadurch, dass sich in ihnen ein Interesse an etwas
nicht-sprachlich artikuliert, das Potential, Prozesse des Erkennens in Gang
zu setzen, ohne dass durch die Kunstwerke der Endpunkt dieser Prozesse
zwingend vorgegeben ist. In diesem Sinne ermdglichen sie Reflexionen, die,
da sie gerade nicht an Faktisches gebunden sind, >frei« genannt werden kon-
nen. Freie Reflexionen lassen kontrafaktische Uberlegungen zu, erméglichen
Sensibilisierungen abseits von praktischen Notwendigkeiten, lassen Dinge in
den Fokus unserer Aufmerksambkeit treten, die vorher nicht beachtet wurden.
Kunstwerke ermdglichen diese freien Reflexionen, weil sie als Produkte von
Handlungen individueller Praxen entstehen. Die durch den Kiinstler konstitu-
ierte Praxis des Schaffens von Kunstwerken lisst es zu, dass sich hier, anders
als in einer alltiglichen Praxis, in der Handlungsmuster und Routinen von
ganzen Kulturen geteilt werden, eine Eigentiimlichkeit im Interesse fiir etwas
artikuliert, die den Rezipienten zum Nachdenken anregt.

Iv.

Nachdem nun auf die Art des Verstehens und das prozessuale Erkennen,
welches Asthetische Erfahrungen erméglichen, eingegangen wurde, soll ab-
schlieRend noch gesagt werden, wie dieser Gedankengang mit einer aktuellen
Debatte zusammenhingt: Seit einiger Zeit gibt es eine lebhafte Diskussion da-
riiber, ob und warum Kunst als Forschung begriffen werden sollte. Zum einen
geht es hier um Legitimationsfragen, deren Beantwortung institutionell rele-
vant ist. Andere Motive kénnen in Gemeinsamkeiten von Kunst und Wissen-
schaften gefunden werden, wie sie sich beispielsweise bei Paul Feyerabend?
finden.

Auch wenn ich durch meine Ausfithrungen dargelegt habe, dass Asthe-
tische Erfahrungen von Kunstwerken das Potential haben, Prozesse des Ver-
stehens und Erkennens zu initiieren, méchte ich diese Gemeinsamkeit mit
Prozessen des Erkennens in Wissenschaft und Forschung, die es sicherlich
in Ansitzen gibt, nicht zum Anlass nehmen, die Unterschiede zu ignorieren.

Kiinstlerinnen und Kiinstler konnten durch das Schaffen von Kunstwer-
ken Dinge erforschen, Stimmungen artikulieren, Blicke auf Mogliches rich-
ten und Feinheiten im Verstindnis von existentiellen Fragen ausleuchten, so
dass durch die Asthetische Erfahrung ein neues, vertieftes oder revidiertes
Verstindnis von etwas oder eine Kenntnis von etwas gewonnen wird. Wenn

22 | Paul Feyerabend: Wissenschaft als Kunst, Frankfurt a.M. 1984.

- am 14.02.2026, 11:57:04.

211


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

212

Anna Kreysing

man daher das Handeln von Kiinstlerinnen und Kunstlern im Schaffen von
Kunstwerken als forschendes oder experimentierendes charakterisiert, darf
man dabei nicht aufer Achtlassen, dass dieses Forschen und Experimentieren
im Bemithen um das Konstituieren einer individuellen Praxis geschieht. Die
Ergebnisse dieses Tuns, die Kunstwerke, sind daher anders als Forschungs-
ergebnisse nicht anschlussfihig an andere Kunstwerke. Das Bemithen um
eine materiell manifeste Intention muss sich keiner Systematik unterstellen
und sich nicht am Faktischen orientieren. Die Arbeit des Kiinstlers ist freier
als die des Wissenschaftlers, da er nicht darauf angewiesen ist, dass seine Er-
gebnisse in einer Gemeinschaft von anderen Kiinstlerinnen und Kiinstlern
rezipiert und genutzt werden konnen. Dies lisst sich durch den Verweis auf
die individuelle Praxis des Kiinstlers verstehen. Da jeder Kuinstler seine eigene
Praxis konstituiert, die Methoden der Untersuchung selbst begriindet?® und
auch ein je eigenes Verfahren zur Prisentation findet, fithren die forschenden
Ansitze zu keinen anschlussfihigen wissenschaftlichen Ergebnissen, sondern
bleiben in hohem Mafle personlich und individuell. Dies hat den unschitz-
baren Vorteil, dass Kunstwerke ein Potential besitzen, das wissenschaftliche
Forschungsergebnisse nicht immer vorweisen konnen: Sie laden ein zu einer
freien Reflexion iiber Dinge, Stimmungen, Sachverhalte etc. in der Welt, wel-
cher der Sinn fiir Mégliches innewohnt. Der Rezipient kann durch sie sensibi-
lisiert werden (z.B. fiir ein genaues Beobachten), kann ein Verstindnis von et-
was vertiefen (z.B. von Melancholie), kann eine Lenkung von Aufmerksamkeit
erfahren, die, so punktuell sie auch ist, vielleicht doch Einfluss auf den Welt-
bezug des Menschen haben mag. Nicht selten wird der Kunstbetrachter aber
auch in der Betrachtung mit seinen eigenen Vorurteilen, mit Vorerfahrungen
konfrontiert, die erst in der Auseinandersetzung mit dem Werk zutage treten.
Diese zu erkennen, kann bedeuten, das eigene Bewusstsein zu erweitern. Dass
Kunstwerke zu diesen wichtigen Prozessen des Erkennens und Verstehens der
Welt beitragen konnen, sollte man anerkennen. Dass daraus aber kein wis-
senschaftlicher Anspruch erwachsen muss, lisst vor allem die Perspektive der
Rezipienten und Rezipientinnen deutlich werden. Die Produkte der forschen-
den kiinstlerischen Titigkeit sind von der je eigenen Strategie zur materiellen
Manifestation des Kiinstlers geprigt, auf die der Rezipient sich jeweils einlas-
sen muss. Gerade weil es keine die individuellen Praxen verbindende eindeu-
tige Sprache des Ausdrucks gibt, bleiben die Ergebnisse, so sinnlich prignant
sie wirken, zu unverbindlich. Man wiirde verkennen, worum es dem Kiinstler

23 | Dies betonte Cornelia Sollfrank in ihrem Vortrag »The Pervert’s Guide to Artistic
Research« (gehalten am 23.1.2015 anldsslich der Tagung »Wie verdndert sich Kunst,
wenn man sie als Forschung versteht?«in der UdK Berlin), in welchem sie auf die Praxis
der Vergabe von Doktortiteln fiir kiinstlerisch Forschende einging.

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Kunstwerk als verkdrperte Intention

ging, betrachtete man seine Artikulationen im Werk unter dem Aspekt einer
(Anschlussfihigkeit herstellenden) Kompatibilitit mit anderen Werken.

Die These, dass Kunst Forschung sei, {iberstrapaziert daher das in Astheti-
scher Erfahrung wirksam werdende epistemische Potential der Kunst. Meine
Ausfithrungen haben gezeigt, dass man sehr wohl sinnvoll von erkenntnis-
theoretisch relevanten Prozessen Asthetischer Erfahrung sprechen kann. Die-
se Prozesse als solche zu betrachten, die zu wissenschaftlichem Wissen fithren
oder anschlussfihige Forschungsergebnisse bieten, bedeutet, die Differenzen
im Erkennen nicht anzuerkennen. Freie Reflexionen, zu denen Asthetische
Erfahrungen einladen, fithren, wenngleich sie durch ihre Gerichtetheit auf das
Kunstwerk nicht als beliebig verstanden werden miissen, nicht zu eindeutigen
Ergebnissen. Sie sind ergebnisoffen und haben damit ein Potential, das uns im
Entwerfen neuer Welten, im Generieren neuer Blicke und dem Verstindnis
von Moglichem und Wirklichem helfen kann. Diese Prozesse sind weniger fiir
die Wissenschaft als vielmehr fiir das Verstindnis der Welt und des Lebens
abseits von Wissenschaftlichkeit relevant. In diesem Sinne kann die genauere
Untersuchung der Prozesse der Erkennens und Verstehens in Asthetischer Er-
fahrung ein Plidoyer dafiir sein, den Gegenstandsbereich der Erkenntnistheo-
rie nicht auf Fragen um das Bestehen und Gerechtfertigtsein von Aussagen zu
limitieren, sondern auch Prozesse zu beriicksichtigen, die zu Kenntnissen und
Verstindnissen beitragen, die Menschen in threm Leben betreffen.

LITERATUR

Ammon, Sabine: Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen Theorie der
Erkenntnis, Weilerswist 2009.

Bellini, Andrea/Schwarz, Dieter (Hg.): Thomas Schiitte. Frauen, Diisseldorf
2012.

Feyerabend, Paul: Wissenschaft als Kunst, Frankfurt a.M. 1984.

Goodman, Nelson: Ways of Worldmaking, Indianapolis 1985.

Hofmannsthal, Hugo von: Ein Brief (auch: Brief des Lord Chandos an Francis
Bacon), Berlin 1902; http://gutenberg.spiegel.de/buch/ein-brief-997/1 (ab-
gerufen am 22.3.2015).

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Akademieaus-
gabe Bd. VII; http://www.korpora.org/kant/aaoy/192.html (abgerufen am
28.02.2015).

LeWitt, Sol: »Paragraphs on Conceptual Art«, in: Artforum, Junii967y, S. 79-83.

McDowell, John: »Some Remarks on Intention in Action, in: The Amherst Lec-
ture in Philosophy 6 (2011), S. 1-18; http://www.amherstlecture.org/mcdowell
2011/mcdowellzon_ALP.pdf (abgerufen am 28.3.2015).

O’Dohoerty, Brian: In der weifien Zelle, Berlin 1996.

- am 14.02.2026, 11:57:04.

213


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

214 Anna Kreysing

Siegmund, Judith: Die Evidenz der Kunst. Kiinstlerisches Handeln als dsthetische
Kommunikation, Bielefeld 2007.

Speich, Daniel: »Alpenblick mit Geldnders, in: David Gugerli/Barbara Orland
(Hg.), Ganz normale Bilder, Ziirich 2002, S. 47-65.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus, in: Werkausgabe Bd. 1,
Frankfurt a.M. 1984, S. 7-187.

- am 14.02.2026, 11:57:04.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

