Methodus N° 7 (2013) pp. 29 - 47

Z.UR METAPHYSISCHEN DEDUKTION DER IDEEN IN DER
KRITIK DER REINEN VERNUNFT

Mario Caimi

1. DAS PROBLEM UND SEINE GESCHICHTE

UNTER DEN PROBLEMEN, die Kant in der Philosophie seiner Zeit an-
trifft, steht die Frage nach der Bestimmung des Ursprungs der Ideen.
In der Philosophie der Neuzeit wird diese Frage auf eine allgemeinere
und unbestimmtere Weise gestellt, nimlich als die Frage nach dem
Ursprung der Vorstellungen tiberhaupt. Descartes hatte gelehrt, dass
die Ideen (zumindest einige von ihnen) von Gott unmittelbar in die
denkende Seele eingeprigt werden «wie ein Kinstler seinem Werke
sein Zeichen einpragt»!. Malebranche entwickelte diesen Gedanken
Descartes’ in eine unerwartete Richtung: Seiner Meinung nach liegen
die Ideen in Gott selbst; wir haben sie, insofern wir Zugang zum gott-
lichen Geist haben?. Auch Leibniz nahm einen gottlichen Ursprung
der Ideen an; Gott selber stattet die Monade mit ihren Vorstellungs-
inhalt aus. Dieser Inhalt entspricht der Vorstellung des Weltalls aus
einem bestimmten Standpunkt; die einzelne Monade wird eben durch
diesen einzigen Standpunkt definiert. Leibniz wagt jedoch einen ent-
scheidenden Schritt, indem er die Idee nicht durch einen statischen,
festgelegten Geistesinhalt, sondern durch eine Handlungsmaoglichkeit
erklart. Idee ist nach Leibniz die Fahigkeit zu einer Handlung, durch
die das Vorstellungsvermogen den Gedanken eines Dinges hervor-
bringt®. Christian Wolff tibernimmt diese leibnizianische Auffassung

! «Et sane non mirum est Deum, me creando, ideam illam mihi indidisse, ut

esset tanquam nota artificis operi suo impressa». Descartes: Meditationes
de Prima Philosophia. Meditatio III. AT VII, 51. Ubersetzung von Gerhart
Schmidt, Stuttgart, Reclam, 1986, S. 133.

«Dela on peutjuger que c’est en Dieu ou dans une nature immuable: que ’on
voit tout ce que I’on connoit para lumiere ou idée claire» Malebranche: De
la recherche de la vérité. Xe. éclaircissement. Tome III. Edité par Genevieve
Rodis-Lewis. Paris, Vrin, 1976, S. 141. Die Begriindung der Lehre von der
Vision en Dieu findet sich in Malebranche: De la recherche de la vérité.
Livre troisieme, Chapitre VI: «Que nous voyons toutes choses en Dieu».
Ed. Rodis-Lewis, tome I, Paris, 1965, S. 248f.

3 Leibniz: Quid sit idea. Ed. Gerhardt VII, 263f.: Idea enim nobis non in

29

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

der Ideen. Wolff erkldrt die Vorstellungen als Verinderungen des
Seelenzustandes, welche durch das Vorstellungsvermogen hervor-
gebracht werden. Durch Wolff —so Paola Rumore— «vollzieht die
Philosophie den Ubergang von der cartesianischen Idee [...] zur dyna-
mischen Tatigkeit der leibnizschen Vorstellung»*.

Kant fasst diese rationalistische Auffassung tiber den Ursprung
der Ideen zusammen; er stellt sie dabei der empiristischen Tradition
gegeniiber:

«In Ansebung des Ursprungs reiner Vernunfterkenntnisse, ob sie
aus der Erfahrung abgeleitet, oder unabhingig von ihr in der
Vernunft ihre Quelle haben. Aristoteles kann als das Haupt der
Empiristen, Plato aber der Noologisten angesehen werden. Lok-
ke, der in neueren Zeiten dem ersteren, und Leibniz, der dem
letzteren [...] folgte, haben es gleichwohl in diesem Streite noch
zu keiner Entscheidung bringen kénnen»°.

Sowohl bei den Rationalisten als auch bei den Empiristen sind die
Fachausdricke fir «Idee» noch nicht festgelegt. Die Begriffe «Idee»,
«Vorstellung», «Seelen= oder Geistesinhalt», «Wahrnehmung», selbst
«Empfindung», kommen in diesem Zusammenhang vor. Nach dem
Onomasticon philosophicum latinoteutonicum et teutonicolatinum
wurde das lateinische Wort idea in der Deutschen Philosophie des X VIIL.
Jahrhunderts als «Vorstellung», «Begriff», «Bild», «Einzelner Begriff»,
«Gestalt» und «Urbild» tibersetzt®. Fir Wolff ist «<idea» in seiner «Deut-
schen Metaphysik» mit «Vorstellung» gleichbedeutend’. Erst nachdem
Kant in der «Stufenleiter» der Kritik der reinen Vernunft die Nomenkla-

quodam cogitandi actu, sed facultate consistit, et ideam rei habere dicimur,

etsi de ea non cogitemus, modo data occasione de ea cogitare possimus.

Paola Rumore: Lordine delle idee. La genesi del concetto di

‘rappresentazione’ in Kant attraverso le sue fonti wolffiane (1747-1787) .

Firenze, Le Lettere, 2007 S. 42.

5 KrV B 882.

Ken Aso, Masao Kurosaki, Tanehisa Otabe, Shiro Yamauchi: Onomasticon

philosophicum latinoteutonicum et teutonicolatinum. Tokio, 1989, S. 164.

7 «Das erste Register, Darinnen einige Kunst-Worter Lateinisch gegeben
werden», in: Christian Wolff: Verniinftige Gedancken von GOTT, der Welt
und der Seele des Menschen, auch allen Dingen iiberhaupt. Wir zitieren
nach der Ausgabe von Charles A. Corr, in Christian Wolff: Gesammelte
Werke. Herausgegeben und bearbeitet von J. Ecole [u. a.], Hildesheim,
Olms, 1997. Siehe dazu die erwihnte Arbeit von Paola Rumore, S. 51.

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

tur festlegte®, wurde das allgemeine Problem des Ursprungs der Vorstel-
lungen als das besondere Problem des Ursprungs der Ideen spezifiziert.

2. DAS sPEZIFISCHE PROBLEM DES URSPRUNGS DER IDEEN IN DER
KRITIK DER REINEN VERNUNFT. SCHWANKUNGEN

Kant tibernimmt von Leibniz‘ und Wolffs Philosophie die oben an-
gefuhrte dynamische Auffassung der Ideen’. Es steht ja fest, dass die
Ideen in der kritischen Philosophie nicht als Akzidenzien der Sub-
stanz «Seele» aufgefasst werden konnen. Sie sind aber ebenso we-
nig als statische Inhalte des Gemiits aufzufassen, die das Subjekt als
immer schon gegeben in sich vorfindet. Vielmehr kommt man an die
Ideen durch die Tatigkeit des denkenden Subjekts heran.

Eine solche Tatigkeit des denkenden Subjektes, durch die es die
Ideen hervorbringt, hat Kant auf unterschiedliche Weise aufgefasst.
Michael Oberhausen hat innerhalb der Kritik der reinen Vernunft ei-
nen friheren Versuch ausfindig gemacht, den Ursprung der Ideen auf-
zudecken. Dem gemafS sollte der Ursprung der Ideen in dem Verstand
(anstatt der Vernunft) und namentlich bei den Relationskategorien
gesetzt werden. Der entsprechende Text der Kritik besagt: «Um nun
diese Ideen nach einem Princip mit systematischer Pracision aufzih-
len zu konnen, miissen wir Erstlich bemerken, dafs nur der Verstand
es sei, aus welchem reine und transscendentale Begriffe entspringen
konnen, daf$ die Vernunft eigentlich gar keinen Begriff erzeuge, son-

8 KrV B 376f. Uber die Geschichte der Stufenleiter siche Paola Rumore,
a. a. O. S. 266f. Uber die Entstehung und die Entwicklung des
Ideenbegriffs bei Kant siche Norbert Hinske: «Kants Anverwandlung des
urspriinglichen Sinnes von Idee» in: Idea. VI Colloquio Internazionale
del Lessico Intelletiuale Europeo. Roma, 1990, S. 317-327. Wir zitieren
nach der italienischen Version: «Ricezione e trasformazione del senso
originario di‘idea’ in Kant.» in: Norbert Hinske: Tra illuminismo e critica
della ragione. Studi sul corpus logico kantiano. Pisa, Scuola Normale
Superiore, 1999, S. 119- 132.

Yamane weist darauf hin, dass Kants Auffassung des apriorischen
Ursprungs der reinen Begriffe sich von der diesbeziiglichen Auffassung
Lockes und Leibnizens darin unterscheidet, dass diese Denker ein von
Gott gegebenes Erkenntnisvermogen annehmen, wahrend fiir Kant die
Erkenntnisse ganz aus dem menschlichen Subjekt und zwar eben durch
die acquisitio originaria entstehen. Yuichiro Yamane: «Eine Studie
zum kritischen Begriff ‘a priori’ als ein Sachverhalt, der ‘urspringlich
erworben’ wird» in: Kant-Studien 101, 2010, S. 413-428, hier S. 419.

— 31—

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

dern allenfalls nur den Verstandesbegriff von den unvermeidlichen
Einschrankungen einer moglichen Erfahrung frei mache»!°. Diese
frithere «metaphysische Deduktion», der gemifs der Ursprung der
Ideen in dem Verstand liegt, wobei der Vernunft das Vermogen der
Hervorbringung von Begriffen abgesprochen wird, besteht in der Kri-
tik der reinen Vernunft mit der endgiiltigen Ideendeduktion neben-
einander, die besagt, der Ursprung der Ideen liege in der Vernunft und
die Tafel der Ideen konne durch die logischen Formen der Vernunft-
schliisse ausfindig gemacht werden!.

Die endgultige Fassung der «metaphysischen Deduktion» der
Ideen kommt schon zwischen 1778 und 1783 zum Ausdruck. Die-
se Jahreszahlen beziehen sich auf das nach Adickes wahrscheinliche
Abfassungsdatum der Refl. 5553. In dieser Reflexion werden die drei
Arten der Syllogismen mit den drei Ideen der speziellen Metaphysik
in Beziehung gebracht. Im Text steht: «Also werden alle Vernunfter-
kenntnisse den drey Arten der Vernunftschlisse parallel seyn. und
mehr derselben werden nicht moglich seyn»2. Das System der tran-
szendentalen Ideen besteht aus drei Titeln, «nach den drey Arten der
Vernunftschliisse» .

Somit wird der metaphysischen Deduktion der Ideen ihre end-
gultige Richtung gegeben.

3. DIE METAPHYSISCHE DEDUKTION DER IDEEN

Die alte, im § 6 der Dissertation dargelegte Lehre von einem logi-
schen und einem realen Gebrauch der Vernunft wird in der Kritik
der reinen Vernunjft B 355 wieder bemiiht. Im Text der Dissertation
heifst es: «Was jedoch das Intellektuelle im strengen Sinne betrifft, bei

10 KrV B 435. Wir folgen hier Michael Oberhausen: Das neue Apriori. Kants
Lebre von einer ‘urspriinglicher Erwerbung’ apriorischer Vorstellungen.
Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann, 1997, hier S. 231.

Oberhausen erklirt das als ein Uberbleibsel von einer fritheren Abfassung
der Schrift. Die Deduktion der Ideen aus den Relationskategorien bleibe
nichtsdestoweniger in Kraft: «Der Rekurs auf die Schlussformen macht
den fritheren Entwurf einer Griindung der Begriffe des Unbedingten in
den Relationsverhaltnissen dabei nicht obsolet. Er stellt vielmehr eine
Weiterentwicklung dieses gedankens dar». Oberhausen, a.a.O. S. 235.

12 Refl. 5553, AA XVIII, 222. Cf. Oberhausen, a.a.0. S. 235.

13 Refl. 5553, AA XVIII, 223.

11

— 32—

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

dem der Gebrauch des Verstandes ein realer ist: so werden solche Be-
griffe, der Gegenstinde wie der Beziehungen, durch die Natur selber
des Verstandes gegeben»'*. Der reale Gebrauch der Vernunft besteht
laut B 355 darin, dass die Quelle von gewissen Begriffen und Prinzi-
pien ihren Sitz in der Natur der Vernunft hat. Der Text besagt: «Es
giebt von ihr [d. h. von der Vernunft, M. C.] wie von dem Verstande
einen blof$ formalen, d.i. logischen, Gebrauch, da die Vernunft von
allem Inhalte der Erkenntnif§ abstrahirt, aber auch einen realen, da
sie selbst den Ursprung gewisser Begriffe und Grundsitze enthalt,
die sie weder von den Sinnen, noch vom Verstande entlehnt»'5. Als
es galt, den Ausdruck «realer Gebrauch» in der Dissertation zu be-
sprechen, haben ihn die Interpreten gedeutet, als ob der Verstand sich
durch seinen realen Gebrauch auf Dinge an sich selbst beziehen soll-

4 AATL 394: «autem intellectualia stricte talia attinet, in quibus usus intellectus
realis, conceptus tales tam obiectorum quam respectuum dantur per ipsam
naturam intellectus»; wir zitieren nach der Ubersetzung von Norbert Hinske,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1975, S. 35.

15 KrV A 299, B 355: «Es giebt von ihr wie von dem Verstande einen blofs
formalen, d.i. logischen, Gebrauch, da die Vernunft von allem Inhalte der
Erkenntnif$ abstrahirt, aber auch einen realen, da sie selbst den Ursprung
gewisser Begriffe und Grundsitze enthilt, die sie weder von den Sinnen,
noch vom Verstande entlehnt. Das erstere Vermogen ist nun freilich
vorlangst von den Logikern durch das Vermdgen mittelbar zu schliefSen
(zum Unterschiede von den unmittelbaren Schliissen, consequentiis
immediatis) erklart worden; das zweite aber, welches selbst Begriffe
erzeugt, wird dadurch noch nicht eingesehen.» Der hier angefiihrte reale
Gebrauch der Vernunft ist dem analog, der in Dissertatio § 6 und § 8 als
realer Gebrauch des Intellekts erwahnt wird. Durch diesen wusus realis
bringt der Intellekt von selbst Begriffe hervor: A.A. I, 394: Quod autem
intellectualia stricte talia attinet, in quibus usus intellectus est realis,
conceptus tales tam obiectorum quam respectuwm dantur per ipsam
naturam intellectus, neque ab ullo sensuum usu sunt abstracti, nec
formam ullam continent cognitionis sensitivae, qua talis. Solche Begriffe
stellen sich als die reinen Verstandesbegriffe heraus, wie es in A.A. II,
395 zu lesen ist : Cum itaque in metaphysica non reperiantur principia
empirica, conceptus in ipsa obvii non quaerendi sunt in sensibus, sed
in ipsa natura intellectus puri, non tanquam conceptus connati, sed e
legibus menti insitis (attendendo ad eius actiones occasione experientiae)
abstracti, adeoque acquisiti. Huius generis sunt possibilitas, exsistentia,
necessitas, substantia, causa etc. cum suis oppositis aut correlatis;
quae cum nunquam ceu partes repraesentationem ullam sensualem
ingrediantur, inde abstrahi nullo modo potuerunt.

- .73,216.36, am 19.01.2026, 17:48:57.
untersagt, f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

te. Der spitere kritische reale Gebrauch der Vernunft wurde dement-
sprechend als ein solcher erklart, bei dem die Vernunft sich a priori
auf einen Gegenstand bezieht; der Vernunft wird durch ihren realen
Gebrauch eine «apriorische Inhaltsbezogenheit»'¢ zugesprochen. Ein
realer Gebrauch der Vernunft bestehe dann, wenn die Vernunftein-
heit nicht nur die logische Einheit der Erkenntnisse in ein System,
sondern die Einheit der Gegenstinde selbst bedeutet!.

Wir aber mochten den Ausdruck «realer Gebrauch» (bzw. «usus
realis») der Vernunft als den Gebrauch der Vernunft verstanden wis-
sen, durch den die Vernunft Begriffe oder Grundsitze urspringlich
hervorbringt. Indem wir den Ausdruck «usus realis» so auslegen, lei-
sten wir dem schon zitierten Passus von KrV B 355 Folge. Unsere
Deutung wird auch durch den Text der Dissertation bestatigt, denn es
heifst dort, durch den realen Gebrauch erreiche der Verstand die Be-
griffe von «Maoglichkeit, Dasein, Notwendigkeit, Substanz, Ursache»
u. a. m., also lauter Begriffe, die vor jeder Erkenntnis im Verstande als
«leges menti insitae» bereitliegen'®.

Genau in der Erklarung der Moglichkeit der Herstellung von
Begriffen durch die Vernunft und in derselben besteht die metaphysi-
sche Deduktion der Ideen, mit der wir uns jetzt beschaftigen.

Durch ihren realen Gebrauch erzeugt die Vernunft von selbst
Begriffe. Die blof$ logische Erklarung der Vernunft reicht nicht dazu,
den realen Gebrauch dieses Vermogens verstandlich zu machen; denn
es lasst sich laut Kant nur schwer einsehen wieso, nur weil die Ver-
nunft «das Vermogen, mittelbar zu schliefSen» ist (das ist namlich die
logische Definition des Vernunftvermogens), sie von selbst Begriffe
erzeugen kann®. In der Erkldrung dieses Tatbestandes besteht eben
die Aufgabe einer metaphysischen Deduktion der Vernunftideen.

Die Losung dieser Aufgabe lauft analog zu der Losung der Auf-
gabe, die Verstandesbegriffe mit Hilfe des Leitfadens ausfindig zu ma-

16

Rudolf Malter: «Der Ursprung der Metaphysik in der reinen Vernunft.
Systematische Uberlegungen zu Kants Ideenlehre», in: Joachim Kopper
und Wolfgang Marx (Herausgeber): 200 Jahre Kritik der reinen Vernunft.
Hildesheim, Gerstenberg, 1981, S. 169-210, hier S. 181.

Nikolai E. Klimmek: Kants System der transzendentalen Ideen. Berlin -
New York, de Gruyter, 20085, S. 31.

18 Dissertatio § 8, AA I, 395.

¥ B 355.

17

— 34—

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

chen, den die logische Urteilstafel zur Verfigung stellt. Im Text wird
diese Analogie bestitigt: «die Vernunft [enthilt] in sich den Grund
zu Ideen [...]. Die letzteren sind ebensowohl in der Natur der Ver-
nunft als die ersteren [scil. die Kategorien M.C.] in der Natur des
Verstandes gelegen»2°. Das heifSt: ebenso wie der logische Gebrauch
des Verstandes (die logische Aussage von Urteilen) uns den Leitfaden
zur Entdeckung der reinen Verstandesbegriffe in ihrem vollstandi-
gen System lieferte?!, ebenso durfen wir erwarten, dass der logische
Gebrauch der Vernunft uns die Aufstellung eines vollstindigen Ver-
zeichnisses der reinen Vernunftbegriffe ermoglicht?2. Noch genauer
und deutlicher wird diese Analogie in der Kritik der reinen Vernunft
vorgetragen, wenn es gilt, den Ursprung der Ideen darzustellen:

«[DJie Vernunft [muss] lediglich durch den synthetischen Ge-
brauch eben derselben Function, deren sie sich zum kategori-
schen Vernunftschlusse bedient, nothwendiger Weise auf den
Begriff der absoluten Einheit des denkenden Subjects kommen».

Auf derselben Weise wird der Ursprung der tibrigen Ideen ermitttelt:
die metaphysische Deduktion soll erkldren

«wie das logische Verfahren in hypothetischen [Vernunftschluss]
die Idee vom Schlechthin-Unbedingten in einer Reihe gegebener
Bedingungen, endlich die blofse Form des disjunctiven / Ver-
nunftschlusses den hochsten Vernunftbegriff von einem Wesen
aller Wesen nothwendiger Weise nach sich ziehen miisse»?.

20 Prolegomena § 40, AA 1V, 328.

2 A69,B94.

2 A299,B356: «Wir [konnen| nach der Analogie mitden Verstandesbegriffen
erwarten [...], dafl der logische Begriff zugleich den Schlissel zum
transscendentalen und die Tafel der Functionen der ersteren zugleich die
Stammleiter der Vernunftbegriffe an die Hand geben werde».

B KrV B 392f. Im Gegensatz dazu meint Nikolai Klimmek, dass wir auf diese
Weise keine Ideen, sondern nur Klassen von Ideen erreichen; dementsprechend
seien die Begriffe von Gott, von Welt und von Seele keine richtige Ideen,
sondern nur Titeln oder Klassen von Ideen, jenen Titeln analog, unter denen
die Kategorien in der entsprechenden Tafel stehen. Siehe Klimmek, a.a. O.,
S. 51f. (siehe auch ebenda, S. 24). Der Leitfaden zur Entdeckung der Ideen
liege nach Klimmek nicht in den logischen Formen der Syllogismen, sondern
er sei in der «Tricotomie der Gegenstandsbereiche moglicher Vorstellungen»
zu suchen (Klimmek a. a. O., S. 73). Solche Tricotomie bestehe aus a) den
Zustinden des denkenden und fihlenden Subjekts; b) den Gegenstanden des

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

Es wird dadurch aber immer noch nicht erklart, wieso aus einer
Form des Vernunftschlusses eine Vernunftidee wird. Dieser Vorgang
wird am Anfang der Lehre von der Vernunft angesprochen, als Kant eine
Erklarung der Vernunft darlegt; dort macht er uns auf die logische Er-
klarung der Vernunft aufmerksam und fuhrt darauf die reale Erklarung
an, die sich auf den schon erwihnten realen Gebrauch griindet und be-
sagt, die Vernunft sei ein Vermogen, Begriffe und Prinzipien zu erzeugen.
Eine Definition von hoherer Stufe (will sagen, von hoherer Ordnung)
umfasst diese zwei Erkldrungen in einer Einheit; sie besagt, Vernunft ist
das «Vermogen der Prinzipien»**, wobei ‘Prinzip’ im absoluten und nicht
im komparativen Sinn aufgefasst werden soll*’. Im absoluten Sinn sind
Prinzipien synthetische Erkenntnisse aus Begriffen’; sie sollen aber ab-
solut erste, keine abgeleitete Erkenntnisse sein. Dementsprechend soll
unter «Vermogen der Prinzipien» ein Vermogen verstanden werden, das
die «unbedingte synthetische Einheit aller Bedingungen tiberhaupt» stif-
tet”’. Die Erklarung der Vernunft als «Vermogen der Prinzipien» umfasst
also sowohl die logische Tatigkeit der Vernunft, durch die sie mittelba-
re Schliisse hervorbringt, als auch die Erzeugung von Ideen auf Grund
von Prosyllogismen; denn nur durch einen polysyllogistischen Regressus
kann die Vernunft der Regel Folge leisten, die gebietet, «die unbedingte
synthetische Einheit aller Bedingungen tiberhaupt» zu finden. Nur durch
diesen polysyllogistischen Regressus kann sie das leisten, was ihre Erkla-
rung von ihr aussagt: ein Vermogen der Prinzipien sein. Anders ausge-
driickt: zur Natur der Vernunft gehort (nach ihrer eigenen Definition),
den Riickgang auf die Reihe der Bedingungen durch eine prosyllogisti-
sche Kette immer weiter fortzusetzen. Das ist die Art, wie die Vernunft,
ihrer Definition gemafS, das Unbedingte sucht.

empirischen Denkens; ¢) den Gegenstinden des reinen Denkens. Aus diesen
drei Elementen mitsamt ihren Beziehungen zu den Kategorien ergeben sich
nach Klimmek erst die Ideen. Wir mochten aber das, was Klimmek fiir Ideen
erklart, lieber als Pradikabilien der richtigen Ideen (analog den in B 108
erwahnten Pradikabilien der Kategorien) verstanden wissen. Wenn wir sie als
Pradikabilien auffassen, bleibt fiir die Vernunftbegriffe von Gott, von Welt
und von Seele die Bezeichnung der Ideen weiterhin giiltig und somit wird die
Ubereinstimmung mit dem Text der Kritik der reinen Vernunft besser erhalten.

2 A 299, B 356.

25 B 382 (iiber den Gebrauch des Ausdruckes ‘absolut’).

26 B 357.

27 B 391.

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

Rudolf Malter hat in diesem Vorgang zwei Schritte unterschie-
den; beim ersten Schritt wird festgelegt, dass die Pramissen und die
Schlusssitze im Syllogismus Urteile sind; das aber heifst, sie beste-
hen aus Vorstellungen, die durch die in B 391 erwihnten drei Arten
der Relation miteinander verkniipft sind®®. Beim zweiten Schritt der
metaphysischen Deduktion wird auf diese Verhaltnisse das Vernunft-
prinzip angewandt, das Prinzip ndmlich, die unbedingte synthetische
Einheit aller Bedingungen zu finden. Daraus ergibt sich das «System
der transzendentalen Ideen»?.

Diese Hinweise zur Ausfithrung der metaphysischen Deduktion
der Ideen aus dem logischen Gebrauche der Vernunft vermogen aber
immer noch nicht, den Weg zu bestimmen, der einzuschlagen ist, um
am Ende der logischen Bedingungsreihen die Vernunftbegriffe zu fin-
den. Kant gibt zu, dass «nur in der volligen Ausfiihrung» sich deutlich
erklaren lassen wird, «wie die Vernunft lediglich durch den syntheti-
schen Gebrauch eben derselben Function, deren sie sich zum katego-
rischen Vernunftschlusse bedient, nothwendiger Weise auf den Begriff
der absoluten Einheit des denkenden Subjects kommen miisse, wie
das logische Verfahren in hypothetischen die Idee vom Schlechthin-
Unbedingten in einer Reihe gegebener Bedingungen, endlich die blofSe
Form des disljunctiven Vernunftschlusses den hochsten Vernunftbegriff
von einem Wesen aller Wesen nothwendiger Weise nach sich ziehen
miisse: ein Gedanke, der beim ersten Anblick dufSerst paradox zu sein
scheint»*. Kant begniigt sich mit der Erkliarung, der Weg vom logi-
schen zum realen Gebrauch der Vernunft (d. i. der Weg zur Erzeugung
der Ideen anhand der mittelbaren Schlusse) fuhre durch Prosyllogis-
men. Er gibt keinen weiteren Hinweis und verschiebt die Erklarung auf
spater. Das mag wohl der Grund dafiir sein, weswegen die Interpreten
sich unzufrieden geben und auf verschiedene Weisen die metaphysische
Deduktion der Ideen fiir verfehlt erklaren. Wir werden in der Folge
einige solcher Einwinde in Betracht ziehen, bevor wir zum Versuch

28 Die Einteilung der Syllogismen in drei Klassen, nach dem Verhiltnis der

Begriffen in dem Hauptsatz, wird in Logik § 60, Anmerkung 1, AA IX,
122 erklart. Siehe dartiber Klimmek, a. a. O. S. 20.

Rudolf Malter: «Der Ursprung der Metaphysik in der reinen Vernunft.
Systematische Uberlegungen zu Kants Ideenlehre», in: Joachim Kopper
und Wolfgang Marx (Herausgeber): 200 Jabre Kritik der reinen Vernunft.
Hildesheim, Gerstenberg, 1981, S. 169-210, hier S. 185.

30 B 392f.

29

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

einer Rekonstruktion der logischen Schritte einer metaphysischen De-
duktion fortschreiten.

4. EINIGE EINWANDE GEGEN DIE
METAPHYSISCHE DEDUKTION DER IDEEN

Die Kommentatoren nahmen auf unterschiedlichen Weisen an der
metaphysischen Deduktion der Ideen Anstofs. Es wird uns helfen,
wenn wir einige dieser Reaktionen betrachten, damit wir unseren Re-
konstruktionsversuch genauer beurteilen konnen.

Friedrich Paulsen spricht der Deduktion der Ideen aus den For-
men der Vernunftschlisse jeden Wert ab: «DafS dies alles mufSiges
Spiel eines eigensinnigen scholastischen Scharfsinns ist, bedarf nicht
der Ausfithrung»3'. Ahnlich weisen Adickes, Kemp Smith, Strawson
und Bennet die Deduktion im Ganzen zuriick?2.

Heimsoeth erhebt differenzierte Einwande gegen die Deduktion
einer jeden Idee*. Das Ergebnis des kategorischen Prosyllogisms, nim-
lich «dasjenige, was nur als Subjekt, nicht als Pradikat ausgesagt werden
kann» diirfte nach Heimsoeth «als unbedingte Substanz etwa im Sinne
des Spinoza (oder Hegels)» und nicht als Seele (Subjekt der Erkenntnis)
aufgefasst werden. Die Gewinnung der Idee von Welt aus der Reihe der
hypothetischen Prosyllogismen bildet nach Heimsoeth blofS ein Teil der
Aufgabe; die hier in der Kritik vorgetragene Reihe ist nur eine unter meh-
reren, die andere Aspekten der Idee, wie etwa «[d]ie Grofse des Weltgan-
zen oder die Art seiner Gefugtheit (in Teilung und Zusammensetzung)»**
zur Geltung bringen sollten. Ebenso unbefriedigend ist nach Heimsoeth
die Deduktion der Gottesidee aus dem disjunktiven Vernunftschluss:
«Daf$ Kant hier, vom Formalen her, auf die Gottesidee zielt, wird man
aus diesem Textstiick nicht sogleich erraten konnen»?.

31 Friedrich Paulsen: Immanuel Kant. Sein Leben und seine Lebre. Stuttgart,
Frommans, 7. Aufl. 1924, S. 215.

32 Nach Oberhausen, a. a. O., S. 241f. Klimmek (a. a. O., S. 3) setzt die
Namen von Riehl, von Schmucker und von Malzkorn hinzu.

33 Heinz Heimsoeth: Transzendentale Dialektik. Ein Kommentar zu Kants
Kritik der reinen Vernunft. Erster Teil: Ideenlehre und Paralogismen.
Berlin, Walter de Gruyter, 1966, S. 45f.

3% Heimsoeth, a. a. O. S. 46. Siehe dariiber die bereits erwihnte Arbeit von
Klimmek (Klimmek, a. a. O., S. 24, S. 51 und S. 73).

3 Heimsoeth, a. a. O. S. 47.

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

Oberhausen erkennt die Geltung der metaphysischen Dedukti-
on trotz der «Gewaltsamkeiten und Widerspriiche» an, die er darin
findet. Er erhebt aber einen dhnlichen Einwand wie Heimsoeth; er
bezweifelt namlich, dass das Ergebnis der Deduktion sich mit den
Ideen der metaphysica specialis in Zusammenhang bringen lasst®.

Camilla Serck-Hansen weist das logische Verfahren der metaphysi-
schen Deduktion, insbesondere bei der Idee der Seele als verfehlt zuriick?.

Wir werden unsere Aufzeichnung der Einwinde auf das hier
Vorgetragene beschrianken; sie stehen fur viele andere. Wir hoffen,
durch unsere Rekonstruktion der metaphysischen Deduktion der
Ideen auf diese Einwinde eine Antwort geben zu konnen.

5. VERSUCH EINER METAPHYSISCHEN DEDUKTION DER IDEEN VON
GOTT UND VON DER WELT AUS DEM DISJUNKTIVEN BZW.
AUS DEM HYPOTHETISCHEN VERNUNFTSCHLUSS

Wir mochten jetzt einen Versuch machen, die metaphysische Deduk-
tion der Ideen von Gott und von der Welt aus dem disjunktiven bzw.
aus dem hypothetischen Vernunftschluss zu leisten:

Der disjunktive Vernunftschluss nebst dem entsprechenden Pro-
syllogismus ergibt einen reinen Vernunftbegriff, der in die Mannigfal-
tigkeit der Erkenntnisse eine kollektive Einheit hineinbringt, namlich
eine solche, welche die Erkenntnisse in ein Ganzes vereinigt. Dieser
Vernunftschluss hat bekanntlich die Form:

Entweder p, oder q (Obersatz, propositio major);
nun aber nicht p (Untersatz, Minor);

also q (Schluss).

Der Obersatz ist vom Standpunkt der Vernunft her notwendig, wenn
er fur den Schluss eines vorhergehenden Syllogismus angesehen wird.
Wir durfen dieses Syllogismus wie folgend ausdriicken:

Entweder n, oder (entweder p, oder q);
nun aber nicht n;
also: entweder p, oder q.
36 QOberhausen, a. a. O. S. 245.
37 Camilla Serck-Hanssen: «The Error of Reason. Rereading the First

Paralogism». Vortrag beim IV Congresso Kant da Sociedade Kant
Brasileira, Porto Alegre, 12-15 Mai 2008.

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

Der Obersatz dieses Syllogismus ist seinerseits vom Standpunkt der
Vernunft her als notwendig anzusehen, wenn er das rationale Ergebnis
von vorhergehenden disjunktiven Schliissen bildet, wie etwa:

Entweder m, oder [entweder n, oder (entweder p, oder q)].

Die von der Vernunft gesuchte vollstindige kollektive Einheit wiir-
de beim disjunktiven Syllogismus erreicht werden, wenn man durch
Fortsetzung dieses prosyllogistischen Verfahrens zu einem Obersatz
kommt, der in sich die vollstindige Disjunktion von allen moglichen
Pradikaten enthalt, so dass kein Pradikat tibrig bleibt, das zu dieser
vollstindigen Disjunktion noch hinzugefiigt werden konnte.

Da die Priadikate Realititen bezeichnen, so driickt die vollstin-
dige Disjunktion im Obersatz dann das All der Realitit (ommnitudo
realitatis) aus. Denken wir uns diese Pramisse als synthetische Einheit
(d. h., denken wir diese vollstindige Summe aller Realitdten mittels
eines einzigen Begriffs), so gewinnen wir die Idee der ommnitudo rea-
litatis als synthetische Einheit, d. i. wir erhalten die Idee von Gotz:.
Wenn wir obendrein die Pramisse «hypostasieren», d. h., wenn wir
die Summe aller Pridikate derart auffassen, als ob sie sich auf eine
wirkliche Substanz beziehen sollte, dann lassen wir uns den dialekti-
schen Gebrauch des rationalen Gottesbegriffs zuschulden kommen.

Ein solches All der Realititen, als Individuum aufgefasst, ist das
Ideal der reinen Vernunft’.

Etwas Ahnliches kommt beim hypothetischen Syllogismus vor.
Dieser Syllogismus hat die Form:

Wenn p, dann q
Es ist der Fall, dass p,
also, q.

Suchen wir mittels eines Prosyllogismus die Bedingungen des Ober-
satzes, so wird dieser Obersatz den Schluss eines vorhergehenden
Syllogismus bilden. Wir diirfen diesen vorhergehenden Syllogismus
so ausdriicken:

Wenn n, dann (wenn p, dann q)
es ist der Fall, dass n

also, (wenn p, dann q).

3% Heimsoeth, a. a. O., S. 47.
40—

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

Der Obersatz dieses vorhergehenden Syllogismus soll auch seinerseits
als den Schluss eines vorhergehenden Syllogismus angesehen werden:

Wenn m, dann [wenn n, dann (wenn p, dann q)]

Es ist der Fall, dass m

also, [wenn n, dann (wenn p, dann q)|

Das fithrt noch zu weiter vorhergehenden Bedingungen durch einen
Regressus zu einer letzten Pramisse, welche in sich die vollstindige
Reihe der Bedingungen von allen méglichen hypothetischen Syllogis-
men enthalt. Bei dieser Pramisse fande die Vernunfteinheit ihre Voll-
endung. Wenn wir nun diese Pramisse als eine synthetische Einheit
denken (d. h., wenn wir die Summe aller miteinander zusammen-
hiangenden Bedingungen mittels eines einzigen Begriffes denken) so
gewinnen wir die Idee von Welr.

Wenn man obendrein die Pramisse «hypostasiert», d. h., wenn
man die vollstindige Reihe der Bedingungen derart auffasst, als ob
sie sich auf eine wirkliche Substanz beziehen sollte, dann verfallt man
in den dialektischen Gebrauch der Weltidee.

Die Welt soll dementsprechend die vollstandige (und deswegen
unbedingte) Reihe der Ursachen und Wirkungen in sich enthalten; sie
ist das Ganze, das nicht wiederum Teil von etwas anderem ist. Also
hat auch die Idee von Welt in dem legitimen logischen Verfahren der
Vernunft ihren Ursprung. Nur die triigerische Zuschreibung des Da-
seins zu ihrem Gegenstand beraubt sie ihrer Legitimitat.

Die innere Differenzierung des Vernunftbegriffes von Welt
durch seine Verbindung mit den Kategorieenklassen fiihrt, (wie es
schon Heimsoeth, Oberhausen und Klimmek bemerkt haben) zu den
Vernunftbegriffen, die dann die Antinomie der Vernunft bilden.

So entstehen die Ideen von Gott und von der Welt aus der Natur
der Vernunft selber.

6. VERSUCH EINER METAPHYSISCHEN DEDUKTION DER IDEE VON
DER SEELE AUF GRUND DES KATEGORISCHEN SYLLOGISMUS

Die Deduktion der Idee der Seele bietet eine groflere Schwierigkeit.
Paulsen bemerkt, dass die in der Kritik der reinen Vernunft iber den
Ursprung der Ideen angegebenen Hinweise nur fur die theologische
und fur die kosmologischen Ideen, nicht aber fiir die psychologische

—4]—

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

Idee ihre Geltung bewahren®. Kant selber macht auf die eigentiim-
liche Schwierigkeit aufmerksam, die der metaphysischen Deduktion
der psychologischen Idee anhaftet.

Der kategorische Prosyllogismus diirfte wie folgt rekonstruiert
werden:
Der Syllogismus, der den Startpunkt bildet, ist:

Ein jeder M ist P
Sist M
also S ist P

Der Regressus fithrt zu einem vorangehenden Syllogismus:

Alle R sind P
Ein jeder M ist R

Also ein jeder M ist P (dieser ist der Obersatz des Syllogismus,
der unseren Anfang bildet).

Der Obersatz in diesem neuen Syllogismus (Alle R sind P) bildet ih-
rerseits den Schluss von einem vorangehenden u. s. w.

Der Einwand wurde erhoben, dass der Regressus im kate-
gorischen Prosyllogismus eigentlich zu einem immer allgemeineren
Mittelbegriff fiihrt. Die wachsende Allgemeinheit des Mittelbegriffes
macht ihn aber immer mebr geeignet zur Funktion eines Pradikates.
Also kann uns der Regressus im Prosyllogismus nie zur Idee eines
Subjektes fithren, das kein Pradikat sein kann (was das Ziel der
Deduktion war)*.

Um dieser Schwierigkeit abzuhelfen, bezieht sich Klimmek* auf
eine Stelle bei Mellin, der bemerkt, der kategorische Prosyllogismus

3 Paulsen, a. a. O. S. 215.

4 B 441: «was die Kategorien des realen Verhaltnisses unter den
Erscheinungen anlangt, so schickt sich die Kategorie der Substanz mit
ihren Accidenzen nicht zu einer transscendentalen Idee; d.i. die Vernunft
hat keinen Grund, in Ansehung ihrer regressiv auf Bedingungen zu gehen.
Denn Accidenzen sind (so fern sie einer einigen Substanz inhiriren)
einander coordinirt und machen keine Reihe aus. In Ansehung der
Substanz aber sind sie derselben eigentlich nicht subordinirt, sondern die
Art zu existiren der Substanz selber».

Klimmek, a. a. O., S. 25s.. Ahnlich Camilla Serck-Hanssen im erwahnten
Vortrag Porto Alegre 2008.

4 Klimmek, a. a. O. S. 235s.

41

—4)

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

konnte auch derart gebildet werden, dass der Schluss von einem je-
den Syllogismus in der Reihe zum Untersatz (statt zum Obersatz)
des darauffolgenden dient®. Dementsprechend fithrt Klimmek einen
Prosyllogismus an, bei dem der jeweilige Untersatz die notwendige
Folge eines vorangehenden Syllogismus ist.

Starten wir vom kategorischen Vernunftschluss:

Alle Menschen sind sterblich
Caius ist ein Mensch
Caius ist sterblich.

Beim Regressus kommen wir an die Bedingung des Untersatzes:

Alle Jungen sind Menschen

Caius ist ein Junge

Caius ist ein Mensch (dieser Schluss ist der Untersatz des
Syllogismus, der unseren Startpunkt bildete)

Der Regressus hat uns zu dem Mittelbegriff «Junge» gefiihrt, der ein-
en geringeren Umfang als «Mensch» hat. Auf dieser Weise konnten
wir zu Mittelbegriffen von immer geringerem Umfang fortschreiten
und so wiirden wir (laut Klimmek) an einen solchen Begriff immer
naher herankommen, der kein Pradikat sein kann*. Klimmek gibt
aber zu, dass der so gestaltete Regressus zwar auf einen letzten Beg-
riff zielt, ihn aber nicht darstellen kann. Es sei nicht moglich, «dass
ein solcher Subjektbegriff tatsachlich in einem obersten, letzten Ur-
teil der Schlusskette gebraucht» wird*. Also scheitert auch hier das
Vorhaben, die Idee der Seele durch einen kategorischen Prosyllogis-
mus zu erzeugen.

Das versetzt uns in einige Verlegenheit, denn ein Verzicht auf die
metaphysische Deduktion wiirde die ganze transzendentale Dialektik
sowohl in ihrem negativen als auch in ihrem positiven Sinn ins Wan-
ken bringen*.

43 Mellin: «Prosyllogismus», in: Mellin, Georg Samuel Albert: Encyclopddisches
Worterbuch der kritischen Philosophie, 6 Bande, Jena - Leipzig, 1797-1804,
(wir zitieren nach der Ausgabe Aetas Kantiana, Bruxelles, 1968) S. 719f.,
insbesondere S. 721.

4 Klimmek, a.a. O. S. 27.
4 Klimmek, a. a. O. S. 27.
4 Paulo R. Licht dos Santos: «Algumas observacdes sobre a Dialética

— 43—

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

Es lasst sich jedoch einen Ausweg denken, indem man sich be-
sinnt, dass der prosyllogistische Regressus uns nicht an einen Begriff,
sondern vielmehr an einen Satz (an einen ersten Obersatz) bringen
soll. Zweck der metaphysischen Deduktion der Idee von der Seele
wire dann nicht einen Begriff zu finden, der als Subjekt des Ober-
satzes nicht wiederum Pridikat sein kann. Der absolute Anfang der
Reihe der Syllogismen liegt nicht im Subjekt des ersten Obersatzes,
sondern er durfte in diesem ganzen Obersatz bestehen.

Es gilt also, diesen absoluten ersten Obersatz ausfindig zu
machen. Der Form nach lautet der Obersatz : Alles M ist P. Das
Subjekt dieses Satzes (der Mittelbegriff «M» im kategorischen
Syllogismus) soll nach erfolgtem Regressus ein Begriff vom groften
Umfang sein. Dementsprechend wiirde der Obersatz lauten:

Alles Etwas uberhaupt ist P

Nehmen wir jetzt den Begriff «P» in seinem grofSten Umfang, so ha-
ben wir P = Pradikat eines Subjektes. Dementsprechend haben wir
den folgenden Obersatz:

Alles Etwas tiberbaupt ist Prddikat eines Subjektes

Dadurch wird Klimmeks Bemerkung bestitigt, die besagt, der
Mittelbegriff, in seinem hochsten Umfang genommen, kann immer
als Pradikat dienen.

Wir konnen noch einen weiteren Schritt tun, namlich den Satz
umkehren. In diesem Falle gilt es, die Umkehrung als eine reine (con-
versio simpliciter talis) anzunehmen, denn beide Begriffe in ihrem vol-
len Umfang genommen werden*’. Durch die Umkehrung erhalten wir:

Pridikat eines Subjektes ist alles Etwas iiberbaupt
Das aber bedeutet:
Ein Subjekt hat fiir Prddikate alles, was Etwas tiberbaupt ist

Nun ist nach Leibniz das Subjekt, dem alle Vorstellungen als Pradi-
kate zugesprochen werden, die Monade (beziehungsweise die Seele).

Transcendental: o fim da Critica da razdo pura», in: Studia Kantiana,
vol. 6/7,2008,S. 135-179, hier S. 154 : «A deducao metafisica das idéias
e, com ela, a Dialética, mais do que etapa preliminar da destruicao da
metafisica, mostra-se como momento indispensavel de sua construcao».

v Logik § 53, AAIX, 118.
44

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

Das ganze Weltall ist als Vorstellung in der Monade enthalten; des-
wegen bildet eine jede wahre Aussage uber die Monade einen analy-
tischen Satz. Der Satz, der besagt:

Ein Subjekt hat fiir Pridikate alles, was Etwas iiberbaupt ist

driickt eben diese Sachlage aus.

Der Satz: Ein Subjekt hat fiir Pradikate alles, was Etwas iiberhaupt
ist lasst sich nun durch den Satz abkiirzen, bzw. iibersetzen:

Ich denke alle Vorstellungen iiberbaupt.

Dies ist aber nach Kant ,der alleinige Text der rationalen Psycho-
logie“, ndmlich das Prinzip, ,,aus welchem sie ihre ganze Weisheit
auswickeln soll“#,

Wir durfen also annehmen, dass der Prosyllogismus uns doch
zu einem letzten Obersatz gefiihrt hat, tiber den hinaus weiter zu ge-
hen nicht mehr moglich ist. Ein solcher Obersatz ist aber ein Prinzip.

Wenn wir nun diesen Obersatz hypostasieren (d. i., wenn wir
ihn als die Beschreibung einer wirklichen, daseienden Sachlage anse-
hen), so haben wir die Behauptung, dass es ein wirklich existierendes
Subjekt gibt, von dem sich alles aussagen lasst, was uberhaupt etwas
ist. Dieses Subjekt ist, nach Leibniz, die Substanz bzw. die Monade.
Solche Monaden, die mit Selbstbewusstsein ausgestattet worden sind,
heiflen Seelen. Also hat uns der kategorische Prosyllogismus endlich
auf den Vernunftbegriff «Seele» gefihrt.

7. SCHLUSS. URSPRUNGLICHE ERWERBUNG DER IDEEN,
PRAFORMATION UND EPIGENESIS

Wir haben somit einen Teil der metaphysischen Deduktion der Ideen
rekonstruiert. Eigentlich hat eine solche Deduktion zwei Aufgaben,
namlich erstens soll sie den Ursprung der Ideen in der reinen Vernunft
ans Licht bringen; zweitens soll sie auf Grund dieses apriorischen Ur-
sprungs das vollstindige Verzeichnis der Ideen vorlegen. Wenn wir
den Ursprung der Ideen in den drei Formen des Vernunftschlusses
erklart haben, so wird mit einem Schlag auch die zweite Aufgabe ge-
16st; denn es gibt nur drei Arten des Verhiltnisses vom Bedingten zu
seiner Bedingung, welche in den Vordersitzen der Vernunftschliisse

48 B 401.
— 45—

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Methodus N° 7 (2013) Mario Caimi

zum Ausdruck kommen; dementsprechend werden nur drei die Ideen
sein, die sich aus den Formen des Syllogismen ableiten lassen. Die
Verbindung dieser Ideen mit den vier Klassen der Kategorien ergibt
nachher eine Vielzahl von reinen Vernunftbegriffen a priori, die wir
im Anschluss an die in B 108 ausgefiihrte Lehre von den Pradika-
bilien der Kategorien auch wohl «Pridikabilien der Ideen» nennen
duirfen. In solchen Begriffen ist die Gesamtheit der Bedingungen zu
einem gegebenen Bedingten enthalten. Sie bilden den Grund der An-
tinomien.

Die Erzeugung der Ideen anhand der logischen Struktur des
Vernunftschlusses ermoglicht auch eine, wenn auch negative Antwort
auf die Frage, ob die metaphysischen Ideen angeboren sein mogen.
Aus unserer Untersuchung ergibt sich, dass wir, entgegen Descartes’
Auffassung, keine angeborenen Ideen von Gott, von der Welt oder
von der Seele besitzen. Man kann den Ursprung der Ideen durch eine
biologische Metapher verbildlichen, deren Kant sich im Zusammen-
hang der Kategorien bedient hat*, die aber erst in der Kritik der Ur-
teilskraft erklart wird*: die Ideen liegen nicht praformiert im Gemiit
(so wie, nach Meinung der Anhinger der biologischen Priformati-
onslehre, das vollstindige Individuum im Leibe seiner Eltern seit dem
Moment der Schopfung liegt). Die Ideen werden nicht unmittelbar
von Gott in den Geist eingepflanzt; sie werden vielmehr durch die Er-
zeugungskraft der Vernunft selbst hervorgebracht (so wie, nach Mei-
nung der Anhanger der biologischen Lehre von der Epigenesis, sich
ein organischer Korper aus einer formlosen anorganischen Materie
bildet)’'. Die Spontaneitit der Vernunft ist es, was die Ideen erzeugt,
ahnlich wie die Erfahrung es ist, was die acquisitio originaria’® der
Kategorien verursacht.

Lagen die Ideen im Gemiit praformiert, indem sie dort von Gott
eingepflanzt sind, so misssten sie eine unfehlbare Beziehung auf ihre

¥ KrV § 27,B 167.

50 Kritik der Urteilskraft § 81, AA'V, 421f.

51 Uber den Begriff der Epigenesis siche Jean-Claude Dupont: «Pre-
Kantian Revival of Epigenesis. Caspar Friedrich Wolff’s De formatione
intestinorum (1768-69)» in: Philippe Huneman (editor): Understanding
purpose. Kant and the Philosophy of Biology. New York, Rochester,
2007, S. 37-49, hier S. 39.

52 Oberhausen, a. a. O. S. 236.

— 46—

.73.216.36, am 19,01,2026, 17:48:57.
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

Zur metaphysischen Deduktion... Methodus N° 7 (2013)

Gegenstiande haben (denn sonst hitte Gott uns durch die Ideen auf
trugerische Weise getduscht). Wenn sie aber von der Vernunft erzeugt
werden, so konnten sie auch leere Begriffe sein, denen kein Gegen-
stand entspricht. Um diese Frage zu kladren ist eine transzendentale
Deduktion der Ideen notig.

— 47—

- 216.73,216.36, am 19.01.2026, 17:48:57.
untersagt, f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

