
—29—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

Zur metaphysischen Deduktion der Ideen in der 
KRITIK DER REINEN VERNUNFT

Mario Caimi

1. Das Problem und seine Geschichte

Unter den Problemen, die Kant in der Philosophie seiner Zeit an-
trifft, steht die Frage nach der Bestimmung des Ursprungs der Ideen. 
In der Philosophie der Neuzeit wird diese Frage auf eine allgemeinere 
und unbestimmtere Weise gestellt, nämlich als die Frage nach dem 
Ursprung der Vorstellungen überhaupt. Descartes hatte gelehrt, dass 
die Ideen (zumindest einige von ihnen) von Gott unmittelbar in die 
denkende Seele eingeprägt werden «wie ein Künstler seinem Werke 
sein Zeichen einprägt»1. Malebranche entwickelte diesen Gedanken 
Descartes’ in eine unerwartete Richtung: Seiner Meinung nach liegen 
die Ideen in Gott selbst; wir haben sie, insofern wir Zugang zum gött-
lichen Geist haben2. Auch Leibniz nahm einen göttlichen Ursprung 
der Ideen an; Gott selber stattet die Monade mit ihren Vorstellungs-
inhalt aus. Dieser Inhalt entspricht der Vorstellung des Weltalls aus 
einem bestimmten Standpunkt; die einzelne Monade wird eben durch 
diesen einzigen Standpunkt definiert. Leibniz wagt jedoch einen ent-
scheidenden Schritt, indem er die Idee nicht durch einen statischen, 
festgelegten Geistesinhalt, sondern durch eine Handlungsmöglichkeit 
erklärt. Idee ist nach Leibniz die Fähigkeit zu einer Handlung, durch 
die das Vorstellungsvermögen den Gedanken eines Dinges hervor-
bringt3. Christian Wolff übernimmt diese leibnizianische Auffassung 

1 «Et sane non mirum est Deum, me creando, ideam illam mihi indidisse, ut 
esset tanquam nota artificis operi suo impressa». Descartes: Meditationes 
de Prima Philosophia. Meditatio III. AT VII, 51. Übersetzung von Gerhart 
Schmidt, Stuttgart, Reclam, 1986, S. 133.

2 «De là on peut juger que c’est en Dieu ou dans une nature immuable: que l’on 
voit tout ce que l’on connoît para lumiere ou idée claire» Malebranche: De 
la recherche de la vérité. Xe. éclaircissement. Tome III. Édité par Geneviève 
Rodis-Lewis. Paris, Vrin, 1976, S. 141. Die Begründung der Lehre von der 
Vision en Dieu findet sich in Malebranche: De la recherche de la vérité. 
Livre troisième, Chapitre VI: «Que nous voyons toutes choses en Dieu». 
Ed. Rodis-Lewis, tome I, Paris, 1965, S. 248f. 

3 Leibniz: Quid sit idea. Ed. Gerhardt VII, 263f.: Idea enim nobis non in 

Methodus Nº 7 (2013) pp. 29 - 47

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—30—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

der Ideen. Wolff erklärt die Vorstellungen als Veränderungen des 
Seelenzustandes, welche durch das Vorstellungsvermögen hervor-
gebracht werden. Durch Wolff —so Paola Rumore— «vollzieht die 
Philosophie den Übergang von der cartesianischen Idee [...] zur dyna-
mischen Tätigkeit der leibnizschen Vorstellung»4. 

Kant fasst diese rationalistische Auffassung über den Ursprung 
der Ideen zusammen; er stellt sie dabei der empiristischen Tradition 
gegenüber:

«In Ansehung des Ursprungs reiner Vernunfterkenntnisse, ob sie 
aus der Erfahrung abgeleitet, oder unabhängig von ihr in der 
Vernunft ihre Quelle haben. Aristoteles kann als das Haupt der 
Empiristen, Plato aber der Noologisten angesehen werden. Lok-
ke, der in neueren Zeiten dem ersteren, und Leibniz, der dem 
letzteren […] folgte, haben es gleichwohl in diesem Streite noch 
zu keiner Entscheidung bringen können»5.

Sowohl bei den Rationalisten als auch bei den Empiristen sind die 
Fachausdrücke für «Idee» noch nicht festgelegt. Die Begriffe «Idee», 
«Vorstellung», «Seelen= oder Geistesinhalt», «Wahrnehmung», selbst 
«Empfindung», kommen in diesem Zusammenhang vor. Nach dem 
Onomasticon philosophicum latinoteutonicum et teutonicolatinum 
wurde das lateinische Wort idea in der Deutschen Philosophie des XVIII. 
Jahrhunderts als «Vorstellung», «Begriff», «Bild», «Einzelner Begriff», 
«Gestalt» und «Urbild» übersetzt6. Für Wolff ist «idea» in seiner «Deut-
schen Metaphysik» mit «Vorstellung» gleichbedeutend7. Erst nachdem 
Kant in der «Stufenleiter» der Kritik der reinen Vernunft die Nomenkla-

quodam cogitandi actu, sed facultate consistit, et ideam rei habere dicimur, 
etsi de ea non cogitemus, modo data occasione de ea cogitare possimus.

4 Paola Rumore: L’ordine delle idee. La genesi del concetto di 
‘rappresentazione’ in Kant attraverso le sue fonti wolffiane (1747-1787) . 
Firenze, Le Lettere, 2007 S. 42. 

5 KrV B 882.
6 Ken Aso, Masao Kurosaki, Tanehisa Otabe, Shiro Yamauchi: Onomasticon 

philosophicum latinoteutonicum et teutonicolatinum. Tokio, 1989, S. 164. 
7 «Das erste Register, Darinnen einige Kunst-Wörter Lateinisch gegeben 

werden», in: Christian Wolff: Vernünftige Gedancken von GOTT, der Welt 
und der Seele des Menschen, auch allen Dingen überhaupt. Wir zitieren 
nach der Ausgabe von Charles A. Corr, in Christian Wolff: Gesammelte 
Werke. Herausgegeben und bearbeitet von J. École [u. a.], Hildesheim, 
Olms, 1997. Siehe dazu die erwähnte Arbeit von Paola Rumore, S. 51. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—31—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

tur festlegte8, wurde das allgemeine Problem des Ursprungs der Vorstel-
lungen als das besondere Problem des Ursprungs der Ideen spezifiziert. 

2. Das spezifische Problem des Ursprungs der Ideen in der 
Kritik der reinen Vernunft. Schwankungen

Kant übernimmt von Leibniz‘ und Wolffs Philosophie die oben an-
geführte dynamische Auffassung der Ideen9. Es steht ja fest, dass die 
Ideen in der kritischen Philosophie nicht als Akzidenzien der Sub-
stanz «Seele» aufgefasst werden können. Sie sind aber ebenso we-
nig als statische Inhalte des Gemüts aufzufassen, die das Subjekt als 
immer schon gegeben in sich vorfindet. Vielmehr kommt man an die 
Ideen durch die Tätigkeit des denkenden Subjekts heran. 

Eine solche Tätigkeit des denkenden Subjektes, durch die es die 
Ideen hervorbringt, hat Kant auf unterschiedliche Weise aufgefasst. 
Michael Oberhausen hat innerhalb der Kritik der reinen Vernunft ei-
nen früheren Versuch ausfindig gemacht, den Ursprung der Ideen auf-
zudecken. Dem gemäß sollte der Ursprung der Ideen in dem Verstand 
(anstatt der Vernunft) und namentlich bei den Relationskategorien 
gesetzt werden. Der entsprechende Text der Kritik besagt: «Um nun 
diese Ideen nach einem Princip mit systematischer Präcision aufzäh-
len zu können, müssen wir Erstlich bemerken, daß nur der Verstand 
es sei, aus welchem reine und transscendentale Begriffe entspringen 
können, daß die Vernunft eigentlich gar keinen Begriff erzeuge, son-
8 KrV B 376f. Über die Geschichte der Stufenleiter siehe Paola Rumore, 

a. a. O. S. 266f.. Über die Entstehung und die Entwicklung des 
Ideenbegriffs bei Kant siehe Norbert Hinske: «Kants Anverwandlung des 
ursprünglichen Sinnes von Idee» in: Idea. VI Colloquio Internazionale 
del Lessico Intellettuale Europeo. Roma, 1990, S. 317-327. Wir zitieren 
nach der italienischen Version: «Ricezione e trasformazione del senso 
originario di ‘idea’ in Kant.» in: Norbert Hinske: Tra illuminismo e critica 
della ragione. Studi sul corpus logico kantiano. Pisa, Scuola Normale 
Superiore, 1999, S. 119- 132.

9 Yamane weist darauf hin, dass Kants Auffassung des apriorischen 
Ursprungs der reinen Begriffe sich von der diesbezüglichen Auffassung 
Lockes und Leibnizens darin unterscheidet, dass diese Denker ein von 
Gott gegebenes Erkenntnisvermögen annehmen, während für Kant die 
Erkenntnisse ganz aus dem menschlichen Subjekt und zwar eben durch 
die acquisitio originaria entstehen. Yuichiro Yamane: «Eine Studie 
zum kritischen Begriff ‘a priori’ als ein Sachverhalt, der ‘ursprünglich 
erworben’ wird» in: Kant-Studien 101, 2010, S. 413-428, hier S. 419.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—32—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

dern allenfalls nur den Verstandesbegriff von den unvermeidlichen 
Einschränkungen einer möglichen Erfahrung frei mache»10. Diese 
frühere «metaphysische Deduktion», der gemäß der Ursprung der 
Ideen in dem Verstand liegt, wobei der Vernunft das Vermögen der 
Hervorbringung von Begriffen abgesprochen wird, besteht in der Kri-
tik der reinen Vernunft mit der endgültigen Ideendeduktion neben-
einander, die besagt, der Ursprung der Ideen liege in der Vernunft und 
die Tafel der Ideen könne durch die logischen Formen der Vernunft-
schlüsse ausfindig gemacht werden11. 

Die endgültige Fassung der «metaphysischen Deduktion» der 
Ideen kommt schon zwischen 1778 und 1783 zum Ausdruck. Die-
se Jahreszahlen beziehen sich auf das nach Adickes wahrscheinliche 
Abfassungsdatum der Refl. 5553. In dieser Reflexion werden die drei 
Arten der Syllogismen mit den drei Ideen der speziellen Metaphysik 
in Beziehung gebracht. Im Text steht: «Also werden alle Vernunfter-
kenntnisse den drey Arten der Vernunftschlüsse parallel seyn. und 
mehr derselben werden nicht moglich seyn»12. Das System der tran-
szendentalen Ideen besteht aus drei Titeln, «nach den drey Arten der 
Vernunftschlüsse»13.

Somit wird der metaphysischen Deduktion der Ideen ihre end-
gültige Richtung gegeben. 

3. Die metaphysische Deduktion der Ideen

Die alte, im § 6 der Dissertation dargelegte Lehre von einem logi-
schen und einem realen Gebrauch der Vernunft wird in der Kritik 
der reinen Vernunft B 355 wieder bemüht. Im Text der Dissertation 
heißt es: «Was jedoch das Intellektuelle im strengen Sinne betrifft, bei 

10 KrV B 435. Wir folgen hier Michael Oberhausen: Das neue Apriori. Kants 
Lehre von einer ‘ursprünglicher Erwerbung’ apriorischer Vorstellungen. 
Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann, 1997, hier S. 231.

11 Oberhausen erklärt das als ein Überbleibsel von einer früheren Abfassung 
der Schrift. Die Deduktion der Ideen aus den Relationskategorien bleibe 
nichtsdestoweniger in Kraft: «Der Rekurs auf die Schlussformen macht 
den früheren Entwurf einer Gründung der Begriffe des Unbedingten in 
den Relationsverhältnissen dabei nicht obsolet. Er stellt vielmehr eine 
Weiterentwicklung dieses gedankens dar». Oberhausen, a.a.O. S. 235.

12 Refl. 5553, AA XVIII, 222. Cf. Oberhausen, a.a.O. S. 235.
13 Refl. 5553, AA XVIII, 223. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—33—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

dem der Gebrauch des Verstandes ein realer ist: so werden solche Be-
griffe, der Gegenstände wie der Beziehungen, durch die Natur selber 
des Verstandes gegeben»14. Der reale Gebrauch der Vernunft besteht 
laut B 355 darin, dass die Quelle von gewissen Begriffen und Prinzi-
pien ihren Sitz in der Natur der Vernunft hat. Der Text besagt: «Es 
giebt von ihr [d. h. von der Vernunft, M. C.] wie von dem Verstande 
einen bloß formalen, d.i. logischen, Gebrauch, da die Vernunft von 
allem Inhalte der Erkenntniß abstrahirt, aber auch einen realen, da 
sie selbst den Ursprung gewisser Begriffe und Grundsätze enthält, 
die sie weder von den Sinnen, noch vom Verstande entlehnt»15. Als 
es galt, den Ausdruck «realer Gebrauch» in der Dissertation zu be-
sprechen, haben ihn die Interpreten gedeutet, als ob der Verstand sich 
durch seinen realen Gebrauch auf Dinge an sich selbst beziehen soll-

14 AA II, 394: «autem intellectualia stricte talia attinet, in quibus usus intellectus 
realis, conceptus tales tam obiectorum quam respectuum dantur per ipsam 
naturam intellectus»; wir zitieren nach der Übersetzung von Norbert Hinske, 
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1975, S. 35.

15 KrV A 299, B 355: «Es giebt von ihr wie von dem Verstande einen bloß 
formalen, d.i. logischen, Gebrauch, da die Vernunft von allem Inhalte der 
Erkenntniß abstrahirt, aber auch einen realen, da sie selbst den Ursprung 
gewisser Begriffe und Grundsätze enthält, die sie weder von den Sinnen, 
noch vom Verstande entlehnt. Das erstere Vermögen ist nun freilich 
vorlängst von den Logikern durch das Vermögen mittelbar zu schließen 
(zum Unterschiede von den unmittelbaren Schlüssen, consequentiis 
immediatis) erklärt worden; das zweite aber, welches selbst Begriffe 
erzeugt, wird dadurch noch nicht eingesehen.» Der hier angeführte reale 
Gebrauch der Vernunft ist dem analog, der in Dissertatio § 6 und § 8 als 
realer Gebrauch des Intellekts erwähnt wird. Durch diesen usus realis 
bringt der Intellekt von selbst Begriffe hervor: A.A. II, 394: Quod autem 
intellectualia stricte talia attinet, in quibus usus intellectus est realis, 
conceptus tales tam obiectorum quam respectuum dantur per ipsam 
naturam intellectus, neque ab ullo sensuum usu sunt abstracti, nec 
formam ullam continent cognitionis sensitivae, qua talis. Solche Begriffe 
stellen sich als die reinen Verstandesbegriffe heraus, wie es in A.A. II, 
395 zu lesen ist : Cum itaque in metaphysica non reperiantur principia 
empirica, conceptus in ipsa obvii non quaerendi sunt in sensibus, sed 
in ipsa natura intellectus puri, non tanquam conceptus connati, sed e 
legibus menti insitis (attendendo ad eius actiones occasione experientiae) 
abstracti, adeoque acquisiti. Huius generis sunt possibilitas, exsistentia, 
necessitas, substantia, causa etc. cum suis oppositis aut correlatis; 
quae cum nunquam ceu partes repraesentationem ullam sensualem 
ingrediantur, inde abstrahi nullo modo potuerunt.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—34—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

te. Der spätere kritische reale Gebrauch der Vernunft wurde dement-
sprechend als ein solcher erklärt, bei dem die Vernunft sich a priori 
auf einen Gegenstand bezieht; der Vernunft wird durch ihren realen 
Gebrauch eine «apriorische Inhaltsbezogenheit»16 zugesprochen. Ein 
realer Gebrauch der Vernunft bestehe dann, wenn die Vernunftein-
heit nicht nur die logische Einheit der Erkenntnisse in ein System, 
sondern die Einheit der Gegenstände selbst bedeutet17. 

Wir aber möchten den Ausdruck «realer Gebrauch» (bzw. «usus 
realis») der Vernunft als den Gebrauch der Vernunft verstanden wis-
sen, durch den die Vernunft Begriffe oder Grundsätze ursprünglich 
hervorbringt. Indem wir den Ausdruck «usus realis» so auslegen, lei-
sten wir dem schon zitierten Passus von KrV B 355 Folge. Unsere 
Deutung wird auch durch den Text der Dissertation bestätigt, denn es 
heißt dort, durch den realen Gebrauch erreiche der Verstand die Be-
griffe von «Möglichkeit, Dasein, Notwendigkeit, Substanz, Ursache» 
u. a. m., also lauter Begriffe, die vor jeder Erkenntnis im Verstande als 
«leges menti insitae» bereitliegen18.

Genau in der Erklärung der Möglichkeit der Herstellung von 
Begriffen durch die Vernunft und in derselben besteht die metaphysi-
sche Deduktion der Ideen, mit der wir uns jetzt beschäftigen. 

Durch ihren realen Gebrauch erzeugt die Vernunft von selbst 
Begriffe. Die bloß logische Erklärung der Vernunft reicht nicht dazu, 
den realen Gebrauch dieses Vermögens verständlich zu machen; denn 
es lässt sich laut Kant nur schwer einsehen wieso, nur weil die Ver-
nunft «das Vermögen, mittelbar zu schließen» ist (das ist nämlich die 
logische Definition des Vernunftvermögens), sie von selbst Begriffe 
erzeugen kann19. In der Erklärung dieses Tatbestandes besteht eben 
die Aufgabe einer metaphysischen Deduktion der Vernunftideen. 

Die Lösung dieser Aufgabe läuft analog zu der Lösung der Auf-
gabe, die Verstandesbegriffe mit Hilfe des Leitfadens ausfindig zu ma-

16 Rudolf Malter: «Der Ursprung der Metaphysik in der reinen Vernunft. 
Systematische Überlegungen zu Kants Ideenlehre», in: Joachim Kopper 
und Wolfgang Marx (Herausgeber): 200 Jahre Kritik der reinen Vernunft. 
Hildesheim, Gerstenberg, 1981, S. 169-210, hier S. 181.

17 Nikolai E. Klimmek: Kants System der transzendentalen Ideen. Berlin - 
New York, de Gruyter, 2005, S. 31.

18 Dissertatio § 8, AA II, 395. 
19 B 355.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—35—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

chen, den die logische Urteilstafel zur Verfügung stellt. Im Text wird 
diese Analogie bestätigt: «die Vernunft [enthält] in sich den Grund 
zu Ideen [...]. Die letzteren sind ebensowohl in der Natur der Ver-
nunft als die ersteren [scil. die Kategorien M.C.] in der Natur des 
Verstandes gelegen»20. Das heißt: ebenso wie der logische Gebrauch 
des Verstandes (die logische Aussage von Urteilen) uns den Leitfaden 
zur Entdeckung der reinen Verstandesbegriffe in ihrem vollständi-
gen System lieferte21, ebenso dürfen wir erwarten, dass der logische 
Gebrauch der Vernunft uns die Aufstellung eines vollständigen Ver-
zeichnisses der reinen Vernunftbegriffe ermöglicht22. Noch genauer 
und deutlicher wird diese Analogie in der Kritik der reinen Vernunft 
vorgetragen, wenn es gilt, den Ursprung der Ideen darzustellen: 

«[D]ie Vernunft [muss] lediglich durch den synthetischen Ge-
brauch eben derselben Function, deren sie sich zum kategori-
schen Vernunftschlusse bedient, nothwendiger Weise auf den 
Begriff der absoluten Einheit des denkenden Subjects kommen».

Auf derselben Weise wird der Ursprung der übrigen Ideen ermitttelt: 
die metaphysische Deduktion soll erklären

«wie das logische Verfahren in hypothetischen [Vernunftschluss] 
die Idee vom Schlechthin-Unbedingten in einer Reihe gegebener 
Bedingungen, endlich die bloße Form des disjunctiven / Ver-
nunftschlusses den höchsten Vernunftbegriff von einem Wesen 
aller Wesen nothwendiger Weise nach sich ziehen müsse»23.

20 Prolegomena § 40, AA IV, 328.
21 A 69, B 94.
22 A 299, B 356: «Wir [können] nach der Analogie mit den Verstandesbegriffen 

erwarten [...], daß der logische Begriff zugleich den Schlüssel zum 
transscendentalen und die Tafel der Functionen der ersteren zugleich die 
Stammleiter der Vernunftbegriffe an die Hand geben werde». 

23 KrV B 392f. Im Gegensatz dazu meint Nikolai Klimmek, dass wir auf diese 
Weise keine Ideen, sondern nur Klassen von Ideen erreichen; dementsprechend 
seien die Begriffe von Gott, von Welt und von Seele keine richtige Ideen, 
sondern nur Titeln oder Klassen von Ideen, jenen Titeln analog, unter denen 
die Kategorien in der entsprechenden Tafel stehen. Siehe Klimmek, a.a. O., 
S. 51f. (siehe auch ebenda, S. 24). Der Leitfaden zur Entdeckung der Ideen 
liege nach Klimmek nicht in den logischen Formen der Syllogismen, sondern 
er sei in der «Tricotomie der Gegenstandsbereiche möglicher Vorstellungen» 
zu suchen (Klimmek a. a. O., S. 73). Solche Tricotomie bestehe aus a) den 
Zuständen des denkenden und fühlenden Subjekts; b) den Gegenständen des 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—36—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

Es wird dadurch aber immer noch nicht erklärt, wieso aus einer 
Form des Vernunftschlusses eine Vernunftidee wird. Dieser Vorgang 
wird am Anfang der Lehre von der Vernunft angesprochen, als Kant eine 
Erklärung der Vernunft darlegt; dort macht er uns auf die logische Er-
klärung der Vernunft aufmerksam und führt darauf die reale Erklärung 
an, die sich auf den schon erwähnten realen Gebrauch gründet und be-
sagt, die Vernunft sei ein Vermögen, Begriffe und Prinzipien zu erzeugen. 
Eine Definition von höherer Stufe (will sagen, von höherer Ordnung) 
umfasst diese zwei Erklärungen in einer Einheit; sie besagt, Vernunft ist 
das «Vermögen der Prinzipien»24, wobei ‘Prinzip’ im absoluten und nicht 
im komparativen Sinn aufgefasst werden soll25. Im absoluten Sinn sind 
Prinzipien synthetische Erkenntnisse aus Begriffen26; sie sollen aber ab-
solut erste, keine abgeleitete Erkenntnisse sein. Dementsprechend soll 
unter «Vermögen der Prinzipien» ein Vermögen verstanden werden, das 
die «unbedingte synthetische Einheit aller Bedingungen überhaupt» stif-
tet27. Die Erklärung der Vernunft als «Vermögen der Prinzipien» umfasst 
also sowohl die logische Tätigkeit der Vernunft, durch die sie mittelba-
re Schlüsse hervorbringt, als auch die Erzeugung von Ideen auf Grund 
von Prosyllogismen; denn nur durch einen polysyllogistischen Regressus 
kann die Vernunft der Regel Folge leisten, die gebietet, «die unbedingte 
synthetische Einheit aller Bedingungen überhaupt» zu finden. Nur durch 
diesen polysyllogistischen Regressus kann sie das leisten, was ihre Erklä-
rung von ihr aussagt: ein Vermögen der Prinzipien sein. Anders ausge-
drückt: zur Natur der Vernunft gehört (nach ihrer eigenen Definition), 
den Rückgang auf die Reihe der Bedingungen durch eine prosyllogisti-
sche Kette immer weiter fortzusetzen. Das ist die Art, wie die Vernunft, 
ihrer Definition gemäß, das Unbedingte sucht. 

empirischen Denkens; c) den Gegenständen des reinen Denkens. Aus diesen 
drei Elementen mitsamt ihren Beziehungen zu den Kategorien ergeben sich 
nach Klimmek erst die Ideen. Wir möchten aber das, was Klimmek für Ideen 
erklärt, lieber als Prädikabilien der richtigen Ideen (analog den in B 108 
erwähnten Prädikabilien der Kategorien) verstanden wissen. Wenn wir sie als 
Prädikabilien auffassen, bleibt für die Vernunftbegriffe von Gott, von Welt 
und von Seele die Bezeichnung der Ideen weiterhin gültig und somit wird die 
Übereinstimmung mit dem Text der Kritik der reinen Vernunft besser erhalten. 

24 A 299, B 356.
25 B 382 (über den Gebrauch des Ausdruckes ‘absolut’).
26 B 357.
27 B 391.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—37—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

Rudolf Malter hat in diesem Vorgang zwei Schritte unterschie-
den; beim ersten Schritt wird festgelegt, dass die Prämissen und die 
Schlusssätze im Syllogismus Urteile sind; das aber heißt, sie beste-
hen aus Vorstellungen, die durch die in B 391 erwähnten drei Arten 
der Relation miteinander verknüpft sind28. Beim zweiten Schritt der 
metaphysischen Deduktion wird auf diese Verhältnisse das Vernunft-
prinzip angewandt, das Prinzip nämlich, die unbedingte synthetische 
Einheit aller Bedingungen zu finden. Daraus ergibt sich das «System 
der transzendentalen Ideen»29.

Diese Hinweise zur Ausführung der metaphysischen Deduktion 
der Ideen aus dem logischen Gebrauche der Vernunft vermögen aber 
immer noch nicht, den Weg zu bestimmen, der einzuschlagen ist, um 
am Ende der logischen Bedingungsreihen die Vernunftbegriffe zu fin-
den. Kant gibt zu, dass «nur in der völligen Ausführung» sich deutlich 
erklären lassen wird, «wie die Vernunft lediglich durch den syntheti-
schen Gebrauch eben derselben Function, deren sie sich zum katego-
rischen Vernunftschlusse bedient, nothwendiger Weise auf den Begriff 
der absoluten Einheit des denkenden Subjects kommen müsse, wie 
das logische Verfahren in hypothetischen die Idee vom Schlechthin-
Unbedingten in einer Reihe gegebener Bedingungen, endlich die bloße 
Form des dis|junctiven Vernunftschlusses den höchsten Vernunftbegriff 
von einem Wesen aller Wesen nothwendiger Weise nach sich ziehen 
müsse: ein Gedanke, der beim ersten Anblick äußerst paradox zu sein 
scheint»30. Kant begnügt sich mit der Erklärung, der Weg vom logi-
schen zum realen Gebrauch der Vernunft (d. i. der Weg zur Erzeugung 
der Ideen anhand der mittelbaren Schlüsse) führe durch Prosyllogis-
men. Er gibt keinen weiteren Hinweis und verschiebt die Erklärung auf 
später. Das mag wohl der Grund dafür sein, weswegen die Interpreten 
sich unzufrieden geben und auf verschiedene Weisen die metaphysische 
Deduktion der Ideen für verfehlt erklären. Wir werden in der Folge 
einige solcher Einwände in Betracht ziehen, bevor wir zum Versuch 
28 Die Einteilung der Syllogismen in drei Klassen, nach dem Verhältnis der 

Begriffen in dem Hauptsatz, wird in Logik § 60, Anmerkung 1, AA IX, 
122 erklärt. Siehe darüber Klimmek, a. a. O. S. 20. 

29 Rudolf Malter: «Der Ursprung der Metaphysik in der reinen Vernunft. 
Systematische Überlegungen zu Kants Ideenlehre», in: Joachim Kopper 
und Wolfgang Marx (Herausgeber): 200 Jahre Kritik der reinen Vernunft. 
Hildesheim, Gerstenberg, 1981, S. 169-210, hier S. 185.

30 B 392f.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—38—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

einer Rekonstruktion der logischen Schritte einer metaphysischen De-
duktion fortschreiten. 

4. Einige Einwände gegen die 
metaphysische Deduktion der Ideen

Die Kommentatoren nahmen auf unterschiedlichen Weisen an der 
metaphysischen Deduktion der Ideen Anstoß. Es wird uns helfen, 
wenn wir einige dieser Reaktionen betrachten, damit wir unseren Re-
konstruktionsversuch genauer beurteilen können.

Friedrich Paulsen spricht der Deduktion der Ideen aus den For-
men der Vernunftschlüsse jeden Wert ab: «Daß dies alles müßiges 
Spiel eines eigensinnigen scholastischen Scharfsinns ist, bedarf nicht 
der Ausführung»31. Ähnlich weisen Adickes, Kemp Smith, Strawson 
und Bennet die Deduktion im Ganzen zurück32.

Heimsoeth erhebt differenzierte Einwände gegen die Deduktion 
einer jeden Idee33. Das Ergebnis des kategorischen Prosyllogisms, näm-
lich «dasjenige, was nur als Subjekt, nicht als Prädikat ausgesagt werden 
kann» dürfte nach Heimsoeth «als unbedingte Substanz etwa im Sinne 
des Spinoza (oder Hegels)» und nicht als Seele (Subjekt der Erkenntnis) 
aufgefasst werden. Die Gewinnung der Idee von Welt aus der Reihe der 
hypothetischen Prosyllogismen bildet nach Heimsoeth bloß ein Teil der 
Aufgabe; die hier in der Kritik vorgetragene Reihe ist nur eine unter meh-
reren, die andere Aspekten der Idee, wie etwa «[d]ie Größe des Weltgan-
zen oder die Art seiner Gefügtheit (in Teilung und Zusammensetzung)»34 
zur Geltung bringen sollten. Ebenso unbefriedigend ist nach Heimsoeth 
die Deduktion der Gottesidee aus dem disjunktiven Vernunftschluss: 
«Daß Kant hier, vom Formalen her, auf die Gottesidee zielt, wird man 
aus diesem Textstück nicht sogleich erraten können»35.

31 Friedrich Paulsen: Immanuel Kant. Sein Leben und seine Lehre. Stuttgart, 
Frommans, 7. Aufl. 1924, S. 215. 

32 Nach Oberhausen, a. a. O., S. 241f.. Klimmek (a. a. O., S. 3) setzt die 
Namen von Riehl, von Schmucker und von Malzkorn hinzu.

33 Heinz Heimsoeth: Transzendentale Dialektik. Ein Kommentar zu Kants 
Kritik der reinen Vernunft. Erster Teil: Ideenlehre und Paralogismen. 
Berlin, Walter de Gruyter, 1966, S. 45f. 

34 Heimsoeth, a. a. O. S. 46. Siehe darüber die bereits erwähnte Arbeit von 
Klimmek (Klimmek, a. a. O., S. 24, S. 51 und S. 73). 

35 Heimsoeth, a. a. O. S. 47.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—39—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

Oberhausen erkennt die Geltung der metaphysischen Dedukti-
on trotz der «Gewaltsamkeiten und Widersprüche» an, die er darin 
findet. Er erhebt aber einen ähnlichen Einwand wie Heimsoeth; er 
bezweifelt nämlich, dass das Ergebnis der Deduktion sich mit den 
Ideen der metaphysica specialis in Zusammenhang bringen lässt36.

Camilla Serck-Hansen weist das logische Verfahren der metaphysi-
schen Deduktion, insbesondere bei der Idee der Seele als verfehlt zurück37.

Wir werden unsere Aufzeichnung der Einwände auf das hier 
Vorgetragene beschränken; sie stehen für viele andere. Wir hoffen, 
durch unsere Rekonstruktion der metaphysischen Deduktion der 
Ideen auf diese Einwände eine Antwort geben zu können. 

5. Versuch einer metaphysischen Deduktion der Ideen von 
Gott und von der Welt aus dem disjunktiven bzw. 

aus dem hypothetischen Vernunftschluss

Wir möchten jetzt einen Versuch machen, die metaphysische Deduk-
tion der Ideen von Gott und von der Welt aus dem disjunktiven bzw. 
aus dem hypothetischen Vernunftschluss zu leisten: 

Der disjunktive Vernunftschluss nebst dem entsprechenden Pro-
syllogismus ergibt einen reinen Vernunftbegriff, der in die Mannigfal-
tigkeit der Erkenntnisse eine kollektive Einheit hineinbringt, nämlich 
eine solche, welche die Erkenntnisse in ein Ganzes vereinigt. Dieser 
Vernunftschluss hat bekanntlich die Form: 

Entweder p, oder q (Obersatz, propositio major); 

nun aber nicht p (Untersatz, Minor); 

also q (Schluss). 

Der Obersatz ist vom Standpunkt der Vernunft her notwendig, wenn 
er für den Schluss eines vorhergehenden Syllogismus angesehen wird. 
Wir dürfen dieses Syllogismus wie folgend ausdrücken: 

Entweder n, oder (entweder p, oder q);

nun aber nicht n; 

also: entweder p, oder q.

36 Oberhausen, a. a. O. S. 245.
37 Camilla Serck-Hanssen: «The Error of Reason. Rereading the First 

Paralogism». Vortrag beim IV Congresso Kant da Sociedade Kant 
Brasileira, Porto Alegre, 12-15 Mai 2008.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—40—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

Der Obersatz dieses Syllogismus ist seinerseits vom Standpunkt der 
Vernunft her als notwendig anzusehen, wenn er das rationale Ergebnis 
von vorhergehenden disjunktiven Schlüssen bildet, wie etwa: 

Entweder m, oder [entweder n, oder (entweder p, oder q)].

Die von der Vernunft gesuchte vollständige kollektive Einheit wür-
de beim disjunktiven Syllogismus erreicht werden, wenn man durch 
Fortsetzung dieses prosyllogistischen Verfahrens zu einem Obersatz 
kommt, der in sich die vollständige Disjunktion von allen möglichen 
Prädikaten enthält, so dass kein Prädikat übrig bleibt, das zu dieser 
vollständigen Disjunktion noch hinzugefügt werden könnte. 

Da die Prädikate Realitäten bezeichnen, so drückt die vollstän-
dige Disjunktion im Obersatz dann das All der Realität (omnitudo 
realitatis) aus. Denken wir uns diese Prämisse als synthetische Einheit 
(d. h., denken wir diese vollständige Summe aller Realitäten mittels 
eines einzigen Begriffs), so gewinnen wir die Idee der omnitudo rea-
litatis als synthetische Einheit, d. i. wir erhalten die Idee von Gott. 
Wenn wir obendrein die Prämisse «hypostasieren», d. h., wenn wir 
die Summe aller Prädikate derart auffassen, als ob sie sich auf eine 
wirkliche Substanz beziehen sollte, dann lassen wir uns den dialekti-
schen Gebrauch des rationalen Gottesbegriffs zuschulden kommen. 

Ein solches All der Realitäten, als Individuum aufgefasst, ist das 
Ideal der reinen Vernunft38.

Etwas Ähnliches kommt beim hypothetischen Syllogismus vor. 
Dieser Syllogismus hat die Form: 

Wenn p, dann q

Es ist der Fall, dass p,

also, q. 

Suchen wir mittels eines Prosyllogismus die Bedingungen des Ober-
satzes, so wird dieser Obersatz den Schluss eines vorhergehenden 
Syllogismus bilden. Wir dürfen diesen vorhergehenden Syllogismus 
so ausdrücken: 

Wenn n, dann (wenn p, dann q)

es ist der Fall, dass n

also, (wenn p, dann q).

38 Heimsoeth, a. a. O., S. 47.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—41—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

Der Obersatz dieses vorhergehenden Syllogismus soll auch seinerseits 
als den Schluss eines vorhergehenden Syllogismus angesehen werden: 

Wenn m, dann [wenn n, dann (wenn p, dann q)]

Es ist der Fall, dass m

also, [wenn n, dann (wenn p, dann q)]

Das führt noch zu weiter vorhergehenden Bedingungen durch einen 
Regressus zu einer letzten Prämisse, welche in sich die vollständige 
Reihe der Bedingungen von allen möglichen hypothetischen Syllogis-
men enthält. Bei dieser Prämisse fände die Vernunfteinheit ihre Voll-
endung. Wenn wir nun diese Prämisse als eine synthetische Einheit 
denken (d. h., wenn wir die Summe aller miteinander zusammen-
hängenden Bedingungen mittels eines einzigen Begriffes denken) so 
gewinnen wir die Idee von Welt. 

Wenn man obendrein die Prämisse «hypostasiert», d. h., wenn 
man die vollständige Reihe der Bedingungen derart auffasst, als ob 
sie sich auf eine wirkliche Substanz beziehen sollte, dann verfällt man 
in den dialektischen Gebrauch der Weltidee.

Die Welt soll dementsprechend die vollständige (und deswegen 
unbedingte) Reihe der Ursachen und Wirkungen in sich enthalten; sie 
ist das Ganze, das nicht wiederum Teil von etwas anderem ist. Also 
hat auch die Idee von Welt in dem legitimen logischen Verfahren der 
Vernunft ihren Ursprung. Nur die trügerische Zuschreibung des Da-
seins zu ihrem Gegenstand beraubt sie ihrer Legitimität. 

Die innere Differenzierung des Vernunftbegriffes von Welt 
durch seine Verbindung mit den Kategorieenklassen führt, (wie es 
schon Heimsoeth, Oberhausen und Klimmek bemerkt haben) zu den 
Vernunftbegriffen, die dann die Antinomie der Vernunft bilden. 

So entstehen die Ideen von Gott und von der Welt aus der Natur 
der Vernunft selber.

6. Versuch einer metaphysischen Deduktion der Idee von 
der Seele auf Grund des kategorischen Syllogismus

Die Deduktion der Idee der Seele bietet eine größere Schwierigkeit. 
Paulsen bemerkt, dass die in der Kritik der reinen Vernunft über den 
Ursprung der Ideen angegebenen Hinweise nur für die theologische 
und für die kosmologischen Ideen, nicht aber für die psychologische 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—42—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

Idee ihre Geltung bewahren39. Kant selber macht auf die eigentüm-
liche Schwierigkeit aufmerksam, die der metaphysischen Deduktion 
der psychologischen Idee anhaftet40.

Der kategorische Prosyllogismus dürfte wie folgt rekonstruiert 
werden:
Der Syllogismus, der den Startpunkt bildet, ist:

Ein jeder M ist P 

S ist M

also S ist P

Der Regressus führt zu einem vorangehenden Syllogismus: 

Alle R sind P

Ein jeder M ist R

Also ein jeder M ist P (dieser ist der Obersatz des Syllogismus, 
der unseren Anfang bildet).

Der Obersatz in diesem neuen Syllogismus (Alle R sind P) bildet ih-
rerseits den Schluss von einem vorangehenden u. s. w.

Der Einwand wurde erhoben, dass der Regressus im kate-
gorischen Prosyllogismus eigentlich zu einem immer allgemeineren 
Mittelbegriff führt. Die wachsende Allgemeinheit des Mittelbegriffes 
macht ihn aber immer mehr geeignet zur Funktion eines Prädikates. 
Also kann uns der Regressus im Prosyllogismus nie zur Idee eines 
Subjektes führen, das kein Prädikat sein kann (was das Ziel der 
Deduktion war)41.

Um dieser Schwierigkeit abzuhelfen, bezieht sich Klimmek42 auf 
eine Stelle bei Mellin, der bemerkt, der kategorische Prosyllogismus 

39 Paulsen, a. a. O. S. 215.
40 B 441: «was die Kategorien des realen Verhältnisses unter den 

Erscheinungen anlangt, so schickt sich die Kategorie der Substanz mit 
ihren Accidenzen nicht zu einer transscendentalen Idee; d.i. die Vernunft 
hat keinen Grund, in Ansehung ihrer regressiv auf Bedingungen zu gehen. 
Denn Accidenzen sind (so fern sie einer einigen Substanz inhäriren) 
einander coordinirt und machen keine Reihe aus. In Ansehung der 
Substanz aber sind sie derselben eigentlich nicht subordinirt, sondern die 
Art zu existiren der Substanz selber».

41 Klimmek, a. a. O., S. 25s.. Ähnlich Camilla Serck-Hanssen im erwähnten 
Vortrag Porto Alegre 2008.

42 Klimmek, a. a. O. S. 25s. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—43—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

könnte auch derart gebildet werden, dass der Schluss von einem je-
den Syllogismus in der Reihe zum Untersatz (statt zum Obersatz) 
des darauffolgenden dient43. Dementsprechend führt Klimmek einen 
Prosyllogismus an, bei dem der jeweilige Untersatz die notwendige 
Folge eines vorangehenden Syllogismus ist. 

Starten wir vom kategorischen Vernunftschluss: 

Alle Menschen sind sterblich

Caius ist ein Mensch

Caius ist sterblich. 

Beim Regressus kommen wir an die Bedingung des Untersatzes: 

Alle Jungen sind Menschen

Caius ist ein Junge

Caius ist ein Mensch (dieser Schluss ist der Untersatz des 
Syllogismus, der unseren Startpunkt bildete) 

Der Regressus hat uns zu dem Mittelbegriff «Junge» geführt, der ein-
en geringeren Umfang als «Mensch» hat. Auf dieser Weise könnten 
wir zu Mittelbegriffen von immer geringerem Umfang fortschreiten 
und so würden wir (laut Klimmek) an einen solchen Begriff immer 
näher herankommen, der kein Prädikat sein kann44. Klimmek gibt 
aber zu, dass der so gestaltete Regressus zwar auf einen letzten Beg-
riff zielt, ihn aber nicht darstellen kann. Es sei nicht möglich, «dass 
ein solcher Subjektbegriff tatsächlich in einem obersten, letzten Ur-
teil der Schlusskette gebraucht» wird45. Also scheitert auch hier das 
Vorhaben, die Idee der Seele durch einen kategorischen Prosyllogis-
mus zu erzeugen. 

Das versetzt uns in einige Verlegenheit, denn ein Verzicht auf die 
metaphysische Deduktion würde die ganze transzendentale Dialektik 
sowohl in ihrem negativen als auch in ihrem positiven Sinn ins Wan-
ken bringen46.

43 Mellin: «Prosyllogismus», in: Mellin, Georg Samuel Albert: Encyclopädisches 
Wörterbuch der kritischen Philosophie, 6 Bände, Jena - Leipzig, 1797-1804, 
(wir zitieren nach der Ausgabe Aetas Kantiana, Bruxelles, 1968) S. 719f., 
insbesondere S. 721. 

44 Klimmek, a. a. O. S. 27.
45 Klimmek, a. a. O. S. 27. 
46 Paulo R. Licht dos Santos: «Algumas observações sobre a Dialética 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—44—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

Es lässt sich jedoch einen Ausweg denken, indem man sich be-
sinnt, dass der prosyllogistische Regressus uns nicht an einen Begriff, 
sondern vielmehr an einen Satz (an einen ersten Obersatz) bringen 
soll. Zweck der metaphysischen Deduktion der Idee von der Seele 
wäre dann nicht einen Begriff zu finden, der als Subjekt des Ober-
satzes nicht wiederum Prädikat sein kann. Der absolute Anfang der 
Reihe der Syllogismen liegt nicht im Subjekt des ersten Obersatzes, 
sondern er dürfte in diesem ganzen Obersatz bestehen.

 Es gilt also, diesen absoluten ersten Obersatz ausfindig zu 
machen. Der Form nach lautet der Obersatz : Alles M ist P. Das 
Subjekt dieses Satzes (der Mittelbegriff «M» im kategorischen 
Syllogismus) soll nach erfolgtem Regressus ein Begriff vom größten 
Umfang sein. Dementsprechend würde der Obersatz lauten: 

Alles Etwas überhaupt ist P

Nehmen wir jetzt den Begriff «P» in seinem größten Umfang, so ha-
ben wir P = Prädikat eines Subjektes. Dementsprechend haben wir 
den folgenden Obersatz:

Alles Etwas überhaupt ist Prädikat eines Subjektes

Dadurch wird Klimmeks Bemerkung bestätigt, die besagt, der 
Mittelbegriff, in seinem höchsten Umfang genommen, kann immer 
als Prädikat dienen. 

Wir können noch einen weiteren Schritt tun, nämlich den Satz 
umkehren. In diesem Falle gilt es, die Umkehrung als eine reine (con-
versio simpliciter talis) anzunehmen, denn beide Begriffe in ihrem vol-
len Umfang genommen werden47. Durch die Umkehrung erhalten wir:

Prädikat eines Subjektes ist alles Etwas überhaupt 

Das aber bedeutet: 

Ein Subjekt hat für Prädikate alles, was Etwas überhaupt ist 

Nun ist nach Leibniz das Subjekt, dem alle Vorstellungen als Prädi-
kate zugesprochen werden, die Monade (beziehungsweise die Seele). 

Transcendental: o fim da Crítica da razão pura», in: Studia Kantiana, 
vol. 6/7, 2008, S. 135-179, hier S. 154 : «A dedução metafísica das idéias 
e, com ela, a Dialética, mais do que etapa preliminar da destruição da 
metafísica, mostra-se como momento indispensável de sua construção».

47 Logik § 53, AA IX, 118.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—45—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

Das ganze Weltall ist als Vorstellung in der Monade enthalten; des-
wegen bildet eine jede wahre Aussage über die Monade einen analy-
tischen Satz. Der Satz, der besagt: 

Ein Subjekt hat für Prädikate alles, was Etwas überhaupt ist 

drückt eben diese Sachlage aus.

Der Satz: Ein Subjekt hat für Prädikate alles, was Etwas überhaupt 
ist lässt sich nun durch den Satz abkürzen, bzw. übersetzen: 

Ich denke alle Vorstellungen überhaupt.

Dies ist aber nach Kant „der alleinige Text der rationalen Psycho-
logie“, nämlich das Prinzip, „aus welchem sie ihre ganze Weisheit 
auswickeln soll“48.

Wir dürfen also annehmen, dass der Prosyllogismus uns doch 
zu einem letzten Obersatz geführt hat, über den hinaus weiter zu ge-
hen nicht mehr möglich ist. Ein solcher Obersatz ist aber ein Prinzip. 

Wenn wir nun diesen Obersatz hypostasieren (d. i., wenn wir 
ihn als die Beschreibung einer wirklichen, daseienden Sachlage anse-
hen), so haben wir die Behauptung, dass es ein wirklich existierendes 
Subjekt gibt, von dem sich alles aussagen lässt, was überhaupt etwas 
ist. Dieses Subjekt ist, nach Leibniz, die Substanz bzw. die Monade. 
Solche Monaden, die mit Selbstbewusstsein ausgestattet worden sind, 
heißen Seelen. Also hat uns der kategorische Prosyllogismus endlich 
auf den Vernunftbegriff «Seele» geführt. 

7. Schluss. Ursprüngliche Erwerbung der Ideen, 
Präformation und Epigenesis

Wir haben somit einen Teil der metaphysischen Deduktion der Ideen 
rekonstruiert. Eigentlich hat eine solche Deduktion zwei Aufgaben, 
nämlich erstens soll sie den Ursprung der Ideen in der reinen Vernunft 
ans Licht bringen; zweitens soll sie auf Grund dieses apriorischen Ur-
sprungs das vollständige Verzeichnis der Ideen vorlegen. Wenn wir 
den Ursprung der Ideen in den drei Formen des Vernunftschlusses 
erklärt haben, so wird mit einem Schlag auch die zweite Aufgabe ge-
löst; denn es gibt nur drei Arten des Verhältnisses vom Bedingten zu 
seiner Bedingung, welche in den Vordersätzen der Vernunftschlüsse 

48   B 401.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—46—

Methodus Nº 7 (2013) Mario Caimi

zum Ausdruck kommen; dementsprechend werden nur drei die Ideen 
sein, die sich aus den Formen des Syllogismen ableiten lassen. Die 
Verbindung dieser Ideen mit den vier Klassen der Kategorien ergibt 
nachher eine Vielzahl von reinen Vernunftbegriffen a priori, die wir 
im Anschluss an die in B 108 ausgeführte Lehre von den Prädika-
bilien der Kategorien auch wohl «Prädikabilien der Ideen» nennen 
dürfen. In solchen Begriffen ist die Gesamtheit der Bedingungen zu 
einem gegebenen Bedingten enthalten. Sie bilden den Grund der An-
tinomien. 

Die Erzeugung der Ideen anhand der logischen Struktur des 
Vernunftschlusses ermöglicht auch eine, wenn auch negative Antwort 
auf die Frage, ob die metaphysischen Ideen angeboren sein mögen. 
Aus unserer Untersuchung ergibt sich, dass wir, entgegen Descartes’ 
Auffassung, keine angeborenen Ideen von Gott, von der Welt oder 
von der Seele besitzen. Man kann den Ursprung der Ideen durch eine 
biologische Metapher verbildlichen, deren Kant sich im Zusammen-
hang der Kategorien bedient hat49, die aber erst in der Kritik der Ur-
teilskraft erklärt wird50: die Ideen liegen nicht präformiert im Gemüt 
(so wie, nach Meinung der Anhänger der biologischen Präformati-
onslehre, das vollständige Individuum im Leibe seiner Eltern seit dem 
Moment der Schöpfung liegt). Die Ideen werden nicht unmittelbar 
von Gott in den Geist eingepflanzt; sie werden vielmehr durch die Er-
zeugungskraft der Vernunft selbst hervorgebracht (so wie, nach Mei-
nung der Anhänger der biologischen Lehre von der Epigenesis, sich 
ein organischer Körper aus einer formlosen anorganischen Materie 
bildet)51. Die Spontaneität der Vernunft ist es, was die Ideen erzeugt, 
ähnlich wie die Erfahrung es ist, was die acquisitio originaria52 der 
Kategorien verursacht. 

Lägen die Ideen im Gemüt präformiert, indem sie dort von Gott 
eingepflanzt sind, so müssten sie eine unfehlbare Beziehung auf ihre 

49 KrV § 27, B 167.
50 Kritik der Urteilskraft § 81, AA V, 421f. 
51 Über den Begriff der Epigenesis siehe Jean-Claude Dupont: «Pre-

Kantian Revival of Epigenesis. Caspar Friedrich Wolff’s De formatione 
intestinorum (1768-69)» in: Philippe Huneman (editor): Understanding 
purpose. Kant and the Philosophy of Biology. New York, Rochester, 
2007, S. 37-49, hier S. 39. 

52 Oberhausen, a. a. O. S. 236. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29


—47—

Methodus Nº 7 (2013)Zur metaphysischen Deduktion...

Gegenstände haben (denn sonst hätte Gott uns durch die Ideen auf 
trügerische Weise getäuscht). Wenn sie aber von der Vernunft erzeugt 
werden, so könnten sie auch leere Begriffe sein, denen kein Gegen-
stand entspricht. Um diese Frage zu klären ist eine transzendentale 
Deduktion der Ideen nötig. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:48:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-29

